
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Daniel Boyarins "Aufspaltung des Judäo-Christentums"

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch '

Daniel Boyarins
„Aufspaltung des Judäo-Christentums"

Von Matthias Morgenstern*

Wenige Autoren haben in den vergangenen Jahrzehnten auf dem Gebiet der

Judaistik so anregende Debatten angestossen wie Daniel Boyarin. Das hängt
mit Boyarins profunder Gelehrsamkeit und seinen breiten Interessen zusammen,

die von den klassischen Quellen über die Psychoanalyse und Gender-
Studien bis zur „postmodernen" Philosophie und Hermeneutik reichen und
in der Aktualität zu einer trotzigen Affirmation des Diaspora-Judentums
sowie — politisch — immer wieder zu kritischen Stellungnahmen gegenüber dem
Zionismus führen. Besonders anregend aber ist die Verbindung von
Talmudgelehrsamkeit und vergleichender Arbeit an patristischen und neutestamentli-
chen Quellen, die Boyarin zu neuen Horizonten geführt hat. Provozierende
Stichworte aus seinem Oeuvre sind in Erinnerung geblieben, die man in
diesem Band nun erstmals in deutscher Übersetzung wiederfindet:

• das „katholische Israel" (hier S. 55, 88, 259), ein Terminus, der bei Boyarin
die jüdische „Ekklesiologie" kennzeichnet, ein sich durch häresiologische
Abgrenzungen neu definierendes rabbinisches Judentum;

• die „apostolische Sukzession in der Mischna" (S. 108ff), eine Interpretation
der ersten Abschnitte des Talmudtraktats Sprüche der l räter, die Parallelen zu
den in gleicher Zeit auftretenden Theoriebildungen im christlichen Bereich

aufzeigen soll, die die eigene Legitimität historisch (in historisch-kritischer

Betrachtung aber anachronistisch) verankern sollten;

• ein „pharisäisches Credo" (S. 79), ein Terminus, mit dem der Autor der

Vorstellung entgegentritt, das rabbinische Judentum habe sich im Gegensatz
zum Christentum nicht über Glaubensaussagen, sondern ausschliesslich ha-
lachisch definiert; nach Boyarin begaben sich die Rabbinen bei der Abwehr
christlicher Vorstellungen durchaus auch auf das Gebiet der Dogmatik, und
es konnte in bestimmten Fällen durchaus zu einer „Orthodoxieprüfung" (S.

271) und dem Ausschluss von Häretikern kommen;

• schliesslich Interpretationen der im Talmud zu findenden rabbinischen

Erzählungen über die sogenannte „Synode von Javne" als späte „Reflexe
auf Geschichten von ökumenischen Konzilien" in der Christenheit (S. 101).

* Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Universität Tübingen, Institutum Judaicum, Lie-
bermeisterstr. 12, D-72076 Tübingen.

106



Der fünf Jahre nach dem Original1 in Übersetzung vorliegende Band beginnt
im Vorwort mit einer Liebeserklärung an das Christentum. Dies ist für einen

jüdisch-orthodoxen Autor in der Tat ungewöhnlich, und so klingt im Englischen

(leider nicht in der Übersetzung) in Anspielung auf Boyarins frühere
Studie „Unheroic Conduct. The Rise of Heterosexuality and the Invention of
the Jewish Man" (1997) das Bild des „coming-out" an (S. XIII). Der Verweis
auf das frühere Buch, das sich mit dem Thema „jüdische Homosexualität"
auseinandersetzt (vgl. dort das Vorwort: „Justify my love"), wird auch terminologisch

deutlich: Im neuen Buch „befragt" Boyarin seine Liebe („Interrogate my
love") und berichtet von unterschiedlichen Erscheinungsformen eines attraktiven

Christentums in seinem Leben: „Für einen in seinem sexuellen Selbstverständnis

etwas seltsamen Teenager erwies sich St. Franziskus, der Weichling, als

eine unglaublich aufreizende männliche Figur" (S. XI). Leider ist die Beziehung
beider Bücher — sie spiegelt das immer in der Gefahr der „Monstrosität"
stehende Verhältnis von Judentum und Christentum —, das Boyarin auch im
Original nur andeutet, im deutschen Text ganz unklar geworden. Dies ist umso
mehr zu bedauern, als der Autor sein Bild am Ende des Vorworts weiterführt,
indem er kritisch auf die fundamentalistischen Juden und Christen als „Strange
bedfellows" eingeht, die zur Abfassungszeit seines Textes (2003)
„gemeinschaftlich einen Krieg — oder Kriege — gegen Muslime führen" und dem

„Kreuzzug des amerikanischen Präsidenten George W. Buch gegen den Irak"
Beifall spenden (S. XV).

Das Buch gliedert sich in drei Teile: Im ersten Teil („Einen Unterschied
machen. Die häresiologischen Anfänge von Christentum und Judentum") möchte

Boyarin zeigen, dass der hebräische Begriff minut („Häresie") in der rabbini-
schen Literatur erst allmählich aufgekommen ist - zu einer Zeit, in der die jüdische

Identitätsfrage, die christlicherseits von Justin dem Märtyrer im zweiten

Jahrhundert aufgeworfen worden war, zu einer solchen Sprachschöpfung nötigte:

ein abstraktes Nomen zur Kennzeichnung religiöser Tendenzen war zuvor
in tannaitischen Texten nicht üblich gewesen. Das griechische Äquivalent
hairesis hatte noch bei Josephus im 1. Jahrhundert keinen delegitimierenden
Ton. Im folgenden Abschnitt („Die Kreuzigung des Logos. Wie der Logos christlich

wurde") geht es um den Nachweis, dass die Logostheologie ursprünglich
keine Differenz zwischen Judentum und Christentum markierte, da das vorrab-
binische Judentum sehr wohl binäre Strukturen in seiner Gotteslehre unter
Einschluss einer Verehrung des Logos gekannt habe. Die auf die

Logostheologie bezogene Differenz von Judentum und Christentum, so

Boyarin, sei vielmehr erst „aus den Aktivitäten der Häresiologen auf beiden
Seiten der Trennlinie" hervorgegangen (S. 134).

Der Schlussteil („Funken des Logos") kulminiert in einer These, die das historisch

gewordene Verhältnis von Judentum und Christentum auf Entwicklungen
der spättalmudischen Epoche, die der anonymen Redaktoren des babylonischen

1 Daniel Boyarin, Borderlines. The Partition offudaeo-Christianity, Philadelphia 2004.

107



Talmuds {Stammaim), zurückfuhrt. Diese Zeit, so Boyarin, setze bereits voraus,
dass christliche Theologen — zitiert wird der Kappadozier Gregor von Nazianz
(S. 289) — aktuelle Zeitprobleme durch die Einführung eines neuen Konzeptes
von „Religionen" gedeutet hätten. Im Römischen Reich, in dem die
Auseinandersetzung mit dem Christentum, nicht zuletzt durch die Episode des neuheidnischen

Kaisers Julian „Apostata", staatspolitische Bedeutung erlangt hatte,
kam es bei Hieronymus (S. 297f) zu einer Verdammung „judenchristlicher"
Häretiker; diese werden bei dem christlichen Autor zusätzlich deshalb verurteilt,
weil sie keine Juden seien {nee ludaei sunt nee Christiani). Boyarin deutet dies als

implizite Anerkennung einer „wahren" jüdischen Religion („im Gegensatz zur
Falschheit der Mischlinge"), die der Kirchenvater zur Konstruktion „des Anderen"

gebraucht habe. Diese „Anderen" habe er, so sei die Bibelübersetzung des

Hieronymus aus dem Hebräischen zu interpretieren, aber zugleich kontrollieren
wollen. Das Christentum „brauchte" für sein eigenes Selbstverständnis eine

jüdische Orthodoxie. Diese jüdische Orthodoxie wollten die christlichen Theologen

aber in religiösen Termini definieren und so zugleich einhegen (S. 313).

Bestätigung findet diese totalisierende Strategie durch die Einordnung und
Deutung des Judentums als superstitio, andererseits aber durch die reichsrechtlichen

Bestimmungen des Codex Theodosianus, der den Sabbat und die
jüdischen Feiertage (einschliesslich des Purimfestes — unter der Voraussetzung, es

kam bei dieser Gelegenheit nicht zu einer Verspottung der Kreuzigung)
anerkannte und die jüdischen Gebetshäuser schützte (S. 310). Das rabbinische
Judentum setzte den christlichen Definitions- und Vereinnahmungsversuchen
„die Relevanz des jüdischen Volkseins, der Abstammung und der leibhaften
Befolgung der Tora" entgegen (S. 313). Als „Eckstein jüdischer Ekklesiologie"
— im Sinne einer „Re-Ethnisierung" des Gegensatzes, die die Christen nun nicht
mehr als konkurrierende Religion, sondern als Angehörige der „Weltvölker" zu
verstehen lehrte — wurde nun formuliert: „Ein Israelit, auch wenn er sündigt,
bleibt ein Israelit" (bSanh 44a). So habe sich das Judentum geweigert, „auf ganz
dieselbe Weise verschieden zu sein" und dem theoretischen Konzept einer

„Religion" zu entsprechen. Zu den Emblemen der für das Judentum eigentümlichen

„differenten Differenz" gehöre daher die Tatsache, „daß es bis auf den

heutigen Tag Christen gibt, die Juden sind, oder, vielleicht besser ausgedrückt,
Juden, die Christen sind" (S. 319).

Mit diesem abschliessenden Satz bezieht sich Boyarin, bei Licht betrachtet,

nur vordergründig auf evangelikale „Jews for Jesus" oder andere
zeitgenössische Judenchristen. Durch vergleichende Beschäftigung mit den
talmudischen und patristischen Texten belehrt, kommt er vielmehr zu seinem eigenen

Ausgangspunkt und seiner gefährlich-seltsamen „Verliebtheit" in das

Christentum zurück. Er selbst gehört zu denen, die um ihres jüdischen
Selbstverständnisses willen die Beschäftigung mit dem Christentum brauchen.
Es war nach seiner Analyse ja die Nötigung, auf die bedrängenden Anfragen
des in der Spätantike explosionsartig anwachsenden Christentums eine
Antwort zu finden, die die Rabbinen erst zu ihren ,,mächtigste(n) und kreativs-

108



te(n)" Leistungen herausgefordert haben: etwa zu der Vorstellung, dass „Gott
selbst" den im Talmud evident werdenden „Fall in die Sprache, also in
linguistische Unbestimmtheit erleidet."2 Um diese Leistung zu verstehen, ist demnach

ein Rekurs auf das Christentum erforderlich, denn es handelt sich nach

Boyarin hier um eine „radikale theologische Kritik des Begriffs der determinierten

Bedeutung des biblischen Textes" (S. 258). Mit dem Ausdruck
„determinate meaning of the biblical text", der im Englischen (S. 177) die
Antithese zur rabbinischen „indeterminacy" darstellt, ist der kritische
Kontrapunkt der Rabbinen zum christlichen Muster von „offenbarter oder tradierter

einziger Wahrheit und homonoid' (S. 234) gemeint. Die Rabbinen verneinen
eine „konsensuelle Orthodoxie", die von einem „Logos" ausging, „der hinter
dem Text und außerhalb seiner liege und seine Bedeutung begrenze und
kontrolliere" (S. 275f). Der christlichen Bibelhermeneutik stellen sie im Midrasch
und in der Aggada ihre „Dialektik ohne Entscheidung" und „ohne Telos"
entgegen, „die in sich selbst eine Repräsentation der polynoia des göttlichen
Wortes und des göttlichen Geistes" war (S. 276).

Für diese kulturelle Bewegung, die den Logos durch den talmudischen
Text ersetzt, hat der Autor die Metapher der „Kreuzigung des Logos" und
der „Auferstehung der mündlichen Tora in der gemeinschaftlichen Erfindung
des Lehrhauses" geprägt (S. 250f). Die mit der Institutionalisierung des
Lehrhauses gegebene „Kanonisierung des Dissenses" (S. 248) schuf nach Boyarin
aber andererseits weder eine Idylle noch einen herrschaftsfreien Raum, weil
zugleich ein „Machtwillen" der Rabbinen mitzudenken ist (S. 256). Die
jüdischen Weisen insistierten ja auf ihrer eigenen Autorität, und es fiel ihnen nicht
ein, auf eine gewisse Kontrolle des Diskussionsprozesses im Lehrhaus zu
verzichten. Beides — die grössten Errungenschaften der rabbinischen Theologie

wie ihre Begrenzungen — stehen demnach in einem historischen und
sachlichen Zusammenhang zu vom Christentum gestellten Problemen: ein in
historischer Tiefe liegender Grund für die Verliebtheit des Autors, für seine

Sehnsucht, das zerstrittene jüdisch-christliche Paar für sich selbst und in der

Gegenwart in einen konstruktiv-kritischen Bezug zueinander zu bringen, der
es ermöglicht, aus den Begrenzungen und Fehlern der Geschichte zu lernen.

2 So mein Übersetzungsversuch des englischen „God himself suffers a fall into
language, and thus into linguistic indeterminacy" (S. 178). In der besprochenen
Übersetzung ist von der „Vorstellung" die Rede, „nach der Gott selbst darunter
leidet, in die Sprache und also in linguistische Unentschiedenheit gefallen zu
sein" (S. 258). Der Terminus „indeterminacy", auf dessen Bedeutung Boyarin
wiederholt hinweist (S. 255 und 267), sollte aber weder mit „Unentschiedenheit"
(auch S. 275, 277 u. ö.) noch mit „Unentscheidbarkeit" (S. 265ff) wiedergegeben
werden. Letzteres entspricht eher der „undecidability" (so das englische pendant
zur „Unentscheidbarkeit" auf S. 256), während der hermeneutische Topos der

„indeterminacy" in der Zwischenüberschrift (S. 265) doch nicht besagen will,
dass die Rabbinen eine exegetische Frage nicht entscheiden konnten, sondern
dass sie dies nicht wollten. Die Bedeutung sollte „unbestimmt" bleiben!

109



Dieses bemerkenswerte Buch, für das eine Antwort aus christlicher
Perspektive m.W. aussteht, in deutscher Sprache herausgebracht zu haben, ist
für den Verlag und die Herausgeber der Reihe verdienstvoll. Zu danken ist

vor allem der Übersetzerin Gesine Palmer, zumal Übersetzungsarbeiten
bekanntlich schlecht (oder gar nicht) bezahlt werden und deren schöpferische
Leistung meist wenig anerkannt wird.

Dennoch sind zur Übersetzung, die laut Vorwort „dem eigenwilligen Ton"
des Autors nahekommen will, kritische Worte angebracht. Was im akademischen

Jargon der angelsächsischen Welt üblich sein mag („I will argue..."),
klingt im Deutschen künstlich, und nach wiederholtem „so werde ich behaupten"

wünscht sich der Leser, der Autor möge seine Argumentation vollziehen
und nicht immerfort nur ankündigen. Auch im Hinblick auf die penible
Wiedergabe von im Original vielleicht nötigen, im Deutschen aber entbehrlichen
Nebensätzen, hat wohl ein gründliches Lektorat gefehlt. Unschön sind die

Konstruktionen vor allem, wenn das Subjekt vorgezogen im übergeordneten
Satz steht: z. B. S. 49: „Der Dialog, indem er eine binäre Opposition zwischen
dem Christen und dem Juden... etabliert, erfüllt zwei Aufgaben zugleich" oder
S. 53: „Für Marcel Simon ist es offensichtlich, daß Justin, wenn er 'eure Lehrer'

sagt, sich auf die Pharisäer bezieht" (statt vielleicht: [...] „daß Justins Sprachgebrauch

sich auf die Pharisäer bezieht"). Auch erweist sich der Anglizismus
„Einen Unterschied machen", der wohl die Bedeutungen (einen Unterschied)
„herstellen" und (einen Unterschied) „ausmachen" kombinieren soll, als unnötig:

der Autor hebt ja nur auf das Herstellen eines LTnterschieds ab. Und sollte

„practices", in einem Zusammenhang, in dem es um die Tora-Observanz geht,
wirklich mit „Gepflogenheiten" übersetzt werden (S. 313, 321 u. ö.)?

Riskant ist schliesslich, dass es, wie im Vorwort zugegeben, bei englischen
Übersetzungen deutscher Texte zu Rückübersetzungen gekommen ist und,
von „Ausnahmefällen" abgesehen, auf die Konsultation der Originale
verzichtet wurde. Dabei liegt hier eine Schwäche des Autors. In einem früheren
Text hatte Boyarin schon einmal einem deutschen Professor (den Neutesta-
mentler Ernst Käsemann) mit belehrendem und genderkorrektem „sie!" die

Formulierung „Judaism as the religion of men" angekreidet, wo dieser von
„Mensch" gesprochen hatte.3 In dieser Hinsicht wäre die Arbeit an Boyarins
Text eine gute Gelegenheit zu kritischer Überprüfung gewesen. Dies gilt auch
für die eines Forschers, der sich so mit dem Logos abmüht, eigentlich unwürdige

Unsitte, antike Autoren — Kirchenväter wie rabbinische Texte — nicht
nach den Quellen, sondern nach englischen Übersetzungen zu zitieren.
Tertiärtexte (Verdeutschungen englischer Übersetzungen) führen hier manchmal

3 Vgl. Daniel Boyarin, A Radical Jen '. Paul and the Politics of Identity, Berkeley / Los
Angeles 1994, S. 210 und 213 mit Bezug auf die englische Übersetzung von: Ernst
Käsemann, An die Römer (Handbuch zum Neuen Testament, Bd. 8a), Tübingen
1980, S. 51: „Jener exemplarisch durch den Juden repräsentierte Mensch".

110



zu witzigen Resultaten.4 Wenn man nicht direkt selbst übersetzen will oder
die gängigen deutschen Fassungen nicht zugänglich sind, sollte man sich
vielleicht damit begnügen, einfach die englische Übersetzung (an der angeführten
Stelle die Eusebius-Übersetzung von Hamilton) wiederzugeben: dies schon,
um die Unterscheidung zu denjenigen Stellen zu markieren, wo mit dem
Original verglichen oder eine Direktübersetzung herangezogen wurde. So viel
englisches Verständnis wird man einem Publikum zumuten dürfen, dem man
im Nachwort ja auch ein längeres unübersetztes Zitat aus der Feder des
italienischen Dramatikers Arrigo Boito zutraut (S. 321).5

Auch mit Blick auf die Einordnung des Textes in die gegenwärtige
Diskussion — unter Berücksichtigung der seither erschienenen weiteren Arbeiten
des Autors und der Sekundärliteratur6 — hätte dem Buch eine Überarbeitung
seitens des Autors oder aber ein einführender Essay oder Nachwort durch
Herausgeber oder Übersetzerin gut getan. Sind die in den Anmerkungen (z. B.
S. 74 und 242) angekündigten Arbeiten von Ron Reissberg und Shamma
Friedman inzwischen erschienen? Welche im englischen Text fehlenden
Angaben haben sich nachtragen lassen?7 Am Ende steht beides nebeneinander:
die Freude über das Erscheinen dieses wichtigen Buches, das die Diskussion
über die Thesen Boyarins im deutschen Sprachraum hoffentlich vorantreiben
wird, und die Einsicht, bei der Weiterarbeit an den genannten Themen
weiterhin den englischen Text neben die Übersetzung legen zu müssen. Dabei
kann die nun erschienene Übersetzung natürlich eine willkommene Hilfe sein.

4 Die „Preparation of the Gospel" („Eusebius 1981") bezeichnet beispielsweise,
was alle Beteiligten natürlich wissen, ja nicht eine (unspezifizierte) „Präparation",

sondern die Praeparatio Evangelica des antiken Kirchenhistorikers Eusebius

von Cäsarea (S. 293).
5 Dem Oeuvre Boitos (1842-1918) — dessen Oper „Mefistofele (1868) — ist auch

das Motto des Buches entnommen: „Ghermii pel crine il desiderio alato!" -
etwa: „Ich packe das erhabene Verlangen an den Haaren" (mein Dank an Chiara
Panicucci für ihre Interpretationshilfe). Der letzte Satz des Nachworts hat den
Wunsch zu Inhalt, „dieser Traum möge die heilige Poesie sein, das letzte Begehren

seiner Existenz" („voglio che questo sogno sia la santa poesia e l'ultimo
bisogno dell'esistenza mia"). Die Deutung liegt nahe, dass Boyarin seine „Liebe"

als eine Art faustisches Unternehmen kennzeichnet.
6 So hat die redaktionsgeschichtliche Erforschung des babylonischen Talmuds

inzwischen weitere Fortschritte gemacht: vgl. z.B. Jeffrey L. Rubenstein, Creation

and Composition. The Contribution of the Bavli Redactors (Stammaim) to the

Aggada, Tübingen 2005; Carol Bakhos (ed.), The Talmud in Its Iranian Context,

Tübingen 2010 usw.
7 Hinzuzufügen wäre z.B. der Nachweis der auf S. XVIIf, 267f und 269 zitier¬

ten Texte (.Sprüche der Väter, bHag 3ab und mRH 2,9), ohne den die dort
vorgetragenen Argumente schwer verständlich sind.

111


	Daniel Boyarins "Aufspaltung des Judäo-Christentums"

