Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Die Ecole Aquiba in Strasbourg : ein Beispiel fir den Wiederaufbau
judischen Lebens im Elsass nach der Schoa

Autor: Daltroff, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ecole Aquiba in Strasbourg.
Ein Beispiel fiir den Wiederaufbau jiidischen Lebens
im Elsass nach der Schoa

von Jean Daltroff*

Einleitung

Die Ecwle Aguiba ist die einzige jiidische Schule in Elsass-Lothringen, die
eine umfassende Schulbildung vom Kindergarten bis zum Abitur ermog-
licht. Sie ist genauso alt wie der Staat Israel, nimlich 63 Jahre. Diese zeitli-
che Ubereinstimmung ist kein Zufall. Nach der Schoa war die Wiederge-
burt des Landes Israel zwingend begleitet auch von einer geistig-
spirituellen Wiedergeburt.

Die jidische Gemeinschaft Frankreichs zahlte 1945 an die 200 000 Per-
sonen; 1933 waren es noch 300 000.! Mehr als ein Drittel ihrer Mitglieder
hatte sie durch Krieg, Hinrichtungen, Internierungslager und vor allem
durch die Deportationen vetloren. Von Frithjahr 1942 bis Sommer 1944
wurden 76 000 Juden aus Frankreich deportiert; nur drei Prozent von ithnen,
also etwa 2500, tiberlebten.

Die Erneuerung des franzésischen Judentums

Nach der Schoa bedurfte das franzosische Judentum der Erneuerung — de-
mographisch, wirtschaftlich und institutionell. Eine zentrale Rolle spielten
dabei die judischen Organisationen, deren fithrende Personlichkeiten jedoch
nicht mehr am Leben waren; es fehlte somit die geistig-spirituelle Fithrung.
Die Orte fiir den Kultus waren entweder stark beschidigt oder vollstindig
zerstort worden. Besonders die Landgemeinden waren den Kriegswirren
zum Opfer gefallen.? Nachdem wieder Frieden herrschte, war es das wich-
tgste Anliegen, zum normalen Leben, wie es vor 1940 war, zurtickzufinden.

*  Jean Daltroff, professeur an der Ecole Aquiba, 20a, avenue Verdun, F-67000
Strasbourg, France. — Autorisierte Ubersetzung aus dem Franzésischen von
Yvonne Domhardt & Uri R. Kaufmann.

1 DORIS BENSIMON & SERGIO DELLA PERGOLA, La population juive en France:
socto-démographie et identité, Paris 1986, S. 35, und ANDRE KASPI, Les Juifs pendant
Loccupation, Paris 1991.

2 ESTHER BENBASSA Histoire des Juifs de France, Paris 2000, S. 269f.

41



Was fiir Einzelpersonen galt, galt auch fiir die Gemeinden. Man schloss sich
zu Organisationen zusammen, die zunichst geistig-spirituell, spater auch
kulturell, karitativ und politisch ausgerichtet waren.? Vor allem die im traditio-
nellen Judentum verwurzelte Jugend befand sich in Aufbruchstimmung. Ver-
schiedene neue Institutionen wurden geschaffen, die sich von den Conszstoire-
Schulen vom Beginn des Jahrhunderts unterschieden wie beispielsweise die
Maimonides-Schule, die 1935 in Paris gegriindet und von Marc Cohn geleitet
wurde. Hs entstanden Orte, an denen die Kenntnisse tber das Judentum
vertieft werden konnten: So forderte die 1946 unter Leitung von Robert
Gamzon (1905-1961), dem Initiator der ,Israelitischen Pfadfinder®, gegriin-
dete Gilbert-Bloch-Schule den Unterricht in jiidischer Philosophie. Religits
ausgerichtete Jugendbewegungen wurden ins Leben gerufen, ein jidisches
Pressewesen entstand und die Radiosendung Ecoute Israél (Hote Istael) wurde
ausgestrahlt. Die Grindung des Staates Israel am 14. Mai 1948 wurde zum
integralen Bestandteil judischer Identitit in Frankreich.

Judische Gemeinden im Elsass wihrend des Krieges

Im Oberelsass sind einige Synagogen vollig zerstort worden, so in Grussen-
heim, Hattstatt und Biesheim. Andere hatten so schwere Schiden erlitten,
dass sie voriibergehend unbenutzbar waren wie die Synagogen in Mulhou-
se (Mulhausen) und Herrlisheim. Auch die Friedhofe waren geschindet
worden: Die Mauern waren zum Teil eingerissen, Grabsteine zerbrochen
und umgeworfen worden.* Nachdem das Elsass wieder ein Teil Frank-
reichs geworden war, fanden in den beiden grossen Gemeinden Colmar
und Mulhouse wieder regelmissig Gottesdienste statt.

Bei Kriegsausbruch 1939 lebten im Elsass ungefihr 30 000 Juden, da-
von rund 10 000 in Strasbourg (Strassburg), mithin 4,75% der Gesamtbe-
vOlkerung der Stadt.> Zwei Monate nach der im Juni 1939 erfolgten Amts-
cinfihrung des jungen Rabbiners René Hirschler (1905-1944/5) aus Mul-
house als Oberrabbiner fir das Unterelsass wurde Strasbourg evakuiert,
die Mitglieder der Gemeinde gingen nach Périgucux, Limoges und an
andere Orte. Die judische Gemeinde Strasbourgs traf es besonders hart:

3 ANNETTE WIEVIORKA, Les Juifs en France au lendemain de la guerre: état
des lieux, in: Archives Juives, Nr. 28/1, ler semestre 1995, S. 9.

4 SIMON FUKS, Notes sur la situation des communautés juives dans le départe-
ment du Haut-Rhin aprés le retour de ’Alsace a la France, in: Bulletin de nos
communantés, Nt. 2, 25 janvier 1946, S. 6.

5 1936 zihlte die Bevolkerung der Stadt Strasbourg 193 119 Katholiken, 55 342
Protestanten und 9 118 Juden.

42



Fast tausend Personen wurden erschossen, deportiert oder kamen im
Kampf um. Alle Rabbiner Strasbourgs gingen entweder ins Exil oder star-
ben in den Vernichtungslagern.® Rabbiner Hirschler starb an Typhus und
Erschopfung, Rabbiner Itshak Hacohen Runes (1889-1944) verstarb wih-
rend des ,,Sitzkrieges® (Drile de Guerre), Rabbiner Victor Marx (1872-1944)
starb 1944 in Périgueux. Rabbiner Robert Brunschwig (1888-1944) tber-
lebte die Deportation ebenso wenig wie Fernand Kauffmann, der Ober-
kantor der Synagoge Qwuai Kléber. Die Juden, die nach Strasbourg zurtick-
kehrten, erlebten das ganze Ausmass der Katastrophe. Die Consistoire-
Synagoge war 1940 von deutschen Besatzern in Brand gesteckt und 1941
vollstindig zerstort worden. Dennoch begann sich das Leben nach und
nach zu normalisieren.

Neues jiidisches Leben in Strasbourg

Veranderungen in der Gemeinde wurden moglich durch die Zusammenar-
beit von Rabbinat, unterelsassischem israelitischen Consistoire und der ,,Ver-
waltungskommission® Strasbourgs.” Rabbiner Abraham Deutsch (1902-
1992) wurde mit dem Wiederautbau der Gemeinde beauftragt. Er, der ho-
hes Ansehen genoss, hatte nach der Niederlage von 1940 in Limoges mit
einigen ehemaligen Strasbourger Gemeindemitgliedern 1943 dort das kleine
wisraelitische Seminar von Limoges® gegriindet.® Abraham Deutsch wurde
zum Oberrabbiner auf Zeit ernannt, bis Oberrabbiner René Hirschlers Tod
offiziell bekannt gegeben worden war. Danach wurde Abraham Deutsch
per Dekret vom 24. April 1947 in seinem Amt bestitigt.? Seine Tiatigkeit
erstreckte sich vor allem auf folgende zwei Bereiche:

e auf den Bereich des Kultus: Rabbiner Deutsch organisierte die ersten
Gottesdienste in der Synagoge in der rwe Kageneck, wo Kantor Sigmund Weiss
mit der Leitung der Gebete beauftragt war.

e und auf den Beteich Soziales, Erzichung, Kultur: Rabbiner Deutsch sorgte
daflir, dass das Schichten, das rituelle Bad, der Frauenverein sowie das vestaire

6 JEAN DALTROFF, 1898-1940 La synagogne consistoriale de Strasbourg, Strasbourg
1996, S. 58.

7 JEAN DALTROFF, D’une synagogue a lautre a Strasbourg (1945-1958), in:
XXe Collogue de la Société d’'Histoire des Israélites d’Alsace et de Lorraine, Strasbourg,
7 et 8 février 1998, S. 146.

8 PASCAL PLAS & SIMON SCHWARZFUCHS (eds.), Mémoires du grand rabbin Dentsch
Limaoges 1939-1945, Le Puy 2007.

9 LUCIEN RUBIN, Monsieur le rabbin Deutsch, Grand Rabbin du Bas-Rhin, in:
Bulletin de nos commnnauntés, Nx. 12, vendredi 30 mai 1947, S. 7. S. auch das Archiv
der Israclitischen Gemeinde Strasbourg, P.V. (= Protokoll) vom 19. Mai 1947.

43



(,Garderobe®) wieder in den Zustand von vor 1939 versetzt wurden. Er rich-
tete ein Heim fur die Kinder der Deportierten ein und ermoglichte ithnen
Talmud-Tora-Studien. Gemeinsam mit Nephtali Grunewald gab er seit 1945
das Bulletin de nos Communantés (Bulletin unserer Gemeinden) heraus, das — mit
Blick auf das Weltgeschehen — auf den jidischen Alltag im Elsass und Mosel-
gebiet ausgerichtet war. Die Redaktion dieser Zeitschrift wurde 1965 Rabbiner
Jacquot Grunewald (geb. 1934) tibertragen; aus ihr ging spiter (1968) die heuti-
ge Tribune [uive hervor.

Zum Arbeitsbereich von Oberrabbiner Deutsch kam das Consistoire Israélite
des Unterelsass hinzu, dem Lucien Cromback (1884-1961) vorstand, der
seinerseits nach dem Krieg erste Gehversuche unternahm: Listen mit ge-
raubten oder zerstorten Gilitern mussten erstellt und Synagogen besichtigt
werden, die noch existierten. Am 8. September 1946 wurde das Consistorre in
seiner endgiiltigen Zusammensetzung gewihlt — mit Lucien Cromback
(1884-1961) als Prisidenten und Jules Weill (1921) als Vizeprisidenten. Das
Consistoire war mit folgenden drei Bereichen befasst:

e Restaurierung und Wiederherstellung einiger Synagogen, wie beispielswei-
se der Synagoge in Diemeringen; der Betsaal in Haguenau (Hagenau) und die
Synagoge in Herrlisheim wurden vollstindig wiederaufgebaut.

e Wiedereinrichtung des Kultus in den Gemeinden durch Ernennung von
Kantoren und sechs Departements-Rabbinern fiir das Unterelsass, unter
ihnen Joseph Bloch (1875-1970) fiir Haguenau, Max Gugenheim (1877-1967)
in Bouxwiller und Emile Schwartz (1877-1956) fiir Obernai.

e Ankniipfen von Bezichungen zur Kultusverwaltung und deren Verant-
wortlichem Charles Altorffer (1881-1960), um den Wiederaufbau des elsissi-
schen Judentums zu férdern.!”

Bei den Wahlen zur Verwaltungskommission in Strasbourg vom 24. Mirz
1946 wurden Edouard Bing (1898-1986) zum Prisidenten sowie Arthur
Blum und Simon Weill zu Vizeprisidenten gewihlt. Weitere Kommissio-
nen wurden eingerichtet, die die Vielfalt der Aufgaben der Gemeindever-
antwortlichen sowie die Probleme aufzeigten, die zu 16sen waren, darunter
der Wiederautbau der Consistoire-Synagoge, die Zusammenfithrung einzel-
ner Gemeinden sowie die Frage der Raumlichkeiten. Ferner stellte sich die
Frage nach der Einrichtung einer jidischen Schule in Strasbourg,

Die Griindung der Ecole Aquiba und ihre Entwicklung bis 1953

Die Grindung der Ecole Aguiba war eine ,,Antwort auf die Freignisse, die
die judische Gemeinde traumatisiert und in ihren Grundfesten erschiittert

10 Bulletin de nos communantés, Nt. 4, vendredi 20 juillet 1948.

44



hatten®, so Benno (Benjamin) Gross (geb. 1925), der von 1948-1969 Direk-
tor der Ecole Aguiba war.'! Nicht mehr nur um das einfache Wiederaufle-
benlassen der Vergangenheit ging es; erste Prioritit war vielmehr, kinftige
Generationen dazu anzuleiten, ihrer ,Andersartigkeit’ etwas Positives abzu-
gewinnen und dem judischen Schicksal einen tieferen Sinn zu verleihen.
Aufgabe der jiidischen Erziehung war es, das Lernen wiederzubeleben; dazu
gehorten das Studium des Hebriischen und die intensive Auseinanderset-
zung mit den biblischen und talmudischen Texten sowie den literarischen
und philosophischen Kommentaren. Ferner galt es, die sozialen Strukturen
der Gemeinde wieder zu festigen. Die judische Schule wollte sich diesen
Herausforderungen stellen.

Die Ecwle Aguiba wurde im Oktober 1948 als Primar- und Sekundar-
schule unter der Schirmherrschaft von Oberrabbiner Abraham Deutsch
und der Leitung von Benjamin Beno Gross gegriindet.!? Die Schule, die
am 7. Oktober mit der siebten Klasse und am 14. Oktober mit der sechs-
ten Klasse ihre Tore in der re du Fossé des Tannenrs 9 in Strasbourg 6ffnete,
zihlte dreissig Schiiler. Die Klassen waren gemischt. Der Unterricht ent-
sprach im klassischen sowie im modernen Zug den Lehrplinen der weiter-
fihrenden Schulen (co/#ges) und der Gymnasien; die Schule bereitete auf
verschiedene staatliche Abschlisse vor. Der jidische Lernstoff (Bibel,
Talmud, Hebriisch) wurde in acht bis zehn Wochenstunden behandelt.
Anfinglich sah sich die Schule jedoch mit zwei grundsitzlichen Proble-
men konfrontiert: Zum einen wurde Kritik an der Grundung der Schule
laut, zum anderen liessen die Riaumlichkeiten zu wiinschen tibrig. Einige
meinten, gegen die Grindung der Schule protestieren zu miissen, da sie
ihrer Ansicht nach eine Ruckkehr ins Ghetto darstelle und somit ,,junge
Menschen aus der — franzdsischen — Gesellschaft herausdringe.“!3

Die Verantwortlichen der neuen Schule stellten sich dieser Kritik und
bestanden darauf, dass die jidischen Studien durch intensives Atrbeiten

11 BENNO GROSS, Le Judaisme face aux défis du XXe siecle, in: Tradition et Moder-
nité 1948-1988, Aguiba féte ses 40 ans, Strasbourg 1988, S. 4. Die anderen Direkto-
ren der Sekundarstufe der Eeok Aguiba waren Jean-Paul Amoyelle (1969 bis
1977), Jean Lévy (1977 bis 1992), danach Isaac Bibas (1992 bis 2005), Meyer
Ohnouna, Simon Bouskila und schliesslich David Uzan (seit Juni 2010).

12 Une école secondaire israélite a Strasbourg, in: Bulletin de nos communantés, Nr.
18, vendredi 10 septembre 1948. Hier ist zu erwihnen, dass tber ein Jahr zu-
vor, am 4. Mai 1947, die ORT Schule an der rue Sellenick in Strasbourg ein-
geweiht worden war.

13 Réflexions sur Porientation professionnelle au début de I'année scolaire, in:
Bulletin de nos communauntés, Nr. 21, vendredi 29 octobre 1948.

45



aufgewertet werden sollten, indem den Schiilern die grosstmogliche Wert-
schitzung des modernen Judentums mit auf den Weg gegeben werde und
die Schule dartiber hinaus eine Art Kaderschmiede werden solle.'* Francis
Potocki, der tiber viele Jahre hinweg Mathematik an der Feole Aguiba un-
terrichtet hatte, beschreibt in seinen Souvenirs d’un professenr 1950-1957 mit
Nachdruck die Probleme materieller Art, denen Lehrer wie Schiiler ausge-
setzt waren:

JIn den ersten Jahren war die Ecole Aguiba in einer Wohnung untergebracht; die
Kiche diente als Physiklabor, in dem als einziges ein paar Reagenzgliser zur
Verfugung standen |[...]; der Lateinunterricht fand in amphitheaterhafter Atmo-
sphiare im Treppenhaus statt! Wahrlich eine traumhafte Situation, wenn man
bedenkt, dass andere Unterrichtsstunden in einer Abstellkammer oder in Riumen
mit kaputten Winden stattfanden, wo jeder Laut aus dem Nachbarraum deutlich
zu horen war. Die Pausen wurden in einer Seitengasse abgehalten, damit man
nicht etwa von einem zufillig vorbeifahrenden Auto erfasst wurde.”“!>

Dennoch konnte die Fawke Aguiba innerhalb nur cines Jahres ihren Platz
unter den jidischen Institutionen in Elsass-Lothringen behaupten: Zum
Schulbeginn im Oktober 1949 hatte sich die Schiilerzahl mehr als verdop-
pelt. In der Schule waren nun alle Klassenstufen von der ersten bis zur
neunten vertreten. In einem Nebengebidude waren die Grundschulklassen
sowie der Kindergarten mit gut funfzig Kindern untergebracht. Der Bericht
tber eine Preisverleihung aus dem Jahre 1951 beschrieb das wihrend der
letzten drei Jahre anvisierte Ziel: den Schulern judisches Leben im Sinne der
Tradition zu ermoglichen; allgemeine und jidische Erzichung sollten sich in
entspannter Atmosphire sinnvoll gegenseitig erginzen.!® Die erwihnte
Preisverleihung der Feok Aguiba fand am 12. Juli im Theater Cervle in Ge-
genwart des Strasbourger Gemeindeprisidenten Charles Ehrlich (1905-
1980) sowie von Vertretern des Consistoire Israélite des Unterelsass, den Rab-
binern André Neher (1914-1988) und Max Warschawski (1925-2006) so-
wie zahlreichen Personlichkeiten aus dem gesellschaftlichen, religivsen und
universitiren Leben statt. Der Chor unter der Leitung von Mademoiselle
Rovinsky sang meisterhaft, und klassische und hebriische Auffithrungen
nebst Tanzdarbietungen 16sten grossen Beifall aus. Eine Turnstunde, in der
die Schiiler ihre Geschicklichkeit mit gefilligen Bewegungen unter Beweis

14 JEAN DALTROFF, La fondation et 'évolution de I'école Aquiba de Strasbourg
(1948-1969), in: Almanach du Keren Kayemeth 1 e-Israel, Strasbourg 1998, S. 43-51.

15 FRANCIS Potocki, Souvenirs d’un professeur (1950-1957), in: Tradition et mo-
dernité, Strasbourg 1988, S. 9.

16 Bulletin de nos communantés, Nr. 15, vendredi 27 juillet 1951, S. 10-11.

46



stellen konnten, rundete den Abend ab. Edouard Bing, der durch die Ver-
anstaltung fithrte, hob in seiner Ansprache hervor, dass die Ecwlk Aguiba
erfolgreich jiidische und nichtjidische Kultur in Einklang bringe. 1953 zihl-
te die Schule 150 Schuler in zwolf Klassen. Die Notwendigkeit, ein neues
Gebidude zu finden, wurde immer dringlicher.!”” Die Schulkommission be-
miubhte sich um den Erwerb einer Villa am Quai Zorn. Sie stand hierbei in
Konkurrenz zum deutschen Konsulat. Doch Abraham Deutsch, der Grin-
dungspriasident der Ecole Aguiba, meinte nur: ,Fs war nicht allzu schwer,
dem Verkiufer deutlich zu machen, wer nach diesem Krieg den Zuschlag
erhalten miisse.*!8

Zusammenfassung

1948 — also kurz nach der Befreiung, nach der Zerstorung des europiii-
schen Judentums und der Geburt des Staates Israel — in Elsass-TLothringen
gegrundet, hatte sich die FEeole Aquiba seither entscheidend weiterentwi-
ckelt. Das stetige Anwachsen der Schtlerzahlen belegt diese Entwicklung
cindrucksvoll: Waren es 1948 dreissig Schuler in drei Klassen, so waren es
1953 schon 150 Schuler in zwolf Klassen und 1955 235 Schuler; 1973
zahlte die Schule mehr als 600 Schiiler.!

Die jidische Erzichung der Fcole Aquiba brach bewusst mit den alther-
gebrachten Methoden der Vergangenheit und bot in acht Wochenstunden
Hebriischunterricht, Grammatik, Bibelstudien und jidische Geschichte
an, ohne dabei den Unterricht in den sikularen Fachern — mit dreissig
Wochenstunden — zu vernachlissigen. Hierfiir waren Lehrer zustindig, die
einen Universititsabschluss hatten.

Mit dem Einzug an den Qwai Zorn war es moglich geworden, der Schu-
le feste Strukturen zu verleihen, ithre Entwicklung zu férdern, der Assimi-
lation kritisch gegentiber zu stehen und die Schiiler auf eine wiirdige Zu-
kunft als gebildete Minner und Frauen vorzubereiten, die ihr Judentum
bewusst leben wiirden.

17 I’Ecole Aquiba, in: Bulletin de nos commmnantés, Nr. 11, vendredi 28 juillet 1954,
5.12,

18 Aquiba féte ses quarante ans, in: Tradition et modernité 1948-1988, Strasbourg
1988, S. 3.

19 Une réunion exceptionnelle du conseil d’administration de I’école Aquiba, in:
Tribune juive, Nr. 254, 11-17 mai 1973, S. 44-46. Erginzung der Redaktion: Im
Schuljahr 2010 waren es noch immer 485 Schiiler.

47



	Die École Aquiba in Strasbourg : ein Beispiel für den Wiederaufbau jüdischen Lebens im Elsass nach der Schoa

