
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Die École Aquiba in Strasbourg : ein Beispiel für den Wiederaufbau
jüdischen Lebens im Elsass nach der Schoa

Autor: Daltroff, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die École Aquiba in Strasbourg.
Ein Beispiel fur den Wiederaufbau jüdischen Lebens

im Elsass nach der Schoa

von Jean Daltroff*

Einleitung
Die Ecole Fiquiba ist die einzige jüdische Schule in Elsass-Lothringen, die
eine umfassende Schulbildung vom Kindergarten bis zum Abitur ermöglicht.

Sie ist genauso alt wie der Staat Israel, nämlich 63 Jahre. Diese zeitliche

Ubereinstimmung ist kein Zufall. Nach der Schoa war die Wiedergeburt

des Landes Israel zwingend begleitet auch von einer geistig-
spirituellen Wiedergeburt.

Die jüdische Gemeinschaft Frankreichs zählte 1945 an die 200 000

Personen; 1933 waren es noch 300 000.1 Mehr als ein Drittel ihrer Mitglieder
hatte sie durch Krieg, Hinrichtungen, Internierungslager und vor allem

durch die Deportationen verloren. Von Frühjahr 1942 bis Sommer 1944

wurden 76 000 Juden aus Frankreich deportiert; nur drei Prozent von ihnen,
also etwa 2500, überlebten.

Die Erneuerung des französischen Judentums
Nach der Schoa bedurfte das französische Judentum der Erneuerung —

demographisch, wirtschaftlich und institutionell. Eine zentrale Rolle spielten
dabei die jüdischen Organisationen, deren führende Persönlichkeiten jedoch
nicht mehr am Leben waren; es fehlte somit die geistig-spirituelle Führung.
Die Orte für den Kultus waren entweder stark beschädigt oder vollständig
zerstört worden. Besonders die Landgemeinden waren den Kriegswirren
zum Opfer gefallen.2 Nachdem wieder Frieden herrschte, war es das wichtigste

Anliegen, zum normalen Leben, wie es vor 1940 war, zurückzufinden.

* Jean Daltroff, professeur an der École Aquiba, 20a, avenue Verdun, F-67000
Strasbourg, France. — Autorisierte Libersetzung aus dem Französischen von
Yvonne Domhardt & Uri R. Kaufmann.

1 Doris Bensimon & Sergio Della Pergola, Ea population juive en FVance:

socio-démographie et identité, Paris 1986, S. 35, und ANDRÉ KASPI, Les Juifspendant
l'occupation, Paris 1991.

2 ESTHER BenbASSA Histoire des Juifs de France, Paris 2000, S. 269 f.

41



Was für Einzelpersonen galt, galt auch für die Gemeinden. Man schloss sich

zu Organisationen zusammen, die zunächst geistig-spirituell, später auch

kulturell, karitativ und politisch ausgerichtet waren.3 Vor allem die im traditionellen

Judentum verwurzelte Jugend befand sich in Aufbruchstimmung.
Verschiedene neue Institutionen wurden geschaffen, die sich von den Consistoire-

Schulen vom Beginn des Jahrhunderts unterschieden wie beispielsweise die

Maimonides-Schule, die 1935 in Paris gegründet und von Marc Cohn geleitet
wurde. Es entstanden Orte, an denen die Kenntnisse über das Judentum
vertieft werden konnten: So förderte die 1946 unter Leitung von Robert
Gamzon (1905-1961), dem Initiator der „Israelitischen Pfadfinder", gegründete

Gilbert-Bloch-Schule den Unterricht in jüdischer Philosophie. Religiös

ausgerichtete Jugendbewegungen wurden ins Leben gerufen, ein jüdisches
Pressewesen entstand und die Radiosendung Écoute Israël (Höre Israel) wurde

ausgestrahlt. Die Gründung des Staates Israel am 14. Mai 1948 wurde zum
integralen Bestandteil jüdischer Identität in Frankreich.

Jüdische Gemeinden im Elsass während des Krieges

Im Oberelsass sind einige Synagogen völlig zerstört worden, so in Grussenheim,

Hattstatt und Biesheim. Andere hatten so schwere Schäden erlitten,
das s sie vorübergehend unbenutzbar waren wie die Synagogen in Mulhouse

(Mülhausen) und Herrlisheim. Auch die Friedhöfe waren geschändet
worden: Die Mauern waren zum Teil eingerissen, Grabsteine zerbrochen
und umgeworfen worden.4 Nachdem das Elsass wieder ein Teil Frankreichs

geworden war, fanden in den beiden grossen Gemeinden Colmar
und Mulhouse wieder regelmässig Gottesdienste statt.

Bei Kriegsausbruch 1939 lebten im Elsass ungefähr 30 000 Juden,
davon rund 10 000 in Strasbourg (Strassburg), mithin 4,75% der Gesamtbevölkerung

der Stadt.5 Zwei Monate nach der im Juni 1939 erfolgten
Amtseinführung des jungen Rabbiners René Hirschler (1905-1944/5) aus
Mulhouse als Oberrabbiner für das Unterelsass wurde Strasbourg evakuiert,
die Mitglieder der Gemeinde gingen nach Périgueux, Limoges und an
andere Orte. Die jüdische Gemeinde Strasbourgs traf es besonders hart:

3 ANNETTE Wieviorka, Les Juifs en France au lendemain de la guerre: état
des lieux, in: Archives Juives, Nr. 28/1, 1er semestre 1995, S. 9.

4 SIMON Fuies, Notes sur la situation des communautés juives dans le départe¬
ment du Haut-Rhin après le retour de l'Alsace à la France, in: Bulletin de nos

communautés, Nr. 2, 25 janvier 1946, S. 6.

5 1936 zählte die Bevölkerung der Stadt Strasbourg 193 119 Katholiken, 55 342
Protestanten und 9 118 Juden.

42



Fast tausend Personen wurden erschossen, deportiert oder kamen im
Kampf um. Alle Rabbiner Strasbourgs gingen entweder ins Exil oder starben

in den Vernichtungslagern.6 Rabbiner Hirschler starb an Typhus und

Erschöpfung, Rabbiner Itshak Hacohen Runès (1889-1944) verstarb während

des „Sitzkrieges" (Drôle de Guerre), Rabbiner Victor Marx (1872-1944)
starb 1944 in Périgueux. Rabbiner Robert Brunschwig (1888-1944) überlebte

die Deportation ebenso wenig wie Fernand Kauffmann, der
Oberkantor der Synagoge Quai Kleber. Die Juden, die nach Strasbourg
zurückkehrten, erlebten das ganze Ausmass der Katastrophe. Die Consistoire-

Synagoge war 1940 von deutschen Besatzern in Brand gesteckt und 1941

vollständig zerstört worden. Dennoch begann sich das Leben nach und
nach zu normalisieren.

Neues jüdisches Leben in Strasbourg

Veränderungen in der Gemeinde wurden möglich durch die Zusammenarbeit

von Rabbinat, unterelsässischem israelitischen Consistoire und der

„Verwaltungskommission" Strasbourgs.7 Rabbiner Abraham Deutsch (1902-

1992) wurde mit dem Wiederaufbau der Gemeinde beauftragt. Er, der hohes

Ansehen genoss, hatte nach der Niederlage von 1940 in Limoges mit
einigen ehemaligen Strasbourger Gemeindemitgliedern 1943 dort das kleine

„israelitische Seminar von Limoges" gegründet.8 Abraham Deutsch wurde
zum Oberrabbiner auf Zeit ernannt, bis Oberrabbiner René Hirschlers Tod
offiziell bekannt gegeben worden war. Danach wurde Abraham Deutsch

per Dekret vom 24. April 1947 in seinem Amt bestätigt.9 Seine Tätigkeit
erstreckte sich vor allem auf folgende zwei Bereiche:

• auf den Bereich des Kultus: Rabbiner Deutsch organisierte die ersten
Gottesdienste in der Synagoge in der rue Kager/eck, wo Kantor Sigmund Weiss

mit der Leitung der Gebete beauftragt war.
• und auf den Bereich Soziales, Erziehung, Kultur: Rabbiner Deutsch sorgte
dafür, dass das Schächten, das rituelle Bad, der Frauenverein sowie das vestiaire

6 JEAN DALTROFF, 1898-1940 Ca synagogue consistoriale de Strasbourg, Strasbourg
1996, S. 58.

7 JEAN DALTROFF, D'une synagogue à l'autre à Strasbourg (1945-1958), in:
XXe Colloque de la Société d'Histoire des Israélites d'Alsace et de Lorraine, Strasbourg,
7 et 8 février 1998, S. 146.

8 PASCAL PLAS & Simon Schwarzfuchs (eds.), Mémoires dugrand rabbin Deutsch

Limoges 1939-1945, Le Puy 2007.
9 LUCIEN Rubin, Monsieur le rabbin Deutsch, Grand Rabbin du Bas-Rhin, in:

Bulletin de nos communautés, Nr. 12, vendredi 30 mai 1947, S. 7. S. auch das Archiv
der Israelitischen Gemeinde Strasbourg, P.V. Protokoll) vom 19. Mai 1947.

43



(„Garderobe") wieder in den Zustand von vor 1939 versetzt wurden. Er richtete

ein Heim für die Kinder der Deportierten ein und ermöglichte ihnen
Talmud-Tora-Studien. Gemeinsam mit Nephtali Grunewald gab er seit 1945

das Bulletin de nos Communautés (Bulletin unserer Gemeinden) heraus, das — mit
Blick auf das Weltgeschehen — auf den jüdischen Alltag im Elsass und Moselgebiet

ausgerichtet war. Die Redaktion dieser Zeitschrift wurde 1965 Rabbiner

Jacquot Grunewald (geb. 1934) übertragen; aus ihr ging später (1968) die heutige

Tribune Juive hervor.

Zum Arbeitsbereich von Oberrabbiner Deutsch kam das Consistoire Israélite

des Unterelsass hinzu, dem Lucien Cromback (1884-1961) vorstand, der
seinerseits nach dem Krieg erste Gehversuche unternahm: Listen mit
geraubten oder zerstörten Gütern mussten erstellt und Synagogen besichtigt
werden, die noch existierten. Am 8. September 1946 wurde das Consistoire in
seiner endgültigen Zusammensetzung gewählt — mit Luden Cromback

(1884-1961) als Präsidenten und Jules Weill (1921) als Vizepräsidenten. Das
Consistoire war mit folgenden drei Bereichen befasst:

• Restaurierung und Wiederherstellung einiger Synagogen, wie beispielsweise
der Synagoge in Diemeringen; der Betsaal in Haguenau (Hagenau) und die

Synagoge in Herrlisheim wurden vollständig wiederaufgebaut.
• Wiedereinrichtung des Kultus in den Gemeinden durch Ernennung von
Kantoren und sechs Departements-Rabbinern für das Unterelsass, unter
ihnen Joseph Bloch (1875-1970) für Haguenau, Max Gugenheim (1877-1967)
in Bouxwiller und Emile Schwartz (1877-1956) für Obernai.

• Anknüpfen von Beziehungen zur Kultusverwaltung und deren
Verantwortlichem Charles Altorffer (1881-1960), um den Wiederaufbau des elsässi-

schen Judentums zu fördern.10

Bei den Wahlen zur Verwaltungskommission in Strasbourg vom 24. März
1946 wurden Edouard Bing (1898-1986) zum Präsidenten sowie Arthur
Blum und Simon Weill zu Vizepräsidenten gewählt. Weitere Kommissionen

wurden eingerichtet, die die Vielfalt der Aufgaben der Gemeindeverantwortlichen

sowie die Probleme aufzeigten, die zu lösen waren, darunter
der Wiederaufbau der Ctwrh/o/re-Synagoge, die Zusammenführung einzelner

Gemeinden sowie die Frage der Räumlichkeiten. Ferner stellte sich die

Frage nach der Einrichtung einer jüdischen Schule in Strasbourg.

Die Gründung der École Aquiba und ihre Entwicklung bis 1953

Die Gründung der Ecole Aquiba war eine „Antwort auf die Ereignisse, die

die jüdische Gemeinde traumatisiert und in ihren Grundfesten erschüttert

10 Bulletin de nos communautés, Nr. 4, vendredi 20 juillet 1948.

44



hatten", so Benno (Benjamin) Gross (geb. 1925), der von 1948-1969 Direktor

der École Aquiba war.11 Nicht mehr nur um das einfache Wiederauflebenlassen

der Vergangenheit ging es; erste Priorität war vielmehr, künftige
Generationen dazu anzuleiten, ihrer ,Andersartigkeit' etwas Positives

abzugewinnen und dem jüdischen Schicksal einen tieferen Sinn zu verleihen.

Aufgabe der jüdischen Erziehung war es, das Lernen wiederzubeleben; dazu

gehörten das Studium des Hebräischen und die intensive Auseinandersetzung

mit den biblischen und talmudischen Texten sowie den literarischen
und philosophischen Kommentaren. Ferner galt es, die sozialen Strukturen
der Gemeinde wieder zu festigen. Die jüdische Schule wollte sich diesen

Herausforderungen stellen.

Die École Aquiba wurde im Oktober 1948 als Primär- und Sekundärschule

unter der Schirmherrschaft von Oberrabbiner Abraham Deutsch
und der Leitung von Benjamin Beno Gross gegründet.12 Die Schule, die

am 7. Oktober mit der siebten Klasse und am 14. Oktober mit der sechsten

Klasse ihre Tore in der rue du Fossé des Tanneurs 9 in Strasbourg öffnete,
zählte dreissig Schüler. Die Klassen waren gemischt. Der Unterricht
entsprach im klassischen sowie im modernen Zug den Lehrplänen der
weiterführenden Schulen (collèges) und der Gymnasien; die Schule bereitete auf
verschiedene staatliche Abschlüsse vor. Der jüdische Lernstoff (Bibel,
Talmud, Hebräisch) wurde in acht bis zehn Wochenstunden behandelt.

Anfänglich sah sich die Schule jedoch mit zwei grundsätzlichen Problemen

konfrontiert: Zum einen wurde Kritik an der Gründung der Schule

laut, zum anderen Hessen die Räumlichkeiten zu wünschen übrig. Einige
meinten, gegen die Gründung der Schule protestieren zu müssen, da sie

ihrer Ansicht nach eine Rückkehr ins Ghetto darstelle und somit „junge
Menschen aus der — französischen — Gesellschaft herausdränge."13

Die Verantwortlichen der neuen Schule stellten sich dieser Kritik und
bestanden darauf, dass die jüdischen Studien durch intensives Arbeiten

11 BENNO Gross, Le Judaïsme face aux défis du XXe siècle, in: Tradition et Moder¬

nité 1948-1988, Aquiba fête ses 40 ans, Strasbourg 1988, S. 4. Die anderen Direktoren

der Sekundarstufe der Ecole Aquiba waren Jean-Paul Amoyelle (1969 bis

1977), Jean Lévy (1977 bis 1992), danach Isaac Bibas (1992 bis 2005), Meyer
Ohnouna, Simon Bouskila und schliesslich David Uzan (seit Juni 2010).

12 Une école secondaire israélite à Strasbourg, in: bulletin de nos communautés, Nr.
18, vendredi 10 septembre 1948. Hier ist zu erwähnen, dass über ein Jahr
zuvor, am 4. Mai 1947, die ORT Schule an der rue Sellenick in Strasbourg
eingeweiht worden war.

13 Réflexions sur l'orientation professionnelle au début de l'année scolaire, in:
bulletin de nos communautés, Nr. 21, vendredi 29 octobre 1948.

45



aufgewertet werden sollten, indem den Schülern die grösstmögliche
Wertschätzung des modernen Judentums mit auf den Weg gegeben werde und
die Schule darüber hinaus eine Art Kaderschmiede werden solle.14 Francis

Potocki, der über viele Jahre hinweg Mathematik an der Ecole Aquiba
unterrichtet hatte, beschreibt in seinen Souvenirs d'un professeur 1950-1957 mit
Nachdruck die Probleme materieller Art, denen Lehrer wie Schüler ausgesetzt

waren:

„In den ersten Jahren war die Ecole Aquiba in einer Wohnung untergebracht; die
Küche diente als Physiklabor, in dem als einziges ein paar Reagenzgläser zur
Verfügung standen [...]; der Lateinunterricht fand in amphitheaterhafter Atmosphäre

im Treppenhaus statt! Wahrlich eine traumhafte Situation, wenn man
bedenkt, dass andere Unterrichtsstunden in einer Abstellkammer oder in Räumen
mit kaputten Wänden stattfanden, wo jeder Laut aus dem Nachbarraum deutlich
zu hören war. Die Pausen wurden in einer Seitengasse abgehalten, damit man
nicht etwa von einem zufällig vorbeifahrenden Auto erfasst wurde."15

Dennoch konnte die Ecole Aquiba innerhalb nur eines Jahres ihren Platz

unter den jüdischen Institutionen in Elsass-Lothringen behaupten: Zum
Schulbeginn im Oktober 1949 hatte sich die Schülerzahl mehr als verdoppelt.

In der Schule waren nun alle Klassenstufen von der ersten bis zur
neunten vertreten. In einem Nebengebäude waren die Grundschulklassen
sowie der Kindergarten mit gut fünfzig Kindern untergebracht. Der Bericht
über eine Preisverleihung aus dem Jahre 1951 beschrieb das während der
letzten drei Jahre anvisierte Ziel: den Schülern jüdisches Leben im Sinne der
Tradition zu ermöglichen; allgemeine und jüdische Erziehung sollten sich in

entspannter Atmosphäre sinnvoll gegenseitig ergänzen.16 Die erwähnte
PreisVerleihung der Ecole Aquiba fand am 12. Juli im Theater Cercle in
Gegenwart des Strasbourger Gemeindepräsidenten Charles Ehrlich (1905-

1980) sowie von Vertretern des Consistoire Israélite des Unterelsass, den
Rabbinern André Neher (1914-1988) und Max Warschawski (1925-2006)
sowie zahlreichen Persönlichkeiten aus dem gesellschaftlichen, religiösen und
universitären Leben statt. Der Chor unter der Leitung von Mademoiselle

Rovinsky sang meisterhaft, und klassische und hebräische Aufführungen
nebst Tanzdarbietungen lösten grossen Beifall aus. Eine Turnstunde, in der
die Schüler ihre Geschicklichkeit mit gefälligen Bewegungen unter Beweis

14 JEAN DALTROFF, La fondation et l'évolution de l'école Aquiba de Strasbourg
(1948-1969), in: Almanach du Keren Kayemeth Le-Israel, Strasbourg 1998, S. 43-51.

15 FRANCIS Potocki, Souvenirs d'un professeur (1950-1957), in: Tradition et mo¬

dernité, Strasbourg 1988, S. 9.

16 Bulletin de nos communautés, Nr. 15, vendredi 27 juillet 1951, S. 10-11.

46



stellen konnten, rundete den Abend ab. Edouard Bing, der durch die

Veranstaltung führte, hob in seiner Ansprache hervor, dass die Ecole Aquiba
erfolgreich jüdische und nichtjüdische Kultur in Einklang bringe. 1953 zahlte

die Schule 150 Schüler in zwölf Klassen. Die Notwendigkeit, ein neues
Gebäude zu finden, wurde immer dringlicher.17 Die Schulkommission
bemühte sich um den Erwerb einer Villa am Quai Zorn. Sie stand hierbei in
Konkurrenz zum deutschen Konsulat. Doch Abraham Deutsch, der

Gründungspräsident der Ecole Aquiba, meinte nur: „Es war nicht allzu schwer,
dem Verkäufer deutlich zu machen, wer nach diesem Krieg den Zuschlag
erhalten müsse."18

Zusammenfassung
1948 — also kurz nach der Befreiung, nach der Zerstörung des europäischen

Judentums und der Geburt des Staates Israel — in Elsass-Lothringen
gegründet, hatte sich die Ecole Aquiba seither entscheidend weiterentwickelt.

Das stetige Anwachsen der Schülerzahlen belegt diese Entwicklung
eindrucksvoll: Waren es 1948 dreissig Schüler in drei Klassen, so waren es

1953 schon 150 Schüler in zwölf Klassen und 1955 235 Schüler; 1973

zählte die Schule mehr als 600 Schüler.19

Die jüdische Erziehung der Ecole Aquiba brach bewusst mit den

althergebrachten Methoden der Vergangenheit und bot in acht Wochenstunden
Hebräischunterricht, Grammatik, Bibelstudien und jüdische Geschichte

an, ohne dabei den Unterricht in den säkularen Fächern — mit dreissig
Wochenstunden — zu vernachlässigen. Hierfür waren Lehrer zuständig, die
einen Universitätsabschluss hatten.

Mit dem Einzug an den Quai Zorn war es möglich geworden, der Schule

feste Strukturen zu verleihen, ihre Entwicklung zu fördern, der Assimilation

kritisch gegenüber zu stehen und die Schüler auf eine würdige
Zukunft als gebildete Männer und Frauen vorzubereiten, die ihr Judentum
bewusst leben würden.

17 L'Ecole Aquiba, in: Bulletin de nos communautés, Nr. 11, vendredi 28 juillet 1954,
S. 12.

18 Aquiba fête ses quarante ans, in: Tradition et modernité 1948-1988, Strasbourg
1988, S. 3.

19 Une réunion exceptionnelle du conseil d'administration de l'école Aquiba, in:
Tribune juive, Nr. 254, 11-17 mai 1973, S. 44-46. Ergänzung der Redaktion: Im
Schuljahr 2010 waren es noch immer 485 Schüler.

47


	Die École Aquiba in Strasbourg : ein Beispiel für den Wiederaufbau jüdischen Lebens im Elsass nach der Schoa

