Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Dichterfurst und Philosoph : Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol
Autor: Dolna, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dichterfiirst und Philosoph:
Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol

von Bernbard Dolna*

Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol (911723 728 A7 12 ARYW), mit seinem
arabischen Namen Absi Ayyiib Sulaiman ibn Yahya Ibn Gabiril und lateinisch
Avencebron oder Avencebrolfis) genannt (ca. 1022-1057), gehort zu den
kithnsten und ungewdéhnlichsten Dichtern und Denkern™ der mittelalter-

*

|

Dr. Bernhard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

Ausgaben seiner Dichtungen u.a.: HAYYIM NAHMAN BIALIK & YEHOSHUA
HANA RAWNITZKY (eds.), 0 % 0¥2ipn wip »1w1 210 1w 17723 1ax anbw 1w
Toan01 owoe, 6 Bde, Tel Aviv 1927-1932; HAIM BRODY & JEFIM SCHIRMANN
(eds.), 21123 jax andw: Minw, Berlin 1934 [repr. Jerusalem 1975]; DOV JARDEN
(ed.), 2123 yar anbw *21% wMpn W, 2 Bde, Jerusalem 1971-1973 (21977-1979);
DOV JARDEN (ed.), 711723 1ax mnw 21% %nn mw, 2 Bde, Jerusalem 1975/1976
(*1984); ZE’EV BREUER, 17123 1ax nnbw 5w wipn n°w, Jerusalem 1993,

Zur Literatur: JACOB GUTTMANN, Die Philosophie des Salomon Ibn Gabirol, Got-
tingen 1889 [repr. Hildesheim 1979]; DAVID KAUFMANN, Studien iiber Salomon
Ibn Gabirol, Budapest 1899 [repr. Westmead / Farnborough 1972]; MICHAEL
WITTMANN, Zur Stellung Avencebrolis im Entwicklungsgang der arabischen Philosophie,
Minster 1905; JOSEPH KILAUSNER, Shelomo ibn Gabirol, der Mensch, der
Philosoph (hebr.), in: [IBN GABIROL:] 0¥52 1390 ,%17733 12 1217w *27% 00 pn
nep1In AR YA'AQOV BLUVSHTEIN, Jerusalem 4686 (= 1925/6) [25721 (=
1960/1)], S. 4-85; KARL DREYER, Die religidse Gedankenwelt des Salono ibn Gabi-
rof, Leipzig 1930; ABRAHAM HESCHEL, Der Begriff der Einheit in der Philo-
sophie Gabirols, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 80
(1938), S. 11-84; HAYYIM SCHIRMANN, 917721 12 379w 1 %y ompnn, Tel Aviv
1946/47; ARJE MUR, 11w wri — 21721 12 nmbw, Tel Aviv 1956; HEINRICH
SIMON, Das Weltbild Gabirols — seine Bedeutung fiir die Geschichte der Phi-
losophie, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Humboldt-Universitat 5 (1956/57),
S. 199-205; FREDERICK BARGEBUHR, Salommon 1bn Gabirol — Ostwestliches Dichter-
tm, Wiesbaden 1976; JAQUES SCHLANGER, La philosophie de Salomon Lbn Gabi-
rol. Etude d'un néoplatonisme, 1eiden 1968 [engl.: The Philosaphy of Solomon Thn
Gabirol, Jerusalem 1979]; ZW1 MALACHI (ed.), Studies in the work of Shiomo 1bn
Gabirol, Tel Aviv 1985; ISRAEL LEWIN, %W 1n7°w2 1Inoen bW ninan : 710°0 100
577723 128 Anbw, Tel Aviv / Lod 1986; RAPHAEL LOEWE, Ibr Gabirol, .ondon /
New York 1989; LENN E. GOODMAN, Neoplatonisn and Jewish Thought, Albany
1992; FERNAND BRUNNER, Métaphysigue d’lon Gabirol et de la tradition platoni-
cienne. Aldershot 1997; HAYYIM (JEFIM) SCHIRMAN, 79502 n™Mayi 8w mI2in

259



lichen jidischen Religionsphilosophie. Einen auch fur diese Ausfihrungen
entscheidenden Charakterzug formuliert Sarah Pessin, wenn sie sagt, dass
Ibn Gabirol einer der bedeutendsten judischen Neuplatoniker war, der
,,den tiefen Einfluss d(31 islamischen Kultur auf die judische Philosophie
dieser Periode bezeugt™. 7 Der hochbegabte Ibn Gabirol war frih verwaist
und nannte nach dem Tod secines Vaters den Verstand seinen einzigen
Freund. Schon bald war er sich seiner intellektuellen und dichterischen
Fihigkeiten bewusst: ,,Ich bin ein Furst — und das Lied mein Sklave™, so
beginnt eines seiner Gedichte. Und es endet mit den Worten: ,,Siche, ich
mit meinen sechzehn Jahren — und mein Herz ist weise wie ein achtzig-
jahrig Herz." Von Jugend an chronisch krank, war er als Mensch schwie-
rig und polemisch. Als sein philosophisches Hauptwerk gilt das im Origi-
nal arabische, jedoch nut in einer lateinischen Ubersetzung aus dem 12.
Jahrhundert (Fons T z/ac) und einer fragmentarischen hebriischen Uber-
setzung aus dem 13. Jahrhundert erhaltene Kitab yanbu® al-hayyat (hebraisch
o»n Mpn 9o, ,dic ,Lebensquelle™), ein in platonischen Dialogen angeleg-
tes funfteiliges Werk, das in Methode und Inhalt ebenso originell wie kon-
sequent ist: Kein einziges Mal zitiert der Autor darin aus der Bibel oder
der rabbinischen Literatur, und weil Ibn Gabirol in seinem Werk auf die
judische Tradition nirgends Bezug nahm, ging das urspriinglich in arabi-
scher Sprache verfasste Buch im Judentum beinahe verloren, jedentalls
geriet es unter Juden fast in Vergessenheit.6 Andererseits schrieb Ibn

nmyoma, ed. EZRA FLEISCHER, Jerusalem 1995, S. 257-345; SARAH PESSIN,
Jewish Neoplatonism: Being above Being and Divine Emanation in Salomon
Ibn Gabirol and Isaac Isacli, in: DANIEL H. FRANK & OLIVER LEAMAN (eds.),
Medieval Jewish Philosohy, Cambridge 2003, S. 91-111; MAURICE RUBEN HAYOUN,
Geschichte der jiidischen Philosphie, D'um%tadt 2004, S. 81-103; MARIA MICANI-
NOVA, The synthetic thinking of Solomon Ibn Gabirol, in: Studia Judaica 11
(2008), S. 216-231.

3 SARAH PESSIN, Jewish Neoplatonism, S. 92.

4 JOHANN MAIER, Die Kénigskrone des Salomo ben Jehuda ibn Gabirol, in

Judaica 18 (1962), S. 1-55, dort S. 5. — Die hier verwendeten Zitate aus der Ko-

nigskrone sind der Ubersetzung von Johann Maier entnommen.

Avencebrolis (ibn Gebirol) Fons VVitae ex Arabico in Latinum transtatus ab lobanne

Hispano et Dominico Gundissalino, ed. CLEMENS BAEUMKER, Munster 1895 [repr.

Miinster 1995] — ferner zitiert als F1”. — Deutsche Ubersetzung: SALOMON

IBN GABIROL, Die ebensquefle, ibers. ORM LLAHANN, hrsg. SABINE S. GEHI-

HAAR, Cuxhaven 1989.

6 Die mittelalterlichen judischen Autoren waren wohl mit seiner Philosophie
vertraut, und sclbst im 15, Jhdt. war er noch Isaak Abravanel bekannt, der ihn
unter dem Namen ,,Albenzubron® zitiert.

n

200



Gabirol mit m%» In3 (,Krone des Kénigtums®) eine glithende, vom Neu-
platonismus inspirierte religiose Dichtung, die Aufnahme in die synagoga-
le Liturgie fand, und zwar in die Liturgie fir die Nacht des Verséhnungs-

tages, und von daher intensiv rezipiert worden ist.” Mose ibn Esra (1055-
1135) schrieb tiber den Dichter:

In jenen Tagen lebte Abt Ayyub Sulaiman Ibn Gabriol von Cérdoba, geboren in
Malaga und aufgewachsen und ausgebildet in Saragossa. Er arbeitete mit beson-
derem Eifer an seinem Charakter, bildete seine Natur und mied irdische Begehren
Er widmete sich ganzlich den héheren Dingen. Nachdem sich seine Seele von der
Krankheit der Begierden gereinigt hatte, nahm sie entsprechend ihrer Begabung,
Erlesens aus Philosophie, Mathematik und Ethik in sich auf [...]. Ibn Gabirol war
der Jungste unter den Dichtern seiner Generation. Aber er tibertraf sie alle durch
seine poetische Ausdruckskraft. Die meisten seiner Zeitgenossen waren bertihmte
Dichter, ihre Poesie waren gefillig, und ihre Sprache angenehm [...]. Abu Ayyub
aber war ihnen allen ubetlegen: ein vollendeter Kiinstler, mit einer erhabenen
Ausdruckskraft, der zum Meister Uber das wurde, was sich die Poesie als hochstes
Ziel setzt [...]. Sein Genre war das subtile Lied, dhnlich den zeitgenossischen
muslimischen Dichtern. Man nannte ihn First des Wortes, Meister der Lieddich-
tung. Den Worten war eine Zartheit und Milde eigen, und es lag eine Grazie in
deren Inhalten, dass aller Augen auf ihn gerichtet waren, und ihn bewunderten.
Er war der erste unter den judischen Dichtern, der sich bei der Lieddichtung einer
Methode bediente und damit Staunen erregte. Die nach ithm kamen, gingen in
seinen Spuren Das wird in weiterer Folge klar werden, wie es bereits demjenigen
klar ist, der seine Gedichte liest und sich in das Geheimnis ihrer Absichten ver-
tieft. In seinen Gedichten prisentierte er grundlegende Gedanken, die den Ver-
ordnungen der Tora entsprechen, und denen es geziemt, von uns angenommen
zu werden.

Doch tbte Mose ibn Esra auch Kritik (wenn auch keine vernichtende) an
seinem Stil und Charakter:

Dieser junge Mann dichtete Lob- und Trauergedichte (mrp) und erreichte die
hochste Vollendung in seinem (philosophischen) Meditationen. Er schrieb Lo-
beshymnen, Liebesgedichte voll von Zirtlichkeit und moralische Poesie, mit der
et sich einen Namen schuf. Aber er verfasste auch zarte Reue- und scharfziingige
Spottlieder. Obwohl er seiner Natur und seiner Bildung nach zu den Philosophen
gezihlt wurde, herrschte sein cholerisches Gemiit tiber seinen Verstand, und er
konnte diesen Dimon in sich selbst nicht ziigeln. Es war ihm ein Leichtes, die
Grossen zu verspotten und gegen sie Schmihgedichte zu verfassen. Dieser junge

7 Kiritische Edition: ISRAEL LEVIN, 91723 128 n%w *27% n1o%n 103, Tel Aviv 2005.
Ubersetzungen u. a.: MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 1-55; BARGEBUHR, Sa-
lomon Tbn Gabirol, 541-617; EVELINE GOODMAN-THAU, Salomo. 1bn Gabirol, die
Krone des Kinigtums, Betlin 1994; Solomon 1bn Gabirol: A Crown for the King, transl.

DAvVID R. StaviTt, New York 1988; The Kingly Crown by Solomon 1bn Gabirol,
trans. BERNARD LEWIS, Notre Dame 2003.

261



Mann, sein Andenken zum Segen, starb in jungen Jahren [kaum dreissig Jahre alt]
in Valencia, wo er auch begraben liegt. Manche, die seine Dichtungen kritisierten,
fanden Schwichen in den von ithm ausgelibten Stilkategorien [Prosa und Gedicht]
Aber der Verstindige findet fiir ithn eine Entschuldigung in der Unerfahrenheit
seines Alters und in seiner jugendlichen Blindheit. Mir steht es nicht an, die Rede
tiber seine Pehler hier auszubreiten und ihn wegen derselben zu tadeln.®

Ibn Gabirol selbst besang mit Stolz seine kiinstlerische Begabung, die
seiner menschlichen Reife voraus war.

,72Y9 %% WM —wn IR Ich bin ein Fiirst - und das Lied mein Sklave
,0°1 0w 99% M0 IR ich bin die Harfe aller Sanger und Spieler.
,0°391% 1INYd w1 Mein Lied bedeutet, was fiir Konige die Krone,
OO0 PWRI2 MWYANAY was die Hite auf den Hauptern der Wesire.
o T TRNw WY wwa 1 Siehe, ich mit meinen sechzehn Jahren —
RalhtaliZy il fu! a%> 12 2797 und mein Herz ist weise wie eines

i 10
Achtzigjahrigen Herz!

Wihrend dieser Zeit stand er unter dem Schutz von Jequtiel ibn Hasan al-
Muttawakil ibn Kabrun, einem hohen judischen Beamten am Hofe al-
Mundhirs 1I. (Ibn Yahya ibn al-Mundhir Mu‘izz ad-Daula) von Saragossa
(1029-1039), den Ibn Gabirol viterlich verehrte. 1039, infolge eines Auf-
ruhrs (ciner Familienintrige), wurde Jequtiel inhaftiert und zum Tode ver-
urteilt. Ibn Gabirol beweinte thn mit einem Trauerlied, das mit folgenden
Versen beginnt:

TI933 WK PRMP* 2 Die Tage des Jekutiel, die vollendet, sind cin
1Ry "]'15?'!5 QpPRY °2 NIX Zeichen, dass die Himmel um zu vergehen
geschaffen sind!
17177731970 ,0032% mw  Merke auf und wisset: Es ist die Zeit, die Unter-
L mx )91 mmw ovb 1> gang dem Volk bereitet, bevor es noch geschaften.

Wie bereits erwihnt, [bn Gabirol war Vollwaise, ohne Erbschaft, ein stets
kranker junger Mann. Seine Krankheit dirfte auch der Grund daftr gewe-
sen sein, dass er unverheiratet war. Er beklagt auch, dass er nicht in der
Lage ist, an synagogalen Veranstaltungen teilzunehmen, was fir ihn, den
Dichter synagogaler Poesie, gewiss von Bedeutung war. All das ldsst zu-

8 MOSHE BEN YA'AQOV IBN BZRA, Kitah al-Muhadara wal-Mudhakara — 1iber
Discussionts et Commenorationis (Poetica Hebraiea), ed. ABRAHAM S, HALKIN, Jeru-
salem 1975, S. 68-71. Siche auch SALOMON MUNK, Melanges de philosophie juive
et arabe, Paris 1955 (= nouvelle edition), S. 263f,

9 Siehe SCHIRMANN, 217°23 12 nimbw »n by ompnn (Anm. 2), S. 192,

10 Siehe MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 5.

11 Siehe SCHIRMAN, 219°23 12 3mbw »n %y o pnn (Anm. 2), S. 196.

262



gleich auf eine soziale Randposition schliessen.'” Sein cinziger Besitz
waren seine intellektuellen und dichterischen Fihigkeiten. Bis zu einem
gewissen Grad besass er aber auch die Begabung, sich in den kulturellen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Rahmen seiner Zeit zu integrieren.
Dazu verhalfen Ibn Gabirol zum einen die Aristokraten von Saragossa,
die Kunst und Dichtung forderten, und zum anderen judische Hofbeamte,
die thm Schutz boten. Neben dem genannten Jequtiel war es vor allem
Shemuel ha-Nagid (1027-1056), der am Hofe von Granada diente und ihn
nach seinem Weggang von Saragossa (1046) aufnahm und unterstitzte.
goids Einfluss deutlich.
Bevorzugt verwendet Ibn Gabiol dort solche talmudischen und midraschi-
schen Zitate, die mystische Traditionen beinhalten.'® So heisst es dort von
Gott, er habe die Kraft, die die Welt aus dem Nichts erhilt. ,,Der Aus-

druck fur ‘Nichts’, belima, ist bewusst der mystischen Tradition entnom-

Vor allem in der Konigskrone wird Schmuel ha-Na

men, die im Sepher Jezira 1,8 autbewahrt ist. Gleich zu Beginn der ‘Konigs-
krone” fihrt Ibn Gabirol die Namen der Sephirot zum Lobpreis Gottes
an, allerdings nicht in der uiblichen Reihenfolge.*

Auch die Bezichungen zwischen Ibn Gabirol und der islamischen Ge-
meinschaft ist im Kontext zu betrachten. Die Juden pflegten zur regieren-
den islamischen Umgebung hauptsichlich wirtschaftliche Bezichungen. Und
wenn die Angeschenen unter thnen auch cine naturgemiss hohere Ver-
pflichtung zum Umgang mit den Herrschenden wahrzunchmen hatten,
gingen auch sie nicht {iber das Ubliche hinaus. Dabei war der kulturelle
Austausch unter den Gebildeten eine gleichsam institutionalisierte Kommu-
nikation. Diese diente aber in der Hauptsache der Bestitigung des Vorrangs

12 SALOMON IBN GABIROL, Fons Vitae Kapite! I und 11, ubers. OTTFRIED FRAISSE,
Preiburg i. B 2009, 8. 10.

13 Vel. ISAAC MYER (Qabbalah. The phitosophical writings of Solomon ben Yebudah Ibn
Gebirol, or Avicebron, and their connection with the Hebrew Qabbalab and Sepher ha-Zobar,
Philadelphia 1888 [repr. New York 1970], S. 6f): “Can we wonder if we find,
that Ibn Gabirol living under the influences and learning of so great a scholar,
had at the basis of his philosophical knowledge, an acquaintance with the an-
cient Midrashim treating on the Sod of Mysteries, the Secret Learning, after-
wards termed the Tradition or QQabbalah, and which we believe, were afterwards
redacted into the Zohar and the Zoharic books? Is it surprising that we find him
in his Megor Hayyim, Source of Life |, and in the Kether Malkhut, anticipating
many of the statements subsequently to be found in the Zobar and Zoharic writ-
ings, if he received a knowledge of these ancient writings in there carly, discon-
nected, Midrashic form, before they were collected and redacted?”

14 KURT SCHUBERT, Die Religion des nachbiblischen Judentnms, Freiburg 1955, S. 115.

263



der arabischen vor der hebriischen Kultur.” Begegneten cinander Philoso-
phen und Gelehrte beider Religionen, dann war es selbstverstandlich, dass
Dichtung, Wissenschaft, Philosophie etc. aus arabischer Perspektive und in
arabischer Sprache gepflegt wurden. In dieses kulturelle Umtfeld reiht sich
auch Ibn Gabriols Werk ein, das in seiner Art sowohl von der islamischen
Liedform der Epoc]he]6 inspiriert als auch den jidischen Philosophen des
Mittelalters'’ nahesteht. In der Philosophie las man unter qnderem die ara-
bische Ubersetzung der sogenannten Theologie des Aristoleles, ® die arabische
Ubersetzumr des Ll/)€? de causis (Kalam fi mahd al-hair / ,,Abhandlung tber
das reine Gute’ ) ? das Empcdo]«.lc% von Akragas (um 495-435) zugeschrie-
bene Buch der Fiinf S///)Ifﬂﬂ{é’ﬂ O ferner die Werke von Aba Ya' qub 1bn Ishaq
al-Kindi (um 800-873), Abu Nasr Muhammad al-Farabt (um 870-950) und

15 SCHLANGER, Philosophie de 10 Gabirol (Anm. 2), S. 8.

16 Religiose Poesie war vor dem Islam ein sehr wichtiger Zweig der hebrisichen
Literatur gewesen; aber dank des Einflusses des Arabischen entstand die siku-
lare hebriische Poesie, wurde sie geptlegt und aufgezeichnet. ,,Also war es der
Finfluss des Arabischen auf das Hebriische, der den Aufstieg der mittelalter-
lichen hebriischen Poesic moglich machte™ (SHMUEL DOV GOITEIN, Jews and
Arabs, New York 21964, S. 46).

17 Wie Isaak Isracli (Ende 9. / Anf. 10. Jh.), Balya ibn Paquda (Ende 11./Anf. 12,
Jh.), Josef ben Ja‘aqov ibn Zaddiq (12. Jh.), Abraham bar Hiyya (1. Halfte 12.
Jh.) und Abraham Ibn Fsra (1089-1167), cinschliesslich Jehuda Ha-Lewi (1075-
1141). Gemeinsam thnen allen der Neoplatonismus eines Plotin und eines Pro-
clus, neugelesen und uminterpredert im Lichte der islamischen religiosen Tradi-
tion und mittels einiger Ideen des Aristoteles. Siehe dazu: COLETTE SIRAT, His-
tory of Jewish Philosophy in the Middle Ages, Cambridge 1985 [21990], S. 571.

18 Dic arabische Version der Theologie des Aristoteles war in Bagdad bereits im 9.
Jh. bekannt. Siche: ALAIN DE  LIBERA, Die mittelalterliche Philosophie, iibers. 1.
Therese Schwager, Miunchen 2005, S. 17, 80-84. Diese Theologie besteht aus drei
den Teilen: Prolog, Uberschriften der Fragen und Plotins Enneaden 1V-V1.
Siche dazu: FRITZ W. ZIMMERMAN, The Origins of the So Called Theology of
Aristotle, in: JILL KRAYE BT AL. (eds.), Pseudo-Aristotle in the Middle Ages. The
“Theology™ and other Texts, London 1986 (= Warburg Institute Surveys and Texts,
Bd. 11), S. 110-240, dort S. 110-111.

19 OTTO BARDENHEWER (ed.), Die psendo-aristotelische Schrift ueber das reine Gute
bekannt unter demr Namen |iber de Causis, arab. und dt., Freiburg 1. Br. 1822; Day
Buch von den Ursachen - 1.iber de causis, (ibers. ANDREAS SCHONFELD & ROLF
SCHONBERGER, Hamburg 2003 (*2005) (= Philosophische Bibliothek, Bd.
553); DMITRY) GUTAS, Greek thonght, Arabic Culture, London 1999, S. 120.

20 DAVID KAUFMAN, Pseudo-Empedocles als Quelle Salomon Ibn Gabirols, in:
DERS., Studien iiber Salomon 1bn Gabirol, Budapest 1899 (= Jahresbericht der
Landesrabbinerschule Budapest) [repr. Westmead / Farnborough 1972].

264



Abu ‘All al-Husayn ibn ‘Abd Allah Ibn Sina’ (981-1037). *! Es ist anzunch-
men, dass Ibn Gabirol in dle%ern mtellectial and cultural milien seine ganz eige-
ne Synthese geschatfen hat.** Aber auf Grund dieser Atmosphare und der
Tatsache, dass er in Arabisch schrieb, sollte man nicht vorschnell von einer
kulturellen ,,judisch-arabischen® Symbiose sprechen.23 Wenn Essays, Unter-
suchungen und wissenschaftliche Arbeiten nicht in Hebriisch, sondern in
Arabisch verfasst wurden, dann hat das seinen Grund auch darin, dass die
arabische Sprache die /Jngua franca war, die Gberdies tber ein reiches und
hochentwickeltes Repertoire an Ausdruckmitteln verflgte, das der jidisch-
islamischen Welt zur Vertigung stand. Die Juden schricben Arabisch, weil
dies einerseits die Sprache ihrer Kultur war, und weil andererseits die hebrii-
sche Sprache nicht so geeignet war, die verschiedenen poetischen, wissen-
schaftlichen und philosg) hischen Nuancen in Formulierungen auszudru-
cken und zu vermitteln.”" Die grossen judischen Theologen wie R. Sa‘adja
b. Josef al-I'ayyami (Saadja Gaon; 892-942) oder R. Mose b. Maimon (1138-

21 Nach Isaac Husik (A History of Mediaeval Jewish Philosophy, New York 1969,
S. XXXIX) waren diese Autoren auch eine besonders wichtige Quelle fur
Bahya ibn Paquda, Josef Ibn Zaddiq, Jehuda ha-Lewi, Mose 1bn Fsra und Ab-
raham b. MePir Ibn Esra.

MICANINOVA, The synthetic thinking (Anm. 2), S. 231.

7. B. zeigt Stefan Schreiner tberzeugend, dass die Geschichte von ,,Al Anda-

lus im allgemeinen und die Geschichte der Juden im islamischen Spanien im

besonderen |...]bis heute nur allzu oft und gerne als comvivencia, als Modell ei-

nes gelungenen Zusammenlebens von Muslimen, Juden und Christen be-
schrieben wird und das Bild des judio feliz, des ‘glucklichen Juden’ hervorge-
bracht hat.” Dem entgegen stellt Schreiner ,,das Bild eines ambivalenten,
cbenso friedlichen Miteinanders wie feindlichen Gegeneinanders, zumeist aber
emotionslosen Nebeneinanders |[...], und zwar sowohl unter muslimischer wie
christlicher Herrschaft® (Neue Studien zur comvivencia — zur muslimisch-
jidisch-christlichen ,,Symbiose® im mittelalterlichen Spanien, in: Verkiindignng

und Forschung 53/2 [2008], S. 73-80; dort S. 74 und 76).

24 Siche SCHLANGER, Philosophie de 1bn Gabiro! (Anm. 2), S. 6. Siche dazu auch den
becindruckenden ungefihr hundert Jahre spiter geschricbenen Brief des Mai-
monides an seinen Ubersetzer Shemuel b. Jehuda ibn Tibbon (um 1160-um
1232), in dem er den Reichtum und die Schonheit der arabischen Sprache und
die chrlcgcnhcit der arabisch-islamischen Kultur und Wissenschaft preist; ab-
gedruckt in: [Mose b. Maimon:] 072m71 n1PR, ed. ISAAK SHAILAT, 2 Bde, Jerusa-
lem 5747-5748 [1987-1988], Bd. L, S. 108f.(arab.), S. 160 (hebr.); dt. Uberset-
zung: MOSES MAIMONI DI S, Der B/ze]‘ m den Jemen. Ie\i‘c' zum Messias, Ubers. S.
Powels- Niami, Berlin 200 b 78. STEFAN SCHREINER, Irrtum, Torheit oder fal-
sche Religion — Chrlstcntum und Islam nach dem Urteil Moshe b. Maimons’, in:
Frankfurter Jndaistische Beitrdge 32 (2005), S. 22-52, dort S, 28.

SO )
(OS]

>

265



1204) schrieben ihre Hauptwerke in Arabisch, obwohl sie fir die judische
Gemeinschaft bestimmt waren. Umgekehrt ist daraus nicht zu schliessen,
dass ein judischer Autor, der Arabisch schreibt, fir die gesamte arabisch-
sprachige Community geschrieben hitte. Wenn ein bestimmtes Buch z. B.
sich mit religiGsen Fragen beschiftigte, dann war es immer fiir ene religidse
Gemeinschaft bestimmt, zumeist sogar nur flir die Gebildeten innerhalb
dieser, hier also der judischen Gemeinschaft. Aus der Begegnung mit mus-
limischen Intellektuellen hat Ibn Gabirol sicherlich viel Anregung erfahren,
wohnten sie doch ja sozusagen mit thm Haus an Haus, aber der erklirte
Adressat seiner Schriften war die jadische Gemeinschaft.”

Um das zugegebenermassen ,,fragmentarische™ Bild seiner Personlich-
keit abzurunden, ist eine kurze Hinwendung zu seiner ,,weltlichen® Lyrik
hilfreich. Dort erscheint er als ein stolzer, cholerischer, seine Umgebung
geringschatzender Mann. Er sucht die Absonderung und eifert nach
Weisheit. Von Krankheit gequilt, erscheint das Antlitz des Dichters, wie er
sich selbst in einem seiner Gedichte zeichnet. Aber gegen diejenigen, die
sich Uber thn klagen, antwortet er:

T 127 WK WOR 112790 IR MY
PRI DAY IRM MTY TIRW YA YIRM NOWN
W ¥a7° 71 vIn° RP1 0°20R Y DIpWwaT nows R
THPY LAY WX TUNM — M NN oY?
PRI MYN WY PRV — X 1712 122% I I

0 PpI3Ya 501 YT 71 73 1210 WX

Wie lange noch streitet ihr wider einen Mann, der reich an Plagen?
Und er vergisst zu nihren sich, beraubt sich seiner Speise, seines Tranks
Nicht aber vergisst er, den Baum der Liebenden zu trinken,

- weder hindert, noch mindert er sein Reifen.
Freundschaft vergilt er mit Freundschaft — aber aut die Aufstehenden gegen ihn

lasst er glithend Feuer regnen.

Entflammt sein Herz im Zorn, dann toben Himmel von seines Donners Macht.
Lch bin nicht wie einer, der sanfte Antwort gibt, sich beugt, vor seinen Herrschern niederfallt.

Seine Sehnsucht nach dem abgeschiedenen Leben, sein Verlangen nach
Weisheit, dass sind die Themen, die sich immer wieder finden.

- 51971 A9 YYD 1PWaY 1WA am0 WIRA 900 YK
. 22775 2107 WK 2393 X171 .22100 7137 WK WHI RKIM

25 SCHREINER, Irrtum, Torheit oder falsche Religion (Anm. 24), S. 7.
26 Siehe SCHIRMAN, 717723 12 nmbw »n %y ompnn (Anm. 2), S. 191.

266



Sei nicht verwundert tiber den, der in seinem Fleisch sich danach sehnt,
die Hohen der Weisheit zu erklimmen, - und er hat’s vermocht —
Er ist (wie) die Seele, die den Leib umgibt, und (wic) die Sphire,
' . .27
die Uber Allem kreist.

In seinem Gedicht ,,Ich der Mann* beschreibt er seine tiefe Sehnsucht,
der Weisheit wurdig zu sein und seinen Kampf mit seiner durch seine
Krankheit eingeschrinkten und bedrohten Lebenszeit:

TMWR DAY WR WRiT IR Ich bin der Mann, der scine Lenden hat gegiirtet,
MR DR 7Y 977 R der nicht ablisst, bis er sein Geliibde hat erfiillt,
W2 11oWY 70RM WM. dessen Seele ablehnt, in seinem Fleisch zu wohnen,
W AN2AN2 03, der sich Einsicht hat erwihlt von seiner Jugend an,
112 YaW (T M2 ORY - auch wenn ,,Schmelzofen Zeit™ ihn siebenfach
gepruft
WIN1,%127 WK P2 01 und alles einreisst, was er baut und ausreisst,
TI7A DR P97, Y0 WK was er pflanzt und seinen Zaun durchbricht.
n1AN yaw 21N nIpY - - Gestern erwarb ich etwas Einsicht mir,
s vy 1217 2°2Wm da stand frithmorgens schon die Zeit, zu fordern

; . 29
thren Prets.

Eine permanente Beeintrichtigung in seinem Dichterberuf war, dass er
von der Gnade der Geldgeber abhing, und Kompromisse eingehen muss-
te, die seiner dichterischen Intention und seinem Schaffen entgegenstan-
den. Auch weckte sein Kénnen Neid unter den Dichterkollegen. Er rea-
gierte auf Unannehmlichkeiten oft mit Stolz und Verachtung und schuf
sich dadurch Feinde. Das dirfte auch ein Grund fur Meinungsverschie-
denheiten zwischen ithm und seinem Goénner Shemuel ha-Nagid gewesen
sein.”? Die Spannungen, die er Uberall ausloste, erreichten ithren Hohe-
punkt in Saragossa, wo man thn aus Wut gegentiber seinen sarkastischen
Spotteleien und auch auf Grund sciner permanenten Kritik und seines
Zynismus aus Saragossa vertrieb.”' Dieses entscheidende Ereignis in sei-
nem Leben findet eine Wiirdigung in einem seiner schonsten Gedichte.

WY 3N P27 13 NRIP M
*1IX7 2K 2177 ININ0 *22Y 177

>

27 Siehe SCHIRMAN, 919723 13 mmbw »n %y ompnn (Anm. 2), S. 186.
28 971123 1R A 12 e 1w (Anm. 1), Bd. 1, S. 6.

29 Siehe MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 4.

30 Siche SCHLANGER, Philosophie de Ibn Gabirol (Anm. 2), S. 9.

31 SCHLANGER, Philosophie de 1bn Gabirol (Anm. 2), S. 9.

267



, 1Y% menn ann SIm Ny ST

PA1IN WK D Y2’ 11031 PR 1m0

2 7173° IDOR 777 TYRI 12TX N PR

, 17 TR DY annn anan vr 1
1123V NP AR 17107 *22% JIOWR
MRWH VYN VIPW? 1P MM *9IR
239777 07 10D YW RI 7P 2010w RIW
.18 2% N anIaR v WRPI-aY
["1w2 0Ivax o 2 OPID IR XD

| *1y2 0°2315 077 OrYa o°pIvo Of

... 2377 0¥ 193 MY 11277 *Hwn nXwA
IDW 71T 199 713 79,79 YIRI 731anY MR

? DY NRW 9% Yana T oh an

. 197 X REM 17 1390 °NIN2 *WwD)

. 31121 WA NP DRARI PN PIPR
S21WW P10R — 0121 — P1I02AXR NIWW O 7D

Vom Rufen ausgetrocknet war die Kehle - die Zunge klebte mir am Gaumen.
Vom Ubermass des Schmerzes und der Trauer war aufgescheucht mein Herz.
Gross war mein Kummer- verwehrte Schlummer meinen Augen.
Wie sehr klagte ich, brannte nicht feuergleich mein Zorn?
Wem sollt” ich sagen und bezeugen, wem erzihlen meinen Kummer?
Wir® da ein Troster, der meiner sich erbarmt und fasst nach meiner Rechten, -
ich wiird” vor ihm mein Herz ausgiessen, ein wenig meines Ieids ihm mitteilen.
Vielleicht, beim Erinnern meiner Trauer wird' leiser werden doch mein Toben.
Nah" dich doch, der du mir Gutes willst, vernimm mein Klagen,
gleich dem Meeresbrausen.
Ein Volk — ihre Viter sind Gberdriissig mir, selbst die Hunde meiner Herde
nur zu sein,
Ihr Antlitz, nie errétet es — nur, wenn purpurn sie es farben.
Sie selbst betrachten sich als Riesen — Heuschrecken sind sie meinen Augen.
Beim Vortrag meiner Reime streiten sie wider mich, wie mit einem Griechen [g0/].
Weh der Einsicht, wehe mir! Ein Volk wie dieses ist mein Nachbar.
Was bleibt mir noch auf dieser Welt, ausser meine Blindheit zu ertragen?
Meine Seele, bet meinem Tod, da wird sie jubeln, wenn sie doch finde
den Felsen meiner Wohnstatt.,
Cbcrdrﬂssig bin ich meines Lebens — Mir ist es Abscheu,
in meinem Fleisch zu wohnen.
So denn ist Jubeltag Ungliick mir — und am Tag meines Ungliicks — ist Jubel mir.

32 Siehe SCHIRMAN, %17°23 12 Am1%w »n %y ompnn (Anm. 2), S. 207,

268



Noch im Jahr 1045 in Saragossa schrieb er sein ursprunghch arabi-
sches) Sefer Tiggun Middot ha-Nefes (Kitab Islah al-ahlag); 3 doch nachdem er
von dort vertricben war, verlieren sich seine Spuren. Das von Mose Ibn
Esra mitgeteilte Alter Ibn Gabirols von etwa 30 Jahren scheint ebenso
wenig zuzutreffen wie das bei Jehuda b. Shelomo al-Harizi (1170-1235) im
Sefer TahkewomM genannte von 29 Jahren. Raphael Loewe weist darauf
hin, dass die zwischen 1060 und 1065 fertiggestellte Alhambra in Granada
in einem von Ibn Gabirols Gedichten erwihnt wird, und daher cher das
von Josef 1bn Zaddiq (gest. 1149) Uberlieferte Sterbedatum anzunehmen
ist, der das Jahr 5430 (1070) angibt.” 3 Uber seinen Tod, der immer wie ein
Schatten tber seinem Leben und seinem Schaffen hing, entsetzte er sich
sein Leben lang, Nicht, dass er den Tod fuirchtete. Das blosse Entschlaten
wire die Erlosung von aller Pein.*®

Bald nach seinem Tod wurden allerlei Legenden tiber Ibn Gabriols tra-
gisches und zugleich Geschichte schreibendes Leben erzahlt. Eine davon
berichtet, dass er von einem Muslim getotet worden sei, der ithm sein
grosses dichterisches Talent neidete. Der Morder soll thn dann unter ei-
nem Feigenbaum in Ibn Gabirols Garten begraben haben. Dieser brachte
das folgende Jahr besonders stisse Frichte hervor. Das kam dem Konig
zu Ohren und er rief den ,,ncuen® Besitzer des Gartens und befragte thn
so lange, bis der seine Schandtat zugab. Darauthin liess der Konig den
Morder an dem Feigenbaum m1ﬂ1éir1gen.3

Das neuplatonische Emanationssystem des Ibn Gabirol als Aus-
gangspunkt und Rahmen seines Denkens

Vorerst vollig anders zeigt sich Ibn Gabriol beim ersten Hinblick als Phi-
losoph, wobei nach tieferem Eindringen in das Gesamte seiner Person-
lichkeit und seines Schaffens das Wechselspiel von weltlicher/religicser

33 minnem n1WR LWIN May owman L weid mn pn, ed. NOAH BAR'ON, Tel Aviv
5711 (= 1950/1); [SHELOMO IBN GABIROL:| The Improvement of Moral Qualities.
Aw ethical treatise of the eleventl century by Solomon ibn Gabirol, printed from an unique
Avrabic manuseript, together with a translation, and an essay on the place of Gabirol in the
bistory of the (/ef'e/opwem‘ of Jewish ethics,, ed. STEPHEN S, WISE, New York 1902
[repr. New York 2009].

34 JEHUDA ALHARIZL, The Book of “Lahkenoni. Jewish tales from medieval Spain, transl.,
explicated, and annotated DAVID SIMHA SEGAL, London [u. a.] 2001, S. 30.

35 LOBWE, Ibn Gabirel (Anm. 2), S. 105f.

36 Siche MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 3f.

37 Siche GEDALJA B. JOSEF IBN YAHYA, n%3pn n2ww oo, Warschau 4637 (=
1877); Jerusalem 5722 (= 1961/2).

269



Dichtung und Philosophie evident wird, sozusagen zwei Seiten einer Me-
daille, die zusammengehdren. In seinem spekulativen Denken ist er dem
Neuplatonismus verpflichtet, wie in seinem Fons 177tae (I'17) oftensichtlich
ist. In dessen Emanationssystem grindet die Vielheit in der unergrindba-
ren und nur durch ihre Folgen in Erscheinung tretenden Einheit. Sie ge-
staltet die Vielheit und dringt diese zugleich zur Wiederautlésung in der
Ursprungseinheit.38 Das Schopfungswerk spielt sich demnach als einzige
Wirklichkeit zwischen den zwei Polen von oben und unten auf verschie-
denen Stufen ab.>®

Alles Untere verhilt sich zum Oberen, dass es in thm der Moglichkeit
nach enthalten ist und durch die dem Oberen innewohnende Kraft erhal-
ten wird. Je weiter sich der Emanationsprozess von seinem Ausgangs-
punkt entfernt, desto geringer wird die urspringliche Kraft und desto
differenzierter die entgegengesetzte Vielheit. Je schwicher die Kraft des
einen wird, desto dichter und grosser wird das dem nur bewegenden Ei-
nen Hntgegengesetzte, bis schliesslich als dusserster Gegensatz ein nur
mehr Bewegtes erreicht wird.

Die zusammengesetzte, korperliche Welt ist ein Nachbild der einfachen
geistigen Welt und jede einzelne, tiefere einfachere Welt ist ein Nachbild
einer hoheren, bis man zur wahrhaft ganz eintachen Welt gelangt.40

In FI7 1,7 werden die eigentlichen Anfangsgriinde der Schoptung an-
geflhrt; sic zerfallen in drei Teile: in die von Materie und Form, vom Wil-
len und von der ersten Essenz (Substanz) A

An oberster Stelle des Systems steht Gott, die essentia prima, die transzen-
dent und selbst unbewegt, bewegt, d. h. schafft, ohne selbst geschaffen zu
sein. Sie ist jenseits von Zeit und Raum und dem Denken und der Spekula-
tion unzuginglich und kann nur im von ihr Erschaffenen mit dem Verstand
geahnt werden. ™ Das Wesen dieser essentia prima ist Einheit, wodurch sie die

38 Siche HERMANN GREIVE, Studien zum jiidischen Nenplatonismus. Die Religionsphitoso-
phie des Abraham Ibn Esra, Berlin / New York 1973, S. 53f; LENN L. GOODMAN,
Neoplatonism and Jewish Thonght, New York 1992, Erwihnenswert ist in diesem
Zusammenhang auch MYER, Qabbalah. The philosophical writings of  Solowon ben
Yehudah 1bn Gebirol (Anm. 13). Er sieht in Gabirols philosophischem Werk kab-
balistisches Gedankengut, dort S. 17, 157.

39 FU71, 35: Unitas vincit omnia et est diffusa in omnibus et est retentrix omminm.

40 Siehe FI71V, 16.

41 Partes scientiae tres sunt: Scilicet scientia de materia et forma, et scientia de voluntas et
scientia de essentia priva.

42 In F17 1, 4 heisst es: Hoe est impossibile, scilicet scive essentiam primanm absque his
Jacturis quae ab ea generata sunt, possibile autem hoc est, scilicet scire eam, sed nonnisi ex

270



gesamte Schopfung erhile™ F17 [I1,6 erklirt, dass der unbewegte Erster-
schaffer mehrerer Zwischenstufen bedarf, um Bewegtes zu erzeugen.44 Die
héchste Zwischenstufe ist der Wille Gottes.” durch die die unzugangliche
Transzendenz im Verlauf des Schopfungsvorganges sich im intellektuell und
sinnlich Wahrnehmbaren offenbart. Das eigentliche Schopfungswerk be-
ginnt fur Ibn Gabirol mit dem Heraustreten des Willens aus der Gottheit:
voluntas procedit a prima 0}2QZ71€.46 Der Wille ist der Schopfungsimpuls Gottes,
der die Form affiziert, mit der gleichzeitig die Materie entsteht, und erst
durch die Materie kann die Form vom Willen unterschieden werden.*’ Er
1st aber auch die Kraft der Einheit, zzrsus ym'tczz‘z';,48 die Kraft des Schépfers.49
Der Anfang der Schopfung ist daher folgendermassen zu beschreiben: ,,Die
Form steht vermittelnd zwischen Materie und dem Willen. Also erhilt die
Form vom Willen und gibt der Materie, weil der Wille aus der ersten Quelle

suis operibus quae ab ea generata sunt (,,Es ist unmoglich, das Wesen der ersten Hs-
senz ohne das von ihr Geschaffene zu erkennen, sondern man kann von ihr
nur wissen durch ihre Werke, die von ihr geschaffen wurden®). Und dhnlich,
in poetischer Sprache im Keter Malkhut 26: ,,Wer dringt bis zu deiner Wesen-
heit, da du tiber die Sphire der Vernunft den Thron der Herrlichkeit erhoben
hast, dort, wo verborgene Wohnstatt ist und Pracht, und dort Geheimnis ist
und Grund, bis dorthin die Vernunft gelangt und stille steht? — und dariiber
schwebest Du, und bist erhaben auf deines Wesens Thron- und keiner steigt
mit dir hinauf™ (MAIER, Konigskrone [Anm. 4], S. 25.

43 So heisst es z. B. im Keter Malkhut X: ,,Und diese Elemente ihrer vier: thnen ist
ein Grund, und einer ist ihr Ausgang.*

44 |...]| substantia guae sustinet praedicamenta a primo factore non recipit substantialitatem
nmullo mediante |...] non est possibile ut factor primus sit motor substantiae nullo mediante
(F17 111, 6, 36; 37). In F17 111, 1-10 gibt er 58 Beweise dafiir, dass zwischen
dem primns factor und dem wltimum factum Zwischenstufen bestehen. Damit
verbindet der Autor aristotelisches mit neuplatonischem Verstindnis.

45 In diesem Zusammenhang muss auf den geistigen Einfluss hingewiesen wer-
den, den Ibn Gabirol auf die Kabbala austibte, was in dieser Arbeit nur am
Rande erwihnt wird; siche dazu MYER, Qabbalah. The Philosophical Whitings of
Ibn Gabirol (Anm. 13). Offensichtlich ist die Ahnlichkeit zur Willensvorstel-
lung im Zohar. Auch dort ist der Wille der schopterische Aspekt in Gott, und
cinzig und allein durch den alles schaffenden Willen kann auf den jeder Er-
kenntnis unzuginglichen Konig geschlossen werden. Zohar, Bereshit 1,15a:
»Am Anfang grub der Wille des Kénigs Formen in den oberen Ather.*

46 F1'V, 39.

47 P17V, 28: Certe distinguere formam a voluntate difficile est, guia distinctio non est nisi
propter materianm.

48 F17V, 37.

40 FI/'V, 31,

271



hervorgeht.“so Da der Wille die Veranlassung des Schoptungswerkes ist,
wird er in der Kémzgskrone ,,Schatten Gottes™ genannt, und ,,unter Anspie-
lung aut Prov 8,3 zum Werkmeister bet der Weltschopfung Gottes im An-
schluss an die analoge Glelchsetzum% von Weisheit und Tora und deren
Mittelfunktion bei der Weltschopfung,

In FI”wird der Wille bisweilen als schopferisches Wort bezeichnet, da er
aus der schopferischen essentia prima ausgeht und wie sie — in Wesensgleich-
heit — unendlich ist. Hinsichtlich der Wirkkraft aber ist der Wille nicht we-
sensgleich: ,,Der Wille [...] 1st in Bezug auf die von 1hm ausgehende Wir-
kung endlich aber in Bezug auf die Essenz unendlich. 2D, h.: der Wille i 19t
eine Mittelinstanz zwischen Gott (essentza) und der ersten Substanz (F orm)
und hat an beiden teil: an der Unendlichkeit Gottes und an der Endlichkeit
der Form. Hinsichtlich seines Wesens ist er unendlich, wie die Gottheit
selbst, hinsichtlich seines Wirkens endlich, worin er dem Bewirkten gleicht.
Der Wille ist also, bevor er will, unendlich wie die Gottheit selbst. Wenn er
aber ein Wollen durchfthrt, ist er begrenzt, denn ein Wollen bewirkt eine
Tat und eine solche hat einen Anfang.54 — Die Relation von Gottes Willen
und Gottes Wesen schafft demnach innerhalb der Gottheit, die eine wahr-
hafte Einheit ist, sozusagen dennoch zwei Aspekte. Finerseits das unverin-
derliche ewige Wesen, andererseits sein Wille, der zunachst gleich unendlich
ist, aber im Wollen endlich wird. Da aber Gott absolute EmheltS ist, ist sein
Wollen wesentlich und von seinem Wesen nicht unterscheidbar, erst in der
wollenden Wirkung wird es verschieden. Uberdies setzt Ibn Gabirol kon-

50 F175, 39; Mit dem Konzept eines Willens, der aus der ersten Quelle, dem
Primus Faktor, hervorgeht und der Form, aus der die Materie empfingt, ge-
lingt es Ibn Gabirol problemlos das aristotelische Form/Materie-Prinzip und
den Neuplatonismus mit dem Schopfungsgedanken zu verbinden.

51 Siche: BerR 1; Keter Malkhunr TX: ,Du bist weise, als lebendiger Quell ergiesst
sich die Weisheit aus Dir, vor deiner Weisheit steht der Mensch als Tor. Du
bist weise, frither als alles Frihe, und die Weisheit war Zogling bei dir.*

52 FUVIIL, 510 Voluntas |...] finita est secundumr effectuns et non finita secundmum essentianms.
— Die Funktion des Willens bei Ibn Gabirol ist dem philonischen Logos nicht
unihnlich. Vgl. JOSEPH KLAUSNER, Einleitung zu Ya‘aqov Bluvshteins hebrii-
scher Ubersetzung der Fons 17itae (Anm. 2), S. 20

53 FI7 1V, 19: ... daher ergibt sich also die Notwendigkeit, dass der Wille in der
Mitte zwischen der obersten Essenz und der Form steht, die aus ihr hervor-
gegangen Ist.”

54 Siehe Keter Malkhut 1X: ,,Und aus deiner Weisheit hast du zeithaften (vorbe-
stimmten) Willen ausgegossen.*

55 Siehe Keter Malkhut 11: | Bist Eines Du. Deine Einheit nimmt weder ab noch
zu, zeigt nicht Mangel noch Uberfluss.

272



stant den Willen mit Licht gleich, denn Licht ist das allumtassende Prinzip
des Kosmos, und im gottlichen Willen ist Licht>® Dieses ,In sein® des
Lichtes im Willen ist aber kein akzidenticlles Attribut sondern das Wesen
des gottlichen Lichtes: der gottliche Wille ,,ist* Licht.”” Das ist vielleicht der
hochste Ausdruck, den Ibn Gabirol in seinem Lichtkonzept gebraucht,
niamlich: Das Licht, das sich in den Materie findet, emaniert von jenem
Licht, das der gottliche Wille ist, der in Gottes Wesen wurzelt. Und das ist
der eigentliche Ausgangspunkt, von dem ecine Analyse der Ontologic des
Kosmos und seiner ontologischen Bezichung zu Gott auszugehen hat.”®

Er unterscheidet ,,formal® zwischen Licht in der Materie (F17 IV,20),
lumen secundurr, und Licht ohne Materie Zumen propum (F171V,20): Licht in
sich (7 se), der gottliche Wille, und Licht 7z actw, das die ,,dunkle — auf-
nahmebereite” Materie erleuchtet. Das dumen primum ist das lumen emanans,
das gottlich und unendlich ist. Dieses ist zugleich das /ume;z Jecmdm;z das
lumen emantum oder defluxcum, das secundum effectm endlich ist.”” Die Quelle
jeglichen Lichts aber ist der gottliche Wille, aus dem das Zumen secundum
mittels Emanation als nicht Erschaffenes hervortritt (F171V,19 u. 20).

Dieser gottliche Wille, das lumen primum, das zuweilen auch mit dem
Begriff der Forw (bei der Entstechung des Kosmos) gleichgesetzt wird, ist
bei Ibn Gabirol ontologisch identisch mit der Essenz Gottes. Und nur
dann, wenn man sich auf Gott bezieht als einer, der in einen gottlichen
Akt involviert ist, kann man vom gottlichen Willen als einer Realitidt spre-
chen, die von der gottlichen Essenz verschieden ist.60

56 FV7 VN, 17: Lumen guod materia acquisivit ex voluntate minimum est comparatione eius
grod in voluntate est.

57 FV71V, 20: Dubitras quod lumen infusum in materia ad defluxnm ab alio lunine quod
est in essentia virtutls agentis? Bt hoc es coluntate.

58 Alles Licht ist wesentlich von ein und derselben gottichen Natur. F17 IV, 14:
Constat guod lumen in se winnm est; et imferior pars eins talis est in essentia, qualis superior.
Demnach etabliert das Licht im Kosmos eine ontologische Ahnlichkeit zwi-
schen Gott, der Quelle des Lichtes und der Materie. Und Partizipation am Licht
ist Partizipation an der géttlichen Natur. Siehe auch VINCENT CANATRIO, Ibn
Gabirol’s Metaphysics of Light, in: Studia Isiamica 25 (1975), S. 49-T71: | Light
does not have the value of a metaphorical term. It is not a symbol, but an ex-
pression of an ontological reality, namely, that ot the Divine itself” (dort S. 71).

59 FV7 111, 57: Voluntas enim, id est virtus efficiens has substantias: finita est secundum
effectun et non est finita secundum essentiam: et cum hoc ita est, effectus eius erit finites, sed
voluntas non est finita secundum effectunt nisi quia actio habet initinm et ideo sequitur vo-
luniatem, et est non finita secundum essentiam, quia initinm non habel.

60 F17V, 37: Quia voluntas, remota actione ab ea, ipsa et essentia sunt unum, et considerata
cumr actione, erit alia ab essentia.

273



Ebenso erhilt die universale Materie ihre Form vom Willen, in dem die
Form der Potenz nach enthalten ist,61 wobeil er das Verhiltnis der drei
zueinander mit dem Willen als acfor, die Form als acta und die materia als
subjecta illis (im Vergleich mit einem Schrelbenden Geschriebenen und
dem, worauf geschricben wird) beschreibt.’” Dic universale Materic gibt
allen unteren Stufen Secins kraft mit, durch die sie mit ithnen verbunden
und in ihnen enthalten ist.® Diese sind die muniversale Intelligenz®, die
,universale Seele® und die ,,universale Natur®. Die oberste Stufe des sinn-
lich Wahrnehmbaren ist die substantia, gnae sustinet noven: praedicamenta. 3o
werden auch die intelligiblen Substanzen von der urnversqlen Materie und
der universalen Form abgeleitet und sind matericll” (mcht nur die sinnli-
chen Substanzen® )

Das hat auch Auswul\uncren auf die Engelwelt, die bei Ibn Gabirol aus
Materic und Form besteht.”” Da nun alles von der obersten Spitze bis

61 VN, 17 Materia propria formae intelligentiae, id est extremitas sublinior materiae
nniversalis, recipit formans intelligentiae, quae sustinet omnes formas, a voluntate, in gua est
oninis forma plene el perfecte, et que est totum ef totum in ipsa.

62 Vgl. F17V, 38.

63 PV 1, 10: Ideo quia, cum sit sustinens ommia, necesse est ut sit in omnibus, et cum fuerit
existens in omnibus, necesse est, ut det essentiam suam et nomen omnibus.

64 175,24,

65 Die Materialitit der intelligiblen Substanzen wurde in der christlichen Theologie
des Mittelalters im Hinblick aut die Engellehre zum theologischen Streitpunkt
zwischen Franziskanern ( z. B. Johannes Don Scotus), die Ibn Gabirol folgten
und den Dominikanern (Albertus Magnus, Thomas von Aquin), die thn ablehn-
ten. Vel. GUTTMANN, Philosophie des Ibn Gabirol (Anm. 2), S. 54-65.

66 ,,|...] so missen auch die sinnlichen Sphdren aus den Intelligiblen entstromt
sein, und daraus wieder folgt, dass ebenso wie die sinnlichen Sphiiren aus Ma-
teric und Form zusammengesetzt sind, auch die intelligiblen aus Materie und
Form zusammengesetzt sind™ (JULIUS GUTTMANN, Die Philosophie des Juden-
tums, Neuausgabe Berlin 2000, S. 175).

67 Dagegen polemisierte Thomas von Aquin in der Schrift de substantis seperatis sen
angelorum natura, Kap. 5, wo er die Lehre von Materie und Form als den beiden
Grundprinzipien alles geschaffenen Seins bei Ibn Gabirol wiedergibt und
auch den Grundirrtum Ibn Gabirols genau fasst, indem er die nur begriffliche
Zusammensetzung aus Genus und Differenz auf das reale Sein tbertragen
hat und so zur Annahme ciner wirklichen Zusammensetzung aller Dinge aus
Materie und Form gelangt ist. Thomas spricht sich fir die Immaterialitit der
FEngel aus. So haben doch bereits die Himmelskorper nicht dieselbe Materie
wie die sublunaren Dinge, um wie viel weniger darf daher das materielle Ele-
ment in die rein geistigen Wesen hineingetragen werden (GUTTMANN, Philoso-
phie des Judentums |[Anm. 66, S. 60).

274



zum untersten Seiendem aus Materie und Form besteht,68 kann der
Mensch mittels der funf Sinne und der Kraft des Verstandes die Spuren
des Schopfers verfolgen, was jedoch dariiber ist, ist dem menschlichen
Wahrnehmen unzuginglich. Die Methode der Deduktion, um die Schop-
fungsordnung einsichtig zu machen, bedeutet aber fir Ibn Gabirol nicht,
den Glaubensakt zu ignorieren. Sie ist vielmehr der Weg, um mittels des
Verstandes an die Grenzen des Erschliessbaren zu stossen, wo das unzu-
ganglich Erhabene anfingt, das der menschliche Verstand zwar versteht
aber nicht erfassen kann, und das umgekehrt cher thn erfasst und den
Verstand dadurch kront. Verstand und Glaube sind folglich reziprok -
komplementir aufeinander zugeordnet, wobei der Glaube die Krénung
des Verstandes darstellt.®’

Das Wechselspiel von Philosophie und religiéser Dichtung

In der Kinigskrone wird der Verstand als in den Glauben integriert beschrie-
ben und tritt somit in den Hintergrund. Hier bricht die Sprache der Erha-
benheit und des lobpreisenden Glaubens durch, die die Grosse Gottes
rihmt und den Verstand in der Schoépfung die Handschrift der Weisheit
Gottes ahnen lisst. Auf diesem Weg wird der Verstand in die Harmonie mit
dem Glauben gefiihrt. Die Beschreibung der Grosse und Herrlichkeit der
Schopfung ist fir Ibn Gabirol ein legitimer Weg tber Gott zu sprechen,
denn an den Werken Gottes ,,konnen dich alle, die sie vernehmen, erken-
nen, wenn sie auch nicht das Antitz seiner Herrlichkeit geschaut haben.
Wer aber nichts von deiner Macht vernommen, wie sollte er deine Gottheit
crkennen.’” Tbn Gabirol nimmt in der Kdnigskrone als religioser Dichter die
philosophische Argumentation auf. So meint er in Strophe 7, dass der Ver-
stand des Menschen wohl Gott nachstreben aber nicht thn erfassen kann (1)
,,Das Auge des Verstandes schnt sich nach dir und staunt — sieht doch einen
Zipfel nur, schaut nicht das Ganze.” Selbst die Weisen wissen nicht, was
seine Einheit ist (2): ,,Du bist Einer, tiber das Geheimnis deiner Einheit
erstaunen die Weisen, weil sic nicht wissen, was sie 1st.” Gott steht Uber den

68 F171V, 6: Post factorem primum nibil est nisi materia et forma... Constat per hoc guod
fotum quod est ab initio extremi superioris usque ad extremum infinum est etiam conposi-
tum ex materia el forma.

69 F17V, 40: Der Schiler fragt den Meister: Frgo doce me scientiam de creatione guan-
timr mihi possibile est scire, et da mibi exenplum, quontodo creator altus et sanctus creavit
esse compositum ex maleria et forma, ut sit mihi hoc anxilinm ad erigendum me ad scien-
tianr quod est ultra materiam et forman.

70 Keter Malkhut, 32 (Maier, Konigskrone |[Anm. 4], S. 34).



Kategorien der durch die Sinne wahrnehmbaren korperlich — raumlichen
Welt, Gber ,,wie*, ,,warum®™ und ,wo* (3): ,,Du bist, doch erreicht Dich
nicht Hoéren noch Schauen, Gber dich herrscht nicht das Wie, Warum und
Wo.“ Gott ist ausser Raum und Zeit (3): ,,Du bist und warst vor aller Zeit,
hast ohne Raum gelagert. Die Tatsache, dass die grossere Sonne es sich
gefallen lassen muss, vom wesentlich kleineren Mond beschattet zu werden,
ist tir ihn bereits ein Zeichen vom Vorhandensein eines Herrn und Schop-
fers, der mit souverinem Willen den Gang der Natur leitet und regelt. So
weist fur Ibn Gabirol alles auf den einen Schépfer und Gott hin, das Wahr-
nehmbare miundet fir thn im Glauben. Die Schoptung dient als Moglichkeit
einer positiven Gotteserkenntnis, wie es die Auffassung des Mittelalters war
(theologia naturalis). Fir den Zusammenhang von Fons Vitae und der Kénggs-
krone kann die Lichtmetaphysik Ibn Gabirols als das bindende Element
aufgezeigt werden. Sie ermoglicht das Wechselspiel von Philosophie und
Dichtung, In der Kanzgskrone dichtet er:

JIRTT 15T w1 93 1w 17D IR RNR
STINOYY 779D DY 2333

7T 092192 05V IR RDOX

JIRTI7 09wa aan

IR %7 903

.071Y IR RNOX

JIRNWNY 71050 72 20w P

71
.IXIN XD 1927 IR0 1% DOR

Du bist das hochste Licht, jeder reinen Seele Augen schauen Dich,

aber der Stinden Gewolk verbirgt Dich vor ihren Blicken.

Du bist das verborgene Licht in dieser Welt,

das offenbare in der kommenden Welt,

‘am Berg des Herrn wird es erscheinen’

Du bist das ew‘ge Licht, das Auge der Vernuntt sehnt sich nach Dir und staunt —

Und sieht doch cinen Zipfel nur, schaut nicht das Ganze.

[n FI”argumentiert er, dass im Kosmos das Licht eine ontologische Ahn-
lichkeit zwischen Gott, der Quelle des Lichtes, und der Materie konstitu-
iert. Folglich ist Partizipation am Licht eine Art Teilnahme an der géetli-
chen Natur: [nter materiam et prinmm esse non est similitudo, nisi secundmm modum
qguo malteria acquirit lumen et splendorem ab eo guod est in essentia voluntatis.”

71 SHELOMO IBN GABIROL, m%1 902, ed. Seidman, Jerusalem 1950, S. 14.
72 Siehe MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 20.
73 FI'V 32,

276



Die philosophischen Schriften Ibn Gabirols mihen sich um eine mehr
formaltheoretische Erl<enntnis,74 seine Lyrik aber legt diese in ihrer per-
sonlich existenziellen Bedeutsamkeit dar. Dort ist er ein Metaphysiker, der
mittels der Vernunft an die Grenzen der Vernunft stosst, in der Kanzigskrone
ist er Shelomo b. Jehuda Ibn Gabirol personlich. ,,Der Gott der Philoso-
phen blieb fern, unerreichbar und unbewegt, den Gott der Viter fleht er
an, um ithn zum Erbarmen zu bewegen! Und dieser Gott ist sein Gott, der
ithn von klein auf bewahrt und geleitet hat, wic cin Vater.«"

74 Maria Micaninova betont wohl den neuplatonischen Ursprung in Gabirols
Werk, nicht aber die Lichtmetaphysik als das einigende Band darin. Sie spricht
von einer intellektuellen (logisch aufgebauten) Mystik Ibn Gabirols: ,,In con-
clusion, it is typical for intellectual mysticism to think of all created beings in
logical way. It is characteristic of the Fountain of 1.ife, as well as of The Royal
Crown and The Lmprovenent of the Moral Qunalities. Differences can be found in
terminology. In the Roya/ Crown there is God, Wisdom and Will, but in the
Fountain of 1.4fe there is The First HEssence, The Will, and (universal) matter
and (universal) form, which helped to place the Fountain of Life in the line of
general philosophical tradition of the Middle Ages. Nevertheless, all three
works have the same Neoplatonic origin” (MICANINOVA, Synthetic thinking
of Ibn Gabirol [Anm. 2|, S. 228).

75 MAIER, Konigskrone (Anm. 4), S. 16.



	Dichterfürst und Philosoph : Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol

