
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Dichterfürst und Philosoph : Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichterfürst und Philosoph:
Shelomo ben Jehuda Ihn Gabirol

von Bernhard. Do/ncP

Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol (VlTSJ px min1 p nahe), mit seinem
arabischen Namen Ab/1 Ayyüh Sulaimän ihn Yahjä Ibn Gabirül und lateinisch
Avencebron oder Avencebrol(is) genannt (ca. 1022-1057), gehört zu den
kühnsten und ungewöhnlichsten Dichtern' und Denkern^* der mittelalter-

* Dr. Bernhard Dobia, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

1 Ausgaben seiner Dichtungen u. a.: HAYY1M NAHMAN BlALIK & YEHOSHUA

Hana Rawnitzky (eds.), 's ha a'snipa enp 'Tun hin 'T>e .hivm px nahe 'Te
T-anai anso, 6 Bde, Tel Aviv 1927-1932; Haim Brody &Jefim Schirmann
(eds.), hin'31 px nahe: hin 'Te, Berlin 1934 [repr. Jerusalem 1975]; DovJARDEN
(ed.), hin'm px nah© 'mV empn 'Te, 2 Bde, Jerusalem 1971-1973 (21977-1979);
Dov Jarden (ed.), hiTm px nahe 'mh hinn 'Te, 2 Bde, Jerusalem 1975/1976
(T984); Ze'ev Breuer, hn'ni px nahe he empn m'e, Jerusalem 1993.

2 Zur Literatur: JAC( )B GUTTMANN, Die Philosophie des Salomon Ibn Gabirol, Göt¬

tingen 1889 [repr. Hildesheim 1979]; DAVID KAUFMANN, Stadien über Salomon

Ibn Gabirol, Budapest 1899 [repr. Westmead / Farnborough 1972]; MICHAEL
WITTMANN, Zur Stellung Avencebrolis im Entwicklungsgang der arabischen Philosophie,

Münster 1905; JOSEPH KLAUSNER, Shelomo ibn Gabirol, der Mensch, der

Philosoph (hebr.), in: [Ibn Gabirol:] naan lann .hvrai p naihe 'mh D"n mpa
maria nnexnn Ya'aqov Bluvshtein, Jerusalem 4686 1925/6) [25721

1960/1)], S. 4-85; KARL DREYER, Die religiöse Gedankenwelt des Sahw/o ihn Gabirol,

Leipzig 1930; ABRAHAM HESCHEL, Der Begriff der F.inheit in der
Philosophie Gabirols, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 80

(1938), S. 11-84; Hayyim Schirmann, hrrm ja naihe "n ha anpna, Tel Aviv
1946/47; Arje Mur, inn'ei e'xn - hrvnn p naihe, Tel Aviv 1956; Heinrich
SIMON, Das Weltbild Gabirols - seine Bedeutung für die Geschichte der
Philosophie, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Humboldt-Universität 5 (1956/57),
S. 199-205; FREDERICK BARGEBUI IR, Salomon Ibn Gabirol — Ostwestliches Dicbfer-

tum, Wiesbaden 1976; ] AQU KS SCHLANGER, Im philosophie de Salomon Ibn Gabi-
roh Etude d'un néoplatonisme, Leiden 1968 [engl.: The Philosoph] of Solomon Ibn
Gabirol, Jerusalem 1979]; Zwi MALACHI (ed.), Studies in the work of Shlomo Ibn
Gabirol, Tel Aviv 1985; Israel Lewin, he inren pino'a he mala mom mon
hm'm px nahe, Tel Aviv / Lod 1986; RAPHAEL Loewe, Ibn Gabirol, London /
New York 1989; LENN E. GOODMAN, Neoplatonism and Jewish Thought, Alban)'
1992; FERNAND Brunner, Métaphysique d'Ibn Gabirol et de la tradition platonicienne.

Aldershot 1997; Hayyim (Jefim) Schirman, maon nnnan m'en nnhm

259



lichen jüdischen Religionsphilosophie. Einen auch für diese Ausführungen
entscheidenden Charakterzug formuliert Sarah Pessin, wenn sie sagt, dass

Ihn Gabirol einer der bedeutendsten jüdischen Neuplatoniker war, der

„den tiefen Einfluss der islamischen Kultur auf die jüdische Philosophie
dieser Periode bezeugt"/ Der hochbegabte Ibn Gabirol war früh verwaist
und nannte nach dem Tod seines Vaters den Verstand seinen einzigen
Freund. Schon bald war er sich seiner intellektuellen und dichterischen

Fähigkeiten bewusst: „Ich bin ein Fürst — und das Lied mein Sklave", so

beginnt eines seiner Gedichte. Und es endet mit den Worten: „Siehe, ich
mit meinen sechzehn Jahren — und mein Herz ist weise wie ein achtzig-

jährig Herz". Von Jugend an chronisch krank, war er als Mensch schwierig

und polemisch. Als sein philosophisches Hauptwerk gilt das im Original

arabische, jedoch nur in einer lateinischen Obersetzung aus dem 12.

Jahrhundert (Fous 1 '/tue),' und einer fragmentarischen hebräischen

Übersetzung aus dem 13. Jahrhundert erhaltene Kitäb yanbif al-hayyät (hebräisch
D"n lipo ISO, „die „Lebensquelle"), ein in platonischen Dialogen angelegtes

fünfteiliges Werk, das in Methode und Inhalt ebenso originell wie

konsequent ist: Kein einziges Mal zitiert der Autor darin aus der Bibel oder
der rabbinischen Literatur, und weil Ibn Gabirol in seinem Werk auf die

jüdische Tradition nirgends Bezug nahm, ging das ursprünglich in arabischer

Sprache verfasste Buch im Judentum beinahe verloren, jedenfalls
geriet es unter Juden fast in Vergessenheit. Andererseits schrieb Ibn

rraVoian, ed. Ezra Fleischer, Jerusalem 1995, S. 257-345; Sarah Pessin,
Jewish Neoplatonism: Being above Being and Divine Emanation in Salomon
Ibn Gabirol and Isaac Isaeli, in: DANIEL H. FRANK & OLIVER LEAMAN (eds.),
Medieval Jewish Philosohy, Cambridge 2003, S. 91-111; MAURICE RUBEN HAYOUN,
Geschichte der jüdischen Phi/osphic, Darmstadt 2004, S. 81-103; MARIA MlCANI-
NOVÄ, The synthetic thinking of Solomon Ibn Gabirol, in: Stadia Judaic,! 11

(2008), S. 216-231.
3 SARAH Pessin, Jewish Neoplatonism, S. 92.

4 JOHANN Maier, Die Königskrone des Salomo ben Jehuda ibn Gabirol, in:
Judaica 18 (1962), S. 1-55, dort S. 5. — Die hier verwendeten Zitate aus der Kö-

nigskrone sind der Übersetzung von Johann Maier entnommen.
5 Avencebrolis (ibn Gebirol) Fous Vitae ex Arabico in Fatinum translatas ab lobanne

Hispano et Dominico Gundissa/ino, ed. CLEMENS BAEUMKER, Münster 1895 [repr.
Münster 1995] - ferner zitiert als Fl 5 - Deutsche Übersetzung: SALOMON

IBN GABIROL, Die Febensquelle, übers. ORM LAHANN, hrsg. SABINE S. Gehl-
HAAR, Cuxhaven 1989.

6 Die mittelalterlichen jüdischen Autoren waren wohl mit seiner Philosophie
vertraut, und selbst im 15. Jhdt. war er noch Isaak Abravanel bekannt, der ihn
unter dem Namen „Albenzubron" zitiert.

260



Gabirol mit msVo ins („Krone des Königtums") eine glühende, vom Neu-
platonismus inspirierte religiöse Dichtung, die Aufnahme in die synagoga-
le Liturgie fand, und zwar in die Liturgie für die Nacht des Versöhnungstages,

und von daher intensiv rezipiert worden ist.7 Mose ibn Esra (1055-
1135) schrieb über den Dichter:

In jenen Tagen lebte Abü Ayyüb Sulaimän Ibn Gabriol von Cordoba, geboren in
Malaga und aufgewachsen und ausgebildet in Saragossa. Er arbeitete mit besonderem

Eifer an seinem Charakter, bildete seine Natur und mied irdische Begehren
Er widmete sich gänzlich den höheren Dingen. Nachdem sich seine Seele von dero o
Krankheit der Begierden gereinigt hatte, nahm sie entsprechend ihrer Begabung,
Erlesens aus Philosophie, Mathematik und Ethik in sich auf [...]. Ibn Gabirol war
der Jüngste unter den Dichtern seiner Generation. Aber er übertraf sie alle durch
seine poetische Ausdruckskraft. Die meisten seiner Zeitgenossen waren berühmte
Dichter, ihre Poesie waren gefällig, und ihre Sprache angenehm [...]. Abü Ayyüb
aber war ihnen allen überlegen: ein vollendeter Künstler, mit einer erhabenen

Ausdruckskraft, der zum Meister über das wurde, was sich die Poesie als höchstes
Ziel setzt [...]. Sein Genre war das subtile Lied, ähnlich den zeitgenössischen
muslimischen Dichtern. Man nannte ihn Fürst des Wortes, Meister der Lieddichtung.

Den Worten war eine Zartheit und Milde eigen, und es lag eine Grazie in
deren Inhalten, dass aller Augen auf ihn gerichtet waren, und ihn bewunderten.
Er war der erste unter den jüdischen Dichtern, der sich bei der Lieddichtung einer
Methode bediente und damit Staunen erregte. Die nach ihm kamen, gingen in
seinen Spuren Das wird in weiterer Folge klar werden, wie es bereits demjenigen
Idar ist, der seine Gedichte liest und sich in das Geheimnis ihrer Absichten
vertieft. In seinen Gedichten präsentierte er grundlegende Gedanken, die den

Verordnungen der Tora entsprechen, und denen es geziemt, von uns angenommen
zu werden.

Doch übte Mose ibn Esra auch Kritik (wenn auch keine vernichtende) an

seinem Stil und Charakter:

Dieser junge Mann dichtete Lob- und Trauergedichte (mrp) und erreichte die
höchste Vollendung in seinem (philosophischen) Meditationen. Er schrieb

Lobeshymnen, Liebesgedichte voll von Zärtlichkeit und moralische Poesie, mit der

er sich einen Namen schuf. Aber er verfasste auch zarte Reue- und scharfzüngige
Spottlieder. Obwohl er seiner Natur und seiner Bildung nach zu den Philosophen
gezählt wurde, herrschte sein cholerisches Gemüt über seinen Verstand, und er
konnte diesen Dämon in sich selbst nicht zügeln. Es war ihm ein Leichtes, die
Grossen zu verspotten und gegen sie Schmähgedichte zu verfassen. Dieser junge

7 Kritische Edition: Israel Levin, Vvrai px notii* 'mV msVa ins, Tel Aviv 2005.

Übersetzungen u. a.: MAIER, Königskrone (Anm. 4), S. 1-55; BARGEBUHR,
Salomon Ibn Gabirol 541-617; EVELINE GOODMAN-THAU, Salon/o. Ihn Gabirol die

Krone des Königtums, Berlin 1994; Solomon Ibn Gabirol: A Crown for the King, transi.
DAVID R. SlAVITT, New York 1988; The Kingly C.roirn by Solomon Ihn Gabirol,

trans. BERNARD LEWIS, Notre Dame 2003.

261



Mann, sein Andenken zum Segen, starb in jungen jähren [kaum dreissig Jahre alt]
in Valencia, wo er auch begraben liegt. Manche, die seine Dichtungen kritisierten,
fanden Schwächen in den von ihm ausgeübten Stilkategorien [Prosa und Gedicht]
Aber der Verständige findet für ihn eine Entschuldigung in der Unerfahrenheit
seines Alters und in seiner jugendlichen Blindheit. Mir steht es nicht an^die Rede
über seine Fehler hier auszubreiten und ihn wegen derselben zu tadeln."

Ibn Gabirol selbst besang mit Stolz seine künstlerische Begabung, die

seiner menschlichen Reife voraus war.

,-nyV 'V TWm - 'JX Ich bin ein Fürst - und das Lied mein Sklave

,Û,]X131 'Sil' VdV TUP UN ich bin die Harfe aller Sänger und Spieler.
ppVaV mnSD 'TttH Mein Lied bedeutet, was für Könige die Krone,

.'non 'IPiR-Q HISPID! was die Hüte auf den Häuptern der Wesire.

- 'nutz; tihZP UPm Siehe, ich mit meinen sechzehn Jahren —

DUiaiZTI p aVh ja P,!71 und mein Herz ist weise wie eines
10

Achtzigjährigen Herz!

Während dieser Zeit stand er unter dem Schutz von Jequtiel ibn Hasan al-

Muttawakil ibn Kabrun, einem hohen jüdischen Beamten am Hofe ab

Mundhirs II. (Ibn Yahvä ibn al-Mundhir Mutizz ad-Daula) von Saragossa

(1029-1039), den Ibn Gabirol väterlich verehrte. 1039, infolge eines
Aufruhrs (einer Familienintrige), wurde Jequtiel inhaftiert und zum Tode
verurteilt. Ibn Gabirol beweinte ihn mit einem Trauerlied, das mit folgenden
Versen beginnt:

nai] "UPS VNTHp1 'ma Die Tage des Jekutiel, die vollendet, sind ein

PST DpilU? P niN Zeichen, dass die Himmel um zu vergehen

geschaffen sind!

]ÖTn '3 "linn paaah la1^ Merkt auf und wisset: Es ist die Zeit, die Unter-
' '

.nxu xhl nin'B Dl?1? ]P' gang dem Volk bereitet, bevor es noch geschaffen.

Wie bereits erwähnt, Ibn Gabirol war Vollwaise, ohne Erbschaft, ein stets

kranker junger Mann. Seine Krankheit dürfte auch der Grund dafür gewesen

sein, dass er unverheiratet war. Er beklagt auch, dass er nicht in der

Lage ist, an synagogalen Veranstaltungen teilzunehmen, was für ihn, den

Dichter synagogaler Poesie, gewiss von Bedeutung war. All das lässt zu-

8 MOSHE BEN YaSxqov IHN Ezra, Kitäb al-Mtthädara wal-Mudhäkara — Uber
Discussionis et Commemorationis (Poetica Hebraica), ed. ABRAHAM S. HALK1N,
Jerusalem 1975, S. 68-71. Siehe auch SALOMON MÜNK, Melanges de philosophie juive
et arabe, Paris 1955 nouvelle edition), S. 263f.

9 Siehe SCHIRMANK, VnpJ p naiVc «n bs anpna (Anm. 2), S. 192.

10 Siehe MAIER, Königskrone (Anm. 4), S. 5.

11 Siehe SCHIRMAN, Vhpï p naiVo "n bv tmpna (Anm. 2), S. 196.

262



12.gleich auf eine soziale Randposition schliessen. Sein einziger Besitz

waren seine intellektuellen und dichterischen Fähigkeiten. Bis zu einem

gewissen Grad besass er aber auch die Begabung, sich in den kulturellen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Rahmen seiner Zeit zu integrieren.
Dazu verhalfen Ibn Gabirol zum einen die Aristokraten von Saragossa,
die Kunst und Dichtung förderten, und zum anderen jüdische Hofbeamte,
die ihm Schutz boten. Neben dem genannten Jequtiel war es vor allem
Shemuel ha-Nagid (1027-1056), der am Hofe von Granada diente und ihn
nach seinem Weggang von Saragossa (1046) aufnahm und unterstützte.
Vor allem in der Königskrone wird Schmuel ha-Naggids Einfluss deutlich.

Bevorzugt verwendet Ibn Gabiol dort solche talmudischen und midraschi-
schen Zitate, die mystische Traditionen beinhalten. ~ So heisst es dort von
Gott, er habe die Kraft, die die Welt aus dem Nichts erhält. „Der
Ausdruck für 'Nichts', belinia, ist bewusst der mystischen Tradition entnommen,

die im SepberJe^ira 1,8 aufbewahrt ist. Gleich zu Beginn der 'Königskrone'

führt Ibn Gabirol die Namen der Sephirot zum Lobpreis Gottes

an, allerdings nicht in der üblichen Reihenfolge."
Auch die Beziehungen zwischen Ibn Gabirol und der islamischen

Gemeinschaft ist im Kontext zu betrachten. Die |uden pflegten zur regierenden

islamischen Umgebung hauptsächlich wirtschaftliche Beziehungen. Lind

wenn die Angesehenen unter ihnen auch eine naturgemäss höhere

Verpflichtung zum Umgang mit den Herrschenden wahrzunehmen hatten,

gingen auch sie nicht über das Übliche hinaus. Dabei war der kulturelle
Austausch unter den Gebildeten eine gleichsam institutionalisierte Kommunikation.

Diese diente aber in der Hauptsache der Bestätigung des Vorrangs

12 Salomon Ibn Gabiroi., Fons Vitae Kapitell und II, übers. Ottfrild Fraisse,
Freiburg i. Br. 2009, S. 10.

13 Vgl. Isaac Myer (Qabbalah. The philosophical writings of Solomon ben Yehudah Ibn

Gebiroi, orAvicebron, and their connection with the HebrewQabbalah and Sepher ha-Zobar,

Philadelphia 1888 [repr. New York 1970], S. 6f): "Can we wonder if we find,
that Ibn Gabirol living under the influences and learning of so great a scholar,
had at the basis of his philosophical knowledge, an acquaintance with the
ancient Midrashim treating on the Sod of Mysteries, the Secret Learning,
afterwards termed the Tradition or Qabbalah, and which we believe, were afterwards
redacted into the Zohar and the Zoharic books? Is it surprising that we find him
in his Meqor Hayyim, Source of Life and in the Kether Malkhut, anticipating
many of the statements subsequently to be found in the Zohar and Zoharic writings,

if he received a knowledge of these ancient writings in there early, disconnected,

Midrashic form, before they were collected and redacted?"
14 KURT Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums, Freiburg 1955, S. 115.

263



der arabischen vor der hebräischen Kultur.15 Begegneten einander Philosophen

und Gelehrte beider Religionen, dann war es selbstverständlich, dass

Dichtung, Wissenschaft, Philosophie etc. aus arabischer Perspektive und in
arabischer Sprache gepflegt wurden. In dieses kulturelle Umfeld reiht sich

auch Ibn Gabriols Werk ein, das in seiner Art sowohl von der islamischen

Liedform der Epoche inspiriert als auch den jüdischen Philosophen des

Mittelalters' nahesteht. In der Philosophie las man unter anderem die
arabische Übersetzung der sogenannten Theologie des Aristoteles, die arabische

Übersetzung des Uber de causés (Kaläm ß mahd al-hair j „Abhandlung über
das reine Gute"),'9 das Empedokles von Akragas (um 495-435) zugeschriebene

Buch der Fünf Substanzen, ferner die Werke von Abü Ya'qüb ibn Ishäq
al-Kindl (um 800-873), Abü Nasr Muhammad al-Färäbl (um 870-950) und

15 SCHLANGER, Philosophie de Ibn Gabirot (Anm. 2), S. 8.

16 Religiöse Poesie war vor dem Islam ein sehr wichtiger Zweig der hebräsichen
Literatur gewesen; aber dank des Einflusses des Arabischen entstand die säkulare

hebräische Poesie, wurde sie gepflegt und aufgezeichnet. „Also war es der
Einfluss des Arabischen auf das Hebräische, der den Aufstieg der mittelalterlichen

hebräischen Poesie möglich machte" (Shmuei. Dov GoiTEIN, Jens and

.Arabs, New York 21964, S. 46).
17 Wie Isaak Israeli (Ende 9. / Anf. 10. Jh.), Baîya ibn Paquda (Ende ll./Anf. 12.

Jh.), Josef ben Ja'aqov ibn Zaddiq (12. Jh.), Abraham bar Hiyya (1. Hälfte 12.

Jh.) und Abraham Ibn Esra (1089-1167), einschliesslich Jehuda Ha-Lewi (1075-
1141). Gemeinsam ihnen allen der Neoplatonismus eines Plotin und eines Proclus,

neugelesen und uminterpretiert im Lichte der islamischen religiösen Tradition

und mittels einiger Ideen des Aristoteles. Siehe dazu: COLETTE SlRAT, History

of Jewish Philosophy in the Middle .Ages, Cambridge 1985 [21990], S. 57f.

18 Die arabische Version der Theologie des Aristoteles war in Bagdad bereits im 9.

Jh. bekannt. Siehe: ALAIN DE LIBERA, Die mittelalterliche Philosophie, Ubers, r.

Therese Schwager, München 2005, S. 17, 80-84. Diese Theologie besteht aus drei
den Teilen: Prolog, Uberschriften der Fragen und Plotins Hnneaden IV-VI.
Siehe dazu: FRITZ W. ZIMMERMAN, The Origins of the So Called Theology of
Aristotle, in: JlLL KRAYE ET AL. (eds.), Pseudo-Aristotle in the Middle Ages. The

'Theology " and other Texts, London 1986 Warburg Institute Surveys and Texts,
Bd. 11), S. 110-240, dort S. 110-111.

19 OTTO BARDENHEWER (ed.), Die pseudo-aristotelische Schrift ueber das reine Gute

bekannt unter dem Namen Uber de Causis, arab. und dt., Freiburg i. Br. 1822; Das
Buch von den Ursachen - Uber de causis, übers. ANDREAS SCHÖNFELD & ROLF

SCHÖNBERGER, Hamburg 2003 Ç2005) Philosophische Bibliothek, Bd.

553); Dmitrij GUTAS, Greek thought, Arabic Culture, London 1999, S. 120.

20 DAVID Kaufman, Pseudo-Empedocles als Quelle Salomon Ibn Gabirols, in:
DERS., Studien über Salomon Ibn Gabirol, Budapest 1899 Jahresbericht der
Landesrabbinerschule Budapest) Jrepr. Westmead / Farnborough 1972).

264



Abü cAJî al-Husayn ibn cAbd Alläh Ibn Slnä' (981-1037)."' Es ist anzunehmen,

dass Ibn Gabirol in diesem intellectual and cultural milieu seine ganz eigene

Synthese geschaffen hat."- Aber auf Grund dieser Atmosphäre und der

Tatsache, dass er in Arabisch schrieb, sollte man nicht vorschnell von einer
23

kulturellen „jüdisch-arabischen" Symbiose sprechen."' Wenn Essays,

Untersuchungen und wissenschaftliche Arbeiten nicht in Hebräisch, sondern in
Arabisch verfasst wurden, dann hat das seinen Grund auch darin, dass die

arabische Sprache die lingua franca war, die überdies über ein reiches und
hochentwickeltes Repertoire an Ausdruckmitteln verfügte, das der
jüdischislamischen Welt zur Verfügung stand. Die Juden schrieben Arabisch, weil
dies einerseits die Sprache ihrer Kultur war, und weil andererseits die hebräische

Sprache nicht so geeignet war, die verschiedenen poetischen,
wissenschaftlichen und philosophischen Nuancen in Formulierungen auszudrücken

und zu vermitteln. Die grossen jüdischen Theologen wie R. Sa'adja
b. Josef al-Fayyüml (Saadja Gaon; 892-942) oder R. Mose b. Maimon (1138-

21 Nach Isaac Musik (.-1 History of Mediaeval Jewish Philosophy, New York 1969,
S. XXXIX) waren diese Autoren auch eine besonders wichtige Quelle für
Bahra ibn Paquda, Josef Ibn Zaddiq, Jehuda ha-Lewi, Mose Ibn Esra und
Abraham b. Mebir Ibn Esra.

22 MlCANINOVÂ, The synthetic thinking (Anm. 2), S. 231.

23 Z. B. zeigt Stefan Schreiner überzeugend, dass die Geschichte von „AI Anda-
lus im allgemeinen und die Geschichte der Juden im islamischen Spanien im
besonderen [...]bis heute nur allzu oft und gerne als convivencia, als Modell
eines gelungenen Zusammenlebens von Muslimen, Juden und Christen
beschrieben wird und das Bild des judio feiig, des 'glücklichen Juden' hervorgebracht

hat." Dem entgegen stellt Schreiner „das Bild eines ambivalenten,
ebenso friedlichen Miteinanders wie feindlichen Gegeneinanders, zumeist aber
emotionslosen Nebeneinanders [...], und zwar sowohl unter muslimischer wie
christlicher Herrschaft" (Neue Studien zur convivencia — zur muslimisch-
jüdisch-christlichen „Symbiose" im mittelalterlichen Spanien, in: I erkündigung
und Vorsehung 53/2 [2008], S. 73-80; dort S. 74 und 76).

24 Siehe SCHLANGER, Philosophie de Ihn Gabirol (Anm. 2), S. 6. Siehe dazu auch den
beeindruckenden ungefähr hundert Jahre später geschriebenen Brief des Mai-
monides an seinen Ubersetzer Shemuel b. Jehuda ibn Tibbon (um 1160-um
1232), in dem er den Reichtum und die Schönheit der arabischen Sprache und
die Überlegenheit der arabisch-islamischen Kultur und Wissenschaft preist;
abgedruckt in: [Mose b. Maimon:] D"3»in nvu'X, ed. ISAAK SHAILAT, 2 Bde, Jerusalem

5747-5748 [1987-1988], Bd. I., S. 108f.(arab.), S. 160 (hebr.); dt. Übersetzung:

MOSES MAIMONIDES, Der Brief in den Jemen. Texte gum Messias, übers. S.

Powels-Niami, Berlin 2001, S. 78. STEFAN SCHREINER, Irrtum, Torheit oder
falsche Religion - Christentum und Islam nach dem Urteil Moshe b. Maimons", in:

FrankfurterJudaistische Beiträge 32 (2005), S. 22-52, dort S. 28.

265



1204) schrieben ihre Hauptwerke in Arabisch, obwohl sie für die jüdische
Gemeinschaft bestimmt waren. Umgekehrt ist daraus nicht zu schliessen,
dass ein jüdischer Autor, der Arabisch schreibt, für die gesamte
arabischsprachige Community geschrieben hätte. Wenn ein bestimmtes Buch z. B.

sich mit religiösen Fragen beschäftigte, dann war es immer für eine religiöse
Gemeinschaft bestimmt, zumeist sogar nur für die Gebildeten innerhalb

dieser, hier also der jüdischen Gemeinschaft. Aus der Begegnung mit
muslimischen Intellektuellen hat Ibn Gabirol sicherlich viel Anregung erfahren,
wohnten sie doch ja sozusagen mit ihm Haus an Haus, aber der erklärte
Adressat seiner Schriften war die jüdische Gemeinschaft."

Um das zugegebenermassen „fragmentarische" Bild seiner Persönlichkeit

abzurunden, ist eine kurze Hinwendung zu seiner „weltlichen" Lyrik
hilfreich. Dort erscheint er als ein stolzer, cholerischer, seine Umgebung
geringschätzender Mann. Er sucht die Absonderung und eifert nach
Weisheit. Von Krankheit gequält, erscheint das Antlitz des Dichters, wie er
sich selbst in einem seiner Gedichte zeichnet. Aber gegen diejenigen, die

sich über ihn Idagen, antwortet er:

vain im -mW wx paAn )x as
varai ianb baxa iayyi ns® yn baxa naun

Ivauu yjT xVi yia1 xbi D'anx p mptynb naa" xbi

rapb nonba iyx -puan - nnna mr-pn abiy
vayn nya nyy-p opmy - ^x Ana im1? nrp nvi

2'\ vzmm fsjj nwi 77 nw uu yyvr
Wie lange noch streitet ihr wider einen Mann, der reich an Plagen?
Und er vergisst zu nähren sich, beraubt sich seiner Speise, seines Tranks
Nicht aber vergisst er, den Baum der Liebenden zu tränken,

- weder hindert, noch mindert er sein Reifen.

Freundschaft vergilt er mit Freundschaft — aber auf die Aufstehenden gegen ihn
lässt er glühend Feuer regnen.

Entflammt sein Herz im Zorn, dann toben Himmel von seines Donners Macht.
Ich bin nicht nie einer, der sanfte Antwortgibt, sich beugt, vor seinen Herrscher// niederfallt.

Seine Sehnsucht nach dem abgeschiedenen Leben, sein Verlangen nach

Weisheit, dass sind die Themen, die sich immer wieder finden.

- biap naain mbya rwnb tuia naa wxa nann bxi
ba "by aim iiyx bibi xim .aaion awx uisi xim

25 SCI IREINER, Irrtum, Torheit oder falsche Religion (Anm. 24), S. 7.

26 Siehe Schirman, biTai p nmbiy "n by DApna (Anm. 2), S. 191.

266



Sei nicht verwundert über den, der in seinem Fleisch sich danach sehnt,
die Höhen der Weisheit zu erklimmen, - und er hat"s vermocht —

Er ist (wie) die Seele, die den Leib umgibt, und (wie) die Sphäre,
die über Allem kreist.

In seinem Gedicht „Ich der Mann" beschreibt er seine tiefe Sehnsucht,
der Weisheit würdig zu sein und seinen Kampf mit seiner durch seine

Krankheit eingeschränkten und bedrohten Lebenszeit:

111I27X DHC HPK lyxn ']X Ich bin der Mann, der seine Lenden hat gegürtet,
11BX 'p' ny «]T xVl. der nicht ablässt, bis er sein Gelübde hat erfüllt,

1HPa patch HDXB 11Z?D]1. dessen Seele ablehnt, in seinem Fleisch zu wohnen,

VTiyjB miaro "irai, der sich Einsicht hat erwählt von seiner Jugend an,

una yaiC JBTH na DX1 auch wenn „Schmelzofen Zeit" ihn siebenfach

geprüft
ICim pjy11CX Va onrn und alles einreisst, was er baut und ausreisst,

mj nx flID'l PU' aicx was er pflanzt und seinen Zaun durchbricht,

nnan paie Vian TPlpl - - Gestern erwarb ich etwas Einsicht mir,
"8.n,na tyinV jain ,atcm da stand frühmorgens schon die Zeit, zu fordern

ihren Preis."

Eine permanente Beeinträchtigung in seinem Dichterberuf war, dass er

von der Gnade der Geldgeber abhing, und Kompromisse eingehen muss-

te, die seiner dichterischen Intention und seinem Schaffen entgegenstanden.

Auch weckte sein Können Neid unter den Dichterkollegen. Er
reagierte auf Unannehmlichkeiten oft mit Stolz und Verachtung und schuf
sich dadurch Feinde. Das dürfte auch ein Grund für Meinungsverschiedenheiten

zwischen ihm und seinem Gönner Shemuel ha-Nagid gewesen
sein." Die Spannungen, die er überall auslöste, erreichten ihren Höhepunkt

in Saragossa, wo man ihn aus Wut gegenüber seinen sarkastischen

Spötteleien und auch auf Grund seiner permanenten Kritik und seines

Zynismus aus Saragossa vertrieb.' Dieses entscheidende Ereignis in
seinem Leben findet eine Würdigung in einem seiner schönsten Gedichte.

miyV nnV pai mm mxipa in]
'31X1 nxa ana imno 'aaV rv>n

27 Siehe SCHIRMAN, Virai p naiViy «n Vy nnpna (Anm. 2), S. 186.

28 Virai px mir p laiViy nu (Anm. 1), Bd. I, S. 6.

29 Siehe MAIER, Königskrone (Anm. 4), S. 4.

30 Siehe SCHLANGER, Philosophie de Ihn Gabirol (Anm. 2), S. 9.

31 SCHLANGER, Philosophie de Ihn Gabirol (Anm. 2), S. 9.

267



tsV naun nna Vim rm1 Vu
P'inn ox iDD ua1 naai Vrrx naa

mr nsox '»Vi tvki idix '» Vx

to1 TnK'i 'Vr anna ama o1 iV

'mxy nxp Tjx ."pjsV uaV -psox
'pxoa aya aipo' tp nana Anx

.'nan a1 laa yaun x: anp paiVo Vxio
'jixV apVa nrna amax 'V laxaj-ay

boa aiyay ax 'a ama laux1 xV

Tya B'aina an arya a'pjya an

ar ay laa 'ay pa'T 'Voa nxoa
aao ht laa aj 'a pV axi rmanV ax

amy nxo 'ViV Vana my 'V na

aiya my nxxa V? pan aaaa
aiaa "ioa nrnV axaxi "na fipx

Ppmoo aiax - aval - aioax 'jioo aa 'a

Vom Rufen ausgetrocknet war die Kehle - die Zunge klebte mir am Gaumen.

Vom Übermass des Schmerzes und der Trauer war aufgescheucht mein Herz.
Gross war mein Kummer- verwehrte Schlummer meinen Augen.
Wie sehr klagte ich, brannte nicht feuergleich mein Zorn?
Wem sollt" ich sagen und bezeugen, wem erzählen meinen Kummer?
War' da ein Tröster, der meiner sich erbarmt und fasst nach meiner Rechten, -

ich würd' vor ihm mein Herz ausgiessen, ein wenig meines Leids ihm mitteilen.

Vielleicht, beim Erinnern meiner Trauer würd' leiser werden doch mein Toben.

Nah' dich doch, der du mir Gutes willst, vernimm mein Klagen,
gleich dem Meeresbrausen.

Ein Volk — ihre Väter sind überdrüssig mir, selbst die Hunde meiner Herde

nur zu sein,

Ihr Antlitz, nie errötet es — nur, wenn purpurn sie es färben.
Sie selbst betrachten sich als Riesen — Heuschrecken sind sie meinen Augen.
Beim Vortrag meiner Reime streiten sie wider mich, wie mit einem Griechen \goj\.

Weh der Einsicht, wehe mir! Ein Volk wie dieses ist mein Nachbar.
Was bleibt mir noch auf dieser Welt, ausser meine Blindheit zu ertragen?
Meine Seele, bei meinem Tod, da wird sie jubeln, wenn sie doch fände

den Leisen meiner Wohnstatt.

Überdrüssig bin ich meines Lebens — Mir ist es Abscheu,
in meinem Fleisch zu wohnen.

So denn ist jubeltag Unglück mir — und am Tag meines Unglücks — ist Jubel mir.

32 Siehe SCHIRMAN, ViTaj p noiVo "n Vy DPpnn (Anm. 2), S. 207.

268



Noch im Jahr 1045 in Saragossa schrieb er sein (ursprünglich
arabisches) Sefer Tiqq/m Middot ha-Nefes (Kitäb Isläh al-ahläq),' ' doch nachdem er

von dort vertrieben war, verlieren sich seine Spuren. Das von Mose Ibn
Esra mitgeteilte Alter Ibn Gabirols von etwa 30 Jahren scheint ebenso

wenig zuzutreffen wie das bei Jehuda b. Shelomo al-Harïzî (1170-1235) im
Sefer Tahkemom genannte von 29 Jahren. Raphael Loewe weist darauf
hin, dass die zwischen 1060 und 1065 fertiggestellte Alhambra in Granada
in einem von Ibn Gabirols Gedichten erwähnt wird, und daher eher das

von Josef ibn Zaddiq (gest. 1149) überlieferte Sterbedatum anzunehmen
ist, der das Jahr 5430 (1070) angibt. Uber seinen Tod, der immer wie ein
Schatten über seinem Leben und seinem Schaffen hing, entsetzte er sich

sein Leben lang. Nicht, dass er den Tod fürchtete. Das blosse Entschlafen
wäre die Erlösung von aller Pcinä

Bald nach seinem Tod wurden allerlei Legenden über Ibn Gabriols
tragisches und zugleich Geschichte schreibendes Leben erzählt. Eine davon

berichtet, dass er von einem Muslim getötet worden sei, der ihm sein

grosses dichterisches Talent neidete. Der Mörder soll ihn dann unter
einem Feigenbaum in Ibn Gabirols Garten begraben haben. Dieser brachte
das folgende Jahr besonders süsse Früchte hervor. Das kam dem König
zu Ohren und er rief den „neuen" Besitzer des Gartens und befragte ihn
so lange, bis der seine Schandtat zugab. Daraufhin liess der König den

Mörder an dem Feigenbaum aufhängen.
7

Das neuplatonische Emanationssystem des Ibn Gabirol als

Ausgangspunkt und Rahmen seines Denkens

Vorerst völlig anders zeigt sich Ibn Gabriol beim ersten Hinblick als

Philosoph, wobei nach tieferem Eindringen in das Gesamte seiner Persönlichkeit

und seines Schaffens das Wechselspiel von weltlicher/religiöser

33 ninnsai rrron ,unn nas mnn .übjü mrn pp'n, ed. Noah Bar'on, Tel Aviv
5711 1950/1); [SHELOMO IBN GABIROL:] The Improvement of MoralQualities.
An ethical treatise of the eleventh century by Solomon ibn Gabirol, printed from an unique
Arabic manuscript, together with a translation, and an essay on the place of Gabirol in the

history of the development of Jewish ethics,, ed. STEPHEN S. WISE, New York 1902

[repr. New York 2009].
34 JEHUDA Alharizi, The Book of Tahkemom. Jewish tales from medieval Spain, transi.,

explicated, and annotated DAVID SlMHA SEGAL, London [u. a.] 2001, S. 30.

35 LOEWE, Ibn Gabirol (Anm. 2), S. 105f.

36 Siehe M,VIER, Königskrone (Anm. 4), S. 3f.
37 Siehe GEDALJA B. Josef ibn Yahya, niopn nVtrVtr idd, Warschau 4637

1877); Jerusalem 5722 1961/2).

269



Dichtung und Philosophie evident wird, sozusagen zwei Seiten einer
Medaille, die zusammengehören. In seinem spekulativen Denken ist er dem

Neuplatonismus verpflichtet, wie in seinem Fons Î titae (ET offensichtlich
ist. In dessen Emanationssystem gründet die Vielheit in der unergründba-
ren und nur durch ihre Folgen in Erscheinung tretenden Einheit. Sie

gestaltet die Vielheit und drängt diese zugleich zur Wiederauflösung in der

Ursprungseinheit."c Das Schöpfungswerk spielt sich demnach als einzige
Wirklichkeit zwischen den zwei Polen von oben und unten auf verschie-

39
denen Stufen ab."

Alles Untere verhält sich zum Oberen, dass es in ihm der Möglichkeit
nach enthalten ist und durch die dem Oberen innewohnende Kraft erhalten

wird. Je weiter sich der Emanationsprozess von seinem Ausgangspunkt

entfernt, desto geringer wird die ursprüngliche Kraft und desto

differenzierter die entgegengesetzte Vielheit. Je schwächer die Kraft des

einen wird, desto dichter und grösser wird das dem nur bewegenden
Einen Entgegengesetzte, bis schliesslich als äusserster Gegensatz ein nur
mehr Bewegtes erreicht wird.

Die zusammengesetzte, körperliche Welt ist ein Nachbild der einfachen

geistigen Welt und jede einzelne, tiefere einfachere Welt ist ein Nachbild
einer höheren, bis man zur wahrhaft ganz einfachen Welt gelangt.

In Fl 1,7 werden die eigentlichen Anfangsgründe der Schöpfung
angeführt; sie zerfallen in drei Teile: in die von Materie und Form, vom Willen

und von der ersten Essenz (Substanz).
An oberster Stelle des Systems steht Gott, die essentia prima, die transzendent

und selbst unbewegt, bewegt, d. h. schafft, ohne selbst geschaffen zu
sein. Sie ist jenseits von Zeit und Raum und dem Denken und der Spekulation

unzugänglich und kann nur im von ihr Erschaffenen mit dem Verstand

geahnt werden. " Das Wesen dieser essentia prima ist Einheit, wodurch sie die

38 Siehe HERMANN Greive, Studien gum jüdischen Neuplatonismus. Die Religionsphiloso¬

phie des Abraham Ihn Esra, Berlin / New York 1973, S. 53f; FENN F. GOODMAN,
Neoplatonism and Jewish Thought, New York 1992. Erwähnenswert ist in diesem

Zusammenhang auch MYER, Qabbalah. The philosophical writings of Solomon ben

Yehudah Ibn Gebiro! (Anm. 13). Er sieht in Gabirols philosophischem Werk
kabbalistisches Gedankengut, dort S. 17, 157.

39 FFI, 35: Unitas vincit omnia et est diffusa in omnibus et est retentrix omnium.

40 Siehe FI UV, 16.

41 Partes scientiae très sunt: Scilicet scientia de materia et forma, et scientia de voluntas et

seientili de essentia prima.
42 In FF I, 4 heisst es: Her est impossibi/e, scilicet scire essentia/?/ primam absque lus

facturis quae id/ ea genera!a sunt, possibile autem hoc est, scilicet scire earn, sed nonnisi ex

270



gesamte Schöpfung erhält.43 Fl 111,6 erklärt, dass der unbewegte Erster-
schaffer mehrerer Zwischenstufen bedarf, um Bewegtes zu erzeugen. Die
höchste Zwischenstufe ist der Wille Gottes. " durch die die unzugängliche
Transzendenz im Verlauf des Schöpfungsvorganges sich im intellektuell und
sinnlich Wahrnehmbaren offenbart. Das eigentliche Schöpfungswerk
beginnt für Ibn Gabirol mit dem Heraustreten des Willens aus der Gottheit:

46
voluntas proceait a prima origine. Der Wille ist der Schöpfungsimpuls Gottes,
der die Form affiziert, mit der gleichzeitig die Materie entsteht, und erst
durch die Materie kann die Form vom Willen unterschieden werden.47 Er
ist aber auch die Kraft der Einheit, virtus unitatis, die Kraft des Schöpfers.
Der Anfang der Schöpfung ist daher folgendermassen zu beschreiben: „Die
Form steht vermittelnd zwischen Materie und dem Willen. Also erhält die

Form vom Willen und gibt der Materie, weil der Wille aus der ersten Quelle

suis operibus quae ab ea generata sunt („Es ist unmöglich, das Wesen der ersten
Essenz ohne das von ihr Geschaffene zu erkennen, sondern man kann von ihr
nur wissen durch ihre Werke, die von ihr geschaffen wurden"). Und ähnlich,
in poetischer Sprache im Keter Malkhut 26: „Wer dringt bis zu deiner Wesenheit,

da du über die Sphäre der Vernunft den Thron der Herrlichkeit erhoben
hast, dort, wo verborgene Wohnstatt ist und Pracht, und dort Geheimnis ist
und Grund, bis dorthin die Vernunft gelangt und stille steht? — und darüber
schwebest Du, und bist erhaben auf deines Wesens Thron- und keiner steigt
mit dir hinauf (MAIER, Königskrone [Anm. 4], S. 25.

43 So heisst es z. B. im Keter Malkhut X: „Und diese Elemente ihrer vier: ihnen ist
ein Grund, und einer ist ihr Ausgang."

44 [...] substantia quae sustinet praedicamenta a primo facture non recipit substantialitatem

nullo mediante [...] non est possibile ut factorprimus sit motor substantive nullo mediante

(Ff III, 6, 36; 37). In Fl 'III, 1-10 gibt er 58 Beweise dafür, dass zwischen
dem primus factor und dem ultimum factum Zwischenstufen bestehen. Damit
verbindet der Autor aristotelisches mit neuplatonischem Verständnis.

45 In diesem Zusammenhang muss auf den geistigen Einfluss hingewiesen wer¬
den, den lbn Gabirol auf die Kabbala ausübte, was in dieser Arbeit nur am
Rande erwähnt wird; siehe dazu MYER, Qabbalab. The Philosophical Writings of
Ibn Gabirol (Anm. 13). Offensichtlich ist die Ähnlichkeit zur Willensvorstellung

im Zohar. Auch dort ist der Wille der schöpferische Aspekt in Gott, und

einzig und allein durch den alles schaffenden Willen kann auf den jeder
Erkenntnis unzugänglichen König geschlossen werden. Zohar, Bereshit 1,15a:

„Am Anfang grub der Wille des Königs Formen in den oberen Äther."
46 Ff V, 39.

47 Ff V, 28: Certe distinguere formant a vohmtate difficile est. quia distinetio non est nisi

propter materiatu.

48 FfV, 37.

49 Ff V, 31.

271



hervorgeht."50 Da der Wille die Veranlassung des Schöpfungswerkes ist,
wird er in der Königskrone „Schatten Gottes" genannt, und „unter Anspielung

auf Prot- 8,3 zum Werkmeister bei der Weltschöpfung Gottes im
Anschluss an die analoge Gleichsetzuns^ von Weisheit und Tora und deren

Mittelfunktion bei der Weltschöpfung.
In Fl 'wird der Wille bisweilen als schöpferisches Wort bezeichnet, da er

aus der schöpferischen essentia prima ausgeht und wie sie — in Wesensgleichheit

— unendlich ist. Hinsichtlich der Wirkkraft aber ist der Wille nicht
wesensgleich : „Der Wille f...] ist in Bezug auf die von ihm ausgehende
Wirkung endlich aber in Bezug auf die Essenz unendlich." ~ D. h.: der Wille ist
eine Alittelinstanz zwischen Gott (essentia) und der ersten Substanz (Form)
und hat an beiden teil: an der Unendlichkeit Gottes und an der Endlichkeit
der Form. Hinsichtlich seines Wesens ist er unendlich, wie die Gottheit
selbst, hinsichtlich seines Wirkens endlich, worin er dem Bewirkten gleicht.
Der Wille ist also, bevor er will, unendlich wie die Gottheit selbst. Wenn er
aber ein Wollen durchführt, ist er begrenzt, denn ein Wollen bewirkt eine

Tat und eine solche hat einen Anfang.' — Die Relation von Gottes Willen
und Gottes Wesen schafft demnach innerhalb der Gottheit, die eine wahrhafte

Einheit ist, sozusagen dennoch zwei Aspekte. Einerseits das unveränderliche

ewige Wesen, andererseits sein Wille, der zunächst gleich unendlich
ist, aber im Wollen endlich wird. Da aber Gott absolute Einheit " ist, ist sein

Wollen wesentlich und von seinem Wesen nicht unterscheidbar, erst in der
wollenden Wirkung wird es verschieden. Überdies setzt Ibn Gabirol kon-

50 Fl '
5, 39; Mit dem Konzept eines Willens, der aus der ersten Quelle, dem

Primus Faktor, hervorgeht und der Form, aus der die Materie empfängt,
gelingt es Ihn Gabirol problemlos das aristotelische Form/Materie-Prinzip und
den Neuplatonismus mit dem Schöpfungsgedanken zu verbinden.

51 Siehe: BerR 1; Keter Ma/khut IX: „Du bist weise, als lebendiger Quell ergiesst
sich die Weisheit aus Dir, vor deiner Weisheit steht der Mensch als Tor. Du
bist weise, früher als alles Frühe, und die Weisheit war Zögling bei dir."

52 FI 'III, 51: I ''oluntas [...] finita est secundum effectuai et non finita secundum essential//.

— Die Funktion des Willens bei Ibn Gabirol ist dem philonischen Logos nicht
unähnlich. Vgl. JOSEPH KLAUSNER, Einleitung zu Yacaqov Bluvshteins hebräischer

Ubersetzung der kons Vitae (Anm. 2), S. 20.

53 FI 'IV, 19: daher ergibt sich also die Notwendigkeit, dass der Wille in der
Mitte zwischen der obersten Essenz und der Form steht, die aus ihr
hervorgegangen ist."

54 Siehe Keter Malkhut IX: „Und aus deiner Weisheit hast du zeithaften (vorbe¬
stimmten) Willen ausgegossen."

55 Siehe Keter Matkbut II: „Bist Eines Du. Deine Einheit nimmt weder ab noch

zu, zeigt nicht Mangel noch Überfluss."

272



stant den Willen mit Licht gleich, denn Licht ist das allumfassende Prinzip
des Kosmos, und im göttlichen Willen ist Licht." Dieses „In sein" des

Lichtes im Willen ist aber kein akzidentielles Attribut sondern das Wesen
57

des göttlichen Lichtes: der göttliche Wille „ist" Licht." Das ist vielleicht der
höchste Ausdruck, den Ibn Gabirol in seinem Lichtkonzept gebraucht,
nämlich: Das Licht, das sich in den Materie findet, emaniert von jenem
Licht, das der göttliche Wille ist, der in Gottes Wesen wurzelt. Und das ist
der eigentliche Ausgangspunkt, von dem eine Analyse der Ontologie des

Kosmos und seiner ontologischen Beziehung zu Gott auszugehen hat."

Er unterscheidet „formal" zwischen Licht in der Materie (EL" IV,20),
lumen secundum, und Licht ohne Materie lumen primum (EI "IV,20): Licht in
sich {in se), der göttliche Wille, und Licht in acta, das die „dunkle —

aufnahmebereite" Materie erleuchtet. Das lumen primum ist das lumen émanons,

das götdich und unendlich ist. Dieses ist zugleich das lumen secundum, das

lumen emantum oder deßuxum, das secundum effectum endlich ist." Die Quelle

jeglichen Lichts aber ist der göttliche Wille, aus dem das lumen secundum

mittels Emanation als nicht Erschaffenes hervortritt (FI IV,19 u. 20).
Dieser göttliche Wille, das lumen primum, das zuweilen auch mit dem

Begriff der Form (bei der Entstehung des Kosmos) gleichgesetzt wird, ist
bei Ibn Gabirol ontologisch identisch mit der Essenz Gottes. Und nur
dann, wenn man sich auf Gott bezieht als einer, der in einen göttlichen
Akt involviert ist, kann man vom göttlichen Willen als einer Realität
sprechen, die von der göttlichen Essenz verschieden ist.

56 FI " V, 17: Finnen quod materia acqnisivit ex vo limtäte minimum est comparutions eins

qnod in voluntate est.

57 FT "
IV, 20: Dnbitras quod lumen infitsum in materia ad defluxum ab alio lamine quod

est in essentia virtutis agentis? Ft hoc es coluntate.

58 Alles Licht ist wesentlich von ein und derselben göttlichen Natur. FT IV, 14:

Constat quod lumen in se unum est; et inferior pars eins talis est in essentia, quads superior.

Demnach etabliert das Licht im Kosmos eine ontologische Ähnlichkeit
zwischen Gott, der Quelle des Lichtes und der Materie. Und Partizipation am Licht
ist Partizipation an der göttlichen Natur. Siehe auch VINCENT CAN ATRIO, Ibn
Gabirol's Metaphysics of Light, in: Studio Islamica 25 (1975), S. 49-71: „Light
does not have the value of a metaphorical term. It is not a symbol, but an

expression of an ontological reality, namely, that of the Divine itself" (dort S. 71).
59 FT ' III, 57: T 'oluntas enim, id est virtus efficients has substantias: finita est secundum

effecturn et non est finita secundum essentia///: et cum hoc ita est, effectus eins erit finites, sed

voluntas non est finita secundum effectum nisi quia actio habet initium et idea sequitur
voluntate///, et est non finita secundum essentia///, quia initium non habet.

60 FT V, 37: Quia voluntas, remota actione ab ea, ipsa et essentia sunt unum, et considerata

cum actione, erit alia ab essentia.

273



Ebenso erhält die universale Materie ihre Form vom Willen, in dem die

Form der Potenz nach enthalten ist, wobei er das Verhältnis der drei
zueinander mit dem Willen als actor, die Form als acta und die materia als

subjecta Ulis (im Vergleich mit einem Schreibenden, Geschriebenen und

dem, worauf geschrieben wird) beschreibt. Die universale Materie gibt
allen unteren Stufen Seins kraft mit, durch die sie mit ihnen verbunden
und in ihnen enthalten ist. " Diese sind die „universale Intelligenz", die

„universale Seele" und die „universale Natur". Die oberste Stufe des sinnlich

Wahrnehmbaren ist die substantia, quae sustinet novem praedicamenta. So

werden auch die intelligiblen Substanzen von der universalen Materie und
65

der universalen Form abgeleitet und sind materiell ' (nicht nur die sinnlichen

Substanzen
Das hat auch Auswirkungen auf die Engelwelt, die bei Ibn Gabirol aus

f7
Materie und Form besteht. Da nun alles von der obersten Spitze bis

61 FT '
V, 17: Matena propria format inteUigentiae, ici est extrewitas subtimior materiae

universalis, rccipit forma/// inteUigentiae, quae sustinet omnesformas, a votuntate, in qua est

on/nis forma ptene etpeifecte, et que est totum et totn/n in ipsa.

62 Vgl. FI 'V, 38.

63 FT 1, 10: Ideo quia, cum sit sustinens omnia, necesse est at sit in omnibus, et cum fiterit
existais in omnibus, necesse est, ut det essentiam sitam et non/en omnibus.

64 FT '
5,24.

65 Die Materialität der intelligiblen Substanzen wurde in der christlichen Theologie
des Mittelalters im Hinblick auf die Engellehre zum theologischen Streitpunkt
zwischen Franziskanern z. B. Johannes Don Scotus), die Ibn Gabirol folgten
und den Dominikanern (Albertus Magnus, Thomas von Aquin), die ihn ablehnten.

Vgl. GUTTMANN, Philosophie des Ibn Gabirol (Anm. 2), S. 54-65.

66 „[...] so müssen auch die sinnlichen Sphären aus den Intelligiblen entströmt
sein, und daraus wieder folgt, dass ebenso wie die sinnlichen Sphären aus
Materie und Form zusammengesetzt sind, auch die intelligiblen aus Materie und
Form zusammengesetzt sind" (JULIUS GUTTMANN, Die Philosophie des Judentums,

Neuausgabe Berlin 2000, S. 175).

(U Dagegen polemisierte Thomas von Aquin in der Schrift de substantis seperatis seit

angelorum natura, Kap. 5, wo er die Lehre von Materie und Form als den beiden

Grundprinzipien alles geschaffenen Seins bei Ibn Gabirol wiedergibt und
auch den Grundirrtum Ibn Gabirols genau fasst, indem er die nur begriffliche
Zusammensetzung aus Genus und Differenz auf das reale Sein übertragen
hat und so zur Annahme einer wirklichen Zusammensetzung aller Dinge aus
Materie und Form gelangt ist. Thomas spricht sich für die Immaterialität der

Engel aus. So haben doch bereits die Flimmelskörper nicht dieselbe Materie
wie die sublunaren Dinge, um wie viel weniger darf daher das materielle
Element in die rein geistigen Wesen hineingetragen werden (GUTTMANN, Philosophie

des Judentums [Anm. 66], S. 60).

274



zum untersten Seiendem aus Materie und Form besteht,68 kann der

Mensch mittels der fünf Sinne und der Kraft des Verstandes die Spuren
des Schöpfers verfolgen, was jedoch darüber ist, ist dem menschlichen
Wahrnehmen unzugänglich. Die Methode der Deduktion, um die

Schöpfungsordnung einsichtig zu machen, bedeutet aber für Ibn Gabirol nicht,
den Glaubensakt zu ignorieren. Sie ist vielmehr der Weg, um mittels des

Verstandes an die Grenzen des Erschliessbaren zu stossen, wo das

unzugänglich Erhabene anfängt, das der menschliche Verstand zwar versteht
aber nicht erfassen kann, und das umgekehrt eher ihn erfasst und den

Verstand dadurch krönt. Verstand und Glaube sind folglich reziprok -

komplementär aufeinander zugeordnet, wobei der Glaube die Krönung
des Verstandes darstellt.69

Das Wechselspiel von Philosophie und religiöser Dichtung
In der Königskrone wird der Verstand als in den Glauben integriert beschrieben

und tritt somit in den Hintergrund. Hier bricht die Sprache der
Erhabenheit und des lobpreisenden Glaubens durch, die die Grösse Gottes

rühmt und den Verstand in der Schöpfung die Handschrift der Weisheit

Gottes ahnen lässt. Auf diesem Weg wird der Verstand in die Harmonie mit
dem Glauben geführt. Die Beschreibung der Grösse und Herrlichkeit der

Schöpfung ist für Ibn Gabirol ein legitimer Weg über Gott zu sprechen,
denn an den Werken Gottes „können dich alle, die sie vernehmen, erkennen,

wenn sie auch nicht das Antlitz seiner Herrlichkeit geschaut haben.

Wer aber nichts von deiner Macht vernommen, wie sollte er deine Gottheit
70

erkennen." Ibn Gabirol nimmt in der Königskrone als religiöser Dichter die

philosophische Argumentation auf. So meint er in Strophe 7, dass der
Verstand des Menschen wohl Gott nachstreben aber nicht ihn erfassen kann (1)

„Das Auge des Verstandes sehnt sich nach dir und staunt — sieht doch einen

Zipfel nur, schaut nicht das Ganze." Selbst die Weisen wissen nicht, was
seine Einheit ist (2): „Du bist Einer, über das Geheimnis deiner Einheit
erstaunen die Weisen, weil sie nicht wissen, was sie ist." Gott steht über den

68 FT "
IV, 6: Pos/ factorem primunt nihil est nisi materia et forma... Constat per hoc quod

totnm quod est ab initio ex/remi saperions usque ad extremum iufimum est etiam compositum

ex materia et forma.

69 F I 'V 4t): Der Schüler fragt den Meister: Ergo doce me scientiam de creatione quan¬
tum mihi possibile est scire, et da mihi exemphtm, quomoclo creator allas et sanctus creavit

esse compositum ex materia et forma, at sit mihi hoc auxiliam ad erigendum me ad scientiam

quod est ultra materiam et formam.

70 KeterMa/khut, 32 (Maier, Königskrone [Anm. 4], S. 34).



Kategorien der durch die Sinne wahrnehmbaren körperlich — räumlichen
Welt, über „wie", „warum" und „wo" (3): „Du bist, doch erreicht Dich
nicht Hören noch Schauen, über dich herrscht nicht das Wie, Warum und

Wo." Gott ist ausser Raum und Zeit (3): „Du bist und warst vor aller Zeit,
hast ohne Raum gelagert." Die Tatsache, dass die grössere Sonne es sich

gefallen lassen muss, vom wesentlich kleineren Mond beschattet zu werden,
ist für ihn bereits ein Zeichen vom Vorhandensein eines Herrn und Schöpfers,

der mit souveränem Willen den Gang der Natur leitet und regelt. So

weist für Ibn Gabirol alles auf den einen Schöpfer und Gott hin, das

Wahrnehmbare mündet für ihn im Glauben. Die Schöpfung dient als Möglichkeit
einer positiven Gotteserkenntnis, wie es die Auffassung des Mittelalters war
(theologia naturalis). Für den Zusammenhang von Fons Vitae und der Königs-

krone kann die Lichtmetaphysik Ibn Gabirols als das bindende Element

aufgezeigt werden. Sie ermöglicht das Wechselspiel von Philosophie und

Dichtung. In der Königskrone dichtet er:

,-pNTT rot »sa bo mm ppbo mx xnx
.•pzrVm ms» cms mm
mn abmo obm ms sns

.nsmn abnio nbmi

.nsm " ira
.Vis ms sns

.nsnirm pb boum pm
7'.nsm sb> ihm nsm msp ods

Du bist das höchste Licht, jeder reinen Seele Augen schauen Dich,
aber der Sünden Gewölk verbirgt Dich vor ihren Blicken.
Du bist das verborgene Licht in dieser Welt,
das offenbare in der kommenden Welt,
'am Berg des Herrn wird es erscheinen'

Du bist das ew'ge Licht, das Auge der Vernunft sehnt sich nach Dir und staunt -
Und sieht doch einen Zipfel nur, schaut nicht das Ganze.

In ET' argumentiert er, dass im Kosmos das Licht eine ontologische
Ähnlichkeit zwischen Gott, der Quelle des Lichtes, und der Materie konstituiert.

Folglich ist Partizipation am Licht eine Art Teilnahme an der göttlichen

Natur: Inter matériau/ etprimum esse non est similitude), nisi secundum modum

quo materia acquirit lumen et spiendorem ab eo quod est in essentia voluntatis.

71 Shei.OMO IBN Gabirol, rrobn iro, ed. Seidman, Jerusalem 1950, S. 14.

72 Siehe MAIER, Königskrone (Anm. 4), S. 20.

73 FT''V, 32.

276



Die philosophischen Schriften Ihn Gabirols mühen sich um eine mehr
formaltheoretische Erkenntnis, seine Lyrik aber legt diese in ihrer
persönlich existenziellen Bedeutsamkeit dar. Dort ist er ein Metaphysiker, der

mittels der Vernunft an die Grenzen der Vernunft stösst, in der Königskrone

ist er Shelomo b. Jehuda Ibn Gabirol persönlich. „Der Gott der Philosophen

blieb fern, unerreichbar und unbewegt, den Gott der Väter fleht er

an, um ihn zum Erbarmen zu bewegen! Lind dieser Gott ist sein Gott, der

ihn von klein auf bewahrt und geleitet hat, wie ein Vater."

74 Maria Micaninovä betont wohl den neuplatonischen Ursprung in Gabirols
Werk, nicht aber die Lichtmetaphysik als das einigende Band darin. Sie spricht
von einer intellektuellen (logisch aufgebauten) Mystik lbn Gabirols: „In
conclusion, it is typical for intellectual mysticism to think of all created beings in
logical way. It is characteristic of the Fountain of IJfe, as well as of The Royal
Crown and The Improvement of the Moral Qualities. Differences can be found in
terminology. In the Royal Crown there is God, Wisdom and Will, but in the
Fountain of Ufe there is The First F.ssence, The Will, and (universal) matter
and (universal) form, which helped to place the Fountain of Ufe in the line of
general philosophical tradition of the Middle Ages. Nevertheless, all three
works have the same Neoplatonic origin" (M1CAN1NOVÀ, Synthetic thinking
of Ibn Gabirol [Anm. 2], S. 228).

75 Maier, Königskrone (Anm. 4), S. 16.


	Dichterfürst und Philosoph : Shelomo ben Jehuda Ibn Gabirol

