
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Göttersöhne, Menschentöchter und Giganten : unheilvolle Allianzen als
Urgrund des Bösen : Genesis 6,1-4 biblisch, apokalyptisch und
rabbinisch gelesen

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttersöhne, Menschentöchter und Giganten -
unheilvolle Allianzen als Urgrund des Bösen:

Genesis 6,1-4 biblisch, apokalyptisch und rabbinisch gelesen

von Gabrielle Oberhänsli-Widmer*

Unter den verschiedenen Erklärungsmodellen des Bösen schiebt sich im
frühjüdischen Schaffen — zwischen die Hebräische Bibel und das talmu-
disch-rabbinische Schrifttum — ein ganz singulärer, in seiner Epoche jedoch
überaus populärer Ansatz: die Geschichte vom Fall der Engel, welche
traditionell von Gen 6,1-4 ausgeht, obwohl hier weder von Engeln, noch von
einem Fall derselben die Rede ist und schon gar nicht von einer Geschichte,
fehlt doch jeder stringente Plot. Wie also lässt sich dieses Denkmodell in die

jüdische Geistesgeschichte einfügen?
Während die alttestamendichen Autoren in ihrem konsequenten Bemühen,

dem Monotheismus als der tragenden Lehre zum Durchbruch zu
verhelfen, Gott selbst als den Schöpfer des Bösen bezeichnen (Jes 45,7), als

einen Gott, der nicht nur belebt, sondern auch tötet (Dtn 32,39; I Sam 2,6),
ja selbst als einen Gott, der den Menschen zum Bösen verleitet (II Sam 24,1),'
so spalten ein paar Jahrhunderte später, nachdem die monotheistische Lehre

längst religiöses Gemeingut geworden ist, die talmudischen Rabbinen das

Böse in verschiedenen allegorisch anmutenden Figuren von Gott ab: Der
Todesengel tötet, Satan (alias Samael) verleitet, und namentlich der so

genannte Böse Trieb trägt die Verantwortung für das Böse in der Welt.2

Von völlig anderer Beschaffenheit präsentiert sich nun das frühjüdische
Erklärungsmodell, nämlich als ein Mythos, der von einer unheilvollen Allianz

zwischen Engeln und Menschen berichtet, welche zusammen mit ihren
Nachkommen die gesamte Welt ins Unglück stürzen, beziehungsweise mit
ihrem Fehlverhalten die Sintflut auslösen. Die unterschiedlichsten Gattungen

und Geistesströmungen der Zeitenwende spielen diese Erzählung in

+ Prof. Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer.; Albert-Ludwigs-Universität, Orientalisches
Seminar, Platz der Universität 3, D-79085 Freiburg i. Br.

1 Bereits in der viel jüngeren Parallelstelle zur Volkszählung Davids wird be¬

kanntlich der „Zorn des Herrn" bereits durch Satan ersetzt (I Chr 21,1).
2 Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Der Böse Trieb als rabbinisches Sinnbild

des Bösen, in: Judaica 63/3 (2007), S. 18-43.

229



immer neuen Variationen durch: von den Apokalypsen bis zum Neuen

Testament, von den Qumran-Texten bis zu den hellenistisch-jüdischen
Schriften — obwohl der Mythos grundlegend apokalyptisch-eschatologisch
geprägt ist, widmet ihm selbst Philo mit De gigantibus ein spezielles Traktat.3

Kaleidoskopartig, in immer neuen Einstellungen wird dabei der Ursprung
des Bösen fokussiert, seine Entwicklung verfolgt, seine Konsequenzen
ausgeleuchtet, womit sich deutlich herauskristallisiert, dass hier ein Theodizee-

Mythos vorliegt.
Welchen Erklärungsgehalt für das Böse auf der Welt liefert dieser

Mythos, und inwiefern ist Gott laut diesem Denkentwurl für das Böse
verantwortlich? Weshalb hatte dieser Mythos in frühjüdischer Zeit — doch nur
gerade in jener Epoche — einen solch durchschlagenden Erfolg? Seine

Beliebtheit legt eine historisch-politische Relevanz nahe, die es aufzudecken

gilt, denn offensichtlich birgt sein Erzählnukleus einen Symbolgehalt, der
seine Zeitgenossen umgetrieben hat und der ihnen — im Gegensatz zu
heutigen Lesern - evident war. Und sinnbildlich will die apokalyptische Literatur

unbedingt verstanden werden — man denke nur an das Gcschichtsmo-
dell der vier Weltreiche in Form von Tiervisionen bei Daniel (Dan 7,1-28)
oder an die Geschichte Israels in der Inszenierung einer munteren Tiermenagerie,

wie sie das Henoch-Buch bietet (äthHen 85-90). Ohne die Ergebnisse

schon hier zu verraten, sei doch vorweggenommen, dass eine solche

Methodik den Mythos vom Engelsfall auf eine Weise angeht, welche weit

weniger mit Angelologie und Flügelwesen zu tun hat, als eingangs vielleicht

angenommen werden könnte.4

Für die folgende Analyse ist aus der Fülle des Textmaterials die sozusagen

klassische Version aus dem Wächterbuch (äthHen 6-16) in ihrer Differenz

zum biblischen Bericht einerseits (Gen 6,1-4) und zu den talmudischen
Rabbinen andererseits (BerR 26,4-7) ausgewählt. Dazu gesellen sich eine

3 Zur Sammlung des Textmaterials vgl. RÜDIGER BARTELMUS, Heroentum in
Israel und seiner Umwelt, Zürich 1979, S. 151.

4 Insofern gibt denn auch die vorliegende Studie eine grundlegend andere Ant¬

wort auf die Theodizee als die von MATTHIAS DELCOR (Le mythe de la chute
des anges et de l'origine des géants comme explication du mal dans le monde
dans l'apocalyptique juive, in: Revue de l'histoire des religions 191) [1976], S. 3-53),
der — ohne das spezifische Bild des Bösen historisch zu entschlüsseln — das

Textmaterial gesamthaft beschreibt: Gen 6,1-4 mit LXX und Targumim;
Qumran: CD und lQGen.Ap.; Jub.; äthHen; slavHen; TestXII; Josephus, Antr,

VitAd; ApkAbr und grBar. Zudem rückt Dekor Genesis 6,1-4 noch in die
unmittelbare Nähe des Jahwisten und sieht im apokalyptischen Mythos eine

spätere Tradition von Remythisierung.

230



Reihe flankierender Texte der Antike und — ausklingend — ein paar moderne
und zeitgenössische Stimmen wie die von Arnold Zweig, Stefan Heym und
Karl Ove Knausgârd, die den Mythos vom Fall der Engel für die Literatur
des 20. und 21. Jahrhunderts wiederentdeckt haben.

Das biblische Fragment des Mythos
Geht man von einer traditionellen Chronologie der hebräischen und
jüdischen Literaturgeschichte aus, so antizipiert die Hebräische Bibel das

apokalyptische Schrifttum, im konkreten Fall wäre demnach die kurze Notiz
in der Genesis die älteste Version und damit der Ausgangspunkt des

Mythos. Nur vier Verse, die wie ein erratischer Block zwischen dem Adam-
Stammbaum (Gen 5,1-32) und dem Sintflutbericht (Gen 6,5-9,29) stehen,
ohne zwingenden kausalen Bezug weder zur vorausgehenden Genealogie
noch zur nachfolgenden Erzählung von der Flut mit ihrem Protagonisten
Noah. Hier der Wortlaut (Gen 6,1-4):
1 Und es geschah: Als die Menschen sich auf der Erde ausbreiteten, wurden
ihnen Töchter geboren. 2 Da sahen die Göttersöhne die Menschentöchter, dass sie

schön waren, und sie nahmen sich von ihnen allen zu Frauen, an denen sie Gefallen

fanden. 3 Da sprach der Herr: Mein Geist wird nicht auf immer im Menschen
walten — in seinem Fleischsein ist er dem Irrtum verhaftet —, so sei seine Lebenszeit

120 Jahre. 4 Die Riesen waren auf der Erde in jener Zeit und auch später, als

die Göttersöhne zu den Menschentöchtern kamen. Und sie gebaren ihnen
[Nachkommen], Das sind die Helden der Urzeit, die ruhmvollen Männer.

Eine äusserst schwierige Texteinheit liegt hier vor: ein unklarer Wortlaut,
ein anstössiger Inhalt, ein inkoheränter Plot — und trotz des kurzen Text-
umfangs kann zudem von Einheit keine Rede sein.

Zunächst zum Wortlaut. Nur behelfsmässig ist die hier vorgeschlagene
Übersetzung, womit sie sich indes in bester Gesellschaft mit den übrigen
Verdeutschungen befindet. Das liegt zum Teil an gewissen textkritischen
Problemen,5 viel mehr aber an den Protagonisten und ihren unklaren
Verhältnissen: Wie konnten sich Göttersöhne (DTlVx '3D) in die Tora einschleichen?

In welchem Verhältnis stehen solche Göttersöhne zu den Riesen

(D'V'S])? Und sind diese identisch mit den Helden (B'TOS), und diese wie-

5 Dementsprechend weichen die Übersetzungen erheblich voneinander ab, je

nachdem, welche Parallel-, Folge- oder Bezugstexte sie im Blick haben.
Insbesondere das 0W3 von Vers 3 scheint verschrieben: „auch in dem, dass" als

Folge dreier Partikel (was in dieser Kombination ganz singulär wäre), oder „in
ihrem Irren" (wobei dann die Vokalisierung des Infinitivs von im vom
Standard-Paradigma abweichen würde). Zur Textkritik und zur Problematik von
Gen 6,1-4 allgemein vgl. CLAUS WESTERMANN, Genesis, Neukirchen-Vluyn
21976 (1974), S. 491-517.

231



derum übereinstimmend mit den Sprössiingen, die den sexuellen
Beziehungen zwischen Göttersöhnen und Menschentöchtern entstammen?
Gerade der Schlussvers des Textgefüges, Vers 4, ist syntaktisch überfrachtet,

eventuell auch mit Glossen erweitert. Die biblischen Autoren und
Redaktoren hätten sich zweifellos deutlicher ausdrücken können, haben
den Text jedoch in dieser Form als Denkaufgabe stehen lassen.

Auf jeden Fall schlägt sich in diesem Genesis-Fragment ein Mythos im
klassischen Sinn nieder, ein Stück Göttergeschichte der Urzeit in seiner

Relevanz für die Conditio hu/nana. Mythische Motive in diesem Sinn blitzen
in der Hebräischen Bibel hier und da auf, um aber meist auf der Stelle im
übergeordneten Rahmen des Monotheismus entmythisiert zu werden.6 So

auch hier: Kaum class eine kurze Genealogie der Göttersöhne vorgestellt ist
und sich ein Plot entwickeln könnte, greift Gott schon ein, sodass die

Machtverhältnisse unmissverständlich zutage treten. Doch — und hier

verweigert der Text jede Logik — entmachtet Gott nicht die Göttersöhne als

Täter, sondern bestraft die Menschen, indem er ihre Lebenszeit drastisch

auf 120 Jahre reduziert - eben wurde Methusalem in Gen 5,27 noch 969

jährig! Auch wenn man den Vers 3, den Vers der Gottesrede, literarkritisch

vom Rest scheidet, bleibt die Problematik in der vorliegenden Textform
bestehen. Der Einschub verstört das Erzählgefüge, ahndet Gott doch das

Vergehen nicht an den Tätern der himmlischen Attacke, an den Göttersöhnen,

sondern an ihren Opfern, und das auch noch gemäss dem überaus

unfairen Prinzip einer Kollektivstrafe an allen Menschen und nicht nur an

den betroffenen Menschentöchtern.
Versucht man dennoch angesichts all dieser wie absichtlich ungelösten

Unstimmigkeiten eine Aussageintention des vorliegenden Genesis-Fragments

zu formulieren, dann vielleicht am ehesten unter dem Stichwort der

Grenze: Göttersöhne und Menschentöchter haben die ihnen gesetzten
räumlichen, zeitlichen und gemeinschaftsbezogenen Grenzen überschritten
und werden deshalb in ihrer Hybris von Gott in die Schranken gewiesen.

Insofern erinnern gewisse Topoi des Mythos an die anderen mythisch
ausgestalteten Erzählungen der Genesis, an den Sündenfall einerseits (Gen
3), andererseits an die Geschichte vom Turmbau zu Babel (Gen 11,1-11),

wo die Menschen der Urzeit — einmal als Einzeltäter, einmal im Kollektiv
— die von Gott gesteckten Grenzen hybrid übertreten und damit ihr eigenes

Unheil heraufbeschwören.

6 WERNER Hans Schmidt, Mythos im Alten Testament, in: Evangelische Theolo¬

gie 21 (1967), S. 237-254.

232



Aul der Suche nach den Ursprüngen des Mythos hat die Forschung
indes nicht nur inneralttestamentliche Querverbindungen gezogen (etwa zu
den Riesen des Kundschafterberichtes von Num 13,33 oder zu den Helden
in der Totenklage auf den Pharao von Ez 32,27), sondern auch ausserbibli-
sche Mythen gesichtet. Dabei wurden anfangs vermehrt altorientalischc

Mythen herangezogen, insbesondere Ausschnitte sumerischer, hurritischer,
kanaanäischer und ugaritischer Mythologie.7 Die vorgeschlagenen
Erklärungsansätze sind jedoch wenig überzeugend, da stets nur einzelne Mythe-
me, also einzelne mythische Bausteine, herangezogen werden können (wie
etwa die himmlische Revolte, die Gottessohnschaft von Herrschern oder
der Hieros gamos als sexuelle Begegnung zwischen Göttlichem und Menschlichem),

die Gesamtstruktur aber, der mythische Gesamtbau bleibt inkongruent.

Davon wird abschliessend nochmals die Rede sein.

Im Hinblick auf den hier fokussierten apokalyptischen Mythos stellt
sich jedoch zunächst die Frage, mit welchen Konnotationen die Israeliten

zur Zeit des Zweiten Tempels — namentlich im 3. und 2. Jh. v. Chr. — das

vorliegende Genesis-Fragment gehört haben. So verwundert es nun kaum,
dass unter dem Einfluss des Hellenismus immer mehr die griechische

Mythologie aus dem oder in den Mythos hineinklingt. Das veranschaulicht

vor allem die griechische Übersetzung, welche die hebräischen D'V'SJ, die

„Riesen", mit den Giganten in Verbindung bringt (LXX Gen 6,4):

Die Giganten aber waren auf der Erde in jenen Tagen und danach, als die Söhne
Gottes immer zu den Töchtern der Menschen hineingingen und für sich selbst

(Nachkommen) zeugten. |cne waren die urzeitlichen Giganten, die berühmten
Menschen.8

Die Giganten als Nachkommen von Uranos (dem Flimmel) und Gaia (der

Erde) erweisen sich ebenfalls als himmlisch-irdische Mischwesen, die im
Rahmen der griechischen Mythologie bekanntlich mit Zeus in Konflikt
geraten. Schon bei Homer belegt, wird der Aufruhr der Giganten gegen
die Götter, die Gigantomachie, später auch Hesiod, Pindar, Aischylos,
Sophokles, Euripides und Plato beschäftigen — um nur ein paar besonders

klingende Namen zu nennen. Und auch in der Septuaginta sind die 34

Belege der yiyavteg verschiedentlich in dieser Einfärbung griechischer

7 BARTELMUS, Heroentum (Anm. 3), S. 31-78; PAUL D. HANSON, Rebellion in
Heaven, Azazel, and Euhemeristic Heroes in 1 Henoch 6-11, in : Journal of
Biblical Literature 96/2 (1977), 195-233; Dei.COR, Le mythe de la chute des

anges (Anm. 4), S. 17, 52; WEST ERMANN, Genesis (Anm. 5), S. 510-514.
8 Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung, heraus¬

gegeben von Wolfgang Kraus & Martin Karrer, Stuttgart 2009, S. 9.

233



Mytheme zu lesen.1' Mehrfach gibt die griechische Übersetzung die hebräischen

D'V'DJ zudem nicht nur mit „Giganten", sondern auch mit „Titanen"
wieder10 und bringt damit eine zweite Gruppe illusterer. Gaia-Uranos-

Sprösslinge ins Spiel. Diesen Ansatz eines Götterkampfes verdeutlichend

spricht ben Sira in seiner Betrachtung zum Mythos-Fragment der Genesis

dann auch von einer Art Revolte (Sir 16,7): „Er hat den Fürsten der Vorzeit

nicht verziehen, als sie sich in ihrer Stärke empörten."
Diese Spuren von Giganten und Gigantomachie, Titanen und ihrem wohl

prominentesten Filius, Prometheus, gilt es im Folgenden in der apokalyptischen

Version des Mythos weiter zu verfolgen.

Die klassische Version des Henoch-Buches

Bei aller Divergenz der Stimmen, die sich zum Mythos vom Fall der Engel
melden, herrscht doch Konsens darin, dass sich sein Kern im Henoch-Buch
kristallisiert. Der sogenannte äthiopische Henoch (äthHen oder I Hen) ist ein
Sammelwerk frühjüdischer Schriften aus dem 3.-1. Jh. v. Chr., womit seine

ältesten Teile zeitlich die späten Texte und Schichten der Hebräischen Bibel

überlappen. Erhalten ist dieses Flenoch-Buch massgeblich deshalb, weil es

Eingang in den Kanon der äthiopischen Kirche gefunden hatte. Durchgehende

Handschriften des Gesamttextes liegen denn auch nur äthiopisch

vor, Teile und Fragmente indes auch in zahlreichen anderen Sprachen, allen

voran griechisch, aramäisch, koptisch, syrisch und lateinisch. Die ursprüngliche

Fassung war wohl nicht griechisch, sondern in einer semitischen Sprache

verfasst, wahrscheinlich aramäisch, wie es auch die zahlreichen Qum-
ran-Funde des Textes aus der vierten Höhle nahe legen, lediglich zwei
hebräische Fragmente wurden demgegenüber in Hebräisch gefunden — diese in
der ersten Höhle. Ein Argument für eine semitische Urfassung ergibt sich

gerade aus dem im Folgenden zitierten Ausschnitt, wo die sprechenden
Namen der Engel, welche die Menschen Himmels- und Wetterkunde
lehren, wie Kokabi'el (hebr. „Stern Gottes") oder Baraq'el („Blitz Gottes"), nur
für ein hebräisch-aramäisch-sprachiges, nicht aber für ein griechischsprachiges

Publikum schlüssig sein konnten (äthHen 8,3).
Dieses Henoch-Buch als umfangreiches Sammelwerk von 108 Kapiteln

enthält unterschiedlich geartete apokalyptische Texte, für die sich in
der Forschung traditionelle Titel eingebürgert haben:

9 EVANGE1JA G. DAFNl, Genesis, Pinto und Euripides. Drei Studien gum Austausch

von griechischen/ und hebräischem Sprach- und Gedankengut in der Klassik und im
Hellenismus, Neukirchen-Vluyn 2010, S. 36.

10 Dei.COR, Le mythe de la chute des anges (Anm. 4), S. 12-17.

234



1. Wächter-Buch 1-36

2. Bilderreden 37-71

3. Astronomisches Buch 72-82
4. Traumvisionen 83-91
5. Mahnreden 92-105
6. Anhänge (Noah-Buch und Mahnschrift für Methusalem) 106-108

Zusammengehalten werden die Teile von der Titelfigur, Henoch, dem
Heros der Urzeit, der in den frühjüdisch-apokalyptischen Schriften allgemein

und speziell in Qumran zu einem zentralen Offenbarungsträger
ausgestaltet worden ist, wandelte Henoch doch (laut Gen 5,24) mit Gott
und wurde entrückt, ohne sterben zu müssen. Mehr noch als seine Entrückung

mag indes der Umstand, dass Henoch der Urgrossvater Noahs war,
ihm zu seinem literarischen Erfolg verholfen haben, denn zweifellos
entsprach ein solcher Geschichtsaufriss, in welchem ihm die Schlüsselrolle

vergönnt war, einem Urzeit-Endzeit-Schema, gemäss dem die urzeitliche
Sintflut als symmetrisches Gegenstück zum bevorstehenden Eschaton
stand. Eben weil sich die apokalyptischen Autoren unmittelbar vor dem
endzeitlichen Geschichtskollaps wähnten, wählten sie Henoch zu ihrem

Protagonisten, hatten doch er und die Seinen laut biblischem Szenario die

Katastrophe noch vor sich. Und ebenso wie die apokalyptischen Verfasser,

welche sich als der wahre „Rest Israels" sahen, gehörte Henochs

genealogische Linie biblisch zu den Auserwählten, welche die Katastrophe
überleben und den Neubeginn begründen würden.11

Der Mythos der gefallenen Engel, eben auch Wächter genannt (Engel
als Wächter schlafen nie: äthHen 39,13; 61,12), geistert nun in zahlreichen
Variationen und Anspielungen durch die unterschiedlichen Teile des

Henoch-Buches,12 wobei sich der eigendiche Nukleus im so genannten
Wächter-Buch befindet. Im Gesamtaufriss des Henoch-Buches wird
Henoch die folgende Vision zuteil, ohne dass er darin selber agieren würde

oder namentlich darin erwähnt wäre (äthHen 6,1-11,2):

VI 1 Und als die Menschenkinder zahlreich geworden waren, da wurden ihnen in
jenen Tagen schöne, reizvolle Töchter geboren. 2 Und die Engel, die Söhne der

Himmel, sahen sie und begehrten sie und sprachen zueinander: „Auf, wir wollen
uns Frauen aus den Menschenkindern wählen und uns Kinder zeugen!" 3 Aber

11 GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER, Noah als frühjüdischer Heros, in: DIES.,
Biblische I 'innren in der rabbinischen Literatur. Gleichnisse und Bilder yw Adam, Noah
undAbraham im Midrasch Bereschit Kabba, Bern 1998, S. 204-221.

12 Neben dem zitierten Ausschnitt sind die wichtigsten Passagen dazu: äthHen
12,1-16,4; 21,1-10; 64,1.2; 67,4-69,25; 86,1-88,3.

235



Semyaza, der ihr Oberster war, sprach zu ihnen: „Ich fürchte, ihr werdet vielleicht
nicht willens sein, diese Tat auszuführen, und ich werde allein biissen für ein

grosses Vergehen." 4 Und sie antworteten alle und sprachen zu ihm: „Wir wollen
alle einen Rid schwören und uns alle gegenseitig durch Verwünschung verpflichten,

dass wir diesen Plan nicht aufgeben, sondern wir wollen dieses Werk ausführen."

5 Da schwuren sie alle zusammen und verpflichteten sich gegenseitig durch

Verwünschung dazu. 6 Und es waren insgesamt Zweihundert, die herabstiegen
{in den Tagen des jared} auf den Gipfel des Berges Hermon. Und sie nannten
ihn den Berg Hermon, weil sie auf ihm geschworen und sich durch Verwünschung

gegenseitig verpflichtet hatten. 7 Und das sind die Namen ihrer Obersten:
Semvaza, ihr Anführer, Arakiba, Rame'el, Kokabi'el, Tami'el, Rami'el, Dan'el,
Ezeqe'el, Baraq'el, Asa'el, Armaros, Batar'el, Anan'el, Zaqi'el, Samsape el, Satre'el,

Tur'el, Yomya'el, Arazyal. 8 Das sind die Führer der zehn (Engel), und alle anderen

waren mit ihnen.
VII 1 Und sie nahmen sich Frauen, und jeder von ihnen wählte sich eine aus,

und sie begannen, zu ihnen einzugehen und sich mit ihnen zu vermischen, und sie

lehrten sie Zaubermittel und Beschwörungen und zeigten ihnen das Schneiden

von Wurzeln und {Pflanzen}. 2 Und jene wurden schwanger und gebaren mächtige

Riesen, deren Grösse [dreitausend] Ellen war. 3 Diese verzehrten den ganzen
Ertrag der Menschen, bis die Menschen sie nicht mehr zu ernähren vermochten.
4 Da wandten sich die Riesen gegen sie, um die Menschen zu fressen. 5 Und sie

begannen sich an den Vögeln und den Tieren und den Reptilien was kriecht)
und den Fischen zu versündigen und sie frassen untereinander ihr (eigenes?)
Fleisch und tranken das Blut davon. 6 Da klagte die Erde über die Frevler.

VIII 1 Und Azaz'el lehrte die Menschen Schwerter und Messer, Schilde und

Brustpanzer herzustellen, und er zeigte ihnen {die Metalle} und ihre Bearbeitung,
Armspangen, Schmuck und den Gebrauch der Augenschminken und der
Augenverschönerung und das kostbarste und auserlesenste Gestein und allerlei
Farbtinkturen. Lind die Welt veränderte sich. 2 Und es herrschte grosse Gottlosigkeit,
und sie trieben viel Unzucht und gingen in die Irre, und all ihre Wege wurden
böse. 3 Amizaras lehrte die Beschwörer und Wurzelschneider, Armaros die

Lösung der Beschwörungen, Baraq'el die Sterndeuter, Kokabi'el die Zeichen,
Tami'el lehrte die Sternbetrachtung und Asdri'el lehrte den Lauf des Mondes. 4 Und
bei ihrer Vernichtung schrieen die Menschen, und ihre Stimme drang zum Himmel.o ' o

IX 1 Da blickten Micha'el, Sure'el Lhiel), Rufa'el Rafael) und Gabri'el
vom Himmel herab, und sie sahen das viele Blut, das auf der Erde vergossen
wurde, und all das Unrecht, das auf der Erde verübt wurde. 2 Und sie sprachen
zueinander: „Mit der Stimme ihres der Menschen) Geschreis schreit die leere

entvölkerte) Erde bis zu der Pforte des Himmels. 3 Und jetzt klagen zu euch,
den Heiligen des Himmels, die Seelen der Menschen, indem sie sprechen: Bringt
für uns den Rechtsfall vor den Höchsten!" 4 Und sie sprachen zu ihrem Herrn,
dem Könige: „{Du bist} Herr der Herren, Gott der Götter, König der Könige!
Der Thron deiner Herrlichkeit besteht durch alle Generationen der Welt, und
dein Name (ist) heilig und gepriesen und verherrlicht in alle Ewigkeit. 5 Du hast
alles geschaffen, und die Macht über alles liegt bei dir; alles ist vor dir enthüllt und

236



offenbar; du siehst alles, und nichts vermag sich vor dir zu verbergen. 6 Du hast

gesehen, was Azaz'el getan hat, wie er alle Ungerechtigkeit auf Erden gelehrt und
die ewigen Geheimnisse preisgegeben hat, die im Himmel bereitet werden; 7 (wie)
Semyaza den Menschen Kenntnis gebracht hat, dem du Vollmacht gegeben hast,
dass er herrsche über die, die zu ihm gehören. 8 Und sie sind zu den Töchtern der
Menschen auf Erden gegangen und haben mit ihnen, mit jenen Frauen, geschlafen

und sich verunreinigt und mit ihnen alle Sünden offenbar gemacht. 9 Und die
brauen haben Riesen geboren, und dadurch wurde die ganze Erde mit Blut und
Unrecht angefüllt. 10 Und nun siehe, die Seelen derer, die tot sind, schreien und
klagen bis zu den Pforten des Himmels, und ihr Seufzen ist aufgestiegen und

vermag nicht zu entkommen angesichts des Unrechts, das auf Erden geschieht.
11 Und du weisst alles, bevor es geschieht, und du weisst dies und was sie betrifft,
und du sprichst nicht zu uns. Lind was sollen wir darum mit ihnen tun?"

X 1 Da hat sich der Höchste, der Grosse und Heilige, hören lassen, und er
sandte [Asaryalyur] zu dem Sohn Lamechs und sprach zu ihm: 2 „Sprich zu ihm
in meinem Namen: Verbirg dich! Und offenbare ihm das bevorstehende linde,
denn die ganze Erde wird vernichtet werden, und eine Wasserflut wird über die

ganze Erde kommen, und es wird vertilgt werden, was auf ihr ist. 3 Und nun
belehre ihn, damit er entkomme und seine Nachkommenschaft erhalten bleibe
für alle Generationen." 4 Und der Herr sprach weiter zu Rufa'el Rafael): „Binde

den Azaz'el an 1 landen und Füssen und wirf ihn in die Finsternis, und reisse
die Wüste auf, die in Duda'el ist, und wirf ihn hinein. 5 Und lege auf ihn rauhe,
spitze Steine und bedecke ihn mit Finsternis, und dort soll er für ewig hausen,
und bedecke sein Angesicht, damit er das Licht nicht sehe. 6 Und am grossen Tag
des Gerichtes soll er in die Feuerglut gestossen werden. 7 Und heile die Erde, die
die Engel verdorben haben, und kündige die Heilung der Erde an, dass sie die
Erde heilen, so dass nicht alle Menschenkinder umkommen durch das Geheimnis
all dessen, was die Wächter {kundgemacht} und ihre Söhne gelehrt haben. 8 Und
die ganze Erde ist verdorben worden durch die Lehre der Werke Azaz'els, und
ihm schreibe alle Sünden zu." 9 Und zu Gabriel sprach der Herr: „Ziehe aus

gegen die Bastarde und die Verworfenen und gegen die Kinder der Unzucht und
die Kinder der Wächter unter den Menschen, und führe sie heraus und treibe sie

gegeneinander, dass sie sich selbst im Kampf vernichten; denn langes Leben
sollen sie nicht haben. 10 Und sie werden dich alles bitten, aber ihren Vätern soll
nichts zuteilwerden ihretwegen - wo sie doch hoffen, ein ewiges Leben zu leben
und dass jeder von ihnen 500 Jahre leben werde." 11 Und zu Michael sprach der
Herr: „Geh, lass Semyaza und die anderen bei ihm, die sich mit Frauen verbunden

haben, wissend, dass sie mit ihnen zugrunde gehen in all ihrer Unreinheit. 12

Und wenn sich alle ihre Söhne gegenseitig erschlagen, und wenn sie sehen die

Vernichtung ihrer Geliebten, (so) binde sie für 70 Generationen unter die Hügel
der Erde bis zum Tage ihres Gerichtes und ihres Endes, bis das Gericht für alle

O '
Ewigkeit vollzogen wird. 13 Und in jenen Tagen wird man sie wegführen in den

Abgrund des Feuers und in die Qual und ins Gefängnis, und sie werden für ewig
eingeschlossen sein. 14 Und wenn jemand brennen und zugrunde gehen wird - er
wird von nun an mit ihnen zusammen gebunden sein bis zum Ende aller Genera-

237



tionen. 15 Und vertilge alle wollüstigen Seelen und die Söhne der Wächter, weil
sie die Menschen misshandelt haben. 16 Und vernichte alle Gewalttat von der

Erdoberfläche, und jedes Werk der Bosheit soll ein Ende nehmen; und die Pflanze

der Gerechtigkeit und der Wahrheit soll erscheinen, und sie wird zum Segen

gereichen —; das Werk der Gerechtigkeit und Wahrheit soll mit Freuden gepflanzt
werden in Ewigkeit. 17 Und dann werden alle Gerechten entkommen und werden

am Leben bleiben, bis sie 1000 (Kinder) gezeugt haben; und alle Tage ihrer
Jugend und ihres {Alters} werden sie in Frieden vollenden. 18 Und in jenen Tagen

wird die ganze Erde in Gerechtigkeit bebaut und ganz mit Bäumen bepflanzt
werden und voll sein von Segen. 19 Und alle Bäume der Freude wird man auf ihr
pflanzen, und man wird Weinstöcke auf ihr pflanzen; und der Weinstock, der auf
ihr gepflanzt werden wird, wird Wein im Überfluss tragen; und von jedem Samen,
der auf ihr gesät werden wird, wird ein Mass tausend erbringen, und ein Mass

Oliven wird zehn Pressen Ol erbringen. 20 Und du, reinige die Erde von aller

Gewalttat, von aller Ungerechtigkeit, von aller Sünde, von aller Gottlosigkeit und

von aller Unreinheit, die auf Erden getan wird; vertilge sie von der Erde! 21 Und
alle Menschenkinder sollen gerecht werden, und alle Nationen werden mich
verherrlichen, mich preisen, und alle werden mich anbeten. 22 Und die Erde wird
rein sein von aller Verderbnis, von aller Sünde, von aller Strafe und von aller

Qual; und ich werde nicht wieder (so etwas) über sie bringen von Generation zu
Generation und bis in Ewigkeit.

XI 1 Und in jenen Tagen werde ich die Schatzkammern des Segens, die im
Himmel sind, öffnen, um sie auf die Erde, und das Werk und auf die Arbeit der
Menschenkinder herabkommen zu lassen. 2 Lind Friede und Recht werden
verbunden sein für alle Tage der Welt und für alle Generationen der Welt."13

Im Vergleich zum knappen Genesis-Fragment ist der Mythos hier
unvergleichbar breit ausgeschrieben und tatsächlich zu einem Mythos von

}Ingeln geworden. Bereits gewisse Textzeugen der Septuaginta haben die

„Göttersöhne" von Gen 6,2.4 ebenfalls mit txyysZot („Engel") wiedergegeben14

und spiegeln mithin den Einfluss einer Angelologie, welche
bekanntlich in spätalttestamentlicher Zeit einsetzt.15 So trifft man im
vorliegenden Szenario einerseits die schon aus Daniel bekannten Engel Michael

13 Zitiert nach SIEGBERT UHLIG, Äthiopisches Hetwchhuch, Gütersloh 1984

Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit, Bd. 5), S. 463-780, dort
S. 516-532. Für seine Ubersetzung geht Uhlig von einer durchgehenden
äthiopischen Fassung (Aeth I) und unter Zuhilfenahme aramäischer und griechischer

Textzeugen aus, um damit einen hypothetischen Archetypus zu
erschlossen (vgl. das Stemma S. 491).

14 Nicht so die oben zitierte Version von LXX Gen 6,4; zur Diskussion der
Varianten vgl. DELCOR, Le mythe de la chute des anges (Anm. 4), S. 6.

15 MICHAEL Mach, Entwicklungsstadien des jüdischen Engelglaubens in vorrabbinischer

Zeit, Tübingen 1982; Art. Angels and Angelology, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. II,
Jerusalem 1971, Sp. 956-977.'

238



und Gabriel, die inzwischen zu Erzengeln avanciert sind, und andererseits

werden die eingangs vorgestellten „Söhne des Himmels" in der Folge als

Engel bezeichnet. Auf diese Weise können nun auch Mythos und
Monotheismus leichter zusammengedacht werden, denn — religionsgeschichtlich
betrachtet - übernehmen Engel und Dämonen im frühjüdisch-apokalyptischen

Schrifttum Rollen und Aufgaben, welche in Polytheismen (meist

rangniedere) Götter innehaben.

Angelologie und Dämonologie gelten schlechthin als Ausdruck eines

zunehmend transzendenten Gottesverständnisses, was im apokalyptischen
Denkhorizont insofern zutrifft, als sich hier der Schauplatz des Geschehens

- im Gegensatz zum Gros der alttestamentlichen Schriften - nicht auf die

Erde beschränkt, sondern nun auch den Himmel mit einbezieht. Um
Transzendenz im Sinne eines entrückten Dens absconditns indes handelt es

sich hier in keiner Weise, im Gegenteil, die göttliche Offenbarung ist das

vordringliche Anliegen apokalyptischer Autoren, Gott ist präsent, seine

Willensbezeugungen sind redundant und überdeudich: So figuriert Henoch,
der von Gott Entrückte, als ein idealer Zeuge himmlischer Machenschaften;
zudem vermitteln ihm die Erzengel göttliche Botschaften, allen voran Uriel,
der ihm als Angelus interpres zur Seite gestellt ist; und schliesslich wendet sich

Gott auch ganz direkt an Henoch, namendich in der Folge des oben zitierten

Mythos (äthHcn 15,1), um diesem einen sozusagen göttlichen
Kommentar nachzuschieben (äthHen 12-16).

Dass Henoch im Mythos vom Engelsfall selber nicht als Akteur auftritt

und die Verknüpfung mit seiner Figur damit vielleicht sekundär ist,
stört bei der gegebenen Fragestellung, die das Textendprodukt im Blick
hat, keineswegs.17 Im Gegenteil, damit bleiben sich der Handlungskern der

apokalyptischen Version einerseits und derjenige des Genesis-Fragments
andererseits sehr ähnlich, wenn auch der apokalyptische Text ungleich
ausführlicher daherkommt, geht es doch hier und dort um unstatthafte

Beziehungen zwischen Himmlischen und Irdischen, um deren - im

16 Als Beispiel dazu ist etwa der man der Todesengel, anzuführen, der in
rabbinischer Zeit massgeblich das Ressort des altorientalischen Todesgottes
Mot (und selbst dessen Namensetymologie) übernimmt: Art. Angel ofDeath, in:

Encyclopaedia Judaica, Bd. II, Jerusalem 1971, Sp. 952-956.
17 Zum Wachstumsprozess und zur Literarkritik von äthHen 6-11 vgl. GEORGE

W. E. NICKELSBURG, Apocalyptic and Myth in 1 Enoch 6-11, in: Journal of
biblical Literature 96/3 (1977), S. 383-405. Nickelsburg unterscheidet namentlich

zwei ursprünglich getrennte Traditionen, den Azaz'el-Strang und den

Semyaza-Strang, welche in äthHen 6-11 miteinander verknüpft worden sind.

239



wahrsten Sinn des Wortes — gigantischen Nachwuchs und um eine damit

einhergehende Strafe Gottes.
Zur Erinnerung und gleichzeitig im Hinblick auf den Fortgang der

Argumentation nochmals ein paar Stichworte dazu, wie die apokalyptischen
Verfasser den Stoff ausschmücken: Fasziniert von den attraktiven
Menschentöchtern rotten sich die Engel zusammen und steigen auf den Berg
Hermon nieder, um sich auf Erden Frauen zu nehmen und Kinder zu

zeugen, nachdem Semyaza, einer der beiden himmlischen Rädelsführer,
sie zuvor eidesstattlich auf die Ausführung einer solchen Revolte
verpflichtet hat. Folgen davon sind einerseits die Missachtung des göttlichen
Willens, Unzucht, Mord und massive Zuwiderhandlung gegen die

Speisegebote, andererseits das Verraten himmlischer Geheimnisse, wobei diese

Arglist von einem zweiten Rädelsführer ausgeht, Azaz'el, der die
Menschen verbotenerweise in Sternkunde und Magie, Metallurgie und Kriegskunst

einführt und sie darüber hinaus auch mit Schmuck und Schminke

vertraut macht. Der Bruch himmlischer Tabus korrumpiert die Menschen,
die zudem der Gefrässigkeit der Riesen zum Opfer fallen, jenen perversen
Mischwesen aus der Verbindung zwischen Engeln und Menschentöchtern.

Nachdem die Erde selber um Gerechtigkeit schreit, bringen die vierO ' O

Erzengel den Rechtsfall vor den göttlichen Thron, worauf Gott als der

gerechte Richter die Aufrührer verurteilt und namentlich Azaz'el in der

Wüste, unter der Erde, in der Finsternis eingekerkert wird als vorläufige
Strafe bis zum Eintreffen des grossen Endgerichts. Zum Schluss erfolgt
ein Ausblick auf die gereinigte Erde und das friedvolle Leben nach dem

göttlichen Gericht, sprich der Sintflut, die Noah bereits angekündigt worden

ist (äthHenlQ,2), die glückliche Zeit des Neubeginns, die einzig den
auserwählten Gerechten vergönnt sein wird.

Ein durch und durch synkretistisches Gedankengebäude lädt Leser
und Leserin hier ein, seine mit bunten Mythemen bemalten Kammern zu
betrachten. Einige Topoi der Handlung, wie beispielsweise das Gericht am
Ende der Tage oder die Vision eines messianischen Zeitalters, erinnern an
die Botschaften alttestamentlicher Propheten. Ebenso deutlich drängen
sich jedoch Bilder der griechischen Mythologie auf. Schon vor mehreren

Jahrzehnten hat Walter Baumgartner auf die vergleichbaren Geschichtsentwürfe

bei Hesiod und im Daniel-Buch hingewiesen: Hier wie dort ein

Modell von vier Weltreichen oder Zeitaltern, wobei Hesiods nach Metallen

strukturiertes Modell (das goldene Geschlecht unter Kronos, das

silberne Zeitalter, das eherne Zeitalter und das eiserne Zeitalter der Gegenwart)

seltsam unstimmig von einem zusätzlichen „Zeitalter der Heroen"

240



gestört wird, welches eine besondere Etappe von Degeneration und

Niedergang markiert: mithin ein griechisches und ein apokalyptisches Weltbild

zugleich, einhergehend mit Heroen und Metallen.lx
O ' O

Mehr noch als ein solch übergeordneter Geschichtsrahmen fallen in der
oben zitierten Apokalypse aber die Entsprechungen zu den griechischen
Giganten und Titanen im Allgemeinen und zu Prometheus im Speziellen ins

Auge. Mehrere Forscher haben inzwischen auf den griechischen Stoff
verwiesen, wobei der Einfluss meist marginalisiert worden ist, ausgehend
davon, dass der jüdisch-apokalyptische Mythos auf Gen 6,1-4 fusse, und dass

das Prometheus-Material diesem Stoff bloss sekundär beigefügt worden
sei.1'' Diese Fährte muss hier aber nochmals genauer verfolgt werden.

Den Sagenstoff zu den Giganten, Prometheus und den Titanen haben

zahlreiche griechische Autoren behandelt, allen voran Hesiod in seiner Théogonie,

einem epischen Lehrgedicht, sowie Aischylos in seiner Tragödie Der gefesselte

Prometheus, sodass das Material verstreut und in vielfachen Varianten
vorliegt.211 Im Hinblick auf die Analogien zur jüdischen Apokalypse sollen im

Folgenden die dazu relevanten Mytheme kurz zusammengetragen werden.
Schon eingangs war im Kontext von LXX Gen 6,1-4 von Giganten und

Titanen die Rede. Als riesenhafte Nachkommen von Uranos und Gaia (von
Himmel und Erde) handelt es sich um beinahe deckungsgleiche Gruppen
von riesenhaften und unsterblichen Halbgöttern, die sich mit den Göttern

anlegen und insbesondere gegen Zeus revoltieren, worauf dieser Herakles

ausschickt, die Störenfriede zu vernichten, da nur ein Sterblicher (wie eben

der Heros Herakles) der Unsterblichkeit der Uranos-Nachkommen ein

Ende setzen kann. Nach anderen Quellen endet die Gigantomachie ebenso

18 WALTER Baumgartner, Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen, in: Schwel¬

gerisches Archivfür Volkskunde 41 (1944), S. 1-29, dort S. 12-14, S. 23-25, S. 28.

19 BARTELMUS, Tieroentum (Anm. 3), S. 161-166; NlCKELSBURG, Apocalyptic and

Myth (Anm. 17), S. 395-404; WESTERMANN, Genesis (Anm. 5), S. 512-514.

20 Zeitlich wird Hesiod im 7. fh. v. Chr. verortet (vermutlich wurde er vor 700 v.
Chr. geboren), Aischvlos im 5. Jh. v. Chr. (525-456). Die Théogonie als Hesiods

Hauptwerk schildert in mehr als tausend Hexametern die Entstehung von
Welt und Göttern und dient weitgehend als Grundlage für die heutige Kenntnis

griechischer Mythologie. Neben der um 470 v. Chr. verfassten Tragödie
Prometheus desmotes (Der gefesseile Prometheus) hat Aischylos weiter Dramen zu
Prometheus verfasst, die indes verloren gegangen oder nur noch fragmentarisch

überliefert sind: Prometheus jyomenos, Prometheus pyrkaios (um 472 v. Chr.)
sowie Promethues pyrphoros. All die darin portierten, wohl zuvor schon
kursierenden Motive haben sich in den darauf folgenden Jahrhunderten als beliebter

Sagenstoff weiterentwickelt.

241



wie die Titanomachie, der Aufstand der Titanen gegen Zeus, damit, dass die

Aufständischen — Giganten und Titanen gleichermassen — zur Strafe in die

dunkelsten Tiefen des Tartaros eingesperrt werden.
Als der wohl bekannteste unter den Titanen hat vorzugsweise Prometheus

die griechische Mythologie über J ahrhunderte zu immer neuen Erzählungen

und genealogischen Verknüpfungen inspiriert. Prometheus als Sohn

des Iapetos und der Themis (nach anderen Fassungen der Okeanos-Tochter

Klymene) gilt nicht nur als der mythische Ur-Rebell schlechthin, welcher
den Menschen gegen den Willen des Zeus das Feuer bringt und ihnen die

Metallverarbeitung zusammen mit vielen anderen Fertigkeiten beibringt,
sondern ebenso als (Halb-)Gott des Handwerks und als Erfinder aller

Künste, die das Leben der Menschen verschönern. In der Titanomachie auf
der Seite der Titanen kämpfend und wiederholt in Konflikt mit Zeus geratend,

findet Prometheus schliesslich ein schreckliches Ende, schickt doch
der Göttervater seine Knechte Kratos und Bia in Begleitung des Hephaistos

aus, um den als Titan unsterblichen Prometheus gefangen zu nehmen und
ihn an eine Felsspitze am Rande des Weltstromes Okeanos zu schmieden.

Aischylos erzählt darüber hinaus, wie Zeus einen Donnerkeil gegen diesen

Felsen schleudert und Prometheus so in den Tartaros stürzt. In der hier

gegebenen Fragestellung ist darüber hinaus bemerkenswert, dass Prometheus

eine Figur darstellt, die im Spannungsfeld sowohl vom Bösen als auch

von der Sintflut steht, genauer mit dem Bösen — im wahrsten Sinn des Wortes

- verschwägert und mit dem griechischen Sintfluthelden Deukalion nahe

verwandt ist, denn Pandora, die der Menschheit bekanntlich in ihrer Büchse

alles Böse gebracht hat, ist Prometheus' Schwägerin, ihre Tochter Pyrrha,
mithin Prometheus' Nichte, die Frau des Deukalion.21

Damit liegen eine ganze Reihe Entsprechungen zwischen dem

jüdischapokalyptischen Mythos vom Engelsfall und dem griechischen Sagenstoff
zu den Titanen vor: Allianzen und Mesalliancen zwischen himmlischen
und irdischen Geschöpfen, Aufruhr im und gegen den Himmel, Verrat
numinosen Wissens, göttliche Bestrafung, Verbannung in den Grüften
unter der Erde — um nur gerade die augenfälligsten Gemeinsamkeiten zu
rekapitulieren. Die literarische Nähe zeigt sich in diesem Fall nicht nur in

einer Reihe von Mythemen wie beim altorientalischen Schrifttum, sondern

darüber hinaus auch in deren Abfolge, die einen Plot erst eigentlich aus-

21 Art. Giganten, Prometheus, Titanen, in: lier kleine Pauty. Lexikon der Antike, München

1979 (1975), Bd. II, Sp. 797-798; Bd. IV, Sp. 1174-1177; Bd. V, Sp. 867-
868; T. Francis Gi.ASSON, Greek. Influence in Jewish Eschato/ogy, London 1961.

242



machen, wobei namentlich der Azaz'el-Strang selbst in den Details an
Prometheus' Machenschaften erinnert, wenn der Wissensdenunziant dem

göttlichen Tabu zum Trotz die Menschen hier wie dort in die Metallbearbeitung,

in die Kunst der Farbtinkturen oder in die der Kosmetik einführt.
Die im Semyaza-Strang erwähnen Übertretungen indes — Tötung und

Blutgenuss, Unzucht und Verunreinigung — rufen unmissverständlich das

alttestamentliche und jüdische Wertesystem wach. Denn wenn der
apokalyptische Mythos auch unverhohlen mit griechischen Mustern liebäugelt,
so lenkt er seine Aussageintention in eine andere Richtung als der ihm
vorliegende Prometheus-Stoff, indem er daraus ein jüdisches Erklärungsmodell

für die Theodizee im Rahmen des Monotheismus formt.
Bevor dieser Mythos nun auf seinen Theodizee-Gehalt beleuchtet wird,

als kleines Fazit eine zugleich resümierende wie vorausblickende Beobachtung:

Sowohl das biblische Mythos-Fragment (Gen 6,1-4) mit seinen mb'Sl

und O'TDl, seinen Riesen und Helden, als auch der apokalyptische Mythos
(äthHen 6-11) mit seinen beiden Engelsrebellen um Semyaza und Azaz'el

wie schliesslich der griechische Mythos von Giganten und Titanen weisen
dieselbe auffällige Doppelung zweier Cliquen von Akteuren auf, die einander

in ihrer Funktion als Antagonisten zwar ähneln, aber dennoch auseinander

gehalten werden wollen.

Der Kern des Bösen

Nachdem der Tun-Ergehen-Zusammenhang klassisch-alttestamentlicher
Weisheit dem Volk in exilisch-nachexilischer Zeit als Erklärungsmodell
für das Leiden kaum mehr genügen kann, suchen die Weisen in
spätisraelitisch-frühjüdischer Zeit neue Ansätze, das Böse in der Welt mit dem Walten

eines gerechten Gottes zusammenzudenken — die Bücher Hiob und
Kohelet etwa zeugen von der Absage an die traditionelle Vergeltungslehre
und von der Vielfalt neuer Denkansätze. Besonders seit Israel die

seleukidische Oppression zu spüren bekommt, scheinen ja gerade die

Gottesfürchtigen, welche beharrlich am Judentum festhalten, zu leiden,
während Opportunisten und hellenistische Mitläufer — aus der Sicht der
Frommen: die Frevler — offensichtlich prächtig gedeihen. Wie kann Gott
das zulassen? Der Mythos vom Fall der Engel reiht sich nun in diesen

Reinen denkerischer Neuansätze, das Problem der Theodizee zu lösen.
O '

Wie positioniert sich der Mythos vom Engelsfall gegenüber der Rechtfertigung

Gottes hinsichtlich des von ihm in der Welt zugelassenen Bösen?

Einmal mehr verortet der Mythos den Grund des Bösen in der Urzeit.
Das urzeitliche Drama im Himmel spiegelt sich jetzt in der Endzeit auf
Erden: Ebenso wie sich vor der Sintflut bestimmte Himmelswesen von

243



Gott gelöst haben, fatale Allianzen eingegangen sind und fälschlich
Offenbarungen verraten haben, so stehen nun die frühjüdischen Gruppierungen
nach dem Einfallen der Griechen unter seleukidischer Invasion und später
unter römischer Okkupation und paktieren, konkurrieren angesichts des

Eschaton um wahre Offenbarung und Erwählung, denn wie einst vor der

Flut steht Gottes umfassender Strafakt jetzt wieder unmittelbar bevor, um
endlich Gerechtigkeit walten zu lassen. Im Frühjudentum mangelt es

bekanntlich nicht an sich bekämpfenden Kreisen: Priester, Sadduzäer, Pharisäer,

Chassidcn, Essener, die Qumran-Gemeinde, apokalyptische Eiferer,
Zeloten, hellenistisch orientierte ]uden, in der Spätzeit des Zweiten Tempels
kommen die Judenchristen und Christen dazu — die Konturen der Gruppen
verlaufen unscharf, die Aufzählung religiöser und politischer Formierungen
könnte noch weiter ausdifferenziert werden. Die meisten von ihnen wähnen
sich in der Endzeit und kaum eine Frage beschäftigt sie mehr als die nach
den letzten Geheimnissen und die nach dem „Rest Israels". Denn wer wird
die bevorstehende Katastrophe überleben? Und wem wird es vergönnt sein,
das „wahre Israel" als Neuanfang zu begründen?

Fiiner solchen Weitsicht entsprechend ist insbesondere das apokalyptische

Schrifttum von einem umfassenden Dualismus-Denken durchwoben:
zwei Katastrophen (die Sintflut und das finale Inferno), zwei Sphären (die
himmlische und die irdische), zwei zeitliche Eckpunkte (Urzeit und Endzeit),

zwei numinose Mächte (Gott und die gottfeindlichen Mächte), An-
gelologie und Dämonologie, gute und böse Menschengruppen. Sozusagen
alle Variablen spielen auf einer doppelten Ebene und stehen sich in

Schwarz-Weiss-Einfärbung als Gut und Böse gegenüber.22
Am deutlichsten veranschaulichen diese umfassende dualistische

Aufspaltung die Texte aus Qumran, allen voran die Gemeinde-Regel, die wie
eine ideologische Miniatur der Funde vom Toten Meer gelesen werden
kann. Als kleine Kostprobe ein Ausschnitt daraus, der von guten und
bösen Engeln, beziehungsweise von guten und bösen Menschen handelt

(I QS 3,15.17-25):
15 [...] Vom Gott der Erkenntnis kommt alles Sein und Geschehen [...]. 17 [...]
Lind er schuf den Menschen zur Herrschaft 18 über den Erdkreis und bestimmte
ihm zwei Geister, darin zu wandeln bis zur vorbestimmten Zeit seiner Heimsuchung.

Das sind die Geister 19 der Wahrheit und des Frevels. An der Quelle des
1 achtes ist der Ursprung der Wahrheit, aber aus der Quelle der Finsternis kommt

22 Im Detail beschreibt solche Dualismen GliORGE W. E. NICKELSBURG, The
Apocalyptic Construction of Reality in / linocb, in: JOHN J. COLLINS/ JAMES

H. CHARLESWORTI I (ed.), Mysteries and Revelations. Apocalyptic Studies since the

Uppsala Colloquium, Sheffield 1991, S. 51-64.

244



der Ursprung des Frevels. 20 In der Hand des Fürsten des Lichtes liegt die
Herrschaft über alle Söhne der Gerechtigkeit, auf den Wegen des Lichtes wandeln sie.

Aber in der Hand des Engels 21 der Finsternis liegt alle Herrschaft über die Söhne

des Frevels, und auf den Wegen der Finsternis wandeln sie. Und durch den

Engel der Finsternis geschieht Verirrung 22 aller Söhne der Gerechtigkeit, und
alle ihre Sünde, Missetaten und Schuld und die Verstösse ihrer Taten kommen
durch seine Herrschaft 23 entsprechend den Geheimnissen Gottes bis zu seiner
Zeit. Und alle ihre Plagen und die festgesetzten Zeiten ihrer Drangsal kommen
durch die Herrschaft seiner Anfeindung. 24 Und alle Geister seines Loses suchen
die Söhne des Lichtes zu Fall zu bringen. Aber der Gott Israels und der Engel
seiner Wahrheit helfen allen 25 Söhnen des Lichtes. ...23

Einprägsam legt der vorliegende Ausschnitt die Doppelebene frei, auf
welcher die allermeisten apokalyptischen Texte spielen, denn so wie die

Glaubensgemeinschaft von Qumran zwischen den „Söhnen des Lichts"
und den „Söhnen der Finsternis" im Hier und Jetzt unterscheidet, teilt sie

auch die Geister der oberen Sphäre in gute und böse Engel, und eben die

Übergriffe jener Letzteren setzen die Menschen dem Bösen aus. Das

angelologische Agieren hat sein Pendant im menschlichen Tun.
Ein solches Doppelspiel treibt zweifellos auch der Mythos vom Fall

der Engel, indem er neben der angelologisch-himmlischen Vision auf der

Ebene des Literalsinns implizit eine zweite allegorisch-sinnbildliche Ebene

einblendet, welche das historisch-politische Zeitgeschehen einzuhängen
sucht. In der Forschung liegen denn auch verschiedene Ansätze vor, die

Akteure des apokalyptischen Mythos zu entschlüsseln.
So entwirft zunächst George W. E. Nickelsburg die These, dass der

Kampf von Riesen und Giganten sowohl die Diadochenkämpfe (323-302

v. Chr.) als auch die seleukidisch-ptolemäischen Auseinandersetzungen
um die Vorherrschaft in Palästina (217-198 v. Chr.) spiegeln könnte.24

Rüdiger Bartelmus sichtet unter den Wächtersöhnen (äthHen 7,3; 10,9)
den seleukidischen Herrscher Antiochus IV. Epiphanes (seine Regierungszeit:

175-164 v. Chr.),25 während David Suter die gefallenen Engel als

Chiffre für die fehlbare Jerusalemer Priesterschaft liest.26 Allein diese drei

23 Zitiert nach EDUARD H. LOHSR (Hg.), Die Texte aus Qumran. Hebräisch und

Deutsch, München 1971, S. 11-13. Die aus fünf Pergamentbögen bestehende
Handschrift der Gemeinderegel wird gemeinhin ins beginnende 1. Jh. v. Chr.
datiert, das Original dürfte jedoch älter und schon im ausgehenden 2. Jh. v.
Chr. entstanden sein.

24 NlCKELSBURG, Apocalyptic and Myth (Anm. 17), S. 391.

25 Bartelmus, Heroentum (Anm. 3), S. 181-187.
26 DAVID Suter, Fallen Angel, Fallen Priest: The Problem of Family Purity in

1 Enoch 6-16, in: Hebrew Union College Annua! SO (1979), S. 115-135.

245



Ansätze klaffen sowohl zeitlich als auch inhaltlich massiv auseinander, und

obwohl sie alle drei schlüssig vorgetragen sind, stimmen sie nicht einmal
darin überein, ob die angelologische Revolte gegen Gott als ein innerisraelitisches

Geschehen zu entschlüsseln sei, im Sinn einer Auseinandersetzung

zwischen theokratischem Establishment und der jüdischen Bevölkerung,

oder aber ob das Einfallen der Engel auf Erden der seleukidischen

Invasion gleichkomme. In der Tat wäre eine ganze Reihe möglicher
Gleichungen denkbar: die Wächter als hellenistische Machthaber; die Riesen

als jüdische Mitläufer, doch auch als Potentaten am Jerusalemer Tempel
oder als jüdische Könige in der Spätzeit des Zweiten Tempels; die
Menschenfrauen und die Menschen als das einfache jüdische Volk.

An dieser Stelle ist nochmals hervorzuheben, dass der Mythos — auf der
Ebene der literarischen Figuren — die Konfrontation mehrerer kollektiver

Antagonisten inszeniert, konkret: Den gepeinigten Menschen als den eigentlichen

Sympathieträgern im Text stehen mindestens zwei oder drei feindliche

Gegenspieler gegenüber, seien das Göttersöhne, Helden und Riesen

oder aber Engel, Wächter und Giganten. Auf solche Weise zeichnet sich —

auf der Ebene der Verfasser und Trägerkreise — die Konstellation einer

Minderheit oder zumindest die einer unterdrückten Gemeinschaft ab. Um
ein Beispiel durchzudenken: Die Qumran-Gemeinde könnte in den Engeln
und Riesen das Spiegelbild fremder Invasoren und das ihrer jüdischen
Mitläufer und Profiteure erkennen, in der Gesellschaft der Azaz'el -Clique
hellenistische Juden wähnen, im Semyaza-Clan schliesslich eine unheilvolle

Bande, die mit den Priester in Jerusalem gemeinsame Sache macht. Denn
während Azaz'el ein deutliches Prometheus-Gepräge aufweist, werden

Semyaza und den Wächtersöhnen neben Töten, Unzucht und Unterdrückung

spezifisch halachische Vergehen zur Last gelegt wie Verunreinigung
und Missachtung der Kaschrut, Blutgenuss und Mischehen. Namentlich das

Motiv der Engelsehe trägt im jüdischen Kontext besondere Konnotationen,
denn wenn seit Esra und Nehemia schon die Mischehen verboten sind (Esr
9-10; Neh 10,31; 13,3.23-30), um wie viel mehr erscheint dann eine sexuelle

Verbindung mit Ausserirdischen als Tabu! Historisch entschlüsselt kann das

Motiv speziell die priesterlichen Praktiken in der Spätzeit des Zweiten Tempels

meinen, wo die Priester die ihnen auferlegten Heiratsvorschriften (Lev
21,7.13-15) offensichtlich nicht selten missachteten.27

Das auf die Qumran-Gemeinde bezogene Beispiel ist indes nur eine von
mehreren Möglichkeiten, den apokalyptischen Mythos zu lesen, denn wenn

2/ SUTER, Fallen Angel, Fallen Priest (Anm. 26), S. 119-131.

246



man nur ein wenig am Kaleidoskop seines Bedeutungspotentials dreht —

sprich: wenn spatere Verfasser den Grundtext leicht variieren, beziehungsweise

wenn Leserinnen oder Exegeten ausgewählte Details fokussieren —, so

geraten auch andere, oft auch spezifischere Personenkreise in den Blick, wie

gerade die jüdischen Machthaber in der Nachfolge der Makkabäer, die
bekanntlich nur einfachen Priesterkreisen entstammen und dennoch sowohl
das Hohepriesteramt als auch das Königtum usurpiert und mithin die ihnen
hierokratisch und ständisch gesetzten Grenzen verletzt haben.

Darin, dass sich der Mythos vom Fall der Engel dennoch jeder einfachen

Eins-zu-Eins-Gleichung entzieht, gründet mithin sein Erfolgsrezept
und sein Geheimnis zugleich. So komplex wie seine Ausgestaltung, so

dehnbar ist auch seine Symbolik. Oder in einem Bild der Epoche
ausgedrückt: Der apokalyptische Mythos ist so anpassungsfähig und übertragbar

wie der Rumpf einer antiken Statue, welcher sich je nach Bedarf oder
Herrscherwechsel immer neue Köpfe aufsetzen lassen — die Köpfe
hellenistischer oder jüdischer Potentaten, die von kultisch unreinen Priestern
oder der von Antiochus IV. Epiphanes, ja als Phantombild in spe würde
sich auch der Kopf des Herodes (seine Regierungszeit: 37-4 v. Chr.) noch
bestens eignen, gilt doch gerade er seinen Zeitgenossen als Blutmensch,
der selbst vor Mord und Verfolgung im engsten Familienkreis nicht
zurückschreckt. Und gegen jede simple Aufschlüsselung spricht denn auch

der Umstand, dass der Mythos über den Zeitraum von mindestens drei

Jahrhunderten nichts an Aktualität einbüsst. Zwar wird die hier diskutierte

Fassung des Henoch-Buches meist in den Zeitraum zwischen dem 3.

Jahrhundert und 150 v. Chr. datiert, sein Inhalt aber beschäftigt die Juden
auch noch über die Zeitenwende hinaus ebenso wie anschliessend die

frühen Christen (II Petr 2,4-1 l;Jud 6-11).
Eine Vielzahl historischer Implikationen leuchtet mithin im Mythos

auf, wird in seiner Entstehung in ihn hineinkodiert, klingt in seiner

Entwicklung aus ihm heraus und wird später in ihn hineinprojizierbar. In
einer solchen Kunst der Anspielung, welche brisante Themen des

Zeitgeistes aufnimmt und ihre Komplexität in einen Plot verdichtet, gründen
Erfolg und Effekt jedes literarischen Bestsellers. Und dass es sich beim

apokalyptischen Mythos um ein Erfolgsmodell handelt, bezeugen seine

ungezählten Variationen und Fortschreibungstexte.
Inwiefern ist der apokalyptische Mythos nun aber ein Theodizee-

Mythos? Welches Spezifikum zeichnet ihn aus?

Zunächst ist von ganz allgemeinen Vergehen und ihren Tätern die Rede

wie Unzucht und Mord, begangen von Aufrührern, Verführern und

247



Blutmenschen. Im Rahmen des Henoch-Buches fällt nun aber auf, dass

ein ganz bestimmtes Moment hervorsticht und zwar das der himmlischen

Enthüllung, ist doch die Offenbarung, welche ganz im Zentrum der Apo-
kalyptik steht (und ihr ja auch den Namen gibt) hier doppelt besetzt, einmal

positiv, einmal negativ. Denn während die Offenbarung an Henoch

von höchsten Wert ist, kristallisiert sich in den Offenbarungen der Engel
an die Menschen der Kern des Bösen: Dadurch werden Grenzen
überschritten, dadurch entstehen fatale Allianzen, dadurch kommen falsche

Offenbarungsträger in den Besitz himmlischen Wissens, und dadurch

kommt es schliesslich zu Verfehlung und Frevel.

Angesichts der desolaten Lage, in der sich die Trägerkreise des Mythos
sehen, harren sie nun des göttlichen Gerichts. Wie der in Urzeit mit dem

Eingeisfall angelegte Grund des Bösen durch die Sintflut geahndet wurde,
wird Gott nun mit dem unmittelbar bevorstehenden eschatologischen
Desaster Recht schaffen, und so wie Henochs Urenkel Noah zum Neuanfang

wurde, wird jetzt der „Rest Israels" geläutert aus dem göttlichen
Gericht hervorgehen und sich als das „wahre Israel" erweisen. Wie im Himmel

so auf Erden, wie am Anfang so auch jetzt in der Elndzeit wird Gott
als gerechter Richter auftreten und das Böse und die Bösen mit einem

Schlag vernichten.
Dass die Geschichte bekanntlich einen anderen Verlaufgenommen hat

und der so erwartete „grosse Gerichtstag" (äthHen 10,6.12) ausgeblieben
ist, bedeutet denn auch längerfristig das Aus für den Mythos. In der Folge
der jüdisch-römischen Kriege und unmittelbar nach dem Bar-Kochba-
Aufstand (132-135 n. Chr.) zeichnet sich sein Niedergang unmissverständ-
lich ab, erteilen doch die talmudischen Weisen dem Mythos vom Engelsfall

eine blanke Absage, und der Alidrasch dazu klingt wie sein Abgesang.

Die rabbinische Marginalisierung
Wie eingangs die griechische Übersetzung (LXX Gen 6,1-4) als Brücke
zwischen dem biblischen Mythos-Fragment (Gen 6,1-4) und dem apokalyptischen

Mythos (äthHen 6-11) gedient hat, soll jetzt auch die aramäische

Übersetzung vom apokalyptischen zum rabbinischen Schrifttum überleiten.

Dabei sticht beim Blick auf die Targume hauptsächlich ins Auge, dass

die beiden der rabbinischen Tradition besonders nahe stehenden Targume,

Onkelos und Pseudo-Jonathan, die DTiVx na, die „Göttersöhne" (von
Gen 6,2.4) mit x^aaai na, also mit „Söhne vornehmer Leute" oder „Söhne

von hochgeborenen Alenschen" wiedergeben, und demzufolge sowohl die

polytheistische als auch die angelologische Konnotationen zu unterbinden

248



suchen.28 In der Tat verweisen die Targume damit auf die interpretative
Stossrichtung des Midrasch zum Mythos.

Zwar geistern die beiden apokalyptischen Protagonisten des Engelsfalls,
Semyaza und Azaz'el, gelegentlich noch durch den Talmud (bNid 61a;

bYom 67b), doch im zentralen rabbinischen Genesis-Kommentar zum
biblischen Mythos-Fragment, werden sowohl die Göttersöhne und Riesen
als auch die urzeitlichen Helden und Dtt>n 'tt?3N, die „ruhmvollen Männer",
auf einfache menschliche Geschöpfe redimensioniert (BerR 26,4-7).

Der erste namentlich genannte Rabbine, der sich zu den D'nVx '33

äussert, ist der Tannait Simon ben Jochai, der um 130-160 n. Chr., also während

und nach dem letzten jüdisch-römischen Krieg gewirkt hat. Er äussert

sich unmissverständlich mit den Worten (BerR 26,5): „Rabbi Simon
ben Jochai nannte sie Söhne von Richtern (X'3'1 '33).29 Rabbi Simon ben

Jochai verfluchte jeden, der sie Göttersöhne nannte." Und im weiteren
Verlauf des Midrasch plädieren die rabbinischen Weisen geeint dafür, dass

auch die D'V'BS, die Riesen, und die QlPn 'itfJX, die ruhmvollen Männer —

oder ganz wörtlich: die Männer von Namen — nur als gewöhnlich Sterbliche

zu betrachten seien (BerR 26,7):

[Sie heissen] Riesen (dA'Sl), weil sie die Welt zu Fall gebracht haben (A'Sti) und
weil sie aus der Welt gefallen sind (tVd3) und weil sie die Welt mit Fehlgeburten
(Ad3) füllten durch ihre Ausschweifungen. [...].

Die „ruhmvollen Männer" (ncn 'imx) — Rabbi Acha sagte: „Gemeine
Menschen und namenlose Menschen (nc Ab 'uux)" (Hiob 30,8); und du sagst: „ruhmvolle

Männer"! Vielmehr haben sie die Welt verwüstet, wurden durch die Welt
verwüstet und bewirkten, dass die Welt zur Einöde wurde. Rabbi Levi sagte im
Namen des Rabbi Samuel bar Nachman: [Es waren] die Männer, deren Namen
oben erklärt wurden. Von ihnen sagte Rabbi Josua ben Levi: All diese Namen
bedeuten Aufruhr: Irad - ich entferne sie aus der Welt; Mechuja'el - ich vertilge
sie aus der Welt; Methusa'el — ich entrücke sie aus der Welt; Lamech — was habe
ich mit Lamech und seinen Nachkommen zu schaffen!

Mit einer solchen Argumentation werden Götter und Engel zwar aus dem
Plot ausgebootet, doch selbst durch diese Demontage schimmert noch der
bekannte Mythos hindurch, denn wie die Etymologien auch gedreht und

gewendet werden, haften den n'nVx '33, den ,h'D3 und den Dtt>n '1C3N doch
Aufruhr und Zerstörung an. Gleichzeitig gehen die Rabbinen mit ihrer

Argumentation auf klare Distanz zu Henoch und seiner Sippe, indem sie

mit der Namenfolge Irad — Mechuja'el - Metuscha'el - Lamech geschickt

28 PHILIP. S. ALEXANDER, The Targumim and Early Exegesis of "Sons of God",
in Genesis 6, in: Journal ofJewish Studies 23 (1972), S. 60-71.

29 b'tie dayjanajya, auch: 'Söhne der geistigen Elite'.

249



den Seth-Stammbaum (Gen 5) durch den Kain-Stammbaum (Gen
4,17.18) ersetzen.

Exegetisch möglich wird dies dadurch, dass die Namen Henoch und
Hamecb in beiden genealogischen Listen figurieren. So gibt es den Henoch
aus dem Geschlecht des Seth, der seiner Frömmigkeit wegen von Gott
entrückte Urgrossvater Noahs (Gen 5,22) — und ihn meinen selbstverständlich

die apokalyptischen Texte —, ein Kapitel vorher aber steht Henoch für
den direkten Nachkommen, ja den Sohn Kains (Gen 4,17); und ebenso

findet sich im Kain-Stammbaum ein Lamech als der Urururenkel Kains

(Gen 4,18), während ein (anderer!?) Lamech im Seth-Stammbaum als Enkel
Henochs und Vater Noahs auftritt (Gen 5,29).30 Diese genealogische
Unklarheit der biblischen Vorlage machen sich die Rabbinen hermeneutisch

gekonnt zu Nutze, um den apokalyptischen Mythos zu marginalisieren, die

frühjüdisch äusserst populären Figuren Henochs und Noahs zu diffamieren
und sich von deren Trägerkreisen zu distanzieren — denn wer möchte es

schon mit Kains Nachkommen und deren Komplizen zu tun haben!

Was im Midrasch Rabba bleibt, ist ein Kommentar, der den Mythos in
den rabbinischen beliebten Topos der drei uranfänglichen Revolten der
Menschen gegen Gott einreiht (BerR 26,4.7): die erste Rebellion durch die

Generation des Enosch (Gen 4,26), die zweite Rebellion durch die
Flutgeneration (Gen 6,1-4), und die dritte Rebellion durch die Generation der

Sprachentrennung (Gen 11,1-9). Die rabbinische Sicht auf das biblische

Mythos-Fragment zerfällt anschliessend in eine Reihe allgemeiner Betrachtungen

zu Gericht, Gerechtigkeit und Gehenna, laut denen selbst Tiere und
Bäume (sie!) einst vor dem Heiligen, gepriesen sei er, Rechenschaft ablegen
müssen — um wie viel mehr dann erst die sündigen Menschen! Fis folgt eine

Reihe rabbinischer Episoden darüber, wie gewisse Rabbinen im Speziellen
und jüdische Väter im Allgemeinen mit der Geburt von Töchtern geschlagen

sind (zum Stichwort „Menschentöchter" von Gen 6,1.2), was als Beitrag

zum Mythos wenig beiträgt und höchstens die Gcnder-Forschung ein

wenig in Aufruhr zu bringen vermöchte. Die Rabbinen runden ihre

Betrachtung zum biblischen Mythos-Fragment mit der Beobachtung ab, dass

die göttliche Reduktion der Lebenszeit auf 120 Jahre (Gen 6,3) am Ende der

Tora in die 120-jährige Lebenszeit des Mose mündet (Dtn 34,7).

30 Zur Verdeutlichung hier die beiden Genealogien im Vergleich. Nach Gen
4.17.18 ist die genealogische Kette der Nachkommen Kains, des Erstgeborenen
von Adam und Eva: Henoch - Irad - Mechuja'el - Methusa'el - Lamech.
Nach Gen 5,1-32 ist die entsprechende Nachkommenkette des Seth, des

drittgeborenen Sohnes von Adam und Eva: Losch — Kenan — Mahalal'el — Jared —

Henoch - Methusalah Methusalem) - Lamech - Noah.

250



Demzufolge kann kein Zweifel darüber herrschen, dass der Genesis-
Midrasch Abstand vom Henoch-Stoff nimmt und hier einen seiner
verbreiteten Kehrreime einblendet: „Was habe ich mit Lamech und seinen

Nachkommen zu schaffen!" Somit wird der Plot der frühjüdisch opulenten

Fassungen des Mythos in der Version des Midrasch arg gestutzt, sein

angelologischer Glanz getrübt, der griechisch-polytheistische Kitzel gänzlich

gekappt. Dass nun nicht mehr von Göttern und Engeln, sondern
bloss noch von Menschen aus Fleisch und Blut die Rede ist, und dass der

Schauplatz des Geschehens vom Himmel abgezogen wird, um bloss noch
auf der Erde stattzufinden, entspricht sicher einem rabbinischen Interesse,
den Mythos zu entmythisieren, dass aber dennoch die Themen Rebellion
und Destruktion die Diskussion dominieren, mag dennoch als ein Hinweis
auf die historische Sinnbildlichkcit des Mythos verstanden werden, in dem

Sinn, dass auch aus rabbinischer Sicht das jüdische Establishment die

Katastrophe der Tempelzerstörung und den Untergang der Eigenstaatlichkeit

mitzuverantworten hatte.

Wie dem auch sei, mit der Auslegung von BerR 26,4-7 ist die traditionelle

jüdische Interpretation des Textes bis in die Gegenwart gegeben. Als
Ausblick dazu nur zwei ausgewählte, aber repräsentative Stimmen, die von
Raschi (1040-1105) als dem wichtigsten Kommentator von Tora und
Talmud überhaupt, sowie die von Joseph Herman Hertz (1872-1946),
einem bedeutenden Rabbiner des 20. Jahrhunderts.

So schreibt Raschi an die 800 Jahre nach dem Midrasch Rabba in seiner

Auslegung (zu Gen 6,2-4):

Die Söhne der Herren, die Söhne der Fürsten und Richter; eine andere Erklärung, die

Söhne des Herrn, das sind die Engel, die im Auftrag des Allgegenwärtigen
dahingingen; auch sie vermischten sich mit ihnen. Überall, wo D'phx im Verse vorkommt,
bedeutet es Herrschaft; und diese Stelle beweist es (Exod. 4,16), du wirst ihm zum
Herrn sein, (dort 7,1), siehe, ich habe dich zum Herrn gemacht [...].

Die Kiesen, (Ber. rab.), weil sie fielen und die Welt zu Fall brachten, im Hebräischen

bedeutet der Ausdruck dA'D] soviel wie D'pW Riesen [...].

Die Männer von Kamen, jene, die mit Namen wie Irad, Mechujael, Metuschael
bezeichnet wurden, d.h. welche nach ihrem Untergang bezeichnet wurden, die

aufgelöst und kraftlos wurden, eine andere Erklärung, Männer der Verwüstung,
welche die Welt verwüsteten.31

Und nach weiteren 800 Jahren schreibt der als Oberrabbiner des Btitish
Commonwealth einflussreiche Joseph Herman Hertz in seinem nach wie vor
populären Pentateuch-Kommentar zu Gen 6,2:

31 Zitiert nach Rasch/s Pentatenchkommentar., vollständig ins Deutsche übertragen und
mit einer Einleitung versehen von SELIG BAMBERGER, Basel 2002, S. 18-19.

251



In alten Zeiten bestand der Glaube, dass einst eine Menschenrasse von gigantischer

Stärke existierte, die von menschlichen Müttern und himmlischen Vätern
abstammte. Auch in dieser biblischen Stelle soll sich ein Echo jener Legende
erhalten haben. Philo, Josephus und das Buch der Jubiläen wurden durch die

Analogie jener heidnischen Fabeln zu dieser Interpretation verführt. In der Genesis

ist jedoch keine Spur von „gefallenen" oder rebellischen Engeln vorhanden;
und der Gedanke der Mischehe von Engeln und menschlichen Wesen ist dem
hebräischen Denken völlig fremd.32

In Anbetracht dessen, dass Joseph Herman Hertz diese Zeilen unmittelbar
unter den biblischen Text im hebräischen Original setzt, mag sich der

O ' O

exegetisch geschulte Leser wundern und die geneigte Leserin sieht sich

einmal mehr in ihrer Ansicht bestätigt, dass sich Auslegungstraditionen
nicht selten ihrer Vorlage entwinden und einer von ihrem Ausgangstext
losgelösten, ausschweifenden Eigendynamik frönen.

Doch zurück zur talmudisch-rabbinischen Position. Welche Gründe
führen dazu, dass die jüdischen Weisen den Mythos demontieren? Wie
bereits gesagt, ist da zunächst die Distanzierung der Rabbinen gegenüber
den frühjüdischen Trägerkreisen des Mythos. Auf den Punkt bringt das

Rabbi Jehoschua ben Levi in seinem oben zitierten Diktum — hier zwecks

Verdeutlichung von der ersten Person Singular in den Plural moduliert:
„Was haben wir mit Lamech und seinen Nachkommen zu schaffen!" Die
Rabbinen der talmudischen Epoche verstehen sich als Abrahams Kinder
und grenzen sich in ihren Schriften wiederholt und dezidiert gegen die 'H
ITU, die so genannten Noachiden ab.

Als weiteres Argument ist das rabbinische Abrücken von der eschatolo-

gischen Naherwartung, von welcher der Mythos durch und durch geprägt
ist, anzuführen. Sicher nicht zufallig spricht mit Rabbi Simon ben Jochai
gerade ein Zeitzeuge des Bar-Kochba-Aufstandes den Akteuren des Mythos
jede Göttlichkeit und damit dem Mythos seine theologische Kraft ab, denn
das Desaster dieses letzten jüdisch-römischen Krieges hatte das Gefahrenpotential

virulenter Naherwartung überdeutlich an den Tag gebracht.
Schliesslich aber steht da noch das rabbinische Bemühen, eine allzu

ausufernde apokalyptische Angelologie und Dämonologie einzudämmen.
Obwohl auch das talmudische Schrifttum zahlreiche Engel aufführt — sei

es als Einzelfiguren oder kollektiv und nach Kasten geordnet —, so sehen

doch die Rabbinen die Gefahr, dass eine zu dominante angelologische
Präsenz einen stringenten Monotheismus über kurz oder lang unter-

32 Pentateuch und Haftarotb, hebräischer Text und deutsche Übersetzung mit
Kommentar von JOSEPH HERMAN HERTZ, 5 Bände, Basel/Zürich 1995 (—

1937-1938); Bd. I: Genesis-Bereschith, S. 48.

252



höhlt.33 Damit, dass man im Verhalten der Engel, beziehungsweise in
ihrem Fehlverhalten den eigentlichen Grund des Bösen in der Welt
ausmachen würde, wäre ihnen zu viel der Ehre erwiesen. Die eigentliche
Ursache des Bösen orten die talmudischen Weisen, wie eingangs erwähnt,
im Bösen Trieb. Nach der Zerstörung von Tempel und Eigenstaatlichkeit
sind die talmudischen Rabbinen kaum mehr von der Rivalität mit anderen

jüdischen Gruppierungen umgetrieben, ihre Anstrengungen gelten
vielmehr einer Konsolidierung nach innen, und dabei leistet der Böse Trieb als

Erklärungsmodell des Bösen theologisch und didaktisch geeignetere
Dienste. Demzufolge erstaunt es kaum, dass spätere Midraschim, die den

Mythos, wenn auch nur ganz vereinzelt, aufgreifen, diesen grundlegend
umgestalten, indem sie nun den Bösen Trieb, der sonst nur den Menschen

anhaftet, ebenfalls für den Fehltritt der Engel belangen. Den rabbinischen

Textreigen abschliessend hier ein mittelalterlicher Midrasch zum Mythos,
wo jetzt jedoch der mn nx', der Böse Trieb (im Folgenden als „böse
Neigung" übersetzt) die Flandlung auslöst:
1 Als die Generation des Enos sich erhob und sie üble Werke taten und sich die
Generation der Sintflut erhob und ihre Taten verdarben, ward der Heilige —

gepriesen sei er! — betrübt, dass er den Menschen erschaffen hatte, wie gesagt ist:

„Und Gott bereute, dass er den Menschen gemacht hatte, und er ward betrübt in
seinem Herzen" [Gen 6,6]. 2 Alsbald erhoben sich zwei Engel, deren Namen
Semhazai tind Azaz'el (war), und sie sprachen vor ihm: „O Herr der Welt, haben

wir vor dir nicht gesagt, als du die Welt erschufst: Erschaffe nicht (den)
Menschen, wie gesagt ist: „Was (ist) (der) Mensch, dass du seiner gedenkst"?" [Ps 8,5].
Der Heilige - gepriesen sei er! - sprach zu ihnen: „Was soll wegen der Erde
werden?" Sie sprachen vor ihm: „Wir wollen deswegen Genüge leisten." 3 Er sprach
zu ihnen: „Es ist offenbar und vor mir bekannt: Wenn ihr in dieser Welt lebtet,
würde die böse Neigung über euch herrschen, so wie sie über die Söhne der
Menschen herrscht, und ihr würdet noch härter halsstarriger) sein als sie." Sie sprachen

vor ihm: „Gib uns die Vollmacht und lass uns hinabsteigen zu den

Geschöpfen, und du wirst sehen, wie wir deinen Namen heilig halten." Er sprach zu
ihnen: „Steigt hinab und wohnt bei ihnen." 4 Alsbald übcrliess sie der Flöchste zu
der Zeit sofort) der bösen Neigung über sie, (als) sie hinabstiegen. Als sie die

Töchter der Menschen erblickten, dass sie verführerisch waren, begannen sie sich

mit ihnen zu verderben, wie gesagt ist: „Und die Söhne Gottes sahen die Töchter
der Menschen" [Gen 6,2], und sie konnten ihre Neigung nicht unterdrücken. ,..34

33 PETER Schäfer, Banalität %wischen Tingeln und Menschen. Untersuchungen pur rabbi¬

nischen Tngelvorstellung, Berlin/New York 1975, S. 73-74.

34 Zitiert nach UHLTG, Äthiopisches Henochbuch (Anm. 13), S. 761; die vier
Handschriften mit diesem Midrasch stammen aus dem 12.-16. Jahrhundert. Eine
ähnliche Fassung findet sich in der Textsammlung von HOW ARD SCHWARTZ,
Tree ofSouls. The Mythology ofJudaism, Oxford 2004, S. 455.

253



Rückblick und Ausblick auf ein (post-)modernes Comeback in der
Literatur

Göttersöhne, Menschentöchter und Giganten - die alttestamentliche,
frühjüdische und talmudisch-rabbinische Lektüre von Gen 6,1-4 hat die Konturen

eines Mythos freigelegt, der sich namentlich in der Spätzeit des Zweiten

Tempels als Lösung anbietet, das Problem der Theodizee zu enträtseln.
Dabei verschlüsselt der Mythos auf einer ersten Ebene historisch-politische
Konstellationen seiner Zeit - einerseits die fatalen innerjüdischen Fehden,
Rivalitäten und Gegnerschaften, andererseits die Aggressionen, Oppressio-
nen und Okkupationen durch äussere Feinde, allen voran durch die Scleu-

kiclen — und erklärt diese zeitgenössischen Umstände auf einer zweiten,
angelologisch angelegten Ebene theologisch im Hinblick auf die Naherwartung

des göttlichen Endgerichtes. Aus der Sicht der Trägerkreise des

Mythos spiegelt sich denn auch in der zeitlichen Verortung der Handlung,
nämlich vor der urzeitlichen Sintflut, das Jetzt und Hier mit seinem erwarteten

echatologischen Inferno. Mit einer solchen Spiegelung der momentanen
Endzeit in der vorsintflutlichen Urzeit hält der Mythos die Weltgeschichte
wie mit einer Klammer umfasst, während er das irdische Geschehen im
Himmel aufgehoben weiss. Dem gemäss kann man die Gattung des Mythos
vom Engelsfall auch näher bestimmen als eine Synthese von verschlüsselter

Geschichtsschreibung und spekulativer Theologie.
Die Analyse der apokalyptischen Ausgestaltung hat zutage gefördert,

wie sehr der Mythos mit griechischer Mythologie durchwirkt ist. In

angelologisches Tenü gekleidet, tummeln sich im Henoch-Buch nicht
wenige Giganten und Titanen, allen voran Prometheus als der von Zeus
bestrafte Urrebell, sodass sich die griechische Mythologie als Subtext des

Mythos überzeugender anbietet, als die altorientalischen Parallelen, welche

man im religionshistorischen Vergleich dem biblischen Mythos-Fragment
verschiedentlich zur Seite gestellt hat. Damit, dass der apokalyptische
Mythos eine Vielzahl griechischer Mytheme aufgreift, schlägt er schliesslich

den Gegner — das Böse und die Bösen gleichermassen — mit den eigenen

Waffen, konkret: die Seleukiden und ihre hellenistischen Mitläufer mit
dem griechischen Prometheus-Mythos und dessen „Göttersöhnen".

Unter Einbeziehung der hier vorgestellten Wirkungsgeschichte des

Mythos ist denn auch zu fragen, wie die zeitliche Abfolge vom biblischen

Mythos-Fragment und vom frühjüdischen Mythos verläuft. Wer leiht wem
sein Textmaterial? Die Prämisse der meisten Untersuchungen ist die, dass

Gen 6,1-4 den Ausgangspunkt aller anderen Versionen des Mythos
darstelle, oder wie Philip S. Alexander es in einem Satz ausdrückt: „1 Enoch.

254



6-11 is an elaborate midrash on Gen. 6: 1-4."35 Dies geht Hand in Hand
mit alttestamentlichen Studien, die im Mythos-Fragment der Genesis

einen Text sehen, welchen der Jahwist, von altorientalischen Quellen inspiriert,

in sein Geschichtswerk aufgenommen habe und der anschliessend

Jahrhunderte lang sozusagen in einem Dornröschenschlaf verharrt sei, bis

ihn die frühjüdischen Apokalyptiker wiederentdeckt hätten.36 Doch wäre
die Chronologie nicht auch anders denkbar, dahingehend, dass der
Mythos vom Engelsfall im 3. und 2. Jh. v. Chr. so populär war, dass ihm auch
die Endredaktoren des Pentateuch einen Platz in der Urgeschichte zuweisen

wollten? Aufgrund seiner minutiösen Analyse der aramäischen
Fragmente des Henoch-Buches aus der vierten Höhle von Qumran ist Jösef
Tadeusz Milik bereits vor fast vierzig Jahren zu dieser These gelangt,37 und
in jüngerer Zeit hat Seth Schwartz sie in seiner ausführlichen Monographie

zur antik-spätantiken jüdischen Mentalitätsgeschichte erneut
aufgenommen.38 Dies allein aus der Sicht der Judaistik zu entscheiden, würde
indes an Hybris grenzen und die Frage, ob das Textmaterial in diesem Fall

vom apokalyptischen Schrifttum auf die Bibel übergeschwappt ist oder

nicht, müssen ebenso die alttestamentlichen Exegeten und Experten des

Frühjudentums beantworten — möchte doch die Judaistin auf der
wissenschaftlichen Bühne nicht den gefallenen Engel mimen.

Wie dem auch sei, in der Folge der Niederlagen gegen Rom verliert der

Mythos seine Kraft und zwar nicht nur in jüdisch-rabbinischer Tradition,
sondern — zeitlich parallel — ebenso in christlich-patristischer Überlieferung.

Bereits war von der post-apokalyptischen Domestizierung in
talmudischer Zeit die Rede, die aus Göttersöhnen und Engeln einfache Sterbliche

gemacht hat. Und in der Folge des einflussreichen Midrasch Bereschit

Rabba verstehen die späteren Midraschim die in Gen 6,1-4 genannten
mythischen Wesen ebenfalls nur als Staubgeborene, meist — auch das von
BerR 26,7 angeregt — als Kainiten, so etwa der seit dem frühen Mittelalter
beliebte Pirqe de-Ritbbi Ebener (PRE 22). Auf der Seite der Kirchenväter
setzt eine vergleichbare Tendenz mit Julius Africanus ein (um 160-240 n.

35 ALEXANDER, The Targumim and Early Exegesis (Anm. 28), S. 60.

36 Bartelmus, Henent/im (Anm. 3), S.195-198.

37 JÖSEF TADEUSZ Milik, Problèmes de la littérature hénochique à la lumière des

fragments araméens de Qumrân, in: Harvard Theolocical Review 64 (1971), S. 333-

378, dort S. 349: « A mon avis, c'est le texte de Gen 6,1-4 qui par sa formulation
récapitulative et allusive veut renvoyer à notre écrit hénochique si détaillé. »

38 SETH SCHWARTZ, Imperialism and Jewish Society, 200 B.C.Ii., to 640 C.I:., Prince¬

ton -2004 2001), S. 74-87.

255



Chr.), der die DTiVn '33 als Nachkommen Seths auslegt und damit eine

Interpretation einleitet, die sich spätestens mit Augustin (354-430) zur
patristischen Lehrmeinung verfestigt:39 Bei den in der Genesis erwähnten
Göttersöhnen handle es sich nicht um himmlische Gestalten, sondern
bloss um irdische Wesen und zwar um Sethiten.4"

Wenn nun auch die Kirchenväter mit den Sethiten den Mythos
wohlwollender rezipieren als die Rabbinen mit den Kainiten, so haftet ihm
dennoch beharrlich eine Aura von Aufruhr und Revolte an, sei es der

implizite Protest gegen ein politisch-religiöses Establishment, sei es der

explizite Protest im Plot selber: die Gottessöhne gegen Gott. Offenbar
aufgrund solcher Konnotationen erlebt das Motiv vom Engelsfall im 20.

und 21. Jahrhundert ein Revival, entdeckt ihn doch die moderne und post-
moderne Literatur als Ausdruck von Kritik an rabbinisch-orthodoxen

Lehrmeinungen, als Protest gegen politisch-ideologisch verhärtete Strukturen

oder gegen dogmatisch zementierte Glaubenssätze.
So leuchtet Gen 6,1-4 für einen Moment auf der Bühne des beginnenden

20. Jahrhunderts auf, wenn Arnold Zweig (1887-1968) in seinem
biblischen Drama Abigail und Nabal einen Hirten zu Abigail sagen lässt: „Ens
Knechte machte Jahweh aus Lehm. Aber du stammst von den Kindern
der Söhne Gottes, als sie bei Menschenfrauen schliefen."41 Mit seinem

Drama stellt sich der deutsch-jüdische Autor — wie es allein schon das

Aussprechen des Gottesnamens verrät — ganz gegen die talmudische
Tradition, indem er Nabal (ebenso gegen die biblische Vorlage von 1 Sam 25)
als klugen Denker und tragischen Helden gleichermassen ausgestaltet.

Was bei Arnold Zweig nur in einer kleinen Szene zur Sprache kommt,
schreibt gegen Ende des 20. Jahrhunderts Stefan Heym (1913-2001), auch

er ein deutsch-jüdischer Schriftsteller der DDR, in seinem Roman Ahasver

breit aus, macht er doch aus der Gestalt des ewigen juden Ahasver einen

leuchtenden, aber eben gefallenen Engel, der gleich in der Exposition des

Romans als Ich-Erzähler fulminant vom Himmel fällt:

39 Georg Kohler, Woher der böse Wille der bösen Engel? Zur augustinischen
Theorie des Bösen in „De civitate Dei XII", in: DF.RS., Vher das Böse, das Glück
und andere Rätsel. Zur Kunst des Thilosophierens, Zürich 2005, S. 169-184.

40 Diese länien der spätantiken Auslegungsgeschichte sind nachgezeichnet im
Forschungsabriss zu Gen 6,1-4 von CLAUS WESTERMANN, Genesis 1-11,
Darmstadt 1972, S. 68-76, dort S. 69-70.

41 Arnold Zweig, y Ibigaïl und Nabal Tragödie in drei Akten, München 1920 (Ent¬
standen 1909-1912. Erschien 1913. 1920 wesentlich gekürzt und im 2. Akt
verändert), S. 33.

256



Wir stürzen.
Durch die Endlosigkeit des oberen Himmels, des feurigen, der aus Licht ist,

aus dem gleichen Licht, von dem unsere Kleider gemacht waren, deren Glorie
von uns genommen wurde, und ich sehe Lucifer in all seiner Nacktheit, und in
seiner Hässüchkeit, und mich schaudert.

Bereust du? Sagt er.

Nein, ich bereue nicht.
Denn wir waren die Erstgeborenen, erschaffen am ersten Tag, zusammen mit

all den Engeln und Erzengeln, den Cheruben und Seraphen, und den Ordnungen
und Heeren der Geister [...].'42

Stefan Heym verbindet mithin den Mythos vom Engelsfall mit dem Topos
vom gefallenen Morgenstern (Jes 14,12),43 wobei sein Titelheld als gefallener

Engel Ahasver im Rundumschlag gegen einen hartnäckig langlebigen
Antisemitismus, gegen den Machtapparat des DDR-Regimes sowie gegen das

obsolete Gottesbild des allmächtigen Schöpfers aufbegehrt.44

In jüngster Zeit hat der 1968 geborene norwegische Romanautor Karl
Ove Knausgärd den Stoff vom Engelsfall in sein monumentales Werk -
halb Roman, halb theoretische Abhandlung — aufgenommen. Auf 637

Seiten entfaltet Knausgärd in Altes hat seine Zeit eine Geschichte und
zahlreiche Geschichten über die Engel. Gen 6,1-4 als Angelpunkt biblischer

Angelologie nimmt denn auch bei ihm eine Schlüsselposition ein:

Es gibt eine Textstelle im Alten Testament, die für sich genommen völlig
unverständlich ist und erst einen Sinn bekommt, wenn sie im Verhältnis zu der

entsprechenden Passage im Buch Henoch gelesen wird. Für Bellori etabliert diese

Passage eine Brücke zwischen der Bibel und den apokryphen Schriften und hat
unerhört grossen Anteil an der Begründung seiner Hauptthese in Uber die Natur
der Hinget. Wenn es eine Verbindung gibt, schreibt er, so heisst dies, dass die Autorität

der Bibel auch für die Passage im Buch Henoch gelten muss. Und wenn es

so ist, muss das Bild von der Natur der Engel, wie es in der Bibel gezeichnet wird,
völlig neu bewertet werden.41

Der im vorliegenden Ausschnitt erwähnte Bellori ist der eigentliche

Protagonist des Romans, ein fiktiver Engels forscher des 16. Jahrhunderts

42 STEFAN Heym, Ahasver, Frankfurt a. M. 21983 (- 1981), S. 5.

43 Zu den Querverbindungen zwischen dem betet ben-schachar., dem gefallenen Mor¬

genstern aus dem Spottlied über den Sturz des Königs von Babel (Jes 14,12-15),
und dem griechischen Mythos von Phaëton, dem Sohn des Sonnengottes, vgl.
BAUMGARTNER, Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen (Anm. 18), S. 11.

44 G ABRIET ,T.F. OBERHÄNSLI-WlDMER, Klassiker der jüdischen Literatur: Stefan

Heym, Ahasver. Roman (1981), in: Kirche und Israel 23/2, 2008, S. 166-177.

45 KARL OVE KNAUSGÄRD, Alles hat seine Zeit. Roman, aus dem Norwegischen
von Paul Berf, München 2007 (norwegische Originalausgabe 2004), S. 500.

257



und — unschwer zu erkennen — das Alter ego des Autors. So nehmen denn
auch beide die im letzen Satz formulierte Herausforderung an und zeichnen

das „Bild von der Natur der Engel" neu und aufrüttelnd, indem sie

den Engelsfiguren als bedrohlichen, gewalttätigen und rätselhaften Wesen
eine unvermutete Plastizität verleihen.46

Die zeitgenössischen Wiederaufnahmen des Mythos vom Engelsfall
gehen mithin weit über blosse Reminiszenzen antiker Literatur hinaus, denn

gerade ihre Lektüre legt den Finger auf eine Schwachstelle des apokalyptischen

Mythos als Theodizee-Mythos. Wie bei jedem Ansatz, diese denkerische

Aufgabe zu meistern, begegnet man auch hier der Aporie, einer
argumentativen Lücke, welche die frühjüdischen Verfasser stets ausgeblendet
haben, nämlich: Weshalb hat Gott die Engel denn gewähren lassen? Dieser

Frage weichen die heutigen Autoren nicht mehr aus und versuchen sie

durch ein verändertes Gottesverständnis aufzufangen. Zwar behalten sie die

monotheistische Prämisse bei, doch ist der eine Gott nicht mehr gedacht als

das lebenübergreifend Unendliche, Gute und Mächtige, sondern als das der

Veränderung Unterworfene, dessen Wandel selbst Gott an tödliche
Abgründe bringt. Allen voran Karl Ove Knausgärd, welcher wie sein Protagonist

„in anfallähnlichen Ausbrüchen über das Göttliche spekuliert",47 um-
reisst atemberaubende Gottesbilder, die jeder Dogmatik spotten, insbesondere

im Kontext der Sintflut, wenn die ertrinkenden Menschen angesichts
der Arche wähnen: „Es war Tod in Gott, es war Feindseligkeit Gottes, es

war Dunkelheit in Gott."46 Ob sich die apokalyptischen Denker der
Zeitenwende Gott vielleicht manchmal, wenn auch nur in Ansätzen, ähnlich
wie Karl Ove Knausgärd im 21. Jahrhundert dachten? Diese Entscheidung
sei zum Schluss dem Leser und der Leserin überlassen:

Und wenn das Begrenzte göttlich ist? Wenn das Veränderliche göttlich ist? Was

ist, wenn das Improvisierte, das Intuitive, das Launenhafte und niemals ganz
Vollbrachte göttlich ist? Das Brutale und Schnörkellose? Unruhe, Sehnsucht,
Verbitterung, Hass? Die kindliche Freude über Dinge, die glänzen?4'1

46 GABRIELLE OberhäNSLI-Widmer, Alles hat seine Zeit von Karl Ove Knaus¬

gärd, in: Aimed 5+6 (2010), S. 23-24.
47 KNAUSGÄRD, Altes bat seine Zeit, S. 525.

48 KNAUSGÄRD, Alles hat seine Zeit, S. 416.

49 KNAUSGÄRD, Alles bat seine Zeit, S. 478.

258


	Göttersöhne, Menschentöchter und Giganten : unheilvolle Allianzen als Urgrund des Bösen : Genesis 6,1-4 biblisch, apokalyptisch und rabbinisch gelesen

