
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Wechsel der Identitäten : Philos Therapeuten im Wandel der
Wissenschaftsgeschichte

Autor: Al-Suadi, Soham

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wechsel der Identitäten:
Philos Therapeuten im Wandel der Wissenschaftsgeschichte

von Soharn Al-Suadi*

Philos Schreiben als Ausdruck einer eigenständigen hellenistisch-jüdischen
Kultur in Alexandrien zu betrachten, ist kein selbstverständliches Vorgehen,
betrachtet man die modernen bzw. post-modernen Wissenschaftsdiskurse

zu Philo und seinen Schriften. Vielmehr werden sie auf sehr unterschiedliche

Weise dem Judentum, dem Hellenismus und auch dem Christentum

zugeordnet. So wird auch Philos Schrift De I ita Contemplative/ (VitaCont) zur
Gestaltung und Vergewisserung einer religiösen Erinnerungskultur verwendet,

in der die Rezeption dazu dient, kulturelle Werte und Normen ihrem

ursprünglichen Kontext zu entheben, um die eigene Identität zu legitimieren.
Bereits im 19. Jh. dient Philos I 7taCont der Festigung einer gemeinsamen

Erinnerungskultur in Bezug auf die Beziehung zwischen |udentum
und „Christentum" in der Antike und wird darüber hinaus als Quelle über
den Ursprung des Christentums verstanden. Das wissenschaftliche
Interesse an Philos Schriften steigt, da das Alexandrinische Judentum zum
Paradigma des christlichen Ursprungs stilisiert wird.1 Johann Joachim
Bellermanns Ziel, „daß der Leser, dem die Schriften in den Ursprachen
nicht zugänglich sind, durch die zusammengestellten Aussagen der Zeugen

über eine denkwürdige Erscheinung in der alten Geschichte des

Morgenlandes, über die Gesellschaft, die sich durch tiefe Demuth, Bescheidenheit

und Sittsamkeit einerseits, und durch Eigenheiten, ja eigene Verir-
rungen andererseits auszeichnete, selbst urtheilen könne"2, wird von
seinem Bemühen unterstützt, eine natürliche Trennung zwischen Judentum
und den Therapeuten zu Gunsten des Christentums zu skizzieren. In den

* Dr. des. Soham At-Suadi, Universität Basel, Theologische Fakultät, Nadelberg
10, CH-4051 Basel. - Ich danke Prof. Dr. René Bloch herzlich für die
konstruktiven und bereichernden Anregungen.

1 MAREN Niehoff, Alexandrian Judaism in 19th Century Wissenschaft des Juden¬

tums: Between Christianity and Modernization, in: AhAR( )X OPPENHEIMER

(ed.), Jüdische Geschichte in hellenistisch-römischer Zeit: Wege der Forschung: I ~om alten

tpum neuen Schürer, München 1999, S.9-28, dort S. 9.

2 JOHANN Joachim Bellermann, Geschichtliche Nachrichten ans dem Alterthume
über Hssäer und Therapeuten, Berlin 1821, S. VI.

209



1960er- und 1970er-Jahren rückt die Vergegenwärtigung des „Christentums"

in Philos 1YitaCont in den Hintergrund. Im Vordergrund steht die

sog. „Therapeutenfrage" — eine Auseinandersetzung über die Gruppe der

Therapeuten selbst, die klären soll, inwieweit die Therapeuten von den

Essenern zu unterscheiden sind. Erst auf dieser Basis werden Ende des

20. Jh.s und zu Beginn des 21. Jh.s Studien veröffentlicht, die sowohl
Philo als auch seine Schrift zu einzelnen Themen befragen. Nun werden
nicht nur die Therapeuten von anderen Gruppen unterschieden, sondern
auch in Bezug auf ihren sozio-politischen Kontext untersucht. Die
verwendeten Methoden werden explizit genannt und die Zielgruppen der
Studien werden in den Prozess der Theoriebildung einbezogen.

Dass es sich auch bei diesen Studien um eine Rezeption zugunsten der

Vergewisserung eigener kultureller Werte handelt und welche Rolle das

gezeichnete Bild der Therapeuten im Wissenschaftsdiskurs spielt, wird im

Folgenden — wenn auch ohne Anspruch auf Vollständigkeit — anhand

paradigmatischer Beispiele zur Konstruktion der Identität der Therapeuten

im Wandel der Wissenschaftsgeschichte hinterfragt. Es wird zu zeigen
sein, dass im Schaffen einer gemeinsamen (vornehmlich christlichen)
Erinnerungskultur die Rezeption der Wissenschaftler dazu dient, Philos

Therapeuten je nach Zeitgeist im Dreieck zwischen Judentum, Hellenismus

und Christentum zu situieren.

I. Rezeption der antiken religiösen Separation im frühen 19. Jahrhundert

Mit hinreissender Liebe zum Detail schildert Bellermann 1821 in seinen

,,Geschichtlichen Nachrichten aus dem Alterthume über Essäer und Therapeuten" das

Leben von Philo in der jüdischen Oberschicht Alexandrias und sein
literarisches Wirken.3 Bellermann übersetzt Josephus Flavius (de Be/Io Judaico

II,8,2-13; Antiquitates XIII,5,9; XV,10,4-5; XVIII,1,2-6; XVII, 13,3; de Bel/o

Judaico 1,3,5 und Antiquitates XIII,11,2), Philo (Ouod omnisprobus liber sit 75-

79, Philo I 'itaConi), Eusebius (Praeparatio evangelica), Plinius (der Altere)
(Histona Naturalis V,16-17), Solinus (Polyhistor XXXV,7-12), Porphyrius
(.De abstinentia), Epiphanius {Adversus haereses 1,10.19) und Eusebius von
Caesaraea (.Histona ecclesiastica 11,17; IV,22; Praeparatio evangelica VIII,11 -12)4

und erläutert in drei Abschnitten zuerst die jüdische Religion, deren Sekten

(besonders die Essener), ihre Namen, ihre Entstehungen, ihre Lehren
und ihre Gebräuche. Im zweiten Abschnitt vergleicht Bellermann die

klassischen Stellen und im dritten Abschnitt die Urteile des Talmud und

3 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2).

4 Bellermanns Stellenangaben sind oftmals sehr ungenau.

210



der Rabbinen. Es folgen Vergleiche der Essener mit den Pythagoräern
sowie ein Verzeichnis der Schriften über die Essener.5 Sein Ziel ist es dem

Leser, der die Schriften in der Originalsprache nicht lesen kann, dazu zu
verhelfen, dass er sich ein Urteil über die Gesellschaft des Morgenlandes
machen kann.6 im zentralen Kapitel „Philo der Jude", übersetzt Bellermann

Teile der Schrift VitaCont, wobei er eine Beschreibung von Philo als

Alexandrinischen Juden der Oberschicht voranstellt. Für Bellermann ist
Philo zweifelsohne Autor der Schrift, die von den Gottesverehrern handelt.

Dezidiert handelt es sich um die Verehrung Gottes, die die

Therapeuten zum einen betreiben, weil sie keine leibliche Heiligung vornehmen
und zum anderen, weil sich ihr Name von der Verehrung Gottes herleiten
lässt. Bellermann leitet den Eigennamen der Essener vom syrischen asa

heilen (im Piel essa) ab und versteht thérapeutes als griechische Übersetzung
desselben. Der Eigenname „Essener" beziehe sich, so Bellermann, auf
jemanden, der „tugendbeflissen", also ein Gottesverehrer, ist. Mit der

griechischen Ubersetzung wird die Bedeutung dahingehend erweitert, dass

derjenige auch „gottesdienstliche Betrachtungen anstellt und sich eines

frommen Lebens befleißigt"7. Zu möglichen Beziehungen zur hellenistischen

Philosophie oder zum Kult macht Bellermann keine Aussagen, satt
dessen steht für ihn im Vordergrund, dass sich die Therapeuten sukzessive

vom Judentum getrennt hätten.8 Bellermann stellt vielerorts heraus,
dass die Therapeuten in ihrer Liebe zu Gott, ihrer Liebe zur Gerechtigkeit
gegenüber den Menschen und in ihrer Reinheit des Gemütes den anderen
Gemeinschaften überlegen waren.9 In einer strengen Hierarchie war es

nur den „vertrauten Gesellschaftlern" gestattet, das gemeinsame asketische

Mahl einzunehmen."1 Neben der Besitzlosigkeit, der vollkommenen

Frömmigkeit, der Enthaltsamkeit und der besten Lage am Mareotischen
See, war es vor allem der Sinn für die Heilige Schrift, die Männer und
Frauen vereinte. Bellermann übersetzt: „Worte an sich sind der Leib, die

Seele ist der dem Ausdruck unterliegende verborgene Sinn."11

5 BELLERMANN, Geschieh/Hebe Nachrichten (Anm. 2), S. Vf.
6 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. VI.
7 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 6f. Weitere 13 Herleitun-

gen des Namens: S. 9—14. Kennzeichnend ist, dass die Bezeichnung für Essener

und Therapeuten bei Philo synonym gebraucht werden können, da es sich
bei therapentes um eine Übersetzung handelt.

8 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 14f.

9 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 25.29f.
10 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 29.

11 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 104. Leider gibt Beller-

211



Philo wird von Bellermann als Jude in einem jüdischen Kontext
wahrgenommen und doch sind es ihm zufolge die Therapeuten, die sich
sukzessive vom Judentum trennten, um ihre innere Religion der Mysterien
auszuleben. Dies wird von Bellermann als natürliche Trennung bezeichnet,

da dies „der gewöhnliche Gang aller solcher Verbindungen ist"12.

Obgleich Bellermann in Erwägung zieht, dass die Therapeuten auf die

Rechabiter (Jer 35,6—19) oder die Nasiräer (Lev 6) zu beziehen sind,13 ist

es für ihn eindeutig, dass Askese und eine kontemplative Lebensführung
mit Separation vom Judentum verknüpft sein müssen. Mit anderen Worten

ist es für Bellermann nicht Philo selbst, der mit seiner jüdischen Tradition

bricht, sondern die von ihm wegen ihrer liebe zu Gott, der Tugend
und den Menschen so bewundernswerten Therapeuten.

Wenig später werden die Charakteristika der Therapeuten auf die

christliche Tradition übertragen. Bellermann bezweifelt noch die Verbindung

von Jesus oder Johannes dem Täufer zu den Essenern, da keine

Quellen darüber Auskunft geben.14 Anders sieht dies August Friedrich
Gfrörer in seiner Studie „Philo und die alexandrinische Theosophie: Von/ Einflüsse

derjüdisch-ägyptischen Schule aufdie Tehre des Neuen Testaments" wem 1831. Er
versteht die Therapeuten als Ursprung und Vorbild der christlichen
Orden.13 Gfrörer, selbst zu dieser Zeit im Wechsel seiner religiösen
Lebensanschauung zwischen Protestantismus und Katholizismus befindlich, geht
davon aus, dass die Therapeuten als erste Mönche die mystische
Ausformulierung des Judentums darstellten, da sie vom Licht auf Gott und den

Logos bzw. die Sophia schlössen.16 Mit ihrer Askese verkörperten sie den

mann nicht an, auf welche Stelle in VitaCiont er sich bezieht.
12 BEI .1.ERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 15.

13 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 15—20.

14 Bellermann, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 35.

15 AUGUST Friedrieh Gfrörer, Philo und die alexandrinische Theosophie: 1 om Einflüsse

derjüdisch-ägyptischen Schule auf die I ehre des Neuen Testaments, Stuttgart 1831, S. 299.

16 Mori/. GMELIN, Art. Gfrörer, August Friedrich, in: Allgemeine Deutsche Biographie
9 (1879), S. 139-141 URL: http://www.deutsche-biographie.de/artikelADB
_pndl04273496.html) urteilt über Gfrörer: „War aber G. mehr und mehr ein
schlechter Protestant geworden, so wurde er damit keineswegs ein correcter
Katholik. Der Wechsel der religiösen Lebensanschauung konnte bei einer so

kräftigen und in beständiger Opposition sich entwickelnden und sich
gefallenden Natur nicht zur völligen Unterwerfung unter die neue Autorität, mit
allen ihren Ansprüchen und Consequenzen, sich gestalten. Vom protestantischen

Sauerteig war und blieb G. stark durchdrungen, und das protestantische
Bewußtsein bricht nicht selten auch in seinen späteren Schriften durch."

212



Auszug der Seelen aus der Leiblichkeit, so dass sie beispielsweise Fleisch

wegen der unreinen Seele der Tiere ablehnen mussten.17 Gfrörer schildert,
dass die Trennung von Judentum und Christentum mit der Separation der

Therapeuten einherging, die ihrerseits eine Sekte mit den Essenern bildeten,

die wiederum ins Christentum übergingen. Gfrörer spricht von
„geschichtlichen Thatsachen", die ihn dazu veranlassen, dem gemeinsamen
Mahl der Therapeuten eine tiefere religiöse Bedeutung zuzusprechen, da

es der „einzige äußere gottesdienstliche Akt, der von ihnen in Gemeinschaft

ausgeübt wurde", war.18

Gfrörer und Bellermann machen in ihren Studien deutlich, dass es sich
bei den Therapeuten um eine eigenständige, von den Essenern
unterschiedene Gemeinschaft handelte. Äusserlich lebten sie zwar die Ethik der

Essener, doch innerlich pflegten sie ihre eigene Mystik. Ihre Mystik wird
als primitive Ausdrucksform beschrieben, die sich bis zum Christentum
weiterentwickelte. Besonders bei Gfrörer wird deutlich, dass er nicht nur
die Spiritualität der Therapeuten, sondern auch die Ausdrucksform Philos
als eine Vorstufe des Christentums ansieht.19

Mit den Studien von Bellermann und Gfrörer zeichnet sich bereits in
der ersten Hälfte des 19. Jh.s ab, dass die Trennung zwischen Judentum
und Therapeuten als initiierte Trennung zwischen Judentum und
„Christentum" verstanden wird. Im Bemühen darum, den christlichen Leser
dazu zu befähigen, sich einer gemeinsamen Erinnerungskultur zu
vergewissern, wird einerseits ein Prozess der natürlichen Trennung vom Judentum

(Bellermann) und andererseits eine Vorbildfunktion für das

„Christentum" (Gfrörer) postuliert. In dieser Lesart werden Aussagen über die

Identität der Therapeuten eng an Aussagen über deren Trennung vom
Judentum geknüpft.

Auch Albrecht Ritsehl bespricht 1855 die Separation der Therapeuten
und gibt durch seinen Bezug auf den praktischen Lebensvollzug der
Diskussion eine weitere Facette. In der lebhaften Auseinandersetzung über
die Entdeckung des „Christlichen" bei den Therapeuten nimmt sein Aufsatz

Über die Essener" eine Ausnahmestellung ein. Obwohl er sich auch für
ein distanziertes Verhältnis der Therapeuten zum Jerusalemer Judentum,

17 GFRÖRER, Philo und die akxandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 296—298.

18 GFRÖRER, Philo und die akxandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 295f.
19 Gfrörer, Philo und die akxandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 281. So schliesst

Gfrörer beispielsweise aufgrund des inneren Zusammenhangs von Zahlen in
1 itaCont (Sabbat am 7. Tag, gemeinsames Mahl am 49. Tag) auf das unreife
Alter des Autors.

213



aber dennoch für einen historischen Synkretismus aus heidnischen und

jüdischen Elementen ausspricht, proklamiert Ritsehl ein Verständnis der

Separation der Therapeuten von ihrer Umwelt aus dem praktischen
Lebensvollzug derselben.2" 1855 antwortet Ritsehl damit auf Eduard Zellers

These, class die Therapeuten eine Art Neupythagoreismus lebten, mit der

Gegenthese, dass die Therapeuten eine Mischung aus heidnischen und

jüdischen Elementen im praktischen Lebensvollzug darstellten. Ritsehl
identifiziert allgemeine Analogien zwischen den Therapeuten und den

Leviten und bezeichnet die Therapeuten aufgrund ihrer gesteigerten
Umgangsformen als „theoretische"Essener.21 Er geht davon aus, dass die Essener

und die Therapeuten unabhängig voneinander aus dem |udentum
entstanden. Die Abgrenzung zum Judentum hat für Ritsehl praktische
Gründe. So verliessen die Essener das Judentum nicht aus Feindlichkeit,
sondern weil sie sich dem Tempelkult enthielten.22 Obwohl sich Ritsehl
vorstellen kann, dass die christliche Urgemeinde in Jerusalem mit den

Essenern mehr gemeinsam hatte als mit der jüdischen Mehrheit, da beide

durch ihre Enthaltung vom Tempelkult zwangsläufig separatistisch wurden

und im Zuge der Tempelzerstörung vergleichbar wenig Schaden

nahmen,23 ist, abgesehen von Bellermann, kein Wissenschaftler im 19. Jh.

so entschieden gegen die vermuteten Bezüge zwischen der Gemeinschaft
und dem „Christentum". Für Ritsehl ist die Trennung der religiösen

Gruppen auf alltagspraktische und kulturelle Gründe zurückzuführen.
Ritschis an den jeweiligen Lebensformen orientierte Interpretation, die

in vielerlei Hinsicht an Bellermann erinnert, verhallt in den nächsten

zwanzig Jahren der Forschung. Bevor sie wieder diskutiert wird, wird der
Hellenismus als dritte Grösse, mit dem die Therapeuten identifiziert werden

können, in die Diskussion aufgenommen.

II. Das Hellenismus-Paradigma in der Forschung im ausgehenden
19. Jahrhundert
Ferdinand Christian Baur nimmt Zellers Studie in seinen „Drei Abhandlungen

pur Geschichte der alten Philosophie und ihres Verhältnisses pum Christenthum " von
1876 wieder auf und verortet die Therapeuten beim synkretistischen

20 AlbreCI IT RlTSCHL, Über die Essener, in: Theologische Jahrbücher! A (1855), S. 345.

21 RITSCHI., Über die Essener (Anm. 20), S. 341.

22 RlTSCHL, Über die Essener (Anm. 20), S. 351 f.

23 RlTSCHL, Über die Essener (Anm. 20), S. 352. Diese Tendenz verleitet Ritsehl
dazu, sogar eine Aufnahme der Essener und einen späteren Ausschluss vom
Christentum zu vermuten. RlTSCHL, Über die Essener (Anm. 20), S. 315.

214



Neupythagoreismus in Ägypten und Palästina, da er das Speiseverhalten auf
eine theosophisch-mystische Tradition zurückführt.24 Für ihn deutet gerade
dieser Dualismus darauf hin, dass sich die Essener zwischen Hellenismus
und Judentum auf dem Weg zum „Christentum" befanden. Der hegelianische

Fortschrittsgedanke bei Baur rückt bei Ernst Lucius, für den die radikale

Abgrenzung der Therapeuten vom Judentum bzw. Hellenismus
Ausdruck eines christlichen Mönchstums ist, noch stärker ins Zentrum.

Der Strassburger Theologe Lucius veröffentlicht 1879 die Schrift „Die
Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese: Eine kritische Untersuchung

der Schrift De vita contemplativa ", in der er bestreitet, dass Philo der Autor
von VitaCont ist. Ausschlaggebend für seine These ist die Nichterwähnung
von Josephus und Plinius sowie von Strabo. Entscheidend ist für Lucius'
These ausserdem, dass Philo an keiner anderen Stelle die Therapeuten
erwähnt und erst bei Eusebius wieder Verweise auf die Therapeuten zu finden
sind. Darüber hinaus identifiziert Lucius eine starke Inkohärenz gegenüber
den anderen philonischen Schriften. Sein Ergebnis lautet:

Wir haben es demnach in D. V. C. mit einer Tendenzschrift zu thun, welche, da

sie eine weit ausgebildete und in zahlreichen Ländern verbreitete Askese sowie
Zustände voraussetzt, genau wie dieselben nur im Christenthum des dritten
Jahrhunderts vorhanden waren, kaum anders aufgefasst werden kann, als eine etwa
am Ende des dritten Jahrhunderts unter dem Namen Philo's, zu Gunsten der
christlichen Askese verfassten Apologie, als erstes Glied eines an derartigen
Producten reichen Literaturzweigs der alten Kirche.25

Der Autor war Lucius zufolge ein asketisch lebender Christ, der Ende des

3. Jh.s und Anfang des 4. Jh.s Philo, weil er ein angesehener Philosoph bei

Juden, Christen und Heiden war, zum Referenten seiner Schrift gemacht
hat, die eine Verherrlichung und Empfehlung des christlichen Mönchstums

darstellte.26 Während Zeller und Baur von Verbindungen zum Neu-

24 FERDINAND CHRISTIAN Bahr, Drei Abhandlungen gnr Geschichte der alten

Philosophie und ihres Verhältnisses gum Christenthum, Leipzig 1876, S. 226f.
25 ERNST Lucius, Die Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese: Eine

kritische Untersuchung der Schrift De vita contemplativa, Straßburg 1879, S. 198, vgl.
SIEGFRIED Wagner, Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion: 1 'om Ausgang
des 18. bis gum Beginn des 20. Jahrhunderts: Eine wissenschaftsgeschichtliche Studie,

Berlin 1960, S. 196.

26 LUCIUS, Therapeuten (Anm. 25), S. 154—156.198; siehe auch: HEINRICH GRAETZ,
Geschichte der Juden von den ältesten '/eilen bis auf die Gegenwart, Leipzig 1856; detaillierte

Besprechung bei EMIL SCHÜRER, Lucius, Lie. P. E., Die Therapeuten
und ihre Stellung in der Geschichte der Askese, in: Theologische Uteraturgeitung:
Monatszeitschrift für das gesamte Gebiet der Theologie und 'Religionswissenschaft 4/5

215



pvthagoreismus sprechen, verneint Lucius jegliche Verwandtschaft — nicht

nur mit dem Neupythagoreismus, sondern auch mit den Essenern und mit
der jüdisch-alexandrinischen Philosophie.27 Für Lucius ist eindeutig, dass

der Neupythagoreismus kein eigenständiges System war, auf das sich eine

Gemeinschaft hätte berufen können. Ihm zufolge sind die Essener weder

Philosophen noch Asketen gewesen. Philo gilt für ihn per se als Begründer

der jüdisch-alexandrinischen Philosophie, dessen Dualismus nicht
annähernd so entwickelt war, wie in T 7taCont.zs Des Weiteren gründet
Lucius seine These darauf, dass sich die Therapeuten an allen Orten der

Welt befanden (1 ItaCont 21). Hierin erkennt er, dass die Verbreitung des

„Geschlechts der Therapeuten" nur geschichtlich gemeint sein kann. War
dem so, dann konnten die Therapeuten nur Christen sein, da sich nur
christliche Asketen und Anachoreten so weit verbreiteten.29 Lucius hat mit
dieser These bei seinen Kollegen grossen Erfolg. Zentral für die

Breitenwirkung der Lucianischen These ist, dass Philo der Stil und der Inhalt von
I 7taCont nicht zugetraut wird. Stilistisch könne I 'itaCont nicht von Philo

stammen, da der jüdisch-alexandrinische Dualismus zu deutlich sei, und
inhaltlich nicht, weil die Kritik an platonischen Mahlgemeinschaften für
Phil« untypisch sei.30 Wissenschaftler wie Emil Schürer und Adolf von
Harnack schliessen sich ihm vorbehaltlos an.31 Sie unterstützen damit eine

Rezeption der eigenen Ursprünge über die „Enteignung" der 1 7taCont

nicht nur vom hellenistischen Judentum, sondern auch von Philo selbst.

Zu einem Kritiker von Lucius gehört neben Louis Massebieau32 und
Frederick Conybeare33 Paul Wendland. Er bezieht sich inhaltlich indirekt
auf die Diskussion zwischen Ritsehl und Zeller, die bereits 1855/56 andeu-

(1880), Sp. 111-118 und eine gute Zusammenfassung siehe: WAGNER, Essener in
der wissenschaftlichen Diskussion (Anm. 25), S. 196f.

27 LUCIUS, Therapeuten (Anm. 25), S. 154—156.198.

28 LUCIUS, Therapeuten (Anm. 25), S. 32-75.95—106.

29 Ll'CIUS, Therapeuten (Anm. 25), S. 15ff.50.163f.
30 SCHÜRER, Lucius, Lie. P. E., Die Therapeuten (Anm. 25), S. 114 über LUCIUS,

Therapeuten (Anm. 25).
31 SCHÜRER, Lucius, Lie. P. E., Die Therapeuten (Anm. 25), ist eine Apologie

von Lucius; ADOLF A'ON HARNACK, Art. Therapeuten, in: RealenggkJopadie für
protestantische Theologie und Kirche, Bd. 15, Leipzig 1885, S. 546ff.

32 L< 'EIS MASSEBIEAU, Le traité de la I ~ie Contemplative et la question des Thérapeutes,

Paris 1888, S. 65f; vgl. WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 197.

33 Philo & Frederick Cornwallis Conybeare, Philo about the contemplative

life, or, The fourth book of the treatise concerning virtues, London 1895, S. 258—353;

vgl. WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 197.

216



tet, dass der Synkretismus von Hellenismus und Judentum in der Antike ein

zu klärender Aspekt ist. In Wendlands ,,Beiträgen gttr Geschichte der griechischen

Philosophie und Poeligion" sieht er die stoisch-kynische Diatribe als Vorbild für
die philonische I 7taCont.M Die formgeschichtliche Frage führt Wendland zu
dem Ergebnis, dass Philo die Erzählung zwar übertrieben, aber dennoch
selbst verfasst hat.35 Die Position Wendlands ist voraussetzungsreich, da sie

die Separation religiöser Gruppen von einer Referenzgesellschaft als

selbstverständlich erachtet. Innerhalb dieses durchaus kulturgeschichtlichen
Ansatzes geht Wendland davon aus, dass sich Therapeuten und Essener im
nachexilischen Judentum zu einer jüdischen Mehrheit in Jerusalem verhalten

mussten. Die Kombination von jüdisch-kynischen und hellenistischstoischen

Einflüssen, machten die Therapeuten zu einer separatistischen
Gemeinschaft, die über ihre eigene Lebensweise hinaus mit einer speziellen

Literaturgattung beschrieben wurde. Wendland kann damit die philonischen
Übersteigerungen und Überbewertungen sinnvoll herleiten und erklären,
dass Philo getreu der Diatribe argumentiert.36 Wendland zufolge macht
Philo sich die Diatribe zu eigen, um eigene Projektionen auf die Therapeuten

zu übertragen, da sie ursprünglich ein unbedeutender Kreis gewesen

waren, der aus dem Kreis der Schriftgelehrten im nachexilischen Judentum
hervorging.37 Historisch gehört laut Wendland dieser Bewegung auch der
Essenismus an. Es steht für Wendland also ausser Frage, dass sowohl Philo
als auch den Therapeuten historische Relevanz zugesprochen werden kann.

Wendland nimmt mit dieser Studie Ritschis Fragen bezüglich der
Lebensumstände der Therapeuten wieder auf. Ritsehl lässt das soziaige -

schichtlichc Umfeld der Therapeuten in seine Überlegungen mit einflies-
sen. Daran schüesst sich Wendland vierzig Jahre später an, indem er Philo
historisiert und ihn unter dem Einfluss von sozialgeschichtlichen
Entwicklungen versteht. Die Verbindung zwischen Ritsehl und Wendland
wird umso deutlicher, wenn man sich vor Augen hält, dass mit den

sozialgeschichtlichen Einflüssen nicht nur politische, sondern auch literarische
Besonderheiten des 1. Jh.s in Betracht gezogen werden. Bei Ritsehl steht
die Lebenspraxis der Therapeuten, die von strikter Theorie der essenischen

Lebensform geprägt war, im Zentrum. Wendland betrachtet
demgegenüber das Verhältnis von Autor und seinem Objekt, dem Philo durch

34 PAUL Wendland & Otto Kern, Beiträge gur Geschichte der griechischen Philo¬

sophie und Religion, Berlin 1895, S. 23.

35 Wendland & Kern, Beiträge (Anm. 34), S. 23.

36 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 198.

37 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 198.

217



seine hermeneutischen Fähigkeiten zu umfassender Prominenz verhalf.
Das Interesse am sozialgeschichtlichen Zusammenhang von Autor und
seiner Lebenswelt unterscheiden Ritsehl und Wendland von Gfrörer, Zeller,

Baur und Lucius. Gfrörer, Zeller und Baur werten die Schrift 1VitaCont

nur in Bezug auf hellenistische Einflüsse, auf Grund derer sich die

Therapeuten vom Judentum separierten und welche anschliessend im
„Christentum" zur Vollendung gebracht wurden. Lucius dagegen verneint jegliche

Kontextualisierung im hellenistischen Judentum.
Aus dieser Diskussion über die konstruierte Identität der Therapeuten

wird ersichdich, dass die sog. Separation vom Judentum in der Antike
Ausdruck der Fragen zur religiösen Identität des 19. Jh.s werden. Auch
das Heranziehen von hellenistischen Einflüssen führt nicht zu einer
produktiven Kontextualisierung der Schrift, sondern zu einer weiteren
Differenzbildung. Vielleicht liegt darin der Grund für die fehlende Anerkennung

Wendlands Schriften. Viele Wissenschaftier (unter ihnen Carl Siegfried

und Schürer) teilen weiterhin Lucius' Einschätzung; Harnack dagegen

ändert unter dem Einfluss Wendlands seine Position, die zu Beginn
des 20. Jh.s zu Anerkennung gelangt.38 Bei aller Vereinnahmung, die die

Wissenschaftier im 19. Jh. gegenüber der Schrift praktizieren, rückt im 20.

Jh. die Frage nach der literarischen Gattung wieder ins Zentrum der
Diskussion. Obwohl nach Lucius und Schürer niemand mehr bestreitet, dass

Philo I 7taCont geschrieben hat, fragt man sich, wie er sie geschrieben hat,
mit welchen hermeneutischen Fähigkeiten und welche Aufschlüsse dies

über die (literarische) Umgebung der neutestamentlichen Texte gibt. Mit
Hilfe exegetischer und archäologischer Methoden soll im 20. Jh. die

Lebenswirklichkeit Philos und der Therapeuten rekonstruiert werden.

III. Die „Therapeutenfrage" des 20. Jahrhunderts

Die Diskussion über die sog. Therapeutenfrage wird erst in den 60er Jahren

des 20. Jh.s konkreter und erweitert die mögliche Verortung der

Therapeuten im Judentum, im Hellenismus bzw. im „Christentum" um die

Frage nach der literarischen Komposition. Siegfried Wagner, der 1960

seine Studie „Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion: I ow Ausgang des

18. bis ginn Beginn des 20. Jahrhunderts: Eine wissenschaftsgeschichtliche Studie "

veröffentlicht, schreibt über die erste Hälfte des 20. Jh.s, dass sich eine

Resignation breit gemacht hat, da im Forschungsdiskurs kein Konsens

zum Verständnis der Therapeuten gefunden wurde. Obwohl über die

38 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 199. Zu von Harnacks Revision siehe: VON

HARNACK, Art. Therapeuten (Anm. 31), S. 680.

218



Autorschaft nicht mehr diskutiert wird, steht immer wieder im Raum,
welche idealisierenden, politischen oder kultischen Fähigkeiten Philo beim
Schreiben von 1 "itaCont zugesprochen werden können.39 Wagner fasst

diese Akzentverschiebung treffend zusammen:

Im Vordergrund des Interesses steht nicht mehr das Echtheitsproblem, dieses ist
endgültig gelöst, im Blickfeld der Erörterungen stehen die Therapeuten als Phänomen

der spätjüdischen Religionsgeschichte. [...] Die Therapeuten werden nunmehr
ausdrücklich von den Essenern getrennt betrachtet. [...] Die Zeit kühner Kombinationen

und Geschichtsspekulationen scheint ein für allemal vorbei zu sein.4"

Bis zu einem gewissen Grad behält Wagner auch für die zweite Hälfte des

20. jh.s Recht. Allerdings verschieben sich die „kühnen Kombinationen"
dahingehend, dass über die Wortbedeutungen der Namensgebung in
Philos Schrift diskutiert wird. Mit der ersten Einschätzung über die

Benennung der von Philo beschriebenen Gruppe wird über die Argumentation

der meisten Erörterungen entschieden. Viele Möglichkeiten werden
dabei nicht in Erwägung gezogen; entweder unterscheiden sich Therapeuten

und Essener massgeblich, sind voneinander in der einen oder der

entgegen gesetzten Weise abhängig, oder es sind synonyme Bezeichnungen.

Bei allen Darstellungen wird jedoch die Einschätzung der sozio-

politischen Lage des zweiten Tempeljudentums als zentral eingeschätzt.
Grundsätzlich gehen die Beobachtungen von dem jüdischen Kulturkreis
aus und beziehen hellenistische Modelle nur in diesem Rahmen ein.

Paradigmatisch ist die Auseinandersetzung zwischen Hans-Gottfried Schönfeld

und Geza Vennes in der Revue de Qumran von 1961 und 1962.41

Schönfeld interpretiert Vennes dahingehend, dass dieser den

Therapeuten allgemeinärztliche Kompetenzen zuspricht, da er sie als „healer"
bezeichnet. Für Schönfeld ist es allerdings eindeutig, dass Philo eine

allegorische Auslegung der Leviten vorgenommen hat, in der die Therapeuten

als (Seelen-) Arzte und Gottesverehrer freiwillig ihre bürgerliche Fixistenz

verlassen, um Gott zu dienen und ihn zu schauen.42 Schönfeld zweifelt

nicht daran, dass Philo auch andere treue Juden sowie Proselyten und
Leviten als Gottesdiener bezeichnet haben könnte.43 Wie auch hinsichtlich

39 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 200.

40 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 202.
41 Hans-Gottfried Schönfeld, Zum Begriff „Therapeutai" bei Philo von

Alexandrien, in: Revue de Qumran 3 (1961), S. 219-240; Gl .ZA VERMES, Essenes
and Therapeutai, in: Revue de Qumran 3 (1962), S. 494-504.

42 SCHÖNFELD, Zum Begriff „Therapeutai" bei Philo (Anm. 41), S. 234—236.

43 SCHÖNFELD, Zum Begriff „Therapeutai" bei Philo (Anm. 41), S. 231.

219



des Begriffs der „Essener" arbeitet er heraus, dass es sich bei „Therapeuten"

um eine Fremd- und keine Eigenbezeichnung handelt.44 Der Dualismus,

der im 19. Jh. den neupythagoreischen Einflüssen zugesprochen

wird, ist nunmehr ein innerjüdischer, den Philo aus Dt 33,9 herleitet.45

Vermes führt daraufhin ins Feld, dass sich die Bezeichnung „Essener"
vom Aramäischen hasyä (der Gläubige oder Heilige) ableitet und die

genannten Essener und Therapeuten lediglich zwei Seiten einer Medaille
darstellen. Die einen sind die aktive und die anderen die passive Gemeinschaft.46

„Healer", so Vermes, kann darüber hinaus nicht „Arzt" bedeuten,

weil Philo das moderne Konzept eines Arztes gar nicht kannte.
Stattdessen dachte Philo an spirituelle Selbstheiler, die spirituell Erkrankte
heilen konnten und daher als Diener Gottes bezeichnet wurden.47 Vermes
schliesst seine Studie mit dem Hinweis auf archäologische Studien, die

zukünftig in die Erörterungen mit einbezogen werden sollen.

Bemerkenswert ist an diesem Disput, dass Schönfelds Versuch, die

religionsgeschichtliche Entwicklung der Therapeuten mit dem judentum zu

versöhnen, indem den Therapeuten universelle Bereitschaft zum Dienst
an Gott zugesprochen wird, von seinen Kollegen streng zurückgewiesen
wird. Es zeichnet sich immer deutlicher ab, dass im Diskurs über die

Therapeuten nicht mehr ausgrenzend über das Judentum gesprochen werden
kann — vielmehr werden die Essener bzw. Therapeuten als Juden und
nicht als Separatisten wahrgenommen. Es wird nicht mehr über „das J u-

dentum", das sich ausschliesslich mit der Tora und dem Tempel identifizierte

bzw. über „Philo, den Juden", wie Bellermann schreibt, debattiert.

Die Vorstellung einer religionsgeschichtlichen Vielfalt des Judentums des

1. Jh.s n. Chr. bringt die Diskussion wieder an einen neuen Anfang. Ehe

Detailfragen zu den einzelnen Schriften Philos gestellt werden, erarbeiten
die Studien Grundlagen zur Gestalt des antiken Judentums und schaffen
sich damit Distanz zu den Fragen der religiösen Identität des 20. }h.s. Die
Diskussion über die Namensbedeutung und deren Herleitung ist paradigmatisch

für diesen Neuanfang der wissenschaftlichen Auseinandersetzung.

IV. Kontextualisierung im ausgehenden 20. Jahrhundert
Weitere dreissig Jahre nach dem Disput zwischen Vermes und Schönfeld

greift Matthias Klinghardt die „Therapeutenfrage" wieder auf, da die Funde

44 SCHÖNFEI.D, Zum Begriff „Therapeutai" bei Philo (Anm. 41), S. 239f.

45 SCHÖNFEI.D, Zum Begriff „Therapeutai" bei Philo (Anm. 41), S. 238.

46 VERMES, Essenes and Therapeutai (Anm. 41), S. 501 f.

47 VERMES, Essenes and Therapeutai (Anm. 41), S. 496-499.

220



der QumranrolJen neue Assoziationen bezüglich der Essener ermöglichen,
mit denen die Therapeuten in einem weiteren Schritt identifiziert werden.
An sein Bemühen, die Essener und damit auch die Therapeuten nicht als

Gemeinde aus Qumran zu verstehen, schliessen in der Folge zahlreiche
Studien an. Nach der „Qumrangemeindethese" wird Qumran mit den
Essenern und einer klosterähnlichen Gemeinschaft identifiziert. Nach Klinghardt

muss diese These auf Grund der Gesamtzahl der gefundenen Schriften

und der Interpretationen der archäologischen und paläographischen
Befunde einer grundsätzlichen Kritik unterzogen werden.4X Seine Erörterungen

stützen sich darauf, dass die Gesamtheit der Rollen nicht von einem
konsistenten Verfasserkreis abstammen kann. Da man laut Klinghardt nicht
mehr von „dem Judentum" sprechen kann, kann man auch nicht mehr von
„der Qumransekte" sprechen.4'' Es zeichnet sich in der Argumentation von
Vermes schon ab, dass der Archäologie nun ein grösserer Stellenwert
zugesprochen wird. Leider hat diese Entwicklung, so Klinghardt, bezüglich der
Gemeinschaft in Qumran zu einem zirkulären Schluss geführt. So wurden
die Grabungsergebnisse im Licht der Texte verstanden ohne alternativen

Zusammenhängen Raum zu gewähren.50 Aufgrund dieser Beobachtungen
resümiert Klinghardt, dass die Trägerkreise von 1QS, lQSa, CD sowie die
Essener und Therapeuten analoge, aber unabhängige Gruppen waren.51 Der
entscheidende Vorteil eines Verzichts auf die Qumran-Essener-Identifika-
tion liegt darin, dass „Unterschiede in den jeweiligen Schilderungen zwanglos

erklärbar [sind], weil man nicht gezwungen [ist], Differenzen als Unge-
nauigkeiten der Berichte zu diskreditieren und diese als historische Eigenart
belassen [kann]."52 Zum anderen kann man sich mit dieser Perspektive
wieder Einzelheiten der Quellen zuwenden, welche die Unterschiede
beispielsweise zwischen den Mahlgemeinschaften hervorheben. Klinghardt
wendet sich der „Therapeutenfrage" an Hand der Zeugnisse bei Josephus
über die Essener zu, da „abgesehen von den Unterschieden der zweimaligen,

täglichen Tischgemeinschaft, die Analogien zwischen Therapeuten und
Essenern ins Auge fallen, insbesondere, wenn man weitere Notizen wie
Enkratie, Verzicht auf Sklaverei, Besitzverzicht, Hierarchie nach Dienstalter

48 MATTHIAS Klinghardt, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft: Sofologie und

Liturgie frühchristlicher Mah/feiern, Tübingen 1996, S. 220.
49 KlinghARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S. 220f.
50 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahlund Mahlgeweinschaft (Anm. 48), S. 221.
51 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S. 221.
52 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S. 222.

221



usw. hinzunimmt"53. Somit identifiziert Klinghardt ägyptische Therapeuten
und palästinische Essener.

Mit der Diskussion in der Mitte des 20. Jh.s wird vor allem deutlich, dass

die Darstellungen differenzierter werden. Philo als jüdischen Autor zu
bezeichnen, bedeutet nicht mehr, ihn als jüdischen Separatisten oder als

„Christ" zu identifizieren. Damit öffnet sich die Debatte für Fragen über

Philo als Autor innerhalb einer jüdischen Gemeinschaft, zu der nunmehr
auch die Autoren der neutestamentlichen Schriften gezählt werden. Darüber
hinaus wird mit der Kontextualisierung eine jüdische Vielheit vorausgesetzt,
die grundsätzlich auch für die Entstehung der neutestamentlichen Schriften
relevant ist. Die Rezeption findet unter dem Vorzeichen einer kulturellen
Pluralität statt, die sich sowohl auf das Judentum als auch auf das Christentum

bezieht. Die Frage nach einem Ursprung, der sich auf ein singuläres

separierendes Ereignis zurückführen lässt, weitet sich zu der Erörterung
von vielfältigen Differenzierungen und Ursprüngen innerhalb des Judentums

aus. Neutestamentliche Texte werden ebenso innerhalb dieses

Paradigmas diskutiert wie Philos Schriften. Wie sich allerdings die Identität der

ägyptischen Therapeuten ausbildete und unter welchen Bedingungen die

sozialen, ökonomischen und kultischen Paradigmen der sich wandelnden
Identitäten verhandelt wurden, wird erst am Ende des 20. Jh.s erörtert.

V. Hermeneutische Vielfalt im 20. und 21. Jahrhundert
Der Aufsatz „The So-Called Therapeutae of 'De Vita Contemplative!': Identity and

Character" (1998), von Joan Taylor & Philip Davies und Taylors Monographie
Jewish women philosophers of first-century Alexandria: Thilo's 'Therapeutae' reconsidered

(2003) bündeln alle zuvor offen gelassenen Fragen und leiten eine neue
Debatte bzgl. der Therapeuten ein. Sie behandeln die Autorenfrage, die

Gattungsfrage, die Archäologie und zum ersten Mal explizit die Genderdiskussion.

Die Autoren gehen davon aus, dass Philo der Autor der Schrift I itaCont

ist und die Therapeuten als eigenständige Gemeinschaft in Ägypten existierten.

Sie untermalen diese Annahmen mit der Kontextualisierung Philos im

ägyptisch-hellenistischen Alexandria und mit archäologischen Beobachtungen.

Erstmals wird die Schrift I itaCont aus sozialgeschichtlicher Perspektive
betrachtet und einem erneuten close-reading unterzogen.

Taylor und Davies bezweifeln in ihrer Studie, dass die Therapeuten mit
den Essenern in Verbindung gebracht werden können; was ihrer Darstellung

eine gewisse Ähnlichkeit mit Klinghardts These verleiht.54 Im Ein-

53 IvLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S. 218f.

54 JOAN 15. TAYLOR & Philip R. Daviks, The So-Called Therapeutae of "De

222



zelnen betonen sie, dass Philo mit dem Begriff therapeutes sowohl innerhalb
des ägyptischen Kultes als auch in der platonischen Philosophie auf
Gottesdiener hinweist.55 Sie fassen zusammen, dass die Universalität, die Philo
den Therapeuten in 1 'itaCont 21 zuspricht, auf die Allgemeingültigkeit der

Tugend (virtue) verweist56 (nicht auf die Universalität des Christentums,
wie Lucius argumentiert). Therapeutes wird von Philo darüber hinaus
kultisch verwendet, wobei er sich auf eine „Realität" bezieht, die eine

philosophische ist.5" Dies leitet über zur Gattung der Schrift, die Taylor dem
antiken Verständnis von „Philosophie" zuordnet. So heisst es in ihrer
Monographie Jewish won/en philosophers offirst-century Alexandria: Philo's "The-

rapeutae' reconsidered", dass der Philosophiebegriff der Antike präziser
reflektiert werden muss. Taylor geht wie Arthur Darby Nock58 davon aus,
dass ßlosofia in der Antike die Liebe zur Weisheit, einen gewissen Lebensstil

und eine Verpflichtung zu einer Reihe von ethischen und philosophischen

Prinzipien beinhaltete.56

In these philosophy is articulated as a lifestyle based on certain practical and

metaphysical principles which would result in knowledge on the universe and
well -b ei ng endaimonia).611

Filosofia war in diesem Sinne eine Lebenseinstellung, die neben praktischen
Konsequenzen im alltäglichen Lebensvollzug die Bejahung von metaphysischen

Prinzipien beinhaltete, welche dem Menschen Wissen über den

Kosmos und das Gute ermöglichte. Damit erweitert und variiert Taylor
den klassischen Philosophiebegriff um den praktischen Vollzug derselben.

Mit Nock bemerkt sie, dass die konzeptuellen Kategorien eines Kultes
bzw. einer Philosophie jeweils klar zu identifizieren sind, aber die Grenzen
dieser Kategorien variabel sind.61 Es war folglich nicht ungewöhnlich, dass

kultische Formen einer Philosophie während der griechischen und römi-

Vita Contemplativa": Identity and Character, in: The Harvard Theological Review

91 (1998), S. 3-24, dort. S. 3.'
55 Taylor & DavieS, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 7.

56 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 7.

57 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 10.

58 ARTHUR Darby Nock, Conversion; The old and the new in religion from Alexander
the Créa/ to Augustine of Hippo, London 1933.

59 JOAN E. Taylor, Jewish women philosophers of first-century Alexandria: Phi/o's

'Therapeutae" reconsidered, Oxford / New York 2003, S. 107f.
60 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 108.

61 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 109: „A cult could develop in a

philosophical dimension and a philosophy could develop in a cultic one."

223



sehen Zeit des vorderen Orients entstanden/'2 Auf Philo bezogen versteht

man vor diesem Hintergrund besser, dass für ihn die Philosophie der

Ursprung alles Guten war (de Opificio mundi 53) und, dass für ihn Mose der

grösste Philosoph war, denn Mose war der einzige, der das klarste und
annähernd perfekte Wissen erhielt, als er Gott am Sinai begegnete (de

Specialibus legibus 3,9-101; vgl. Mos. 1,21-24). Mose war der oberste Lehrer.

Er war König, Gesetzgeber und Prophet, doch diese Aufgaben konnte er

nur übernehmen, weil er Philosoph war (I 7ta Mösls 2,2).63 Taylor folgert
aus diesen Hinweisen, dass für Juden in Alexandria und anderswo das

Judentum durch aus als Philosophie betrachtet werden konnte/'4
Eine weitere Besonderheit von Taylors Studien besteht in ihrem Fokus

auf die archäologischen Gegebenheiten der lokalen Situation, wie sie von
Philo beschrieben wurde. Sie nimmt Philo in dieser Hinsicht wörtlich und

führt aus, dass die Berücksichtigung von archäologischen Informationen
sehr aufschlussreich sein kann. Taylor geht davon aus, dass die Therapeuten
von Philo als eine Gruppe beschrieben wurden, die das tägliche Leben der

Stadt freiwillig für ein Leben, das von dem alleinigen Bezug zu Gott und der

Kontemplation gekennzeichnet war, verlassen haben, um mit Gleichgesinnten

in einer Gemeinschaft ausserhalb der Stadt zu leben (I 7taCont 64).65 Es

ist in Taylors Studie zentral, dass die Therapeuten ihr ganzes Leben und ihr

ganzes Wissen der Kontemplation gewidmet haben und dies alles in Bezug
auf Mose. Taylor beweist gegenüber ihren Beobachtungen zur Lokalität ihre
wissenschaftliche Konsequenz, denn die Therapeuten werden von ihr fortan

als „Mareotische Gruppe" bezeichnet, da sie am Marcotischen See 14 bis

18 km von Alexandria entfernt siedelten/'6 Dass dies eine sinnvolle
Arbeitshypothese ist, die es erlaubt die Vielfältigkeit der Bezeichnung therapeutes zu
verstehen, wird in ihrer Zusammenfassung deutlich.

62 Taylor, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 110.

63 Philo verbindet seine Aussagen über Mose an dieser Stelle sogar mit einer
Kritik an den Städten: TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 116.

64 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 120.

65 Sie macht darüber hinaus deutlich, dass eremia von den meisten Wissenschaftlern
als „Wüste" interpretiert wurde. Im Zusammenhang mit den geographischen
Besonderheiten der Siedlung, die sich auf einer Landzunge zwischen dem
Mittelmeer und dem Maroetischen See befand und sowohl über Land als auch über
Wasser gut zu erreichen war, spricht vieles dafür eremia als „isoliert" zu übersetzen.

„The best people got to the best spot" - isoliert von der Stadt in bestmöglicher

ländlicher Idylle. TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 74—93.

TAYLOR & Dayihs, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 10—14.

66 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 73

224



Both the self-designation of a group - 'the attendants (of God)' or 'suppliants (of
God)' - would have made the claim: the practitioners of the ascetic, spiritual path
had gone away from normal life to serve God in his Sanctuary, understood
symbolically. Ultimately, both men and women saw themselves not only as attendants
or suppliants but as priests in this Temple.''7

Männer und Frauen sahen sich nach Taylor als Priester, als Gottesdiener,
die sich auf dem Weg zu Gott befanden. Doch sie waren nicht irgendwelche

Priester, sondern Priester des einen Tempels in Jerusalem. Laut Taylor
ist bemerkenswert, dass die Frauen mittels männlicher Attribute aufgewertet

wurden. Taylor betont, dass Frauen dieselbe Wertschätzung wie Männern

zugesprochen wurde; ja, dass sie männliche Anerkennung bekamen.68

Die beiden Studien zeigen deutlich, dass die 1 PtaCont sehr unterschiedlich

kontextualisiert wird. Das Interesse richtet sich auf Philo in seinen

persönlichen, politischen und intellektuellen Zusammenhängen oder auf
die Therapeuten als real existierende Gemeinschaft. Viele Methoden der

Kontextualisierung werden in späteren Arbeiten aufgegriffen und von
Wissenschaftlern wieder mit der Frage nach den Beziehungen zum Umfeld

der neutestamentlichen Texte kombiniert. Anders als zu Begin des 19.

Jh.s, als über die Wirkung der Therapeuten auf das christliche Mönchstum
spekuliert wird, stellen sich die Wissenschaftler nun die Frage nach einem

gemeinsamen Kontext der Autoren.
Unterschiedlichste hermeneutische Ansätze werden für diese Erörte-

rung aufgegriffen. Flier sollen zusammenfassend einige Beispiele genannt
sein. Andrew McGowan veröffentlicht 1999 eine auf der Vorstellung der
realen intellektuellen Präsenz von Philo basierende, kulturanthropologische

Studie, in der er die Meinung vertritt, dass die Essener und Therapeuten

als eigenständige Gruppen zu verstehen sind.69 Noch im selben

Jahr wird die Debatte um das Genre von Philos Beschreibungen wieder
aufgegriffen. Wendlands Einschätzung von 1895, es handle sich stilistisch
um übertriebene Rede, findet sich vergleichbar in Troels Engberg-
Pedersens Studie ,,Philo's De Vita Contemplative/ as a Philosopher's Dream"
wieder."7" Für ihn ist 1 7taCont „a Utopian fantasy done for a serious pur-

67 Taylor, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 343.

68 TAYLOR & DavieS, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 15 über I 7ta

Coot 32, 68.
69 ANDREW Brian McGowan, Ascetic Hucharists: Food and drink in early Christian

ritual weeds, Oxford / New York 1999, S. 58.79.
70 TROLLS EngberG-PeDERSEN, Philo's De Vita Contemplativa as a Philoso¬

pher's Dream, in: Journal for the Study ofJudaism 30 (1999), S. 40-64.

225



pose".71 Von entscheidender Bedeutung ist auch Mary-Ann Beavis'
Antwort auf Engberg-Pedersen, in der sie formuliert, dass die real existierende
Gemeinschaft in der wissenschaftlichen Beschäftigung mit den Therapeuten

nicht zu vernachlässigen ist. Sie versteht die Therapeuten als "a ut-
poian construction of a real community".72

Gregory Sterling untersucht in seinem Aufsatz „The place of Philo of
Alexandria in the study of Christian origins" Philos literarische Besonderheit, die

Allegorie.73 Sein Aufsatz beginnt mit der Rekonstruktion der Wirkungsgeschichte

von Philo und bezieht sich sehr detailliert auf dessen historischen,

persönlichen und intellektuellen Kontext, der schon früh von einer

christlichen Legendenbildung geprägt war/4 Er beschreibt, dass Philos

historischer, persönlicher und intellektueller Kontext schon früh von einer
christlichen Legendenbildung überschattet war. Während Eusebius Philo
eine Konversation mit Petrus in Rom zutraute und davon ausgeht, dass

Philo den Apostel willkommen hiess, ihn bewunderte und ihm grossen
Einfluss zusprach, betrachtet Hieronymus Philo als einen der Kirchenväter.

Die Legendenbildung geht so weit, dass dem Toragelehrten posthum
eine Taufe nachgesagt wird. Diese Legende, die kaum weiter von den

soziokulturellen Hintergründen des Philo von Alexandrien entfernt sein

könnte, führte jedoch zu der Bewahrung vieler seiner Schriften. Im Bezug
auf Philos intellektuellen Kontext beobachtet Sterling eine besonders

starke indirekte Beziehung zu den Autoren der neutestamentlichen Schriften,

da sie demselben kulturellen Kontext des griechischsprachigen Judentums

angehörten75 Er stellt in seinem Aufsatz die These auf, dass Philo
wie andere Philosophen eine weiterführende exegetische Schule in seinem

Elaus oder einem anderen privaten Haus betrieb.76 Seine ausgedehnten
Kenntnisse der griechischen Philosophie und der Interpretation der Tora
machten ihn gerade in Bezug auf die soziokulturelle Identität der Juden im
hellenistischen Alexandria unter römischer Herrschaft zu einem wertvol-

71 ENGBERG-PEDERSEN, Philo's De Vita Contemplativa (Anm. 70), S. 43.

72 MARY-ANN BEAVIS, Philo's Therapeutai: Philosopher's dream or Utopian con¬

struction/ in: Journal for the Study of the Pseudepigrapha 14 (2( )4), S. 30-42, dort S. 41.

73 GREGORY Sterling, The place of Philo of Alexandria in the study of Christian
origins, in: ROLAND DEINES & KARL-WlLHELM NlEBUHR (eds.), Philo und das

Nene Testament: Wechselseitige Wahrnehmungen: I. Internationales Symposium gum Corpus

Judaeo-HeHenisticum, 1.—l. Alai2003, Eisenach / Jena 2004, S. 21-52.

74 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 21-23.

75 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 26.

76 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 25-29.

226



len Zeugen. Philos Werke zeugen, so Sterling, von seiner Faszination von
Homer, seiner Parteinahme für platonische Philosophie und deren
Verknüpfung mit dem Alexandrinischen Judentum. Das Besondere an den
Werken Philos ist die ausgeprägte allegorische Sprache, mit der er klassische
Kommentare im Frage-Antwort-Rhythmus raffiniert aufnimmt. Da auch
die philosophischen Abhandlungen über verschiedene literarische Formen
verfügen, vermutet Sterling, dass Philo höhere Schüler unterrichtete.77

Auch politische Kontextualisierungen werden in Bezug auf Philo und
seine I 'itaCont vorgenommen. Maren Niehoff arbeitet heraus, dass Philo
mit X'itaCont seine jüdische Identität vor allem im Hinblick auf Rom
beschreibt. Da Philo sich kulturell zwischen Alexandria und Rom befand,
beschreibt er ein Symposion als Identitätsmarker, welches jüdische
Bedürfnislosigkeit von griechischer Masslosigkeit unterscheidet und sich damit
deutlich an römischen Interpretationen sowohl der jüdischen als auch der
griechischen Kultur ausrichtet.78 Niehoff macht in ihrem Aufsatz Analogien

zu Rom und römischen antiken Autoren besonders an Philos
Beschreibung der ausschweifenden griechischen Kultur, den Details über
schlichtes Mobiliar und eine einfache Ernährungsweise sowie dem sehr
kontrollierten und privaten Gesprächsstil fest.79 Niehoff folgert daraus,
dass Philo mit seiner Schrift einen Beitrag zur nationalen Identitätsentwicklung

und zur Vergegenwärtigung der angestammten Werte geleistet hat.811

In der Zusammenschau wird deutlich, dass von 1999 bis 2010 die
unterschiedlichsten Kontextualisierungen vorgenommen werden. Von der
feministischen Perspektive, über Genre-Diskussionen bis Irin zu politischen
Einzelheiten der hellenistisch-jüdischen Identifikation wird sehr differenziert

an der Rezeption antiker Identitäten gearbeitet. So weisen die Studien

von Beavis und Engberg-Pedersen über die reine sozialgeschichtliche
Rekonstruktion hinaus, indem sie erneut die Frage nach dem Genre stellen
und untersuchen, mit welchen Ideen, rhetorischen Finessen und Interessen
die Schrift 1 itaCont verfasst wurde. Taylor reflektiert mit ihrer Studie die
Versuche, welche die antiken Quellen als „philosophische" anstatt als

„theologische" Schriften interpretieren. Im Zusammenhang mit der Kon-
textuaüsierung in praktische Lebensvollzüge stehen auch die Überlegungen,

77 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anna. 73), S. 30.

78 MAREN Niehoff, The Symposium of Philo's Therapeutae: Displaying Jewish
Identity in an Increasingly Roman World, in: Creek, Rowan and Byzantine Studies

50 (2010), S.95-117, dort S. 95f, 98.

79 NlEl I OFF, The Symposium of Philo's Therapeutae (Anm. 78), S. 98.
80 NlEHOFF, The Symposium of Philo's Therapeutae (Anm. 78), S. 116.

227



die antiken intellektuellen Diskurse in Hausschulen zu verorteten (Sterling).
Niehoffs Erörterungen zeigen, wie Philo dazu beigetragen hat, kulturelle
Werte und Normen zur nationalen Identitätsentwicklung zu reflektieren.

VI. Fazit

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Philo und seine I itaCont

hat seit dem 19. Jh. sehr viele verschiedene Formen und Inhalte
angenommen. Die Grundlage für die sich verändernden Interpretationen bildet

die Gestaltung einer Erinnerungskultur, welche dem Zeitgeist der
Wissenschaftler entspricht. Philo, seine I ritaCont bzw. die Therapeuten
werden im Dreieck zwischen Judentum, Hellenismus und „Christentum"
so verortet, dass sie im Kontext der wissenschaftlichen Diskurse Relevanz
erhalten. Vor diesem Hintergrund ist es nicht erstaunlich, dass sich die

Ergebnisse im Laufe der Wissenschaftsgeschichte unterscheiden und
verschiedene Bilder des antiken Judentums entworfen werden. In diesem

Beitrag wurden einige Beispiele der Rezeption Philos und seiner I 'itaCont

skizziert, die aufzeigen, dass die so selbstverständliche Konstruktion der
fremden Identität auch mit Veränderungen der eigenen wissenschaftlichen
Kontexte einhergeht. Während im 19. Jh. die Separation zwischen Judentum

und „Christentum" mit der Frage nach kultureller Unabhängigkeit
verbunden wird und die Atfiliierung mit dem Hellenismus die These der

wechselseitigen Abgrenzung bestätigt, basieren die Untersuchungen im 20.

und 21. Jh. auf der Vorstellung kultureller Pluralität als Grundlage für
religiöse Differenzierung. Differenzierung steht nicht mehr für
unausweichliche Separation, sondern für eine Erweiterung der kulturellen Vielfalt.

Dort, wo im 19. Jh. noch explizit nach dem einen christlichen

Ursprung gefragt wird, öffnet sich der Diskurs über Philo und seine 1 ItaCont
in eine interdisziplinäre Diskussion über das Alexandrinische Judentum.
Unterschiede und Gemeinsamkeiten werden nicht mehr im Bezug auf
„das Christentum" konstatiert, sondern im Bezug zu den Autoren der

neutestamentlichen Schriften. Der Wechsel der Identitäten, der Philo bzw.
die Therapeuten im Verlauf der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
zugesprochen wird, gestaltet sich im 21. Jh. als ein Paradigmenwechsel in
der Betrachtung der christlichen Ursprünge. Gemäss des Zeitgeistes werden

Studien zu erwarten sein, die nicht nur der antiken pluralen Identitäten

gerecht werden, sondern auch ihrer eigenen.

228


	Wechsel der Identitäten : Philos Therapeuten im Wandel der Wissenschaftsgeschichte

