Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Wechsel der Identitaten : Philos Therapeuten im Wandel der
Wissenschaftsgeschichte

Autor: Al-Suadi, Soham

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wechsel der Identititen:
Philos Therapeuten im Wandel der Wissenschaftsgeschichte

von Sobham ALSuadrt

Philos Schreiben als Ausdruck einer eigenstindigen hellenistisch-jiidischen
Kultur in Alexandrien zu betrachten, ist kein selbstverstindliches Vorgehen,
betrachtet man die modernen bzw. post-modernen Wissenschaftsdiskurse
zu Philo und seinen Schriften. Vielmehr werden sie auf sehr unterschiedli-
che Weise dem Judentum, dem Hellenismus und auch dem Christentum
zugeordnet. So wird auch Philos Schritt De 172a Contensplativa (17itaConl) zur
Gestaltung und Vergewisserung einer religiosen Erinnerungskultur verwen-
det, in der dic Rezeption dazu dient, kulturelle Werte und Normen threm
urspringlichen Kontext zu entheben, um die eigene Identitit zu legitimieren.
Bereits im 19. Jh. dient Philos 77aCont der Festigung einer gemeinsa-
men Erinnerungskultur in Bezug auf die Bezichung zwischen Judentum
und ,,Christentum® in der Antike und wird dartiber hinaus als Quelle uber
den Ursprung des Christentums verstanden. Das wissenschaftliche Inte-
resse an Philos Schriften steigt, da das Alexandrinische Judentum zum
Paradigma des christlichen Ursprungs stilisiert wird.! Johann Joachim
Bellermanns Ziel, ,,dall der Leser, dem die Schriften in den Ursprachen
nicht zuginglich sind, durch die zusammengestellten Aussagen der Zeu-
gen uber eine denkwirdige Erscheinung in der alten Geschichte des Mor-
genlandes, tber die Gesellschaft, die sich durch tiefe Demuth, Beschei-
denheit und Sittsamkeit einerseits, und durch Eigenheiten, ja eigene Verir-
rungen andererseits auszeichnete, selbst urtheilen konne™?, wird von sei-
nem Bemuhen unterstiitzt, eine nattrliche Trennung zwischen Judentum
und den Therapeuten zu Gunsten des Christentums zu skizzieren. In den

Dr. des. Sobam Al-Suad:, Universitit Basel, Theologische Fakultit, Nadelberg
10, CH-4051 Basel. — Ich danke Prof. Dr. René Bloch herzlich fur die kon-
struktiven und bereichernden Anregungen.

T MAREN NIEHOFY, Alexandrian Judaism in 19" Century Wissenschaft des Juden-
tums: Between Christianity and Modernization, in: AHARON OPPENHEIMER
(ed.), Jiidische Geschichte in bellenistisch-rimischer Zeit: Wege der Forschung: Vom alten
zum nenen Schirer, Minchen 1999, §.9-28, dort S. 9.

JOHANN JOACHIM BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten ans denr Alterthume
tiber Essder und Therapenten, Berlin 1821, S. V1.

o

209



1960¢r- und 1970er-Jahren rickt die Vergegenwirtigung des ,,Christen-
tums* in Philos 17772Cont in den Hintergrund. Im Vordergrund steht die
sog. ,,Therapeutenfrage® — cine Auscinandersetzung tber die Gruppe der
Therapeuten selbst, die kliren soll, inwieweit die Therapeuten von den
Essenern zu unterscheiden sind. Erst auf dieser Basis werden Ende des
20. Jh.s und zu Beginn des 21. Jh.s Studien verdffentlicht, die sowohl
Philo als auch seine Schrift zu einzelnen Themen befragen. Nun werden
nicht nur die Therapeuten von anderen Gruppen unterschieden, sondern
auch in Bezug auf ihren sozio-politischen Kontext untersucht. Die ver-
wendeten Methoden werden explizit genannt und die Zielgruppen der
Studien werden in den Prozess der Theoriebildung einbezogen.

Dass es sich auch bei diesen Studien um eine Rezeption zugunsten der
Vergewisserung eigener kultureller Werte handelt und welche Rolle das
gezeichnete Bild der Therapeuten im Wissenschaftsdiskurs spielt, wird im
Folgenden — wenn auch ohne Anspruch auf Vollstindigkeit — anhand
paradigmatischer Beispiele zur Konstruktion der Identitit der Therapeu-
ten im Wandel der Wissenschaftsgeschichte hinterfragt. Es wird zu zeigen
sein, dass im Schaffen einer gemeinsamen (vornehmlich christlichen)
Erinnerungskultur die Rezeption der Wissenschaftler dazu dient, Philos
Therapeuten je nach Zeitgeist im Dreieck zwischen Judentum, Hellenis-
mus und Christentum zu situicren.

I. Rezeption der antiken religiésen Separation im frithen 19. Jahrhundert

Mit hinreissender Liebe zum Detail schildert Bellermann 1821 in seinen
W Geschichtlichen Nachrichten ans dem Alterthume siber Fsséder und Therapenten ™ das
Leben von Philo in der judischen Oberschicht Alexandrias und sein litera-
risches Wirken.? Bellermann tbersetzt Josephus Flavius (de Bello [udaico
11,8,2-13; Antiquitates X111,5,9; XV,10,4-5; XVIIL1,2-6; XVII,13,3; de Bello
Judaico 1,3,5 und Antiguitates X111,11,2), Philo (Quod ommnis probus liber sit 75-
79, Philo 1itaCond), Eusebius (Praeparatio evangelica), Plinius (der Altere)
(Historia Naturalis V,16-17), Solinus (Potyhistor XXXV,7-12), Porphyrius
(De abstinentia), Epiphanius (Adversus haereses 1,10.19) und Fusebius von
Caesaraea (Historia ecclesiastica 11,17; 1V ,22; Praeparatio evangelica VII1,11-12)4
und erldutert in drei Abschnitten zuerst die judische Religion, deren Sek-
ten (besonders die Essener), ihre Namen, ihre Entstehungen, ihre Lehren
und ihre Gebriuche. Im zweiten Abschnitt vergleicht Bellermann die
klassischen Stellen und im dritten Abschnitt die Urteile des Talmud und

3 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2).
4 Bellermanns Stellenangaben sind oftmals sehr ungenau.

210



der Rabbinen. Es folgen Vergleiche der Essener mit den Pythagoriern
sowile ein Verzeichnis der Schriften tiber die Essener.5 Sein Ziel ist es dem
Leser, der die Schriften in der Originalsprache nicht lesen kann, dazu zu
verhelfen, dass er sich ein Urteil tber die Gesellschaft des Morgenlandes
machen kann.® Im zentralen Kapitel ,,Philo der Jude®, tbersetzt Beller-
mann Teile der Schrift [77aCont, wobet er eine Beschreibung von Philo als
Alexandrinischen Juden der Oberschicht voranstellt. Fir Bellermann ist
Philo zweifelsohne Autor der Schrift, die von den Gottesverehrern han-
delt. Dezidiert handelt es sich um die Verehrung Gottes, die die Thera-
peuten zum einen betreiben, weil sie keine leibliche Heiligung vornehmen
und zum anderen, weil sich thr Name von der Verehrung Gottes herleiten
lisst. Bellermann leitet den Eigennamen der Essener vom syrischen asa =
heilen (im Piel essa) ab und versteht sherapentes als griechische Ubersetzung
desselben. Der Eigenname ,,Essener® beziche sich, so Bellermann, auf
jemanden, der ,,tugendbeflissen®, also ein Gottesverehrer, ist. Mit der
oriechischen Ubersetzung wird die Bedeutung dahingehend erweitert, dass
derjenige auch ,gottesdienstliche Betrachtungen anstellt und sich eines
frommen Lebens befleiBigt”. Zu moglichen Beziehungen zur hellenisti-
schen Philosophie oder zum Kult macht Bellermann keine Aussagen, satt
dessen steht fir thn im Vordergrund, dass sich die Therapeuten sukzessi-
ve vom Judentum getrennt hitten.® Bellermann stellt vielerorts heraus,
dass die Therapeuten in threr Liebe zu Gott, ithrer Liebe zur Gerechtigkeit
gegentiber den Menschen und in ihrer Reinheit des Gemiites den anderen
Gemeinschaften tberlegen waren.” In einer strengen Hierarchie war es
nur den ,vertrauten Gesellschaftlern® gestattet, das gemeinsame asketi-
sche Mahl einzunehmen.!® Neben der Besitzlosigkeit, der vollkommenen
Frommigkeit, der Enthaltsamkeit und der besten Lage am Mareotischen
See, war es vor allem der Sinn fur die Heilige Schrift, die Minner und
Frauen vereinte. Bellermann Ubersetzt: ,,\Worte an sich sind der Leib, die
Seele ist der dem Ausdruck unterliegende verborgene Sinn.*!!

<7
/

BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. V1.

BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. V1.

BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 6f. Weitere 13 Herleitun-
gen des Namens: S. 9—14. Kennzeichnend ist, dass die Bezeichnung fur Esse-
ner und Therapeuten bei Philo synonym gebraucht werden kénnen, da es sich
bei therapentes um eine Ubersetzung handelt.

8 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 14f.

9  BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 25.29f.

10 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 29,

11 BELLERMANN, Geschichttiche Nachrichten (Anm. 2), S. 104. Leider gibt Beller-

-~ & n

211



Philo wird von Bellermann als Jude in cinem jidischen Kontext wahr-
genommen und doch sind es ithm zufolge die Therapeuten, die sich suk-
zessive vom Judentum trennten, um ihre innere Religion der Mysterien
auszuleben. Dies wird von Bellermann als nattrliche Trennung bezeich-
net, da dies ,,der gewohnliche Gang aller solcher Verbindungen ist*!.
Obgleich Bellermann in Erwigung zieht, dass die Therapeuten auf die
Rechabiter (Jer 35,6—19) oder die Nasirder (L.ev 6) zu bezichen sind,!3 ist
es fur ihn eindeutig, dass Askese und eine kontemplative Lebenstithrung
mit Separation vom Judentum verknipft sein mussen. Mit anderen Wor-
ten ist es fur Bellermann nicht Philo selbst, der mit seiner judischen Tradi-
tion bricht, sondern die von ihm wegen threr Liebe zu Gott, der Tugend
und den Menschen so bewundernswerten Therapeuten.

Wenig spiter werden die Charakteristika der Therapeuten auf die
christliche Tradition ubertragen. Bellermann bezweifelt noch die Verbin-
dung von Jesus oder Johannes dem Téufer zu den Essenern, da keine
Quellen dartber Auskunft geben.® Anders sicht dies August Friedrich
Gfrorer in seiner Studie ,,Philo und die alexandrinische 'Theosophie: 1 om Einflus-
se der jiidisch-agyptischen Schule auf die 1ebre des Newen Testaments* von 1831. Er
versteht die Therapeuten als Ursprung und Vorbild der christlichen Or-
den.!” Gtrorer, selbst zu dieser Zeit im Wechsel seiner religiosen Lebens-
anschauung zwischen Protestantismus und Katholizismus befindlich, geht
davon aus, dass die Therapeuten als erste Monche die mystische Ausfor-
mulierung des Judentums darstellten, da sie vom Licht auf Gott und den
Logos bzw. die Sophia schlossen.!® Mit threr Askese verkorperten sie den

mann nicht an, auf welche Stelle in 1772aCont er sich bezieht.

12 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 15.

13 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 15-20.

14 BELLERMANN, Geschichtliche Nachrichten (Anm. 2), S. 35.

15 AUGUST FRIEDRICH GFRORER, Philo nnd die alexandrinische "Theosophie: 1 om Finflusse
der jitdisch-agyptischen Schule anf die 1 ehre des Neuen 1estaments, Stuttgart 1831, S, 299.

16 MORIZ GMELIN, Art. Gfrirer, Augnst Friedrich, in: Aljgemeine Dentsche Biographie
9 (1879), S. 139-141 ( = URL.: http:/ /www.deutsche-biographie.de/artikel ADB
_pnd104273496.html) urteilt tiber Gfrorer: ,,War aber G. mehr und mehr ein
schlechter Protestant geworden, so wurde er damit keineswegs cin correcter
Katholik. Der Wechsel der religiGsen Lebensanschauung konnte bei einer so
kriftigen und in bestindiger Opposition sich entwickelnden und sich gefal-
lenden Natur nicht zur volligen Unterwertung unter die neue Autoritit, mit
allen ihren Ansprichen und Consequenzen, sich gestalten. Vom protestanti-
schen Sauerteig war und blieb G. stark durchdrungen, und das protestantische
Bewulitsein bricht nicht selten auch in seinen spiteren Schriften durch.*

212



Auszug der Seelen aus der Leiblichkeit, so dass sie beispielsweise Fleisch
wegen der unreinen Secle der Tiere ablehnen mussten.!” Gfrorer schildert,
dass die Trennung von Judentum und Christentum mit der Separation der
Therapeuten einherging, die ihrerseits eine Sekte mit den Essenern bilde-
e
schichtlichen Thatsachen®, die ihn dazu veranlassen, dem gemeinsamen

ten, die wiederum ins Christentum tbergingen. Gfrorer spricht von

Mahl der Therapeuten eine tiefere religiose Bedeutung zuzusprechen, da
es der ,einzige dullere gottesdienstliche Akt, der von ihnen in Gemein-
schatt ausgeubt wurde®, war.!$

Gfrorer und Bellermann machen in thren Studien deutlich, dass es sich
bei den Therapeuten um eine eigenstindige, von den Essenern unter-
schiedene Gemeinschaft handelte. Ausserlich lebten sie zwar die FEthik der
Essener, doch innerlich pflegten sie ithre eigene Mystik. Thre Mystik wird
als primitive Ausdrucksform beschrieben, die sich bis zum Christentum
weiterentwickelte. Besonders bei Gfrorer wird deutlich, dass er nicht nur
die Spiritualitit der Therapeuten, sondern auch die Ausdrucksform Philos
als eine Vorstufe des Christentums ansieht.!?

Mit den Studien von Bellermann und Gfrorer zeichnet sich bereits in
der ersten Hilfte des 19. Jh.s ab, dass die Trennung zwischen Judentum
und Therapeuten als initiierte Trennung zwischen Judentum und ,,Chris-
tentum* verstanden wird. Im Bemuhen darum, den christlichen Ieser
dazu zu befahigen, sich einer gemeinsamen Erinnerungskultur zu verge-
wissern, wird einerseits ein Prozess der nattrlichen Trennung vom Juden-
tum (Bellermann) und andererseits cine Vorbildfunktion fur das ,,Chris-
tentum® (Gfrorer) postuliert. In dieser Lesart werden Aussagen tber die
Identitit der Therapeuten eng an Aussagen Uber deren Trennung vom
Judentum geknupft.

Auch Albrecht Ritschl bespricht 1855 die Separation der Therapeuten
und gibt durch seinen Bezug auf den praktischen Lebensvollzug der Dis-
kussion eine weitere Facette. In der lebhaften Auseinandersetzung tber
die Entdeckung des ,,Christlichen® bei den Therapeuten nimmt sein Auf-
satz ,,Uber die Fssener® eine Ausnahmestellung ein. Obwohl er sich auch fuir
cin distanziertes Verhiltnis der Therapeuten zum Jerusalemer Judentum,

17 GERORER, Philo und die alexandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 296298,

18 GURORER, Philo und die alexandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 295f.

19 GFRORER, Philo und die alexandrinische Theosophie (Anm. 15), S. 281. So schliesst
Gfrorer beispielsweise aufgrund des inneren Zusammenhangs von Zahlen in
1itaCont (Sabbat am 7. Tag, gemeinsames Mahl am 49. Tag) auf das unreife
Alter des Autors.

213



aber dennoch fur einen historischen Synkretismus aus heidnischen und
jidischen Elementen ausspricht, proklamiert Ritschl ecin Verstindnis der
Separation der Therapeuten von ihrer Umwelt aus dem praktischen Le-
bensvollzug derselben.?’ 1855 antwortet Ritschl damit aut Eduard Zellers
These, dass die Therapeuten eine Art Neupythagoreismus lebten, mit der
Gegenthese, dass die Therapeuten eine Mischung aus heidnischen und
judischen Elementen im praktischen Lebensvollzug darstellten. Ritschl
identifiziert allgemeine Analogien zwischen den Therapeuten und den
Leviten und bezeichnet die Therapeuten aufgrund threr gesteigerten Um-
gangsformen als , zheoretische Essener.?! Er geht davon aus, dass die Esse-
ner und die Therapeuten unabhinglg voneinander aus dem Judentum
entstanden. Die Abgrenzung zum Judentum hat fir Ritschl praktische
Grinde. So verliessen die Essener das Judentum nicht aus Feindlichkeit,
sondern weil sie sich dem Tempelkult enthielten.?> Obwohl sich Ritschl
vorstellen kann, dass die christliche Urgemeinde in Jerusalem mit den
Essenern mehr gemeinsam hatte als mit der jidischen Mehrheit, da beide
durch ihre Enthaltung vom Tempelkult zwangsliaufig separatistisch wur-
den und im Zuge der Tempelzerstorung vergleichbar wenig Schaden
nahmen,? ist, abgesehen von Bellermann, kein Wissenschaftler im 19. Jh.
so entschieden gegen die vermuteten Beztige zwischen der Gemeinschaft
und dem ,,Christentum®. Iir Ritschl ist die Trennung der religitsen
Gruppen auf alltagspraktische und kulturelle Grinde zuriickzufthren.

Ritschls an den jeweiligen Lebensformen orientierte Interpretation, die
in vielerlei Hinsicht an Bellermann erinnert, verhallt in den nichsten
zwanzig Jahren der Forschung. Bevor sie wieder diskutiert wird, wird der
Hellenismus als dritte Grosse, mit dem die Therapeuten identifiziert wer-
den kénnen, in die Diskussion aufgenommen.

II. Das Hellenismus-Paradigma in der Forschung im ausgehenden
19. Jahrhundert

Ferdinand Christian Baur nimmt Zellers Studie in seinen ,,Dre; Abbandlungen
zur Geschichte der alten Phitosophie und thres 1 erbéltnisses nm Christenthum* von
1876 wieder auf und verortet die Therapeuten beim synkretistischen

20 ALBRECHT RITSCHL, Uber die Essener, in: Theologische Jahrbiicher 14 (1855), S. 345.

21 RrtscHL, Uber die Essener (Anm. 20), S. 341,

22 RrtscHL, Uber die Essener (Anm. 20), S. 351f.

23 RrrscHL, Uber die Essener (Anm. 20), S. 352, Diese Tendenz verleitet Ritschl
dazu, sogar eine Aufnahme der Essener und einen spiteren Ausschluss vom
Christentum zu vermuten. RITSCHIL, Uber die Essener (Anm. 20), S. 315.



Neupythagoreismus in Agypten und Palistina, da er das Speiseverhalten auf
cine theosophisch-mystische Tradition zurtickfiihre.?* Fir thn deutet gerade
dieser Dualismus darauf hin, dass sich die Essener zwischen Hellenismus
und Judentum auf dem Weg zum ,,Christentum® befanden. Der hegeliani-
sche Fortschrittsgedanke bei Baur riickt bei Ernst Lucius, fiir den die radi-
kale Abgrenzung der Therapeuten vom Judentum bzw. Hellenismus Aus-
druck eines christlichen Monchstums ist, noch stirker ins Zentrum.

Der Strassburger Theologe Lucius veroffentlicht 1879 die Schrift ,,Dze
Therapenten und ibre Stellung in der Geschichte der Askese: Eine kritische Untersu-
chung der Schrift De vita contemplativa®, in der er bestreitet, dass Philo der Autor
von [itaCont ist. Ausschlaggebend fur seine These ist die Nichterwidhnung
von Josephus und Plinius sowie von Strabo. Entscheidend ist fiir Lucius’
These ausserdem, dass Philo an keiner anderen Stelle die Therapeuten er-
wihnt und erst bet Eusebius wieder Verweise auf die Therapeuten zu finden
sind. Dartber hinaus identifiziert Lucius eine starke Inkohirenz gegeniiber
den anderen philonischen Schriften. Sein Ergebnis lautet:

Wir haben es demnach in D. V. C. mit einer Tendenzschrift zu thun, welche, da
sie eine weit ausgebildete und in zahlreichen Lindern verbreitete Askese sowie
Zustande voraussetzt, genau wie dieselben nur im Christenthum des dritten Jahr-
hunderts vorhanden waren, kaum anders aufgefasst werden kann, als eine etwa
am Ende des dritten Jahrhunderts unter dem Namen Philo’s, zu Gunsten der
christlichen Askese verfassten Apologie, als erstes Glied eines an derartigen
Producten reichen Literaturzweigs der alten Kirche.?

Der Autor war Lucius zufolge cin asketisch lebender Christ, der Ende des
3. Jh.s und Anfang des 4. Jh.s Philo, weil er ein angesehener Philosoph bei
Juden, Christen und Heiden war, zum Referenten seiner Schrift gemacht
hat, die eine Verherrlichung und Empfehlung des christlichen Ménchs-
tums darstellte.20 Wihrend Zeller und Baur von Verbindungen zum Neu-

24 FERDINAND CHRISTIAN BAUR, Drei Abbandlungen zur Geschichte der  alten

Philosophie nnd ihres 1 erhaltnisses zum Christenthum, 1eipzig 1876, S. 226f,

ERNST LUCIUs, Die Therapenten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese: Eine

kritische Untersuchung der Schrift De vita contemplativa, Straliburg 1879, S. 198, vel.

SIEGFRIED WAGNER, Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion: 17 om Ansgany

des 18. bis zum Beginn des 20. Jabrbunderts: Fine wissenschafisgeschichtliche Studie,

Berlin 1960, S. 1906.

26 LuCIus, Therapenten (Anm. 25), S. 154-156.198; siche auch: HEINRICH GRAETZ,
Geschichte der Juden von den daltesten Zeiten bis aunf die Gegenwanrt, 1Leipzig 1856; detail-
lierte Besprechung bei EMIL SCHURER, Lucius, Lic. P. E., Die Therapeuten
und ihre Stellung in der Geschichte der Askese, in: Theologische 1 iteraturzeitung:
Monatszeitschrift fiir das gesamte Gebiet der Theologie und Religionswissenschaft 4/5

(R
{1

215



pythagoreismus sprechen, verneint Lucius jegliche Verwandtschaft — nicht
nur mit dem Neupythagoreismus, sondern auch mit den Essenern und mit
der judisch-alexandrinischen Philosophie.?” Tur Lucius ist eindeutig, dass
der Neupythagoreismus kein eigenstindiges System war, auf das sich eine
Gemeinschaft hitte berufen kénnen. IThm zutolge sind die Essener weder
Philosophen noch Asketen gewesen. Philo gilt fir thn per se als Begriin-
der der judisch-alexandrinischen Philosophie, dessen Dualismus nicht
annahernd so entwickelt war, wie in ZaCont?® Des Weiteren grindet
Lucius seine These darauf, dass sich die Therapeuten an allen Orten der
Welt befanden (172aCont 21). Hierin erkennt er, dass die Verbreitung des
,,Geschlechts der Therapeuten® nur geschichtlich gemeint sein kann. War
dem so, dann konnten die Therapeuten nur Christen sein, da sich nur
christliche Asketen und Anachoreten so weit verbreiteten.?’ Lucius hat mit
dieser These bei seinen Kollegen grossen Erfolg. Zentral fir die Breiten-
wirkung der Lucianischen These ist, dass Philo der Stil und der Inhalt von
VitaCont nicht zugetraut wird. Stilistisch konne 7aCont nicht von Philo
stammen, da der jidisch-alexandrinische Dualismus zu deutlich sei, und
inhaltlich nicht, weil die Kritik an platonischen Mahlgemeinschaften fiir
Philo untypisch sei.’ Wissenschaftler wie Emil Schirer und Adolf von
Harnack schliessen sich ihm vorbehaltlos an.3! Sie unterstutzen damit eine
Rezeption der eigenen Urspriinge tber die ,,Enteignung®™ der [itaCont
nicht nur vom hellenistischen Judentum, sondern auch von Philo selbst.
Zu einem Kiritiker von Lucius gehort neben Louis Massebieau® und
Frederick Conybeare® Paul Wendland. Er bezicht sich inhaltlich indirekt
auf die Diskussion zwischen Ritschl und Zeller, die bereits 1855/56 andeu-

(1880), Sp. 111-118 und eine gute Zusammenfassung siche: WAGNER, Fssener in
der wissenschaftlichen Diskussion (Anm. 25), S. 1906f.

27 LucClus, Therapenten (Anm. 25), S. 154-156.198.

28 LucClUS, Therapenten (Anm. 25), S. 32—75.95-100.

29 Luclus, Therapenten (Anm. 25), S. 15££.50.163f.

30 SCHURER, Lucius, Lic. P. E., Die Therapeuten (Anm. 25), S. 114 tber LUCIUS,
Therapenten (Anm. 25).

31 SCHURER, Lucius, Lic. P. E.; Die Therapeuten (Anm. 25), ist eine Apologie
von Lucius; ADOLF VON HARNACK, Art. Therapenten, in: Realenzyklopdadie fiir
protestantische Theolpgie und Kirche, Bd. 15, Leipzig 1885, S. 546tt.

32 LOUIS MASSEBIEAU, Le traité de la 17ie Contenplative et la question des "Thérapentes,
Paris 1888, S. 65f; vgl. WAGNER, Fssener (Anm. 25), S. 197.

33 PHILO & FREDERICK CORNWALLIS CONYBEARE, Philo about the contemplative
life, or, The fourth book of the treatise concerning virtues, London 1895, S. 258-353;
vgl. WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 197.

216



tet, dass der Synkretismus von Hellenismus und Judentum in der Antike ein
zu klirender Aspekt ist. In Wendlands ,,Beitrigen sur Geschichte der griechischen
Philosophie nnd Religion* sieht er die stoisch-kynische Diatribe als Vorbild fiir
die philonische 1"7aCont.3* Die formgeschichtliche Frage fithrt Wendland zu
dem Ergebnis, dass Philo die Hrzihlung zwar tbertrieben, aber dennoch
selbst verfasst hat.’> Die Position Wendlands ist voraussetzungsreich, da sie
die Separation religiGser Gruppen von einer Referenzgesellschaft als selbst-
verstindlich erachtet. Innerhalb dieses durchaus kulturgeschichtlichen An-
satzes geht Wendland davon aus, dass sich Therapeuten und Essener im
nachexilischen Judentum zu einer jidischen Mehrheit in Jerusalem verhal-
ten mussten. Die Kombination von judisch-kynischen und hellenistisch-
stoischen Einflussen, machten die Therapeuten zu einer separatistischen
Gemeinschaft, die Gber ihre eigene Lebensweise hinaus mit einer speziellen
Literaturgattung beschrieben wurde. Wendland kann damit die philonischen
Ubersteigerungen und Uberbewertungen sinnvoll herleiten und erkliren,
dass Philo getreu der Diatribe argumentiert.’® Wendland zufolge macht
Philo sich die Diatribe zu eigen, um eigene Projektionen auf die Therapeu-
ten zu Ubertragen, da sie ursprunglich ein unbedeutender Kreis gewesen
waren, der aus dem Kreis der Schriftgelehrten im nachexilischen Judentum
hervorging.”” Historisch gehért laut Wendland dieser Bewegung auch der
Essenismus an. Es steht fir Wendland also ausser Frage, dass sowohl Philo
als auch den Therapeuten historische Relevanz zugesprochen werden kann.

Wendland nimmt mit dieser Studie Ritschls Fragen beztglich der Le-
bensumstinde der Therapeuten wieder auf. Ritschl ldsst das sozialge-
schichtliche Umfeld der Therapeuten in scine Uberlegungen mit einflies-
sen. Daran schliesst sich Wendland vierzig Jahre spiter an, indem er Philo
historisiert und ihn unter dem Einfluss von sozialgeschichtlichen Fnt-
wicklungen versteht. Die Verbindung zwischen Ritschl und Wendland
wird umso deutlicher, wenn man sich vor Augen hiilt, dass mit den sozial-
geschichtlichen Einflissen nicht nur politische, sondern auch literarische
Besonderheiten des 1. Jhus in Betracht gezogen werden. Bei Ritschl steht
die Lebenspraxis der Therapeuten, die von strikter Theorie der esseni-
schen Lebensform gepragt war, im Zentrum. Wendland betrachtet dem-
gegenlber das Verhiltnis von Autor und seinem Objekt, dem Philo durch

34 PAUL WENDLAND & OTTO KERN, Beitrdge zur Geschichte der griechischen Philo-
sophie und Religion, Berlin 1895, 8. 23.

35 WENDLAND & KERN, Beirage (Anm. 34), S. 23.

36 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 198.

37 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 198.

217



seine hermeneutischen Fihigkeiten zu umfassender Prominenz verhalf.
Das Interesse am sozialgeschichtlichen Zusammenhang von Autor und
seiner Lebenswelt unterscheiden Ritschl und Wendland von Gfrorer, Zel-
ler, Baur und Lucius. Gfrorer, Zeller und Baur werten die Schrift z2aCont
nur in Bezug auf hellenistische Einflasse, auf Grund derer sich die Thera-
peuten vom Judentum separierten und welche anschliessend im ,,Chris-
tentum® zur Vollendung gebracht wurden. Lucius dagegen verneint jegli-
che Kontextualisierung im hellenistischen Judentum.

Aus dieser Diskussion tber die konstruierte Identitit der Therapeuten
wird ersichtlich, dass die sog. Separation vom Judentum in der Antike
Ausdruck der Fragen zur religiosen Identitit des 19. Jh.s werden. Auch
das Heranzichen von hellenistischen Einflissen fithrt nicht zu einer pro-
duktiven Kontextualisierung der Schrift, sondern zu einer weiteren Diffe-
renzbildung. Vielleicht liegt darin der Grund fur die fehlende Anerken-
nung Wendlands Schriften. Viele Wissenschaftler (unter thnen Carl Sieg-
fried und Schirer) teilen weiterhin Lucius’ Einschitzung; Harnack dage-
gen dndert unter dem Einfluss Wendlands seine Position, die zu Beginn
des 20. Jh.s zu Anerkennung gelangt.’® Bei aller Vereinnahmung, die die
Wissenschaftler im 19. Jh. gegentiber der Schrift praktizieren, rickt im 20.
Jh. die Frage nach der literarischen Gattung wieder ins Zentrum der Dis-
kussion. Obwohl nach Lucius und Schirer niemand mehr bestreitet, dass
Philo 1VitaCont geschrieben hat, fragt man sich, wie er sie geschrieben hat,
mit welchen hermencutischen Fihigkeiten und welche Aufschlisse dies
uber die (literarische) Umgebung der neutestamentlichen Texte gibt. Mit
Hilfe exegetischer und archiologischer Methoden soll im 20. Jh. die Le-
benswirklichkeit Philos und der Therapeuten rekonstruiert werden.

ITI. Die ,,Therapeutenfrage* des 20. Jahrhunderts

Die Diskussion tber die sog. Therapeutentrage wird erst in den 60er Jah-
ren des 20. Jh.s konkreter und erweitert die mégliche Verortung der The-
rapeuten im Judentum, im Hellenismus bzw. im ,,Christentum® um die
Frage nach der literarischen Komposition. Siegfried Wagner, der 1960
seine Studie ,,Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion: 1V om Ansgang des
18. bis zum Beginn des 20. [abrbunderts: Fine wissenschaftsgeschichtliche Studie™
verOffentlicht, schreibt Gber die erste Hilfte des 20. Jh.s, dass sich eine
Resignation breit gemacht hat, da im Forschungsdiskurs kein Konsens
zum Verstindnis der Therapeuten gefunden wurde. Obwohl uber die

38 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 199. Zu von Harnacks Revision siche: VON
HARNACK, Art. Therapenten (Anm. 31), S. 680.

218



Autorschaft nicht mehr diskutiert wird, steht immer wieder im Raum,
welche idealisierenden, politischen oder kultischen Fihigkeiten Philo beim
Schreiben von 1itaCont zugesprochen werden konnen.® Wagner fasst
diese Akzentverschiebung treffend zusammen:
Im Vordergrund des Interesses steht nicht mehr das Echtheitsproblem, dieses ist
endgiildg gelost, im Blickfeld der Erorterungen stehen die Therapeuten als Phino-
men der spitjidischen Religionsgeschichte. [...] Die Therapeuten werden nunmehr
ausdricklich von den Essencrn getrennt betrachtet. [...] Die Zeit kithner Kombina-
tionen und Geschichtsspekulationen scheint ein fiir allemal vorbei zu sein.®!
Bis zu einem gewissen Grad behilt Wagner auch fir die zweite Halfte des
20. Jh.s Recht. Allerdings verschieben sich die ,kithnen Kombinationen®
dahingehend, dass iber die Wortbedeutungen der Namensgebung in
Philos Schrift diskutiert wird. Mit der ersten Einschitzung tber die Be-
nennung der von Philo beschriebenen Gruppe wird Gber die Argumenta-
tion der meisten Erorterungen entschieden. Viele Moglichkeiten werden
dabei nicht in Erwigung gezogen; entweder unterscheiden sich Therapeu-
ten und Hssener massgeblich, sind voneinander in der einen oder der
entgegen gesetzten Weise abhingig, oder es sind synonyme Bezeichnun-
gen. Bei allen Darstellungen wird jedoch die Finschitzung der sozio-
politischen Lage des zweiten Tempeljudentums als zentral eingeschitzt.
Grundsatzlich gehen die Beobachtungen von dem jiidischen Kulturkreis
aus und beziehen hellenistische Modelle nur in diesem Rahmen ein. Para-
digmatisch ist die Auseinandersetzung zwischen Hans-Gottfried Schon-
feld und Geza Vermes in der Revue de Qumran von 1961 und 1962.41
Schonfeld interpretiert Vermes dahingehend, dass dieser den Thera-
peuten allgemeinarztliche Kompetenzen zuspricht, da er sie als ,healer®
bezeichnet. Fur Schonfeld ist es allerdings eindeutig, dass Philo eine alle-
gorische Auslegung der Leviten vorgenommen hat, in der die Therapeu-
ten als (Seelen-)Arzte und Gottesverehrer freiwillig thre biirgerliche Exis-
tenz verlassen, um Gott zu dienen und ihn zu schauen.*? Schonfeld zwei-
felt nicht daran, dass Philo auch andere treue Juden sowie Proselyten und
Leviten als Gottesdiener bezeichnet haben konnte.*3 Wie auch hinsichtlich

39 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 200.

40 WAGNER, Essener (Anm. 25), S. 202.

41 HANS-GOTTFRIED SCHONFELD, Zum Begriff | Therapeutai® bei Philo von
Alexandrien, in: Revue de Qumran 3 (1961), S. 219-240; GEZA VERMES, Essenes
and Therapeutal, in: Revue de Qumran 3 (1962), S. 494-504.

42 SCHONPELD, Zum Begriff ,, Therapeutai® bei Philo (Anm. 41), S. 234-236.

43 SCHONPELD, Zum Begriff ,, Therapeutai bei Philo (Anm. 41), S. 231.

219



des Begriffs der ,,Essener® arbeitet er heraus, dass es sich bei ,, Therapeu-
ten“ um eine Fremd- und keine Eigenbezeichnung handelt.# Der Dualis-
mus, der im 19. Jh. den neupythagoreischen Einflissen zugesprochen
wird, ist nunmehr ein innerjudischer, den Philo aus Dt 33,9 herleitet.*s
Vermes fuhrt daraufthin ins Feld, dass sich die Bezeichnung ,,Fssener®
vom Aramdischen Jasyd (der Glaubige oder Heilige) ableitet und die ge-
nannten Hssener und Therapeuten lediglich zwet Seiten einer Medaille
darstellen. Die einen sind die aktive und die anderen die passive Gemein-
schaft.4¢  Healer”, so Vermes, kann dariber hinaus nicht ,,Arzt“ bedeu-
ten, weil Philo das moderne Konzept eines Arztes gar nicht kannte. Statt-
dessen dachte Philo an spirituelle Selbstheiler, die spirituell Erkrankte
heilen konnten und daher als Diener Gottes bezeichnet wurden.*” Vermes
schliesst seine Studie mit dem Hinweis aut archiologische Studien, die
zuklnftig in die Erdrterungen mit einbezogen werden sollen.
Bemerkenswert ist an diesem Disput, dass Schonfelds Versuch, die re-
ligionsgeschichtliche Entwicklung der Therapeuten mit dem Judentum zu
versohnen, indem den Therapeuten universelle Bereitschaft zum Dienst
an Gott zugesprochen wird, von seinen Kollegen streng zurtickgewiesen
wird. Es zeichnet sich immer deutlicher ab, dass im Diskurs tiber die The-
rapeuten nicht mehr ausgrenzend tiber das Judentum gesprochen werden
kann — vielmehr werden die Essener bzw. Therapeuten als Juden und
nicht als Separatisten wahrgenommen. Es wird nicht mehr tber ,,das Ju-
dentum®, das sich ausschliesslich mit der Tora und dem Tempel identifi-
zierte bzw. uber ,,Philo, den Juden®, wie Bellermann schreibt, debattiert.
Die Vorstellung einer religionsgeschichtlichen Vielfalt des Judentums des
1. Jh.s n. Chr. bringt die Diskussion wieder an einen neuen Anfang. Ehe
Detailfragen zu den einzelnen Schriften Philos gestellt werden, erarbeiten
die Studien Grundlagen zur Gestalt des antiken Judentums und schaffen
sich damit Distanz zu den Fragen der religiosen Identitdt des 20. Jh.s. Die
Diskussion tber die Namensbedeutung und deren Herleitung ist paradig-
matisch flr diesen Neuanfang der wissenschaftlichen Auseinandersetzung.

I'V. Kontextualisierung im ausgehenden 20. Jahrhundert

Weitere dreissig Jahre nach dem Disput zwischen Vermes und Schonfeld
greift Matthias Klinghardt die ,, Therapeutenfrage® wieder auf, da die Funde

44 SCHONFELD, Zum Begriff ,, Therapeutai® bei Philo (Anm. 41), S, 239f,
45 SCHONFELD, Zum Begriff ,, Therapeutai® bei Philo (Anm. 41), S. 238.
46 VERMES, Essenes and Therapeutai (Anm. 41), S. 501f.

47 VERMES, Essenes and Therapeutai (Anm. 41), S. 496-499.

220



der Qumranrollen neue Assoziationen beziiglich der Essener erméglichen,
mit denen die Therapeuten in einem weiteren Schritt identifiziert werden.
An secin Bemthen, die FEssener und damit auch dic Therapeuten nicht als
Gemeinde aus Qumran zu verstehen, schliessen in der Folge zahlreiche
Studien an. Nach der ,,Qumrangemeindethese” wird Qumran mit den Es-
senern und einer klosterdhnlichen Gemeinschaft identifiziert. Nach Kling-
hardt muss diese These auf Grund der Gesamtzahl der gefundenen Schrif-
ten und der Interpretationen der archiologischen und paliographischen
Befunde einer grundsitzlichen Kritik unterzogen werden.*® Scine Erorte-
rungen stlitzen sich darauf, dass die Gesamtheit der Rollen nicht von einem
konsistenten Verfasserkreis abstammen kann. Da man laut Klinghardt nicht
mehr von ,,dem Judentum* sprechen kann, kann man auch nicht mehr von
wder Qumransckte™ sprechen.® Es zeichnet sich in der Argumentation von
Vermes schon ab, dass der Archiologic nun ein grosserer Stellenwert zuge-
sprochen wird. Leider hat diese Entwicklung, so Klinghardt, beztiglich der
Gemeinschaft in Qumran zu einem zirkuliren Schluss gefihrt. So wurden
die Grabungsergebnisse im Licht der Texte verstanden ohne alternativen
Zusammenhingen Raum zu gewihren.™ Aufgrund dieser Beobachtungen
resimiert Klinghardt, dass die Trigerkreise von 1QS, 1Q8a, CD sowie die
Essener und Therapeuten analoge, aber unabhidngige Gruppen waren.>! Der
entscheidende Vorteil eines Verzichts auf die Qumran-Essener-Identifika-
tion liegt darin, dass ,,Unterschiede in den jeweiligen Schilderungen zwang-
los erkldrbar [sind], weil man nicht gezwungen [ist], Differenzen als Unge-
nauigkeiten der Berichte zu diskreditieren und diese als historische Eigenart
belassen [kann].“32 Zum anderen kann man sich mit dieser Perspektive
wieder Einzelheiten der Quellen zuwenden, welche die Unterschiede bei-
spielsweise zwischen den Mahlgemeinschaften hervorheben. Klinghardt
wendet sich der ,,Therapeutenfrage® an Hand der Zeugnisse bei Josephus
uber die Essener zu, da ,,abgeschen von den Unterschieden der zweimali-
gen, tiglichen Tischgemeinschaft, die Analogien zwischen Therapeuten und
Essenern ins Auge fallen, insbesondere, wenn man weitere Notizen wie
Enkratie, Verzicht auf Sklaverei, Besitzverzicht, Hierarchie nach Dienstalter

48 MATTHIAS KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl nnd Mablgemeinschaft: Soziologie und
Liturgie friihchristlicher Mablfeiern, Ttubingen 1996, S. 220,

49 KLINGHARDT, Gemeinschafismab! und Mablgemeinschaft (Anm. 48), S, 220f.

50 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl nnd Mablgemeinschaft (Anm. 48), S. 221.

1 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmabl nnd Mablgemeinschaft (Anm. 48), S. 221.

52 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmah! und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S, 222.

221



usw. hinzunimmt*“>. Somit identifiziert Klinghardt agyptische Therapeuten
und palistinische Fssener.

Mit der Diskussion in der Mitte des 20. Jh.s wird vor allem deutlich, dass
die Darstellungen differenzierter werden. Philo als jiidischen Autor zu be-
zeichnen, bedeutet nicht mehr, thn als jldischen Separatisten oder als
,,Christ® zu identifizieren. Damit 6ffnet sich die Debatte fur Fragen tiber
Philo als Autor innerhalb einer judischen Gemeinschaft, zu der nunmehr
auch die Autoren der neutestamentlichen Schriften gezahlt werden. Dartiber
hinaus wird mit der Kontextualisierung eine judische Vielheit vorausgesetzt,
die grundsitzlich auch fir die Entstehung der neutestamentlichen Schriften
relevant ist. Die Rezeption findet unter dem Vorzeichen einer kulturellen
Pluralitiit statt, die sich sowohl auf das Judentum als auch auf das Christen-
tum bezicht. Die Frage nach emens Ursprung, der sich auf ein singulires
separierendes Ereignis zurlckfithren ldsst, weitet sich zu der Erorterung
von vielfiltigen Differenzierungen und Urspriingen innerhalb des Juden-
tums aus. Neutestamentliche Texte werden ebenso innerhalb dieses Para-
digmas diskutiert wie Philos Schriften. Wie sich allerdings die Identitit der
dgyptischen Therapeuten ausbildete und unter welchen Bedingungen die
sozialen, 6konomischen und kultischen Paradigmen der sich wandelnden
Identititen verhandelt wurden, wird erst am Ende des 20. Jh.s erortert.

V. Hermeneutische Vielfalt im 20. und 21. Jahrhundert

Der Aufsatz ,, The So-Called Therapentae of ‘De 1ita Contenmplativa’ Identity and
Character” (1998), von Joan Taylor & Philip Davies und Taylors Monographie
Jewish women philosophers of first-century Alexandria: Philo’s “Therapeutae’ reconsidered
(2003) bundeln alle zuvor offen gelassenen Fragen und leiten eine neue De-
batte bzgl. der Therapeuten ein. Sie behandeln die Autorenfrage, die Gat-
tungstrage, die Archiologic und zum ersten Mal explizit die Genderdiskussi-
on. Die Autoren gehen davon aus, dass Philo der Autor der Schrift 17Cont
ist und die Therapeuten als eigenstindige Gemeinschaft in Agypten existier-
ten. Sie untermalen diese Annahmen mit der Kontextualisierung Philos im
agyptisch-hellenistischen Alexandria und mit archéologischen Beobachtun-
gen. Erstmals wird die Schrift [72Cont aus sozialgeschichtlicher Perspektive
betrachtet und einem erneuten close-reading unterzogen.

Taylor und Davies bezweifeln in ihrer Studie, dass die Therapeuten mit
den Essenern in Verbindung gebracht werden konnen; was ithrer Darstel-
lung eine gewisse Ahnlichkeit mit Klinghardts These verleiht. Im Ein-

53 KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft (Anm. 48), S. 218f.
54 JOAN E. TAYLOR & PHILIP R. DAVIES, The So-Called Therapeutae of “De

222



zelnen betonen sie, dass Philo mit dem Begriff therapentes sowohl innerhalb
des agyptischen Kultes als auch in der platonischen Philosophie auf Got-
tesdiener hinweist.> Sie fassen zusammen, dass die Universalitit, die Philo
den Therapeuten in [zzaCont 21 zuspricht, auf die Allgemeingultigkeit der
Tugend (virtue) verweist® (nicht auf die Universalitit des Christentums,
wie Lucius argumentiert). Therapentes wird von Philo dartiber hinaus kul-
tisch verwendet, wobei er sich auf eine ,,Realitit” bezieht, die eine philo-
sophische ist.”” Dies leitet tiber zur Gattung der Schrift, die Taylor dem
antiken Verstindnis von ,,Philosophie® zuordnet. So heisst es in ihrer
Monographie |, Jewish women philosophers of first-century Alexcandria: Philo's “The-
rapentae’ reconsidered”, dass der Philosophiebegrift der Antike priziser re-
flektiert werden muss. Taylor geht wie Arthur Darby Nock davon aus,
dass filosofia in der Antike die Licbe zur Weisheit, einen gewissen Lebens-
stil und eine Verpflichtung zu einer Reihe von ethischen und philosophi-
schen Prinzipien beinhaltete.>

In these philosophy is articulated as a lifestyle based on certain practical and
metaphysical principles which would result in knowledge on the universe and
well-being (endaimonia).®

Filosofia war in diesem Sinne eine Lebenseinstellung, die neben praktischen
Konsequenzen im alltiglichen Lebensvollzug die Bejahung von metaphy-
sischen Prinzipien beinhaltete, welche dem Menschen Wissen tber den
Kosmos und das Gute erméglichte. Damit erweitert und variiert Taylor
den klassischen Philosophiebegriff um den praktischen Vollzug derselben.
Mit Nock bemerkt sie, dass die konzeptuellen Kategorien eines Kultes
bzw. einer Philosophie jeweils klar zu identifizieren sind, aber die Grenzen
dieser Kategorien variabel sind.®' Es war folglich nicht ungewohnlich, dass
kultische Formen ciner Philosophie wihrend der griechischen und romi-

Vita Contemplativa™ Identity and Character, in: The Harvard Theological Review
91 (1998), S. 3-24, dort. S. 3.

55 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 7.

56 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 7.

57 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutac (Anm. 54), S. 10.

58 ARTHUR DARBY NOCK, Conversion; The old and the new in religion from Alexander
the Great to Augnstine of Hippo, London 1933,

59 JOAN E. TAYLOR, Jewish women philosophers of first-century Alexandria: Philo's
“Therapentae” reconsidered, Oxford / New York 2003, S. 107f.

00 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 108.

01 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 109: A cult could develop in a
philosophical dimension and a philosophy could develop in a cultic one.*

223



schen Zeit des vorderen Orients entstanden.®> Auf Philo bezogen versteht
man vor diesem Hintergrund besser, dass fir thn die Philosophie der Ur-
sprung alles Guten war (de Opificio mundi 53) und, dass tir thn Mose der
grosste Philosoph war, denn Mose war der einzige, der das klarste und
annihernd perfekte Wissen erhielt, als er Gott am Sinai begegnete (de
Specialibus legibus 3,9-101; vel. Mos. 1,21-24). Mose war der oberste Lehrer.
Er war Konig, Gesetzgeber und Prophet, doch diese Aufgaben konnte er
nur ubernchmen, weil er Philosoph war (Iita Mosis 2,2).9 Taylor folgert
aus diesen Hinweisen, dass fur Juden in Alexandria und anderswo das
Judentum durch aus als Philosophie betrachtet werden konnte.**

Eine weitere Besonderheit von Taylors Studien besteht in threm Fokus
auf die archaologischen Gegebenheiten der lokalen Situation, wic sie von
Philo beschricben wurde. Sie nimmt Philo in dieser Hinsicht wortlich und
fihrt aus, dass die Berticksichtigung von archiologischen Informationen
sehr aufschlussreich sein kann. Taylor geht davon aus, dass die Therapeuten
von Philo als cine Gruppe beschrieben wurden, die das tigliche Leben der
Stadt freiwillig fur ein Leben, das von dem alleinigen Bezug zu Gott und der
Kontemplation gekennzeichnet war, verlassen haben, um mit Gleichgesinn-
ten in ciner Gemeinschaft ausserhalb der Stadt zu leben (177aCont 64).% Es
ist in Taylors Studie zentral, dass die Therapeuten ihr ganzes Leben und thr
ganzes Wissen der Kontemplation gewidmet haben und dies alles in Bezug
auf Mose. Taylor beweist gegentiber ithren Beobachtungen zur Lokalitit thre
wissenschaftliche Konsequenz, denn die Therapeuten werden von ihr fort-
an als ,,Marcotische Gruppe® bezeichnet, da sie am Mareotischen See 14 bis
18 km von Alexandria entfernt siedelten.®® Dass dies eine sinnvolle Arbeits-
hypothese ist, die es erlaubt die Vielfaltgkeit der Bezeichnung therapentes zu
verstehen, wird in ihrer Zusammenfassung deutlich.

62 TAYLOR, [ewssh women phitosophers (Anm. 59), S. 110.

63 Philo verbindet seine Aussagen tber Mose an dieser Stelle sogar mit einer
Kritik an den Stadten: TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 116.

64 TAYLOR, Jewish women philosophers (Anm. 59), S. 120.

65 Sie macht darlber hinaus deutlich, dass eremia von den meisten Wissenschaftlern
als ,,Wuste* interpretiert wurde. Im Zusammenhang mit den geographischen
Besonderheiten der Siedlung, die sich auf einer Landzunge zwischen dem Mit-
telmeer und dem Maroetischen See befand und sowohl tber Land als auch tiber
Wasser gut zu erreichen war, spricht vieles datiir erermua als |isoliert™ zu tberset-
zen. ,,The best people got to the best spot® — isoliert von der Stadt in bestmdg-
licher landlicher Idylle. TAYLOR, Jewish women phifosophers (Anm. 59), S. 74-93.
TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutae (Anm. 54), S. 10—14.

06 TAYLOR, Jewish wonen phitosophers (Anm. 59), 8. 73

224



Both the self-designation of a group — ‘the attendants (of God)’ or ‘suppliants (of
God)” - would have made the claim: the practitioners of the ascetic, spiritual path
had gone away from normal life to serve God in his Sanctuary, understood sym-
bolically. Ultimately, both men and women saw themselves not only as attendants
or suppliants but as priests in this Temple.”

Minner und Frauen sahen sich nach Taylor als Priester, als Gottesdiener,
die sich auf dem Weg zu Gott befanden. Doch sic waren nicht irgendwel-
che Priester, sondern Priester des einen Tempels in Jerusalem. Laut Taylor
ist bemerkenswert, dass die Frauen mittels miannlicher Attribute aufgewer-
tet wurden. Taylor betont, dass Frauen dieselbe Wertschitzung wie Min-
nern zugesprochen wurde; ja, dass sie mannliche Anerkennung bekamen. o

Die beiden Studien zeigen deutlich, dass die 177aCont sehr unterschied-
lich kontextualisiert wird. Das Interesse richtet sich auf Philo in seinen
personlichen, politischen und intellektuellen Zusammenhingen oder auf
die Therapeuten als real existierende Gemeinschaft. Viele Methoden der
Kontextualisierung werden in spiteren Arbeiten aufgegriffen und von
Wissenschaftlern wieder mit der Frage nach den Beziehungen zum Um-
feld der neutestamentlichen Texte kombiniert. Anders als zu Begin des 19,
Jhus, als iber die Wirkung der Therapeuten auf das christliche Ménchstum
spekuliert wird, stellen sich die Wissenschaftler nun die Frage nach einem
gemeinsamen Kontext der Autoren.

Unterschiedlichste hermencutische Ansitze werden fur diese Erorte-
rung autgegriffen. Hier sollen zusammenfassend einige Beispicle genannt
sein. Andrew McGowan verdffentlicht 1999 eine auf der Vorstellung der
realen intellektuellen Prisenz von Philo basierende, kulturanthropologi-
sche Studic, in der er die Meinung vertritt, dass die Essener und Thera-
peuten als eigenstindige Gruppen zu verstehen sind.*” Noch im selben
Jahr wird die Debatte um das Genre von Philos Beschreibungen wieder
aufgegriffen. Wendlands Einschitzung von 1895, es handle sich stilistisch
um ibertricbene Rede, findet sich vergleichbar in Troels Engberg-
Pedersens Studie ,,Philo’s De 17ita Contemplativa as a Philosopher's Drean*
wieder.” Fur ihn ist [7aCont ,,a utopian fantasy done for a serious pur-

07 TAYLOR, [ewish women philosgphers (Anm. 59), S. 343.

68 TAYLOR & DAVIES, The So-Called Therapeutac (Anm. 54), S. 15 iiber 17
Cont 32, 68.

69 ANDREW BRIAN MCGOWAN, Ascetic Encharists: Food and drink in early Christian
ritual meals, Oxford / New York 1999, S. 58.79.

70 TROELS ENGBERG-PEDERSEN, Philo's De Vita Contemplativa as a Philoso-
pher's Dream, in: Journal for the Study of Judaisn 30 (1999), S. 40-64.

225



pose”“.”! Von entscheidender Bedeutung ist auch Mary-Ann Beavis” Ant-
wort auf Engberg-Pedersen, in der sie formuliert, dass die real existierende
Gemeinschaft in der wissenschaftlichen Beschiftigung mit den Therapeu-
ten nicht zu vernachlissigen ist. Sie versteht die Therapeuten als “a ut-
poian construction of a real community”.”?

Gregory Sterling untersucht in seinem Aufsatz ,,The place of Philo of A/-
exandria in the study of Christian origins“ Philos literarische Besonderheit, die
Allegorie.” Sein Aufsatz beginnt mit der Rekonstruktion der Wirkungsge-
schichte von Philo und bezicht sich schr detailliert auf dessen histori-
schen, personlichen und intellektuellen Kontext, der schon frih von einer
christlichen Legendenbildung geprigt war.™ Er beschreibt, dass Philos
historischer, personlicher und intellektueller Kontext schon frih von einer
christlichen Legendenbildung tiberschattet war. Wihrend Fusebius Philo
cine Konversation mit Petrus in Rom zutraute und davon ausgeht, dass
Philo den Apostel willkommen hiess, thn bewunderte und thm grossen
Einfluss zusprach, betrachtet Hieronymus Philo als einen der Kirchenvi-
ter. Die Legendenbildung geht so weit, dass dem Toragelehrten posthum
cine Taufe nachgesagt wird. Diese Legende, die kaum weiter von den
soziokulturellen Hintergriinden des Philo von Alexandrien entfernt sein
konnte, fihrte jedoch zu der Bewahrung vieler seiner Schriften. Im Bezug
auf Philos intellektucllen Kontext beobachtet Sterling eine besonders
starke indirckte Bezichung zu den Autoren der neutestamentlichen Schrit-
ten, da sie demselben kulturellen Kontext des griechischsprachigen Juden-
tums angehorten”™ Er stellt in seinem Aufsatz die These auf, dass Philo
wie andere Philosophen eine weiterfithrende exegetische Schule 1n seinem
Haus oder cinem anderen privaten Haus betrieb.”0 Seine ausgedehnten
Kenntnisse der griechischen Philosophie und der Interpretation der Tora
machten ihn gerade in Bezug auf die soziokulturelle Identitit der Juden im
hellenistischen Alexandria unter romischer Herrschaft zu einem wertvol-

71 ENGBERG-PEDERSEN, Philo's De Vita Contemplativa (Anm. 70), S. 43.

72 MARY-ANN BEAVIS, Philo's Therapeutai: Philosopher's dream or utopian con-
struction?, in: Journal for the Study of the Pseudepigrapha 14 (2004), S. 30-42, dort S. 41.

73 GREGORY STERLING, The place of Philo of Alexandria in the study of Christian
origins, in: ROLAND DEINES & KARL-WILHELM NIEBUHR (eds.), Philo und das
Neue Testament: Wechselseitige Wabrnehmmngen: 1. Internationales Symposinm zum Cor-
puts Judaeo-Hellenisticum, 1.—4. Mai 2003, Eisenach / Jena 2004, 8. 21-52.

74 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 21-23.

75 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 26.

76 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 25-29.



len Zeugen. Philos Werke zeugen, so Sterling, von seiner Faszination von
Homer, seiner Parteinahme fiir platonische Philosophie und deren Ver-
kntpfung mit dem Alexandrinischen Judentum. Das Besondere an den
Werken Philos ist die ausgeprigte allegorische Sprache, mit der er klassische
Kommentare im Frage-Antwort-Rhythmus raffiniert aufnimmet. Da auch
die philosophischen Abhandlungen tiber verschiedene literarische Formen
verfligen, vermutet Sterling, dass Philo héhere Schiiler unterrichtete.”

Auch politische Kontextualisierungen werden in Bezug auf Philo und
seine [itaCont vorgenommen. Maren Niehoff arbeitet heraus, dass Philo
mit [7taCont seine judische Identitit vor allem im Hinblick auf Rom be-
schreibt. Da Philo sich kulturell zwischen Alexandria und Rom befand,
beschreibt er ein Symposion als Identititsmarker, welches jiidische Bediirf-
nislosigkeit von griechischer Masslosigkeit unterscheidet und sich damit
deutlich an rémischen Interpretationen sowohl der jidischen als auch der
griechischen Kultur ausrichtet.”® Nichoff macht in threm Aufsatz Analo-
gien zu Rom und romischen antiken Autoren besonders an Philos Be-
schreibung der ausschweifenden griechischen Kultur, den Details tber
schlichtes Mobiliar und eine einfache Ernihrungsweise sowie dem schr
kontrollierten und privaten Gesprichsstil fest.” Niehoff folgert daraus,
dass Philo mit seiner Schrift einen Beitrag zur nationalen Identititsentwick-
lung und zur Vergegenwiirtigung der angestammten Werte geleistet hat.80

In der Zusammenschau wird deutlich, dass von 1999 bis 2010 die unter-
schiedlichsten Kontextualisierungen vorgenommen werden. Von der femi-
nistischen Perspektive, tiber Genre-Diskussionen bis hin zu politischen
Einzelheiten der hellenistisch-jidischen Identifikation wird schr differen-
ziert an der Rezeption antiker Identititen gearbeitet. So weisen die Studien
von Beavis und Engberg-Pedersen tber die reine sozialgeschichtliche Re-
konstruktion hinaus, indem sie erncut die Frage nach dem Genre stellen
und untersuchen, mit welchen Ideen, rhetorischen Finessen und Interessen
die Schrift [7aCont verfasst wurde. Taylor reflektiert mit ihrer Studie die
Versuche, welche die antiken Quellen als ,,philosophische anstatt als
»theologische® Schriften interpretieren. Im Zusammenhang mit der Kon-
textualisiecrung in praktische Lebensvollziige stehen auch die Uberlegungen,

77 STERLING, The place of Philo of Alexandria (Anm. 73), S. 30.

78 MAREN NIEHOFF, The Symposium of Philo's Therapeutae: Displaying Jewish
Identity in an Increasingly Roman World, in: Greek, Roman and Byzantine Studies
50 (2010), S.95-117, dort S. 951, 98.

79 NIEHOFF, The Symposium of Philo's Therapeutac (Anm. 78), S. 98.

80 NIEHOFF, The Symposium of Philo's Therapeutae (Anm. 78), S. 116.

227



die antiken intellektuellen Diskurse in Hausschulen zu verorteten (Sterling).
Nichoffs Erorterungen zeigen, wie Philo dazu beigetragen hat, kulturelle
Werte und Normen zur nationalen Identititsentwicklung zu reflektieren.

VI. Fazit

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Philo und seine [7aCont
hat seit dem 19. Jh. schr viele verschiedene Formen und Inhalte ange-
nommen. Die Grundlage fir die sich verindernden Interpretationen bil-
det die Gestaltung ciner  Erinnerungskultur, welche dem Zeitgeist der
Wissenschaftler entspricht. Philo, seine 72aCont bzw. die Therapeuten
werden im Dreieck zwischen Judentum, Hellenismus und ,,Christentum®
so verortet, dass sie im Kontext der wissenschaftlichen Diskurse Relevanz
erhalten. Vor diesem Hintergrund 1st es nicht erstaunlich, dass sich die
Ergebnisse im Laufe der Wissenschaftsgeschichte unterscheiden und ver-
schiedene Bilder des antiken Judentums entworfen werden. In diesem
Beitrag wurden einige Beispicle der Rezeption Philos und seiner 1722aCont
skizziert, die aufzeigen, dass die so selbstverstindliche Konstruktion der
fremden Identitit auch mit Veranderungen der eigenen wissenschaftlichen
Kontexte einhergeht. Wihrend im 19. Jh. die Separation zwischen Juden-
tum und ,,Christentum® mit der Frage nach kultureller Unabhingigkeit
verbunden wird und die Affiliierung mit dem Hellenismus die These der
wechselseitigen Abgrenzung bestitigt, basieren die Untersuchungen im 20.
und 21. Jh. auf der Vorstellung kultureller Pluralitit als Grundlage fur
religise Differenzierung. Differenzierung steht nicht mehr fiir unaus-
weichliche Separation, sondern fir eine Erweiterung der kulturellen Viel-
falt. Dort, wo im 19. Jh. noch explizit nach dem emnen christlichen Ur-
sprung gefragt wird, 6ffnet sich der Diskurs tiiber Philo und seine [7taCont
in eine interdisziplinire Diskussion tber das Alexandrinische Judentum.
Unterschiede und Gemeinsamkeiten werden nicht mehr im Bezug auf
,das Christentum® konstatiert, sondern im Bezug zu den Autoren der
neutestamentlichen Schriften. Der Wechsel der Identititen, der Philo bzw.
diec Therapeuten im Verlaut der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
zugesprochen wird, gestaltet sich im 21. Jh. als ein Paradigmenwechsel in
der Betrachtung der christlichen Ursprunge. Gemaiss des Zeitgeistes wer-
den Studien zu erwarten sein, die nicht nur der antiken pluralen Identiti-
ten gerecht werden, sondern auch ihrer cigenen.

o
b2
co



	Wechsel der Identitäten : Philos Therapeuten im Wandel der Wissenschaftsgeschichte

