
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

FRANKEMÖLLE, HUBERT: Das jüdische Neue 'Testament und der christliche Glaube.

Grundlagenwissen für den christlich-jüdischen Dialog, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2009, 256 S., gr.8°, ISBN - 978-3-17-020870-4.

Die Erfahrung, dass trotz aller Fortschritte in theologischer Wissenschaft und in
kirchlichen Erklärungen im Blick auf das Verhältnis Kirche - Judentum die Basis
in den Kirchen weitgehend unberührt geblieben ist von den Erkenntnissen der
letzten Jahrzehnte, ist Anlass für dieses Buch. Frankemölle hat es sich zur Aufgabe

gemacht, fundamentale Themen des christlich-jüdischen Dialogs so aufzubereiten,

dass sie auch für breite Leserinnen- und Leserkreise zugänglich und
verstehbar werden. Dabei setzt er sich auch kritisch mit gängigen theologischen
Entwürfen der Gegenwart auseinander bis hin zu Ansätzen von Joseph Ratzinger.
Der Titel des Buches lässt bereits erkennen, dass ein Neutestamentier zur Sache

spricht. So geht es vor allem um Fragen des Verstehens der Entstehung des Neuen

Testaments, der Person und der Verkündigung jesu auf dem Hintergrund der
jüdischen Tradition seiner Zeit und um fundamentale Themen des christlichjüdischen

Dialogs in ihrem neutestamentlichen Kontext. Dabei wird immer wieder

auf die theologische Diskussion in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten
zurückgegriffen mit ihren Deutungsmustern, die zum Teil bis heute nicht immer
nur positive Einflüsse haben.

Ebenso zeigt der provokante Titel, dass es um keineswegs dem bisherigen
mainstream folgende Erkenntnisse geht. Das „jüdische Neue Testament" — eine

frappierende Formulierung angesichts der allgemein verbreiteten Grundüberzeugung,

dass das Neue Testament das Buch ist, das so sehr wie kein anderes mit
dem christlichen Glauben verbunden ist. Diese Grundüberzeugung wird, wenn
auch nicht in krage gestellt, so doch um einen wesentlichen Gedanken bereichert,
der — wenn denn mit ihm ernst gemacht wird - auch die Grundüberzeugung mit
einer anderen Färbung versehen wird. Frankemölle spricht deshalb vom jüdischen
Neuen Testament, weil er den Schwerpunkt auf den Nachweis legt, dass an
wesentlichen theologischen Schnittstellen jüdische Grundüberzeugungen hinter den
neutestamentlichen Aussagen stehen. Was eigentlich auch nicht weiter verwunderlich

ist, sind doch neben Jesus auch die weiteren Hauptakteure wie auch die
Verfasser der neutestamentlichen Schriften juden und Jüdinnen. So ist es geradezu

selbstverständlich, dass das Neue Testament nicht ohne seinen jüdischen Kontext

gelesen werden kann.
Dass Frankemölle den vom amerikanischen Religionswissenschaftler Philipp

Segal geprägten Begriff „christliche Juden" für die Nachfolgerinnen und Nachfolger
Jesu in neutestamentlicher Zeit übernimmt (begründet auf S. 20), zeigt ebenso seine

Absicht, mit seinem Buch den jüdischen Hintergrund des Neuen Testamentes
unvergessbar einzuprägen. Der Begriff „christliche Juden" ist zugleich bereits ein
Hinweis auf die Vielfältigkeit des Judentums zur Zeit Jesu bzw. der Entstehung des
Neuen Testaments. Diese Vielfältigkeit wird ausführlich vorgestellt. So konstatiert

191



Frankemölle dann auch zu Recht, „ein 'normatives'Judentum hat es nie gegeben",
es ist nur von einzelnen Richtungen in Anspruch genommen worden, normativ zu
sein (S. 34). Frankemölle verortet Jesus im Kontext der Mischbevölkerung Galiläas,
worin er Jesu Offenheit für sozial wie religiös unterprivilegierte Menschen und
damit auch seine Offenheit für nichtjüdische Menschen verwurzelt sieht (S. 44). Zu
dieser Offenheit gehört ebenso bereits der alttestamendiche Flintergrund mit seinen
universalen Tendenzen wie in |es 19,Iff. und anderen Texten.

Der Einfluss der Vielfalt jüdischen Denkens, der sich in den neutestamentli-
chen Schriften zeigt, hängt auch damit zusammen, das neben dem hebräischjüdischen

Gedankengut auch die griechisch-jüdische Kultur einen starken
Einfluss auf die neutestamentlichen Autoren gehabt hat. Dies zeigt sich u. a. sehr

deudich im Johannesevangelium, dass ohne Philo kaum zu verstehen sei — weshalb

sich im Zusammenhang mit dem johanneischen Denken auch ein ausführlicher

Exkurs über Philo findet (S. 194f£). Zum griechisch-jüdischen Flintergrund
wird neben der Benutzung der Septuguinta auch auf weitere griechisch sprachige
Schriften, die keinen Eingang in den Kanon gefunden haben, verwiesen.

Zur Vielfalt gehört auch, dass entgegen der häufig zu findenden Aussage, dass

die Hebräische Bibel mit dem Talmud und dem Neuen Testament einen doppelten

Ausgang hat, Frankemölle auch hier viel differenzierter denkt (S. 119ff.). Er
weist zu Recht darauf hin, dass das lange Werden des Kanonprozesses ebenso zu
beachten ist wie die Vielfalt des Kanons auf der christlichen Seite und der
Variantenreichtum in der jüdischen Tradition.

Auf sehr deutliche Weise zeigt Frankemölle den Wachstumsprozess des Neuen

Testaments als eine Sammlung von Schriften, die von den je aktuellen Fragen
ausgehend aktualisierende Schriftauslegung alttestamentlicher Texte sind, sei es

hebräischer, sei es griechischer (der Septuaginta). Dies wird in besondere Weise
bei Paulus deutlich gemacht, der ebenso wie die Evangelisten eine auf Jesus

Christus bezogene aktualisierende Auslegung vollzieht (S. 211).
Das ganze Buch ist durchzogen von der Absicht, den zeitgenössischen

jüdischen Flintergrund Jesu, seiner Botschaft und der Botschaft von ihm ins Be-
wusstsein zu rufen. Ein wesentliches Interesse ist dabei das Deutlichmachen der
Theozentrik der Botschaft Jesu. Damit ist indirekt ein Kontrapunkt zur oft starken

Christozentrik in christlichen Kreisen gesetzt, direkt hingegen die Fortführung

alttestamentlicher Gottesrede vollzogen.
Das Literaturverzeichnis weist rein deutschsprachige Literatur auf, offensichtlich

im Blick auf den angestrebten Kreis von Leserinnen und Lesern ausgewählt,
denn es zeigt sich beim Lesen des Bandes sehr deutlich, dass Frankemölle den
Einblick nicht nur in die Diskussion innerhalb der verschiedenen Konfessionen,
sondern auch in die internationale Diskussion hat. Hilfreich sind die Auflistungen
der wichtigsten Fragestellungen jeweils am Ende eines verhandelten Themas.

Die Entscheidung, im laufenden Text nur durch Zahlen auf konkrete Literatur

zu verweisen, ist nur begrenzt leserfreundlich, da sie permanentes Blättern
erfordert, wenn man sich über die genaue Quelle einer verhandelten Information
informieren will. Die Lesbarkeit hängt sicher nicht am Verzicht auf Fussnoten.
Wer so fähig ist wie Frankemölle, Texte für einen breiten Kreis verstehbar zu

192



schreiben und das Lesen zu einem Genuss werden zu lassen, hat diesen formalen
Verzicht kaum nötig.

Es ist zu wünschen, dass sich viele Leserinnen und Leser von diesem Buch
inspirieren lassen und die Absicht des Verfassers in grossem Masse Erfolg findet.

Budapest Jutta Hausmann

STEMBERGER, GÜNTER: Das klassische ]udentum. Kultur und Geschichte der rabbinischen

Zeit. 1. vollständig bearbeitete und aktualisierte Auflage der Ausgabe von 1979,
München: Verlag C. H. Beck 2009 Beck'sche Reihe; bsr Nr. 1904), 272 S.,

ISBN 978-3-406-58403-9.

Günter Stemberger hat sich um eine ganze Reihe von massgebenden
Einführungswerken zur jüdischen Geschichte und Geistesgeschichte verdient gemacht,
ohne die das Studium der Judaistik kaum mehr vorstellbar ist. Zu diesen gehört
auch der 1979 erstmals erschienene Band Das klassische Judentum, in dem das rab-
binische Judentum von der Zeitenwende bis ins Hochmittelalter in den Blick

genommen wird und der nun in einer vollständig bearbeiteten und aktualisierten
Auflage vorliegt. Umfang und Aufbau sind nahezu identisch geblieben, wesentliche

Änderungen betreffen einzelne, teilweise neu geschriebene Kapitel bzw.

Textpassagen. Die gründliche Überarbeitung lag Stemberger am Herzen, denn „in
den drei s sig Jahren seit dem Erscheinen der ersten Ausgabe dieses Buches hat
sich die Erforschung des antiken Judentums grundlegend gewandelt. Die rabbinischen

Quellen werden von den Historikern heute viel kritischer gelesen; die
Kenntnis der Geschichte Palästinas in der Spätantike ist durch zahlreiche Ausgrabungen

bereichert worden." (S. 9) Das Buch ist in vier Grosskapitel gegliedert, in
denen die Entwicklungen des damaligen Judentums in den beiden Zentren Palästina

und Babylonien unter historischen, strukturellen, religiösen sowie kulturellen
Gesichtspunkten nachgezeichnet werden. Dabei wendet sich Stemberger gegen
die Betrachtungsweise derjenigen Forscher, die das rabbinische Judentum als

„normatives Judentum" begreifen und sich ausschliesslich auf die rabbinische
Überlieferung stützen. Um ein weniger einseitiges, wirklichkeitsgetreueres Bild
des klassischen Judentums mit seinen vielfältigen Strömungen zu vermitteln,
berücksichtigt Stemberger in dem vorliegenden Band zusätzlich esoterisch-

mystische Schriften, liturgische Dichtung und vor allem archäologische Funde
von jüdischer Kunst, anhand derer er verschiedenartige Einflüsse der jeweiligen
nichtjüdischen Umgebung aufzeigt. Die kompakte Überblicksdarstellung des
klassischen Judentums aus berufenem Munde besticht durch ihren klaren Aufbau
und den präzisen, allgemeinverständlichen sprachlichen Stil des Autors. Das Buch
ist jedem Interessierten dringend zu empfehlen.

Freiburg i. Br. Jutta Schumacher

193



GRABNER-HäIDER, ANTON & JOHANN Maier: Kulturgeschichte des frühen Christentums

von 100 bis 500 n. Chr., Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2008, 232 S.,

gr.8°, ISBN 978-3-525-54003-9

Die beiden Autoren haben die Arbeit an diesem Buch ungleichmässig aufgeteilt:
Die Einleitung (S. 7-9) haben beide unterschrieben; der erste Teil „Zeit vor
Konstantin" (S. 13-118) und die ersten drei Kapitel des zweiten Teils „Zeit ab
Konstantin" (S. 119—179) sowie die Zusammenfassung (S. 203—206) wurden von
A. Grabner-Haider (ferner: G.-H.) verfasst, während auf Johann Maier lediglich
das letzte Kapitel des zweiten Teiles „Die jüdische Kultur der ersten christlichen
Jahrhunderte" (S. 181—201) zurückgeht. Auf diesen zwanzig Seiten stellt der
emeritierte Kölner Judaistikprofessor in ganz allgemeinen Zügen die Entwicklungsgeschichte

des Judentums von 1500 v. Chr. bis etwa 500 n. Chr. dar. Wie vom Autor
der Geschichte der jüdischen Religion (Berlin 1972, Freiburg 21992) und der Grundlage der

Geschichte des Judentums im Altertum (Darmstadt 1981) nicht anders zu erwarten, ist
diese Skizze so gut, wie sie nur sein kann: kompetent, umfassend und mit
wohlerwogener Anzahl einprägsamer Details versehen. Vorzuhalten wäre dem Verfasser
allein, dass seine Ausführungen auf den Rest des Buches keinerlei Bezug nehmen,
wozu dieser jedoch vielfach Anlass geboten hätte. Auch eine ausführlichere Erklärung

der Fachtermini wie z. B. „Amoräer" (S. 193) oder „Tannaiten" (S. 196) würde
der Feser begrüssen.

Der erste Teil des Buches enthält folgende Kapitel: 1. „Religionspolitik der
Kaiserzeit" (S. 13—27), 2. „Kultur und Gesellschaft des Imperiums" (S. 29—39),
3. „Denklinien der Philosophen" (S. 41—58), 4. „Entfaltung des christlichen
Glaubens" (S. 59—80), 5. „Glaubenslehren und Lebensformen" (S. 81—118). Die ersten
drei Kapitel des zweiten Teiles sind mit: 1. „Lebenswelt unter Kaiser Konstantin"
(S. 121—136), 2. „Christentum als römische Reichsreligion" (S. 137-154) und
3. „Der monopolhafte Glaube" (S. 155—179), überschrieben.

Das wohl hauptsächlich von G.-H. ausgearbeitete Konzept einer „Kulturgeschichte

des frühen Christentums" will „zum einen seine fd. h. des frühen
Christentums] Entstehungsgeschichte, zum anderen seine [...] Wirkungen" (S. 8), und
zwar in „Grundlinien" (S. 7) aufzeigen. Dabei möchte der Autor zwischen „kulturellen,

sozialen, politischen und geistigen Faktoren [...] des christlichen Glaubens
in den ersten fünf Jahrhunderten" (S. 204) unterschieden wissen. Als Ergebnis
verspricht er „ein umfassendes und in manchen Bereichen völlig neues Verständnis

des christlichen Glaubens" (S. 7-8).
Die erwähnten „Grundlinien" sehen nach G.-H. folgendermassen aus: Aus

einer „jüdischen Erneuerungsbewegung um Jesus aus Nazaret" ist „ein griechischer
Mysterienkult um den Kultheros Christus mit starken moralischen Implikationen
geworden. Aus dieser (sie!) wurde am Ende des 4. Jh. eine monopolhafte Reichsreligion"

(S. 204—205). Mit der ersten und zum Teil zweiten Etappe dieses dreifachen
Schemas verbindet G.-H. die Vorstellung von der Vielfalt der religiösen Formen,
die auf der letzen Stufe mit politischen Mtteln bekämpft und weitgehend beseitigt
wurden (S. 9, 204, 207). Fügt man zu diesem Schema noch hinzu, dass das frühe
Christentum starken Einflüssen der griechischen Philosophie ausgesetzt gewesen sei

(S. 44, 60, 65, 106 und passim), die die Frauen von der aktiven Teilnahme am
gottesdienstlichen Leben der Kirche zunehmend zurückgedrängt habe (S. 79, 163) und

194



sich durch Vermittlung Augustins in der Lehre eon der „Ursünde" manichäisch
beeinflussen liess (S. 143, 149, 156, 158—159), gleichzeitig aber seine moralischen
Werte weitgehend behalten könnt (S. 206), so hat man beinahe alle wesentlichen
„Grundlinien" der „Kulturgeschichte" beisammen.

Will man das Genre der „Kulturgeschichte" definieren, so lässt sie sich
vielleicht am treffendsten als eine Verbindung schematischer Darstellung der Umwelt
des frühen Christentums mit eine Abriss der Dogmengeschichte unter starker

Betonung politischen Aspekte beschreiben. Sowohl der methodische Ansatz als

auch der Wunsch, bestimmte „Grundlinien" in den Vordergrund zu rücken, ist
völlig legitim, es kommt aber letztlich darauf an, wie überzeugend die Ausführung
am Ende wirklich ist. In dieser Hinsicht hinterlässt die „Kulturgeschichte" einen

zwiespältigen Eindruck. Sicher hat G.-H. recht, wenn er die enorme Wandlung
des frühen Christentums von der Jesusbewegung hin zur Reichskirche des 4./5.
Jh. oder andere Vorgänge wie die Beziehung der frühen Christen zur griechischen
Philosophie herausstellt. Da er aber ganz gewiss nicht der erste ist, der dies getan
hat, fragt man sich, ob er damit tatsächlich zu jenem „völlig neuejm] Verständnis
des christlichen Glaubens" (S. 7—8) beiträgt, wie er behauptet.

Diese Frage muss man leider negativ beantworten. Als wichtigste Gründe dafür

sind wohl das Desinteresse an systematischer Quellenarbeit und die einseitig,
plakative Behandlung von komplexen Vorgängen zu nennen. So meint G.-H.
„den deutlichen Ansatz zur christlichen Lehre von der göttlichen Inkarnation im
Menschen" bei der Stoa gefunden zu haben (S. 44, 106). Dazu werden weder
christliche noch stoische Quellen zitiert, noch wird die Plausibilität einer solchen

Beeinflussung erwogen bzw. ihr zeitlicher oder geographischer Rahmen erörtert;
nicht einmal die relevante Sekundärliteratur wird genannt. In Endnote 6 auf der S.

44 wird lediglich auf eine Stelle bei Poseidonios verwiesen, die wiederum nicht
wörtlich zitiert wird. Die Nachprüfung der These wird hier wie an zahlreichen
anderen Stellen dem Leser überlassen.

So heisst es z. B. auf S. 66, die Frauen konnten im 1. Jh. „der Feier der Eucharistie

vorstehen", der Quellennachweis fehlt jedoch. Dafür nimmt G.-H. auf der

gleichen Seite Bezug auf die Pastoralbriefe, die er „um 100" datiert, und sagt, dass

die Frauen „zu dieser Zeit [...] bereits wieder im Gottesdienst schweigen" muss-
ten. Dabei denkt er möglicherweise an den 1. Korintherbrief (14,34—35), der aber
als einer der frühesten christlichen Texte nicht zu den Pastoralbriefen zählt und
insofern auch die Ausgangsthese in Frage stellt. In gleicher Weise verfährt G.-H.
auch bei der Herleitung des Gebotes der NichtVergeltung des Bösen mit Bösem
(vgl. Mt 5,44—47, Rom 12,21) von den Kynikern (S. 68) oder bei der Frage der
Beeinflussung des frühen Christentums durch die paganen Mysterienkulte (S. 62,

vgl. S. 38). Verstärkt werden die Zweifel, ob G.-H. sein Material wirklich
beherrscht, noch durch all jene Stellen, an denen er unzutreffende Aussagen macht,
die sich durch Konsultieren von Nachschlagwerken oder Quellenstudium leicht
hätten vermeiden lassen.

So heisst es S. 65, dass Paulus „bis in den sechsten Himmel entrückt worden" sei (nach
2. Kor 12,2 jedoch: „bis in den dritten Himmel"); oder S. 89, dass „Origenes aus Alexandria

ein Mitschüler des Porphyrins" war; gemeint ist wohl Plotin. Allerdings ist äusserst

umstritten, ob es der Mitschüler des Neuplatonikers Plotin namens Origenes mit dem
christlichen Origenes identisch ist. - Dass Origenes „viele Kommentare und Predigten [...]

195



zu den Büchern der jüdischen Bibel [...] und mehrere Schriften über das Gebet und das

Martyrium" verfasst hätte (S. 89), ist insofern unzutreffend, als Origines durchaus auch das

Neue Testament kommentierte, und wir lediglich jeweils eine Schrift über das Gebet und
über das Martyrium kennen. — S. 90 ist von einem „Methodios von Andochia" die Rede;
aus dem, was von ihm gesagt wird, ist jedoch zu schliesscn, dass Methodios von Olympus
in Lykien gemeint ist. - Der Darstellung auf S. 93 ist zu entnehmen, dass G.-H. den Mord
an Stephanus (Apg 7,58-60), nicht den luden, sondern einer Gruppe „christlicher Hebräer"
anlastet (vgl. Apg 6,1; Apg 16,1 ff auf dieser Seite ist in Apg 6,1 ff zu korrigieren und statt
He/lenistoi ist Hellenistai zu lesen). - Was G.-H. mit ,,[d]ie wahre Lehre (diatoche)" (ebd.)
meint, ist unklar. - Die Bezeichnung „Dichter Lukian" (S. 101) für Lukian von Samosata
ist zumindest ungewöhnlich. — In Advenus nationes 1,36 des Anobius wird das Gegenteil
von dem behauptet, was G.-H. Arnobius zuschreibt (S. 118). — Die Selbstbezeichnung der
„Nestorianischen Kirche" (S. 144) lautet „Kirche des Ostens". — Dass sich Basilius tier
Grosse den „Mönchen in Syrien, später in Palästina |...] anschloss" (S. 148), ist falsch, bei
seinen Mönchsbesuchen handelte sich um eine zu jener Zeit höchst populäre Pilgerreise. -
„Das Werk 'Philokalia'" wurde von Basilius nicht „verfasst" (ebd.), sondern aus den
Schriften des Origenes exzerpiert. - Die Ableitung des asketischen Terminus „Anachoret"
von „den höher gelegenen Regionen (anachora)" Ägyptens, wohin die Einsiedler „aus dem
fruchtbaren Flusstal des Nil [...] flüchteten" (S. 164), ist ein schönes Beispiel moderner
Volksetymologie; Anachoret ist zurückzuführen auf anachörein („sich zurückziehen"); das Lexem
anachora ist m. W. nicht belegt. — Dass sich die Mönche von „wilden Tieren" ernährt haben

(ebd.), müsste auch erst noch belegt werden, jedenfalls ist davon sonst nichts bekannt.

Die Auswahl von Fehlern Hesse sich mühelos verdoppeln, die angeführten
Beispiele mögen aber genügen, um einen Eindruck vom wissenschaftlichen
Niveau des Beitrags von G.-H. zur „Kulturgeschichte" zu vermitteln.

Darüber hinaus finden sich G.-H.'s Text mitunter FormuUerungen, die nicht
immer das aussagen, was sie offenbar sagen sollen und wollten. So ist im Kapitel
„Zivilisation und Technik" zu lesen (S. 33), dass durch die Fortschritte der
römischen Bautechnik „die Gesetze der Geometrie f...] verbessert" wurden. „Die
sexuellen Asketen und Mystiker" (S. 159; soll wohl heissen: „die sexuell enthaltsamen

Asketen und Mystiker") ist ein weiteres Beispiel dieser Reihe.
Geradezu willkürHch mutet schüessHch auch die Reihenfolge bzw. Anordnung

der Namen im Personenregister an: z. B. Jordanes — Johannes Hyrkan - jehuda ha Nasi
oder Pjrrbon — Pompeius— Polykrates — Paulus von Samosata, die das Bild abrundet.

Dass angesichts all dieser Fehler und Ungenauigkeiten auch die richtigen
Ideen ihre Uberzeugungskraft verlieren, braucht kaum eigens hinzugefügt zu
werden. Bleibt am Ende nur die Frage, an welchen Leserkreis G.-H. gedacht
haben mag, als er seine „Kulturgeschichte" geschrieben hat.

Tübingen Dmitrij F. Bumagjjnov

LUX, RÜDIGER: Prophetic und pveiter Tempel. Studien »// Hagvai und Sacharja, Tübingen:

Mohr Siebeck 2009 Forschungen zum Alten Testament; Bd. 65), VIII,
371 S., ISBN 978-3-16-149830-5.

Der vorHegende Band versammelt insgesamt 17 Beiträge des renommierten I ,eip-
ziger Alttestamentiers Rüdiger Lux, die — mit Ausnahme zweier, bislang noch
nicht veröffendichter Beiträge - seit 1999 an unterschiedlichen Orten pubHziert

196



wurden und alle die Prophétie Haggais und Sacharjas beleuchten. Nach einer
kompositionskritischen Studie zum Verhältnis von Haggai und Sacharja (Das
Zweiprophetenbuch. Beobachtungen zu Aufbau und Struktur von Haggai und
Sacharja 1-8, [S. 3-26]) widmet sich der Autor unter der Überschrift „Bilder —

Visionen — Texte" dem Verständnis der Bilder in den prophetischen Überlieferungen

(Was ist eine prophetische Vision? Vom langen Weg der Bilder in den

Nachtgesichten des Sacharja [S. 29-53]; Bilder in Texten. Bild-anthropologische
Aspekte der Nachtgesichte des Sacharja [S. 54-70]). Dann folgen mehrere Beiträge,

die sich auf motivgeschichtliche Aspekte aus dem Vorstellungsbereich „Land
- Stadt - Tempel" beziehen (Juda - Erbteil JHWHs. Zur Theologie des Heiligen
Landes in Sach 2,14-16 [S. 73-85]; Das neue und das ewige Jerualem. Planungen
zum Wiederaufbau in frühnachexilischer Zeit [S. 86-101]; Die Kinder auf der
Gasse. Ein Kindheitsmotiv in der prophetischen Gerichts- und Heilsverkündigung

[S. 102-121]; Der Zweite Tempel von Jerusalem. Ein persisches oder ein

prophetisches Projekt? |S. 122-143]; Himmelsleuchter und Tempel. Beobachtungen

zu Sacharja 4 im Kontext der Nachtgesichte [S. 144-164]; „Mir gehört das

Silber und mir das Gold — Spruch JHWH Zebaots" [Hag 2,8], Überlegungen zur
Geschichte eines Motivs [S. 165-179]; „Still alles Fleisch vor JHWH ...". Das

Schweigen im Dodekapropheton und sein besonderer Ort im Zyklus der
Nachtgeschichte des Sacharja [S. 180-190]). Weitere Arbeiten sind dem Motivkomplex
„Gott - Gottesvolk — Völker" gewidmet (JHWHs „Herrlichkeit" und „Geist".
Die „Rückkehr JHWHs" in den Nachtgesichten des Sacharja fS. 193-222]; Die
doppelte Konditionierung des Heils. Theologische Anmerkungen zu chronologischen

und literarischen Ort des Sacharjaprologes [Sach 1,1-6] [S. 223-240]; „Wir
wollen mit euch gehen ...". Überlegungen zur Völkertheologie Haggais und
Sacharjas [S. 241-267]). Der Band schliesst mit verschiedenen Beiträgen zur Ange-
lologie Sacharjas („... damit ihr erkennt, dass JHWH Zebaot mich gesandt hat".
Erwägungen zur Berufung und Sendung des Propheten Sacharja [S. 270-282];
Wer spricht mit wem? Anmerkungen zu Angelologie in Sach 1,7-17 [S. 283-292]);
Der Deutenengel und der Prophet. Biblisch-hermeneutische Aspekte der Angelologie

[S. 293-301]) sowie Überlegungen zum Verhältnis von Prophétie und
Predigt, wobei auch eine Öffnung zu hermeneutischen Fragen hin angesprochen
wird [S. 302-323]).
Die ansprechenden, schön zu lesenden Aufsätze sind nicht nur wegen ihrer präzisen

exegetischen Darlegungen für einen engeren Kreis von alttestamentlichen
Spezialistinnen und Spezilisten interessant, sondern auch für ein breiteres Publikum,

das sich um eine traditionskritische Durchdringung der jüdischen
Vorstellungswelt und ihrer Symbolik bemüht. Hier wäre insbesondere auf die Aufsätze
zur Bedeutung Jerusalems und des Landes sowie auf die Arbeiten zum Selbstverständnis

Israels und seiner Relation zu den Völkern zu verweisen. Beeindruckend
ist auch, in welchem Masse sich der Autor Arbeiten aus dem Bereich der Ivultur-
und Neurowissenschaften rezipiert und das Phänomen der Prophétie und des

prophetischen Bildempfangs somit auch anthropologisch zu erschliessen
versucht. Eine Auflistung mit den Nachweisen der Erstveröffentlichungen sowie
eine ausführliche Literaturliste beschliesst die Aufsatzsammlung.
Osnabrück Beate Ego

197



SCHMITZ, BERTRAM: Der Koran: Sure 2 „Die Kuh". Ein religionshistoriscber Kommentar,

Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009, 363 S, gr.8°, ISBN 978-3-17-019879-1.

Ein dezidiert religionswissenschaftlicher Kommentar zum Koran ist noch nicht
geschrieben. Der Hannoveraner Privatdozent hat eine Studie vorgelegt, die bei
zünftigen Arabisten und Islamwissenschafdern vermutlich zunächst Stirnrunzeln
auslösen dürfte, doch in der genannten Hinsicht einen erfrischend ungewohnten
Blick auf den Koran eröffnet. Der Koran wird als Schrift in seinen interreligiösen
Bezügen religionsgeschichtlich interpretiert, und dies vorrangig im Gegenüber zu
den biblischen Religionen Judentum und Christentum. Exemplarisch wird Sure 2

als wichtiges Zeugnis der Konstitution des Islam als eigenständige Religion
gleichsam „in den religiösen und theologischen Fluss der Religionsgeschichte
eingearbeitet" (S. 12). Dabei geht es allerdings nicht so sehr um Einflüsse, Anleihen,

literarische Abhängigkeiten, nicht um Herleitung koranischer Inhalte aus

Früherem, wozu durchaus eine Genealogie bedeutsamer Studien von Abraham
Geiger über Karl Ahrens und Heinrich Speyer bis hin zu Günter Lüling und
anderen zu nennen wäre. Vielmehr sucht der Kommentar die religiöse Botschaft
des Korans durch die Korrelierung mit religionsgeschichtlich relevanten —

verwandten, parallelen, gegenläufigen — Topoi, Denkmustern und Argumentationen
gerade in ihrer Eigengestalt sichtbar zu machen. Und dies unter Wahrung der

religionswissenschaftlichen Distanz. Dazu werden Analogien und Vergleichspunkte

mehr phänomenologisch und diskursorientiert als historisch-kritisch ins

Gespräch gebracht. So werden etwa Psalmenmotive wie „Lobpreis der Tora"
(Ps 19) oder die Eröffnung des Psalters (Ps 1), semantische Beziehungen in den
semitischen Sprachen, Stellen aus den Schriftpropheten sowie weisheitliche Texte,
die Sündenlehre des Paulus, Gleichnisse Jesu, Passagen aus der jüdischen
Traditionsliteratur oder patristische Texte usf. in grosser Breite herangezogen, um
Parallelitäten und Divergenzen aufzuspüren.

Aus dieser konzentrierten interreligiös-intertextuellen Lektüre ergibt sich nicht
nur eine Fülle interessanter Details im Blick auf mögliche ursprüngliche
Verständnisebenen, sondern in der Zusammenschau die wohlbegründete These, dass

der Tora (Pentateuch) nicht nur als Grundlage für das Judentum und indirekt für
das Christentum, sondern in spezifischer Weise auch für den entstehenden Islam
entscheidende Bedeutung zukommt. Insofern die Tora grundsätzlich als Offenbarung

anerkannt, auf der Basis der zweiten Sure aber auch modifiziert bzw. re-kon-
stituiert wird, kann Sure 2 in religionsgeschichtlicher Hinsicht geradezu als „Neue
Tora" bezeichnet werden. Sch. möchte am Ende gar „beinahe" von einem „Trito-
nomium" sprechen, einem zum dritten Mal genannten Gesetz, so sehr fallen die
Parallelen zum „Deuteronomium" ins Auge.

Neben der Mikroebene der Versanalysen wird also in dieser Hinsicht der
Makroebene besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Diese bildet sich in der
Gliederung des Buches ab, die selbst unmittelbar der Textlektüre folgt: Sure 2 enthält
nach einer allgemeinen Grundlegung (V. 2-29) einen geschichtlichen Teil (V. 30-

141), einen Mittel- und Wendepunkt (V. 142-162) sowie einen kultisch-rechtlichen

Teil (V. 163-283) mit Abschluss (V. 284-286). Der Durchgang wird mit der

genannten These in einer Art Fazit beendet, worauf eine ausserordentlich ergiebige,

detailliert gegliederte Inhaltsangabe zu allen Versen der gesamten Sure mit

198



Unterüberschriften sowie hier und da eingeschobenen kommentierenden
Bemerkungen folgt („Versinhalte", S. 347-359!). Leider ist dem Band nur ein sehr
sparsames Literaturverzeichnis beigegeben, Register fehlen.

Dem Autor gelingt es, den parallelen Aufbau von Tora und Sure 2 in den
erzählenden (Haggada) wie auch in den gesetzlichen Teilen (Halacha) aufzuzeigen,
und zwar sowohl was die entscheidenden Themenkomplexe als auch deren
Abfolge in der Darstellung betrifft. So spannt Sure 2 den Bogen von der Urgeschichte

über Mose und die Wüstenwanderung bis ins Gelobte Land. Desgleichen läuft
der Gesetzeskomplex Sure 2,142-274 mit der Themenfolge Kultzentrum (ein Ort,
ein Glaube), Speisegebote, Feste, Frauen und Abgaben erstaunlich parallel zu Dtn
12.14.16.21-22.24-25.26. Bedeutsame Abweichungen werden inhaltlich begründet,
etwa dass die Nachordnung der Väterüberlieferung mit dem Schwerpunkt Abraham

(V. 124-141) hinter die Mosegeschichte argumentativ plausibel, ja notwendig
ist, da der Islam dezidiert als Erneuerung der Religion .-Ibrahams zur Geltung zu
bringen war. Die entscheidende Schlüsselstelle um die keineswegs nur
räumlichgeographisch, sondern durchaus grundsätzlich theologisch zu begreifende Wendung

von Jerusalem nach Mekka, die argumentativ durch Abraham als Vater des

Glaubens in Mekka vorbereitet und durch die Änderung der Gebetsrichtung V.
142-145 vollzogen wird, ist mithin markiert und kaum zufällig genau in der Mitte
von Sure 2 platziert. So lässt die Sure durch ihre kunstvolle Komposition einerseits

erkennen, dass und wie Muhammad sich auf die Tora als Massstab bezogen
hat, andererseits formuliert sie den zu Beginn der medinischen Zeit sich ankündigenden

Anspruch des Korans, nun seinerseits als Massstab für die Tora und ihre

Wirkungsgeschichte zu gelten.
Auf verschiedenen Ebenen also zeigt die Studie, dass Relationen aufzuzeigen

nicht Relativierung der „Originalität des arabischen Propheten" (Johann Fück)
bedeutet. Es gerät nicht aus dem Blick, dass die Sure vielfach in polemischer
Abgrenzung gegen Juden und Christen argumentiert. Sie steht selbstbestimmt
und souverän gegenüber der Tora - symbolisiert in der „Umwendung zur Kaa-
ba", die zugleich die praktische Lösung von den biblischen Religionen vorzeichnet

(S. 346). Dieses in seinem religiösen Moment im Kontext der Religionen
nachzuvollziehen, ist Aufgabe und Ziel des Buches. Ein Beitrag zur gegenseitigen
Religionsverständigung, wie intendiert, ist es mit Sicherheit. Und es ist zu hoffen,
dass weitere Teile des Korans kommentiert werden. Zunächst sei jedoch die
Lektüre allen am Koran und am christlich-muslimischen Dialog Interessierten
warm empfohlen.

Berlin Friedmann Eiss/er

HASSELHOFF, GöRGE K., Moses Maimonides interkulturellgelesen, Nordhausen: Bautz
2009 Interkulturelle Bibliothek, Bd. 20), IIIS., pb., ISBN 978-3-88309-179-2.

Bei dem hier vorliegenden Buch, handelt es sich um eine knappe Einführung in
Leben und Werk des Moses Maimonides, die sich vor allem an ein fachfremdes,
das heisst, nicht auf die jüdische Religion und Philosophie spezialisiertes Publikum

wendet.

199



Das Buch ist in drei Teile gegliedert: zunächst werden die wichtigsten bio-biblio-
graphischen Daten und Fakten wiedergegeben, dann folgen zwei Teile, die dazu

dienen, dem interkulturellen Ansatz, den die Reihe verfolgt, entsprechend die

Wirkung des Maimonides sowohl bibliographisch als auch inhaltlich aufzuzeigen. Dem
Einführungscharakter entsprechend, bietet dieses Werk grundlegende Daten und
Fakten zu Leben und Werk des Maimonides, wobei zwei Aspekte negativ auffallen:

Zum einen die Frage des Geburtsdatums: Während man heute allgemein eher

zum Jahr 1138 tendiert oder sich unter Bezugnahme auf ältere Literatur auf das

Jahr 1135 festlegt, bietet der Autor mit der Aussage, dass Maimonides zwischen
„1132 und 1138" geboren sei, eine Zeitspanne an, die sich zum einen als Novum
erweist, zum anderen in ihrer Sinnhaftigkeit nicht unbedingt nachvollziehbar ist.
Es wäre besser gewesen, sich entweder auf ein Datum festzulegen oder beide in
der Literatur zu findenden Daten zu nennen. Und zum anderen ist bei den
bibliographischen Angaben zu beachten, dass das Vorwort zwar auf den März 2009
datiert ist, allerdings keine Werke, die nach dem Jahre 2007 erschienen sind,
berücksichtigt wurden. Das muss kein Fehler des Autors sein, sondern kann auch

mit der Arbeitsweise des Verlages zusammenhängen, die eine Aktualisierung nach

Manuskriptabgabe nicht mehr ermöglichte, allerdings ist eine solche Unvollstän-
digkeit nicht wirklich tragisch, aber doch ein wenig irritierend.

Trotz dieser zwei Kritikpunkte bietet das Buch alles in allem eine solide
Einführung in Maimonides' Leben und Werk, so dass es zur ersten Information gut
herangezogen werden kann.

Köln Carsten Schliwski

Hasselhoff, Gorge K. & FrAISSE, Otfried (eds.): Moses Maimonides (1138-
1204). His Religions, Scientific, and Philosophical Wirklingsgeschichte in Different Cultural
Contexts, Würzburg: Ergon Verlag 2004 Ex Oriente Lux? Rezeptionen und
Exegesen als Traditionskritik, Bd. 4), 634 S., gr.8°, pb, ISBN 3-89913-333-1.

Im Rahmen des von der DFG geförderten Sonderforschungsbereich 534 „Judentum

— Christentum: Konstituierung und Differenzierung in Antike und Gegenwart"

zwischen 1999 und 2003 an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität
Bonn entstand der hier vorliegende Sammelband, der neben einer Einführung

28 Aufsätze vereinigt, in denen unterschiedliche Aspekte des maimonidei-
schen Denkens und seiner Wirkungsweisen beleuchtet werden.

Die Aufsätze sind nicht die Verschriftlichungen von Vorträgen, die im Rahmen

des Sonderforschungsbereiches gehalten wurden, sondern wurden den
Herausgebern zur Veröffentlichung zur Verfügung gestellt. Dabei liegt der Schwerpunkt

der Beiträge weniger auf Maimonides selber, als vielmehr auf die Nachwirkungen

seines Denkens auf spätere Generationen, wobei alle Genres des

maimonideischen Werkes thematisiert werden: Theologie, Philosophie und Medizin

bzw. Naturwissenschaft. Allerdings ist festzuhalten, dass die naturwissenschaftliche

Thematik lediglich in drei Beiträgen zur Sprache kommt, so dass
Maimonides weiterhin vor allem als Theologe und Philosoph im Gedächtnis bleibt,

200



was vielleicht der Person selber nicht vollkommen gerecht wird, allerdings doch
seinen Einfluss auf nachfolgende Generationen passend charakterisiert. Zudem fällt
auf, dass die Wirkungsgeschichte auf die jüdische Welt naturgemäss den grössten
Teil der Beiträge umfasst, während man sich durchaus noch den einen oder anderen

Beitrag bezüglich der Behandlung unterschiedlicher Aspekte des maimonideischen
Denkens in der christlichen und islamischen Welt gewünscht hätte.

Die Beiträge sind grob in chronologischer Reihenfolge ihres jeweiligen Themas

gegliedert, was eine wirkungsvolle Orientierung erschwert, es wäre sinnvoller gewesen,

sie thematisch zu gliedern und diese Gliederung auch im Inhaltsverzeichnis
sichtbar zu machen. Von besonderem Nutzen ist die Einführung durch G. Hasselhoff

und Fraisse, in der nicht nur Leben und Werk des Maimonides kurz
nachgezeichnet werden, sondern auch auf die Wirkungsgeschichte der maimonidischen
Schriften eingegangen wird, so dass eine Art Ivompass zu den nachfolgenden
Beiträgen angeboten wird, wobei man sich natürlich darüber streiten kann, ob zwölf
Seiten dafür ausreichend sind, andererseits ist die Qualität entscheidender als die

Quantität. Auch die Zufügung eines Indes erweist sich als überaus hilfreich, da sich

so eine weitere Möglichkeit bietet, Themen, Werke oder Personen aufzufinden, die

für die Beschäftigung mit der Wirkung des maimonideischen Denkens von Belang
sind, ohne dass die jeweiligen Artikel in ihrem Titel auf ihre Erwähnung schliessen
lassen. Alles in allem vereinigt der Band wichtige Beiträge zur Wirkung des

maimonideischen Werkes und kann trotz der angeführten Kritikpunkte als eine Art
vorläufiger Quintessenz der Forschung zu bestimmten Themen empfohlen werden.

Köln Carsten Schlimki

LehnäRDT, ANDREAS: Die jüdische Bibliothek an der Johannes Gntenberg-lJniversität

Mainy 1938—2008. Eine Dokumentation, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2009

Beiträge zur Geschichte der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, Neue Folge
Bd. 8), 260 S, ISBN 978-3-515-09345-3.

Die Bibliotheksbestände der alten Mainzer jüdischen Gemeinden sind heute noch
in beachtlichem Umfang erhalten und derzeit als Präsenzbibliothek an der Johannes

Gutenberg-Universität untergebracht. Das neue Synagogenzentrum, das

voraussichtlich im September 2010 am Ort der 1938 zerstörten Hauptsynagoge in
der Hindenburgstrasse eingeweiht wird, soll der Jüdischen Bibliothek in Zukunft
ihr angestammtes Zuhause zurückgeben.

Im Rahmen eines Erschliessungsprojekts unter der Leitung von Andreas

Lehnardt, Professor für Judaistik an der Johannes Gutenberg-Universität, werden
die Bestände der Jüdischen Bibliothek derzeit gesichtet, neu katalogisiert und
nötigenfalls restauriert. In seiner Dokumentation stellt Lehnardt die Bestände vor und
führt anhand der Bibliotheksgeschichte die Geschichte der Mainzer Juden vor
Augen, denn „die erhaltenen Hebraica und Judaica der Mainzer Vorkriegsgemeinden

bilden [...] nicht nur eine Fundgrube für die Erforschung der jüdischen Druck-
und Buchkunst, die Bücher mit ihren zahlreichen Vorbesitzerspuren erlauben auch

einzigartige Einblicke in die inneren Entwicklungen der jüdischen Gemeinde Mainz
— einer der ältesten und traditionsreichsten jüdischen Gemeinden Deutschlands" (S.

201



13). Im Kapitel „Vom 'Portativen Vaterland' zur Jüdischen Bibliothek" leitet
Lehnardt die identitätsstiftende Rolle von Büchern und Bibliotheken für das „Volk
des Buches" aus der Entstehung jüdischen Schrifttums und der Geschichte des

jüdischen Buchdrucks her und macht auf die Besonderheit des Buchbestands der
jüdischen Bibliothek in Mainz aufmerksam. Dieser umfasst überwiegend
„Talmudica im weiteren Sinne" (S. 21), darunter einzigartige Handschriften und
eine Reihe alter hebräischer Drucke; die Zahl an philosophischen und kabbalistischen

sowie an jiddischen Werken ist dagegen eher gering. Die Geschichte des

Bibliotheksbestands, der aus mindestens zwei grösseren Sammlungen zusammengeführt

wurde, ist komplex und bisher nahezu unerforscht. Lehnardt gelingt es,
aufgrund von Signaturschildern, Stempeln, Besitzervermerken und Widmungen die
Herkunft der Bücher im einzelnen nachzuweisen, auf die Sammlungen und Biographien

von sechs Vorbesitzern (Rabbinern und einflussreichen Gemeindemitgliedern)

geht er ausführlicher ein. Der Nachlass des Rabbiners Marcus Lehmann
(1831—1890) macht den weitaus grössten Teil der Hebraica, vor allem der

hebräischsprachigen Rara in der Jüdischen Bibliothek aus, von denen die ältesten

aus dem 16. Jahrhundert stammen. In den Kapiteln „Der Werdegang der Bücher
seit 1938" und „Die Bücher in der Evangelisch-theologischen Fakultät" rekonstruiert

Lehnardt den Verbleib einzelner Teilsammlungen nach der Pogromnacht zum
9. November 1938 bis heute. Im hundert Seiten umfassenden Hauptkapitel „Blicke
in den Bestand" werden die nach thematischen Gesichtspunkten sortierten Teilbestände

detailliert beschrieben, besonderes Augenmerk liegt hierbei auf den Zimelien

- einige Titelblätter bzw. Textseiten von besonders gut erhaltenen seltenen Büchern
sind abgebildet. Neben Angaben zu den Inhalten der einzelnen Werke und ihren
Verfassern werden zusätzlich Informationen über die Druckereien geliefert, in
denen die Bücher hergestellt wurden. Es folgen Anhänge sowie ein umfassendes

Quellen- und Literaturverzeichnis.
Mit seiner eindrucksvollen Dokumentation stellt Andreas Lehnardt nicht nur die

Besonderheit der Jüdischen Bibliothek und ihre bisher kaum zur Kenntnis gelangte
Relevanz für die Geschichte der Juden in Mainz heraus, er gewährt auch einen Blick
hinter die Kulissen des verdienstvollen Erschliessungsprojekts, das trotz der erst kurzen

Laufzeit bereits wichtige Erkenntnisse zutage gefördert hat. Im Hinblick auf die

geplante Erstellung eines vollständigen Bestandskatalogs und den Umzug der Bibliothek

in das neue Synagogenzentrum steht zu hoffen, dass „diese für Mainz und
Rheinland-Pfalz einzigartige Sammlung [...] durch fachkundige und interessierte
Benutzer lebendig und offen gehalten und weiter erschlossen" wird (S. 226).

Freiburg i. Br. ]utta Schumacher

PeTROVSKY-Shtern, YOIIANAN: The Anti-Imperial Choice. The Making of the Ukrainian

Jew. Yale University Press: New Haven & London, 2009, 344 S., ISBN 978-0-
300-13731-6.

In seiner unlängst erschienenen Untersuchung unternimmt es Yohanan Petrov-
sky-Shtern, Associate Professor für Jewish History an der Northwestern University

(111.), das Feld der ukrainisch-jüdischen Studien neu zu bestimmen, gar erst in

202



kultureller Sicht zu öffnen. Petrovsky-Shtern, Historiker und Philologe, trat bisher
mit einer Reihe von Publikationen zu Fragestellungen jüdischer Kultur in Osteuropa

auf, etwa mit seiner Monographie Jews in the Russian Army, 1827-1917. Drafted
into Modernity (Cambridge UP 2008).

Ausgehend von theoretischen Überlegungen der postcolonial theory untersucht

er in der vorliegenden Schrift die komplexen Interaktionsprozesse zwischen
ukrainischer und jüdischer Kultur, wobei er Forschungsansätzen entgegentritt, die
die Integration von Juden jeweils in die imperialen Kulturen Österreich-Ungarns
oder Russlands allein beschreiben. Seiner These, "students of Ukrainian and

Jewish history should delve into the colonial past to find the anti-imperial
harbingers of what is today Ukraine" (S. 276), geht er am Werk von vier Schriftstellern

und einer Schriftstellerin nach, die sich der ukrainischen Sprache und
eben nicht der Sprache des Imperiums Russisch zuwandten.

Die fünf Fallbeispiele — Hryts'ko Kernerenko (1863-1920er Jahre?), Ivan Kulyk
(Izrail Iudovych; 1897-1937), Raisa Troianker (1908-1945), Leonid Pervomais'kyi
(Ilia Shkiomovych Hurevych; 1908-1973) und Moisei Fishbein (1946) - erfassen die

Zeit Mitte des 19. Jahrhunderts, die Zeit des nationalen Erwachens in der Ukraine,
bis in die unmittelbare Gegenwart. So verschieden die Auseinandersetzungsstrategien

mit der (nationalen) ukrainischen und der (imperialen) russischen Kultur und
damit die Poetik der jeweiligen Schriftsteller und die jeweilige Kondition jüdischen
Lebens und Schaffens in der Ukraine auch sein mögen, so zeigt sich in der Analyse
Petrovsky-Shterns das Phänomen, dass die Prozesse der jüdischen Modernisierung
nicht nur auf die dominante Kultur des Russländischens Reiches ausgerichtet
waren. Durchaus als Zeichen von Emanzipation und Säkularisierung zu lesen, bezeugen

das literarische Schaffen der Autoren auf Ukrainisch, ihre Ubersetzungen von
jiddischen Texten ins Ukrainische, ihre Adaptationen von Modellen aus der
jiddischen, ukrainischen, russischen aber auch der Weltliteratur eine Form der Moderne,
die zwar das komplizierte Verhältnis von LTkrainern und Juden berücksichtigt (z. B.

Chmelnitski), aber vor allem das Moment der kulturellen Differenz betont.

Petrovsky-Shtern legt eine wichtige Studie vor, die zu einer differenzierteren
Behandlung der Modernisierungsprozesse unter den osteuropäischen Juden
beiträgt und Impulse für die Erforschung der imperialen Geschichte Russlands und
seiner Regionen liefert. Dennoch drängt sich die Frage auf, ob die Annahmen
und Erkenntnisse der postcolonial theory nicht in einem noch stärkeren Masse auf
Russland zu adaptieren sind, etwa in Hinsicht auf die Modi der Expansion und
die vordem bestehenden Nachbarschaftsbeziehungen, z.B. das frühneuzeitliche
Grossfürstentum Polen-Litauen, das weite Teile der heutigen Ukraine umfasste.
Ebenso ist zu hinterfragen, ob die häufig verwandte postkoloniale Terminologie
von coloniser, anti-colonialist, colonized etc. tatsächlich in dem Masse erkenntnisfördernd

ist oder aber neue Dichotomien produziert, die die Mannigfaltigkeit und

Komplexität der kulturellen Integrationsvorgänge einengen.
Mit seinem Blick in die imperiale Peripherie Russlands und dem Aufzeigen

von Lakunen in der osteuropäisch-jüdischen Geschichtsschreibung und allgemeiner

Kulturtheorie ist Petrovsky-Shterns Studie Bereicherung wie Anregung für
zukünftige Forschung.

Leipzig OlafTerpitz

203


	Rezensionen

