Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 66 (2010)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

FRANKEMOLLE, HUBERT: Das jiidische Nene Testament nnd der christliche Glanbe.
Grundlagenwissen fiir den christlich-jiidischen Dialgg, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2009, 256 8., gr.8°, ISBN - 978-3-17-020870-4.

Die Erfahrung, dass trotz aller Fortschritte in theologischer Wissenschaft und in
kirchlichen Erklirungen im Blick auf das Verhiltnis Kirche — Judentum die Basis
in den Kirchen weitgehend unberiihrt geblieben ist von den Erkenntnissen der
letzten Jahrzehnte, ist Anlass fiir dieses Buch. Frankemolle hat es sich zur Aufga-
be gemacht, fundamentale Themen des christlich-jidischen Dialogs so aufzube-
reiten, dass sie auch fur breite Leserinnen- und Leserkreise zuginglich und ver-
stehbar werden. Dabei setzt er sich auch kritisch mit gingigen theologischen
Entwirfen der Gegenwart auseinander bis hin zu Ansitzen von Joseph Ratzinger.
Der Titel des Buches lisst bereits erkennen, dass ein Neutestamentler zur Sache
spricht. So geht es vor allem um Fragen des Verstehens der Entstehung des Neu-
en Testaments, der Person und der Verkiindigung Jesu auf dem Hintergrund der
judischen Tradition seiner Zeit und um fundamentale Themen des christlich-
jidischen Dialogs in ihrem neutestamentlichen Kontext. Dabei wird immer wie-
der auf die theologische Diskussion in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten
zurtickgegriffen mit ihren Deutungsmustern, die zum Teil bis heute nicht immer
nur positive Einflisse haben.

Ebenso zeigt der provokante Titel, dass es um keineswegs dem bisherigen
mainstrear tolgende Erkenntnisse geht. Das ,jiidische Neue Testament® — eine
frappierende Formulierung angesichts der allgemein verbreiteten Grundiberzeu-
gung, dass das Neue Testament das Buch ist, das so sehr wie kein anderes mit
dem christlichen Glauben verbunden ist. Diese Grundiberzeugung wird, wenn
auch nicht in Frage gestellt, so doch um einen wesentlichen Gedanken bereichert,
der — wenn denn mit thm ernst gemacht wird — auch die Grundiiberzeugung mit
einer anderen Firbung versehen wird. Frankemolle spricht deshalb vom jidischen
Neuen Testament, weil er den Schwerpunkt auf den Nachweis legt, dass an we-
sentlichen theologischen Schnittstellen jidische Grundiiberzeugungen hinter den
neutestamentlichen Aussagen stehen. Was eigentlich auch nicht weiter verwun-
derlich ist, sind doch neben Jesus auch die weiteren Hauptakteure wie auch die
Verfasser der neutestamentlichen Schriften Juden und Jidinnen. So ist es gerade-
zu selbstverstindlich, dass das Neue Testament nicht ohne seinen judischen Kon-
text gelesen werden kann.

Dass Frankemolle den vom amerikanischen Religionswissenschaftler Philipp
Segal geprigten Begriff ,,christliche Juden® fiir die Nachfolgerinnen und Nachfolger
Jesu in neutestamentlicher Zeit iibernimmt (begriindet auf S. 20), zeigt ebenso seine
Absicht, mit seinem Buch den judischen Hintergrund des Neuen Testamentes
unvergessbar einzuprigen. Der Begriff ,,christliche Juden® ist zugleich bereits ein
Hinweis auf die Vielfaltigkeit des Judentums zur Zeit Jesu bzw. der Entstechung des
Neuen Testaments. Diese Vielfiltigkeit wird ausfiithrlich vorgestellt. So konstatiert

191



Frankemdlle dann auch zu Recht, ,,ein ‘normatives’ Judentum hat es nie gegeben®,
es ist nur von einzelnen Richtungen in Anspruch genommen worden, normativ zu
sein (S. 34). Frankemolle verortet Jesus im Kontext der Mischbevolkerung Galildas,
worin er Jesu Offenheit fiir sozial wie religiés unterprivilegierte Menschen und
damit auch seine Offenheit fiir nichtjidische Menschen verwurzelt sieht (S. 44). Zu
dieser Offenheit gehort ebenso bereits der alttestamentliche Hintergrund mit seinen
universalen Tendenzen wie in Jes 19,1ff. und anderen Texten.

Der Einfluss der Vielfalt judischen Denkens, der sich in den neutestamentli-
chen Schriften zeigt, hingt auch damit zusammen, das neben dem hebriisch-
judischen Gedankengut auch die griechisch-jidische Kultur einen starken Ein-
fluss auf die neutestamentlichen Autoren gehabt hat. Dies zeigt sich u. a. sehr
deutlich im Johannesevangelium, dass ohne Philo kaum zu verstehen sei — wes-
halb sich im Zusammenhang mit dem johanneischen Denken auch ein austiihrli-
cher Exkurs Gber Philo findet (8. 194ff.). Zum griechisch-judischen Hintergrund
wird neben der Benutzung der Septuguinta auch auf weitere griechisch sprachige
Schriften, die keinen Eingang in den Kanon gefunden haben, verwiesen.

Zur Vielfalt gehort auch, dass entgegen der hiufig zu findenden Aussage, dass
die Hebriische Bibel mit dem Talmud und dem Neuen Testament cinen doppel-
ten Ausgang hat, Frankemolle auch hier viel differenzierter denkt (S. 119ff)). Er
weist zu Recht daraut hin, dass das lange Werden des Kanonprozesses ebenso zu
beachten ist wie die Vielfalt des Kanons auf der christlichen Seite und der Varian-
tenreichtum in der jidischen Tradition.

Auf sehr deutliche Weise zeigt Frankemolle den Wachstumsprozess des Neu-
en Testaments als eine Sammlung von Schriften, die von den je aktuellen Fragen
ausgehend aktualisierende Schriftauslegung alttestamentlicher Texte sind, sei es
hebriischer, sei es griechischer (der Septuaginta). Dies wird in besondere Weise
bei Paulus deutlich gemacht, der ebenso wie die Evangelisten eine auf Jesus
Christus bezogene aktualisierende Auslegung vollzicht (S. 211).

Das ganze Buch ist durchzogen von der Absicht, den zeitgendssischen jidi-
schen Hintergrund Jesu, seiner Botschaft und der Botschaft von ihm ins Be-
wusstsein zu rufen. Ein wesentliches Interesse ist dabei das Deutlichmachen der
Theozentrik der Botschaft Jesu. Damit ist indirekt ein Kontrapunkt zur oft star-
ken Christozentrik in christlichen Kreisen gesetzt, direkt hingegen die Forttih-
rung alttestamentlicher Gottesrede vollzogen.

Das Literaturverzeichnis weist rein deutschsprachige Literatur auf, otfensicht-
lich im Blick auf den angestrebten Kreis von Leserinnen und Lesern ausgewihlt,
denn es zeigt sich beim Lesen des Bandes sehr deutlich, dass Frankemolle den
Einblick nicht nur in die Diskussion innerhalb der verschiedenen Konfessionen,
sondern auch in die internationale Diskussion hat. Hilfreich sind die Auflistungen
der wichtigsten Fragestellungen jeweils am Ende cines verhandelten Themas.

Die Entscheidung, im laufenden Text nur durch Zahlen auf konkrete Litera-
tur zu verweisen, ist nur begrenzt leserfreundlich, da sie permanentes Blittern
erfordert, wenn man sich iiber die genaue Quelle einer verhandelten Information
informieren will. Die Lesbarkeit hingt sicher nicht am Verzicht auf Fussnoten.
Wer so fihig ist wie I'rankemélle, Texte fir einen breiten Kreis verstehbar zu

192



schreiben und das Lesen zu einem Genuss werden zu lassen, hat diesen formalen
Verzicht kaum nétig.

Es ist zu wiinschen, dass sich viele Leserinnen und Leser von diesem Buch in-
spirieren lassen und die Absicht des Verfassers in grossem Masse Erfolg findet.

Budapest Jutta Hansmann

STEMBERGER, GUNTER: Das klassische [ndentum. Kultur und Geschichte der rabbinischen
Zeit. 1. vollstindig bearbeitete und aktualisierte Auflage der Ausgabe von 1979,
Miinchen: Verlag C. H. Beck 2009 (= Beck’sche Rethe; bsr Nr. 1904), 272 §.,
ISBN 978-3-406-58403-9.

Gunter Stemberger hat sich um eine ganze Reihe von massgebenden Einfih-
rungswerken zur judischen Geschichte und Geistesgeschichte verdient gemacht,
ohne die das Studium der Judaistik kaum mehr vorstellbar ist. Zu diesen gehort
auch der 1979 erstmals erschienene Band Das &lassische [udentum, in dem das rab-
binische Judentum von der Zeitenwende bis ins Hochmittelalter in den Blick
genommen wird und der nun in einer vollstindig bearbeiteten und aktualisierten
Auflage vorliegt. Umfang und Aufbau sind nahezu identisch geblieben, wesentli-
che Anderungen betreffen einzelne, teilweise neu geschriecbene Kapitel bzw.
Textpassagen. Die griindliche Uberarbeitung lag Stemberger am Herzen, denn ,,in
den dreissig Jahren seit dem Erscheinen der ersten Ausgabe dieses Buches hat
sich die Erforschung des antiken Judentums grundlegend gewandelt. Die rabbini-
schen Quellen werden von den Historikern heute viel kritischer gelesen; die
Kenntnis der Geschichte Palistinas in der Spitantike ist durch zahlreiche Ausgra-
bungen bereichert worden.* (S. 9) Das Buch ist in vier Grosskapitel gegliedert, in
denen die Entwicklungen des damaligen Judentums in den beiden Zentren Palis-
tina und Babylonien unter historischen, strukturellen, religiésen sowie kulturellen
Gesichtspunkten nachgezeichnet werden. Dabei wendet sich Stemberger gegen
die Betrachtungsweise derjenigen Forscher, die das rabbinische Judentum als
»normatives Judentum® begreifen und sich ausschliesslich auf die rabbinische
Uberlieferung stiitzen. Um ein weniger cinseitiges, wirklichkeitsgetreueres Bild
des klassischen Judentums mit seinen vielfiltigen Strémungen zu vermitteln,
berticksichtigt Stemberger in dem vorliegenden Band zusitzlich esoterisch-
mystische Schriften, liturgische Dichtung und vor allem archiologische Funde
von judischer Kunst, anhand derer er verschiedenartige Einfliisse der jeweiligen
nichtjidischen Umgebung aufzeigt. Die kompakte Uberblicksdarstellung des
klassischen Judentums aus berufenem Munde besticht durch ihren klaren Aufbau
und den prizisen, allgemeinverstindlichen sprachlichen Stil des Autors. Das Buch
ist jedem Interessierten dringend zu empfehlen.

ibure 1. Br. utta Schumacher
Freib oi. Br Jutta Scl, /

195



GRABNER-HAIDER, ANTON & JOHANN MAIER: Kulturgeschichte des frihen Christen-
tums von 100 bis 500 n. Chr., Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2008, 232 S,
gr.8° ISBN 978-3-525-54003-9

Die beiden Autoren haben die Arbeit an diesem Buch ungleichmissig aufgeteilt:
Die Einleitung (S. 7-9) haben beide unterschrieben; der erste Teil ,,Zeit vor Kon-
stantin® (S. 13-118) und die ersten drei Kapitel des zweiten Teils ,,Zeit ab Kon-
stantin® (S. 119-179) sowie die Zusammenfassung (5. 203-206) wurden von
A. Grabner-Haider (ferner: G.-H.) verfasst, wihrend auf Johann Maier lediglich
das letzte Kapitel des zweiten Teiles ,,Die jidische Kultur der ersten christlichen
Jahrhunderte® (S. 181-201) zurtckgeht. Auf diesen zwanzig Seiten stellt der eme-
ritierte Kolner Judaistikprofessor in ganz allgemeinen Ziigen die Entwicklungsge-
schichte des Judentums von 1500 v. Chr. bis etwa 500 n. Chr. dar. Wie vom Autor
der Geschichte der jiidischen Religion (Berlin 1972, Freiburg 21992) und der Grundziige der
Geschichte des [ndentums im Altertumr (Darmstadt 1981) nicht anders zu erwarten, ist
diese Skizze so gut, wie sie nur sein kann: kompetent, umfassend und mit wohler-
wogener Anzahl einprigsamer Details versehen. Vorzuhalten wire dem Verfasser
allein, dass seine Austithrungen aut den Rest des Buches keinerlei Bezug nehmen,
wozu dieser jedoch vielfach Anlass geboten hitte. Auch ecine austihrlichere Erkla-
rung der Fachtermini wie z. B. ,,Amorier* (S. 193) oder ,,Tannaiten® (S. 196) wirde
der Leser begriissen.

Der erste Teil des Buches enthilt folgende Kapitel: 1. ,,Religionspolitik der Kai-
serzeit® (S. 13-27), 2. ,Kultur und Gesellschaft des Imperiums® (S. 29-39),
3. ,,Denklinien der Philosophen® (S. 41-58), 4. ,Entfaltung des christlichen Glau-
bens* (S. 59-80), 5. ,,Glaubenslehren und Lebensformen® (S. 81-118). Die ersten
drei Kapitel des zweiten Teiles sind mit: 1., Lebenswelt unter Kaiser Konstantin®
(S. 121-136), 2. ,,Christentum als rémische Reichsreligion® (S. 137-154) und
3. ,,.Der monopolhafte Glaube® (5. 155-179), tiberschrieben.

Das wohl hauptsichlich von G.-H. ausgearbeitete Konzept einer , Kulturge-
schichte des frithen Christentums® will ,,zum einen seine [d. h. des frithen Chris-
tentums| Entstchungsgeschichte, zum anderen seine [...] Wirkungen® (S. 8), und
zwar in ,,Grundlinien® (S. 7) aufzeigen. Dabei mochte der Autor zwischen ,,kultu-
rellen, sozialen, politischen und geistigen Faktoren [...| des christlichen Glaubens
in den ersten funf Jahrhunderten® (S. 204) unterschieden wissen. Als Ergebnis
verspricht er ,,ein umfassendes und in manchen Bereichen vollig neues Verstand-
nis des christlichen Glaubens® (S. 7-8).

Die erwihnten ,,Grundlinien” schen nach G.-H. folgendermassen aus: Aus ci-
ner ,,judischen Erneuerungsbewegung um Jesus aus Nazaret™ ist ,ein griechischer
Mysterienkult um den Kultheros Christus mit starken moralischen Implikationen
geworden. Aus dieser (sicl) wurde am Ende des 4. Jh. eine monopolhafte Reichsre-
ligion® (8. 204-205). Mit der ersten und zum Teil zweiten Etappe dieses dreifachen
Schemas verbindet G.-H. die Vorstellung von der Vielfalt der religiosen Formen,
die auf der letzen Stufe mit politischen Mitteln bekidmpft und weitgehend beseitigt
wurden (8. 9, 204, 207). Figt man zu diesem Schema noch hinzu, dass das frihe
Christentum starken Einfliissen der griechischen Philosophie ausgesetzt gewesen set
(S. 44, 60, 65, 106 und passim), die die I'rauen von der aktiven Teilnahme am got-
tesdienstlichen Leben der Kirche zunehmend zuriickgedringt habe (8. 79, 163) und

194



sich durch Vermittlung Augustins in der Lehre von der ,,Urstinde® manichiisch
beeinflussen liess (S. 143, 149, 156, 158-159), gleichzeitig aber seine moralischen
Werte weitgehend behalten konnt (S. 200), so hat man beinahe alle wesentlichen
,,Grundlinien® der ,,Kulturgeschichte* beisammen.

Will man das Genre der ,Kulturgeschichte® definieren, so lisst sie sich viel-
leicht am treffendsten als eine Verbindung schematischer Darstellung der Umwelt
des frihen Christentums mit eine Abriss der Dogmengeschichte unter starker
Betonung politischen Aspekte beschreiben. Sowohl der methodische Ansatz als
auch der Wunsch, bestimmte ,,Grundlinien* in den Vordergrund zu ricken, ist
vollig legitim, es kommt aber letztlich darauf an, wie Gberzeugend die Ausfihrung
am Ende wirklich ist. In dieser Hinsicht hinterlasst die ,,Kulturgeschichte® einen
zwiespiltigen Eindruck. Sicher hat G.-H. recht, wenn er die enorme Wandlung
des frihen Christentums von der Jesusbewegung hin zur Reichskirche des 4./5.
Jh. oder andere Vorginge wie die Bezichung der frithen Christen zur griechischen
Philosophie herausstellt. Da er aber ganz gewiss nicht der erste ist, der dies getan
hat, fragt man sich, ob er damit tatsichlich zu jenem ,,v6llig neue[m] Verstindnis
des christlichen Glaubens® (S. 7-8) beitrigt, wie er behauptet.

Diese Frage muss man leider negativ beantworten. Als wichtigste Griinde da-
tir sind wohl das Desinteresse an systematischer Quellenarbeit und die einseitig,
plakative Behandlung von komplexen Vorgingen zu nennen. So meint G.-H.
,den deutlichen Ansatz zur christlichen Lehre von der géttlichen Inkarnation im
Menschen® bet der Stoa gefunden zu haben (S. 44, 106). Dazu werden weder
christliche noch stoische Quellen zitiert, noch wird die Plausibilitit einer solchen
Beeinflussung erwogen bzw. ihr zeitlicher oder geographischer Rahmen erortert;
nicht einmal die relevante Sekundirliteratur wird genannt. In Endnote 6 auf der S.
44 wird lediglich auf eine Stelle bei Poseidonios verwiesen, die wiederum nicht
wortlich zitiert wird. Die Nachprifung der These wird hier wie an zahlreichen
anderen Stellen dem Leser Gberlassen.

So heisst es z. B. auf S. 606, die I'rauen konnten im 1. Jh. ,,der Feier der Eucha-
ristie vorstehen®, der Quellennachweis fehlt jedoch. Dafir nimmt G.-H. auf der
gleichen Seite Bezug auf die Pastoralbriefe, die er ,,um 100 datiert, und sagt, dass
die Frauen ,,zu dieser Zeit [...] bereits wieder im Gottesdienst schweigen® muss-
ten. Dabei denkt er moglicherweise an den 1. Korintherbriet (14,34-35), der aber
als einer der frithesten christlichen Texte nicht zu den Pastoralbriefen zihlt und
insofern auch die Ausgangsthese in Frage stellt. In gleicher Weise verfihrt G.-H.
auch bei der Herleitung des Gebotes der Nichtvergeltung des Bosen mit Bésem
(vgl. Mt 54447, Rém 12,21) von den Kynikern (S. 68) oder bei der Frage der
Beeinflussung des frithen Christentums durch die paganen Mysterienkulte (S. 62,
val. S. 38). Verstirkt werden die Zweitel, ob G.-H. sein Material wirklich be-
herrscht, noch durch all jene Stellen, an denen er unzutreffende Aussagen macht,
die sich durch Konsultieren von Nachschlagwerken oder Quellenstudium leicht
hitten vermeiden lassen.

So heisst es S. 65, dass Paulus ,,bis in den sechsten Himmel entruckt worden® sei (nach
2. Kor 12,2 jedoch: ,,bis in den dritten Himmel®); oder S. 89, dass ,,Origenes aus Alexand-
ria ... ein Mitschiiler des Porphyrios® war; gemeint ist wohl Plotin. Allerdings ist dusserst
umstritten, ob es der Mitschiiler des Neuplatonikers Plotin namens Origenes mit dem
christlichen Origenes identisch ist. — Dass Origenes ,,viele Kommentare und Predigten |...]

195



zu den Bichern der jidischen Bibel [...] und mehrere Schriften tiber das Gebet und das
Martyrium* verfasst hitte (S. 89), ist insofern unzutreffend, als Origines durchaus auch das
Neue Testament kommentierte, und wir lediglich jeweils eine Schrift Gber das Gebet und
uber das Martyrium kennen. — S. 90 ist von einem ,,Methodios von Antiochia® die Rede;
aus dem, was von ithm gesagt wird, ist jedoch zu schliessen, dass Methodios von Olympus
in Lykien gemeint ist. — Der Darstellung auf S. 93 ist zu entnehmen, dass G.-H. den Mord
an Stephanus (Apg 7,58-60), nicht den Juden, sondern einer Gruppe ,,christlicher Hebrier*
anlastet (vgl. Apg 6,1; Apg 16,1ff auf dieser Seite ist in Apg 6,1ff zu korrigieren und statt
Hellenistor ist Hellenistai zu lesen). — Was G.-H. mit ,[d]ie wahre Lehre (diatoche)™ (ebd.)
meint, ist unklar. — Die Bezeichnung ,,Dichter Lukian® (8. 101) fiir Lukian von Samosata
ist zumindest ungewchnlich. — In Adversus nationes 1,36 des Anobius wird das Gegenteil
von dem behauptet, was G.-H. Arnobius zuschreibt (S. 118). — Die Selbstbezeichnung der
nNestorianischen Kirche™ (S. 144) lautet ,,Kirche des Ostens®. — Dass sich Basilius der
Grosse den ,,Mo6nchen in Syrien, spiter in Paldstina [...] anschloss® (S. 148), ist falsch, bei
seinen Monchsbesuchen handelte sich um eine zu jener Zeit hochst populire Pilgerreise. —
»Das Werk “Philokalia™ wurde von Basilius nicht ,,verfasst™ (ebd.), sondern aus den
Schriften des Origenes exzerpiert. — Die Ableitung des asketischen Terminus ,,Anachoret™
von ,,den hoher gelegenen Regionen (anachora)® Ag_\'ptens, wohin die Einsiedler ,,aus dem
fruchtbaren Flusstal des Nil [...] flichteten® (S. 164), ist ein schones Beispiel moderner Volks-
etymologie; Anachoret ist zuriickzufGhren auf anachoremn (,,sich zurickziehen®); das Lexem
anachora st m. W. nicht belegt. — Dass sich die Ménche von ,,wilden Tieren™ ernihrt haben
(ebd.), misste auch erst noch belegt werden, jedentalls ist davon sonst nichts bekannt.

Die Auswahl von Fehlern liesse sich muhelos verdoppeln, die angefiihrten
Beispiele mogen aber gentigen, um einen Eindruck vom wissenschaftlichen Ni-
veau des Beitrags von G.-H. zur , Kulturgeschichte® zu vermitteln.

Dartber hinaus finden sich G.-H.'s Text mitunter Formulierungen, die nicht
immer das aussagen, was sic offenbar sagen sollen und wollten. So ist im Kapitel
HZivilisation und Technik® zu lesen (S. 33), dass durch die Fortschritte der romi-
schen Bautechnik ,die Gesetze der Geometrie [...] verbessert™ wurden. ,,Die
sexuellen Asketen und Mystiker™ (S. 159; soll wohl heissen: ,,die sexuell enthalt-
samen Asketen und Mystiker®) ist ein weiteres Beispiel dieser Reihe.

Geradezu willktrlich mutet schliesslich auch die Reihenfolge bzw. Anordnung
der Namen im Personenregister an: z. B. Jordanes — Jobannes Hyrkan — Jebuda ha Nasi
oder Pyrrhon — Pompeints — Polykrates — Panlus von Sanwsata, die das Bild abrundet.

Dass angesichts all dieser Fehler und Ungenauigkeiten auch die richtigen
Ideen ihre Uberzeugungskraft verlieren, braucht kaum eigens hinzugefiigt zu
werden. Bleibt am Ende nur die Frage, an welchen Leserkreis G.-H. gedacht
haben mag, als er seine ,,Kulturgeschichte geschrieben hat.

Tubingen Dumitrij . Bumazhnov

LUX, RUDIGER: Prophetie nnd zmweiter Tempel. Studien s Hagear und Sacharja, Tubin-
gen: Mohr Siebeck 2009 (= Forschungen zum Alten Testament; Bd. 65), VIII,
371 S., ISBN 978-3-16-149830-5.

Der vorliegende Band versammelt insgesamt 17 Beitrige des renommierten Leip-
ziger Alttestamentlers Rudiger Lux, die — mit Ausnahme zweier, bislang noch
nicht veroffentlichter Beitrige — seit 1999 an unterschiedlichen Orten publiziert

196



wurden und alle die Prophetie Haggais und Sacharjas beleuchten. Nach einer
kompositionskritischen Studie zum Verhiltnis von Haggai und Sacharja (Das
Zweiprophetenbuch. Beobachtungen zu Aufbau und Struktur von Haggai und
Sacharja 1-8, [S. 3-26]) widmet sich der Autor unter der Uberschrift , Bilder —
Visionen — Texte” dem Verstindnis der Bilder in den prophetischen Uberliefe-
rungen (Was ist eine prophetische Vision? Vom langen Weg der Bilder in den
Nachtgesichten des Sacharja [S. 29-53]; Bilder in Texten. Bild-anthropologische
Aspekte der Nachtgesichte des Sacharja [S. 54-70]). Dann folgen mehrere Beitri-
ge, die sich auf motivgeschichtliche Aspekte aus dem Vorstellungsbereich ,,L.and
— Stadt — Tempel bezichen (Juda — Erbteil JHWHs. Zur Theologie des Heiligen
Landes in Sach 2,14-16 [S. 73-85]; Das neue und das ewige Jerualem. Planungen
zum Wiederaufbau in frihnachexilischer Zeit [S. 86-101]; Die Kinder auf der
Gasse. Ein Kindheitsmotiv in der prophetischen Gerichts- und Heilsverkiindi-
gung [S. 102-121]; Der Zweite Tempel von Jerusalem. Ein persisches oder ein
prophetisches Projekt? [S. 122-143]; Himmelsleuchter und Tempel. Beobachtun-
gen zu Sacharja 4 im Kontext der Nachtgesichte [S. 144-164]; ,,Mir gehért das
Silber und mir das Gold — Spruch JHWH Zebaots“ [Hag 2,8]. Uberlegungen zur
Geschichte eines Motivs [S. 165-179]; ,,Still alles Fleisch vor JHWH ..“. Das
Schweigen im Dodekapropheton und sein besonderer Ort im Zyklus der Nacht-
geschichte des Sacharja [S. 180-190]). Weitere Arbeiten sind dem Motivkomplex
,Gott — Gottesvolk — Volker gewidmet (JHWHs | Herrlichkeit™ und ,,Geist*.
Die ,,Riickkehr JHWHs® in den Nachtgesichten des Sacharja [S. 193-222]; Die
doppelte Konditionierung des Heils. Theologische Anmerkungen zu chronologi-
schen und literarischen Ort des Sacharjaprologes [Sach 1,1-6] [S. 223-240]; ,,Wir
wollen mit euch gehen .. . Uberlegungen zur Volkertheologie Haggais und
Sacharjas [S. 241-267]). Der Band schliesst mit verschiedenen Beitrigen zur Ange-
lologie Sacharjas (,,... damit ihr erkennt, dass JHWH Zebaot mich gesandt hat®,
Erwigungen zur Berufung und Sendung des Propheten Sacharja [S. 270-282];
Wer spricht mit wem? Anmerkungen zu Angelologie in Sach 1,7-17 [S. 283-292]);
Der Deutenengel und der Prophet. Biblisch-hermeneutische Aspekte der Angelo-
logie [S. 293-301]) sowie Uberlegungen zum Verhiltnis von Prophetic und Pre-
digt, wobei auch ecine Offnung zu hermeneutischen Fragen hin angesprochen
wird [S. 302-323)).

Die ansprechenden, schon zu lesenden Aufsitze sind nicht nur wegen ihrer prizi-
sen exegetischen Darlegungen fir einen engeren Kreis von alttestamentlichen
Spezialistinnen und Spezilisten interessant, sondern auch fur ein breiteres Publi-
kum, das sich um eine traditionskritische Durchdringung der jiidischen Vorstel-
lungswelt und ihrer Symbolik bemiiht. Hier wire insbesondere auf die Aufsitze
zur Bedeutung Jerusalems und des Landes sowie auf die Arbeiten zum Selbstver-
stindnis Isracls und seiner Relation zu den Volkern zu verweisen. Becindruckend
ist auch, in welchem Masse sich der Autor Arbeiten aus dem Bereich der Kultur-
und Neurowissenschaften rezipiert und das Phinomen der Prophetie und des
prophetischen Bildempfangs somit auch anthropologisch zu erschliessen ver-
sucht. Hine Auflistung mit den Nachweisen der Erstveroffentlichungen sowie
cine ausfiihrliche Literaturliste beschliesst die Aufsatzsammlung.

Osnabriick Beate Fxgo

197



SCHMITZ, BERTRAM: Der Koran: Sure 2 ,,Die Kub*. Ein religionshistorischer Kommentar,
Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009, 363 S., gr.8°, ISBN 978-3-17-019879-1.

Ein dezidiert religionswissenschaftlicher Kommentar zum Koran ist noch nicht
geschrieben. Der Hannoveraner Privatdozent hat cine Studie vorgelegt, die bei
zinftigen Arabisten und Islamwissenschaftlern vermutlich zunichst Stirnrunzeln
auslosen durfte, doch in der genannten Hinsicht einen erfrischend ungewohnten
Blick auf den Koran eroffnet. Der Koran wird als Schrift in seinen interreligiosen
Bezugen religionsgeschichtlich interpretiert, und dies vorrangig im Gegentiber zu
den biblischen Religionen Judentum und Christentum. Exemplarisch wird Sure 2
als wichtiges Zeugnis der Konstitution des Islam als eigenstindige Religion
gleichsam ,,in den religibsen und theologischen Fluss der Religionsgeschichte
eingearbeitet® (S. 12). Dabei geht es allerdings nicht so sehr um FEinfliisse, Anlei-
hen, literarische Abhingigkeiten, nicht um Herleitung koranischer Inhalte aus
Friherem, wozu durchaus eine Genealogie bedeutsamer Studien von Abraham
Geiger tiber Karl Ahrens und Heinrich Speyer bis hin zu Ginter Liling und
anderen zu nennen wire. Vielmehr sucht der Kommentar die religiose Botschaft
des Korans durch die Korrelierung mit religionsgeschichtlich relevanten — ver-
wandten, parallelen, gegenliufigen — Topoi, Denkmustern und Argumentationen
gerade in ihrer Eigengestalt sichtbar zu machen. Und dies unter Wahrung der
religionswissenschaftlichen Distanz. Dazu werden Analogien und Vergleichs-
punkte mehr phianomenologisch und diskursorientiert als historisch-kritisch ins
Gesprach gebracht. So werden etwa Psalmenmotive wie ,,l.obpreis der Tora®
(Ps 19) oder die Er6ffnung des Psalters (Ps 1), semantische Bezichungen in den
semitischen Sprachen, Stellen aus den Schriftpropheten sowie weisheitliche Texte,
die Stindenlehre des Paulus, Gleichnisse Jesu, Passagen aus der judischen Traditi-
onsliteratur oder patristische Texte usf. in grosser Breite herangezogen, um Paral-
lelititen und Divergenzen aufzuspiren.

Aus dieser konzentrierten interreligios-intertextuellen Lektiire ergibt sich nicht
nur eine Fille interessanter Details im Blick auf mogliche urspringliche Ver-
staindnisebenen, sondern in der Zusammenschau die wohlbegriindete These, dass
der Tora (Pentateuch) nicht nur als Grundlage fir das Judentum und indirekt fur
das Christentum, sondern in spezifischer Weise auch fir den entstehenden Islam
entscheidende Bedeutung zukommt. Insofern die Tora grundsitzlich als Offenba-
rung anerkannt, auf der Basis der zweiten Sure aber auch modifiziert bzw. re-kon-
stituiert wird, kann Sure 2 in religionsgeschichtlicher Hinsicht geradezu als ,,Neue
Tora® bezeichnet werden. Sch. mochte am Ende gar | beinahe® von einem ,, Trito-
nomium® sprechen, einem zum dritten Mal genannten Gesetz, so sehr fallen die
Parallelen zum ,,Deuteronomium® ins Auge.

Neben der Mikroebene der Versanalysen wird also in dieser Hinsicht der
Makroebene besondere Autmerksamkeit geschenkt. Diese bildet sich in der Glie-
derung des Buches ab, die selbst unmittelbar der Textlekttre folgt: Sure 2 enthalt
nach einer allgemeinen Grundlegung (V. 2-29) einen geschichtlichen Teil (V. 30-
141), einen Mittel- und Wendepunkt (V. 142-162) sowie einen kultisch-rechtli-
chen Teil (V. 163-283) mit Abschluss (V. 284-286). Der Durchgang wird mit der
genannten These in einer Art Fazit beendet, worauf eine ausserordentlich ergiebi-
ge, detailliert gegliederte Inhaltsangabe zu allen Versen der gesamten Sure mit

198



Unteriiberschriften sowie hier und da eingeschobenen kommentierenden Bemer-
kungen folgt (,,Versinhalte®, S. 347-359!). Leider ist dem Band nur ein sehr spar-
sames Literaturverzeichnis beigegeben, Register fehlen.

Dem Autor gelingt es, den parallelen Aufbau von Tora und Sure 2 in den er-
zihlenden (Haggada) wie auch in den gesetzlichen Teilen (Halacha) aufzuzeigen,
und zwar sowohl was die entscheidenden Themenkomplexe als auch deren Ab-
folge in der Darstellung betrifft. So spannt Sure 2 den Bogen von der Urgeschich-
te iber Mose und die Wiistenwanderung bis ins Gelobte Land. Desgleichen lauft
der Gesetzeskomplex Sure 2,142-274 mit der Themenfolge Kultzentrum (ein Ort,
cin Glaube), Speisegebote, este, Frauen und Abgaben erstaunlich parallel zu Dtn
12.14.16.21-22.24-25.26. Bedeutsame Abweichungen werden inhaltlich begrundet,
etwa dass die Nachordnung der Viterlberlieferung mit dem Schwerpunkt Abra-
ham (V. 124-141) hinter die Mosegeschichte argumentativ plausibel, ja notwendig
ist, da der Islam dezidiert als Erneuerung der Religion Abrahams zur Geltung zu
bringen war. Die entscheidende Schlisselstelle um die keineswegs nur rdumlich-
geographisch, sondern durchaus grundsitzlich theologisch zu begreifende Wen-
dung von Jerusalem nach Mekka, die argumentativ durch Abraham als Vater des
Glaubens in Mekka vorbereitet und durch die Anderung der Gebetsrichtung V.
142-145 vollzogen wird, ist mithin markiert und kaum zufillig genau in der Mitte
von Sure 2 platziert. So lidsst die Sure durch ihre kunstvolle Komposition einer-
seits erkennen, dass und wie Muhammad sich auf die Tora als Massstab bezogen
hat, andererseits formuliert sie den zu Beginn der medinischen Zeit sich ankindi-
genden Anspruch des Korans, nun seinerseits als Massstab fir die Tora und ihre
Wirkungsgeschichte zu gelten.

Auf verschiedenen Ebenen also zeigt die Studie, dass Relationen aufzuzeigen
nicht Relativierung der ,,Originalitit des arabischen Propheten® (Johann Iick)
bedeutet. Es gerit nicht aus dem Blick, dass die Sure vielfach in polemischer
Abgrenzung gegen Juden und Christen argumentiert. Sie steht selbstbestimmt
und souverin gegentiber der Tora — symbolisiert in der ,,Umwendung zur Kaa-
ba®, die zugleich die praktische Lésung von den biblischen Religionen vorzeich-
net (S. 3406). Dieses in seinem religiosen Moment im Kontext der Religionen
nachzuvollziehen, ist Aufgabe und Ziel des Buches. Ein Beitrag zur gegenseitigen
Religionsverstindigung, wie intendiert, ist es mit Sicherheit. Und es 1st zu hoffen,
dass weitere Teile des Korans kommentiert werden. Zunichst sei jedoch die
Lektire allen am Koran und am christlich-muslimischen Dialog Interessierten
warm empfohlen.

Berlin Friedmann Eissler

HASSELHOFE, GORGE K., Moses Maimonides interkulturel] gelesen, Nordhausen: Bautz
2009 (= Interkulturelle Bibliothek, Bd. 20), 111 S., pb., ISBN 978-3-88309-179-2.

Bei dem hier vorliegenden Buch, handelt es sich um eine knappe Einfihrung in
Leben und Werk des Moses Maimonides, die sich vor allem an ein fachfremdes,
das heisst, nicht auf die judische Religion und Philosophie spezialisiertes Publi-
kum wendet.

199



Das Buch ist in drei Teile gegliedert: zunichst werden die wichtigsten bio-biblio-
graphischen Daten und Fakten wiedergegeben, dann folgen zwei Teile, die dazu
dienen, dem interkulturellen Ansatz, den die Reihe verfolgt, entsprechend die Wir-
kung des Maimonides sowohl bibliographisch als auch inhaltlich aufzuzeigen. Dem
Einfihrungscharakter entsprechend, bietet dieses Werk grundlegende Daten und
Fakten zu Leben und Werk des Maimonides, wobei zwei Aspekte negativ auffallen:

Zum ecinen die Frage des Geburtsdatums: Wihrend man heute allgemein cher
zum Jahr 1138 tendiert oder sich unter Bezugnahme auf iltere Literatur auf das
Jahr 1135 festlegt, bietet der Autor mit der Aussage, dass Maimonides zwischen
,» 1132 und 1138% geboren sei, eine Zeitspanne an, die sich zum einen als Novum
erweist, zum anderen in ihrer Sinnhaftigkeit nicht unbedingt nachvollzichbar ist.
Es wire besser gewesen, sich entweder auf ein Datum festzulegen oder beide in
der Literatur zu findenden Daten zu nennen. Und zum anderen ist bei den biblio-
graphischen Angaben zu beachten, dass das Vorwort zwar auf den Mirz 2009
datiert ist, allerdings keine Werke, die nach dem Jahre 2007 erschienen sind, be-
ricksichtigt wurden. Das muss kein Fehler des Autors sein, sondern kann auch
mit der Arbeitsweise des Verlages zusammenhingen, die eine Aktualisierung nach
Manuskriptabgabe nicht mehr ermdglichte, allerdings ist eine solche Unvollstin-
digkeit nicht wirklich tragisch, aber doch ein wenig irritierend.

Trotz dieser zwei Kritikpunkte bietet das Buch alles in allem eine solide Ein-
fihrung in Maimonides' Leben und Werk, so dass es zur ersten Information gut
herangezogen werden kann.

Koln Carsten Schlisk:

HASSELHOFF, GORGE K. & FRAISSE, OTFRIED (eds.): Moses Maimonides (1138-
1204). His Religions, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte i Different Cultural
Contexts, Wirzburg: Ergon Verlag 2004 (= Ex Oriente Lux? Rezeptionen und
Exegesen als Traditionskritik, Bd. 4), 634 S., ¢r.8°, pb, ISBN 3-89913-333-1.

Im Rahmen des von der DI'G geférderten Sonderforschungsbereich 534 ,,Juden-
tum — Christentum: Konstituierung und Ditferenzierung in Antike und Gegen-
wart zwischen 1999 und 2003 an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Univer-
sitait Bonn entstand der hier vorliegende Sammelband, der neben einer Einfih-
rung 28 Aufsitze vereinigt, in denen unterschiedliche Aspekte des maimonidei-
schen Denkens und seiner Wirkungsweisen beleuchtet werden.

Die Aufsitze sind nicht die Verschriftlichungen von Vortrigen, die im Rah-
men des Sonderforschungsbereiches gehalten wurden, sondern wurden den Her-
ausgebern zur Veroffentlichung zur Verfigung gestellt. Dabei liegt der Schwer-
punkt der Beitrige weniger auf Maimonides selber, als vielmehr auf die Nachwir-
kungen seines Denkens auf spitere Generationen, wobei alle Genres des
maimonideischen Werkes thematisiert werden: Theologie, Philosophie und Medi-
zin bzw. Naturwissenschaft. Allerdings ist festzuhalten, dass die naturwissen-
schaftliche Thematik lediglich in drei Beitrigen zur Sprache kommt, so dass Mai-
monides weiterhin vor allem als Theologe und Philosoph im Gedichtnis bleibt,

200



was vielleicht der Person selber nicht vollkommen gerecht wird, allerdings doch
seinen Einfluss auf nachfolgende Generationen passend charakterisiert. Zudem fallt
auf, dass die Wirkungsgeschichte auf die jidische Welt naturgemiss den grossten
Teil der Beitrage umfasst, wahrend man sich durchaus noch den einen oder anderen
Beitrag beziiglich der Behandlung unterschiedlicher Aspekte des maimonideischen
Denkens in der christlichen und islamischen Welt gewtinscht hitte.

Die Beitrige sind grob in chronologischer Reithenfolge ihres jeweiligen Themas
gegliedert, was eine wirkungsvolle Orientierung erschwert, es wire sinnvoller gewe-
sen, sie thematisch zu gliedern und diese Gliederung auch im Inhaltsverzeichnis
sichtbar zu machen. Von besonderem Nutzen ist die Hinfithrung durch G. Hassel-
hoff und O. Fraisse, in der nicht nur Leben und Werk des Maimonides kurz nach-
gezeichnet werden, sondern auch auf die Wirkungsgeschichte der maimonidischen
Schriften eingegangen wird, so dass eine Art Kompass zu den nachfolgenden Bei-
trigen angeboten wird, wobel man sich natiirlich dartber streiten kann, ob zwolf
Seiten daftir ausreichend sind, andererseits ist die Qualitit entscheidender als die
Quantitat. Auch die Zufligung eines Index erweist sich als tiberaus hilfreich, da sich
so eine weitere Moglichkeit bietet, Themen, Werke oder Personen aufzufinden, die
fur die Beschiftigung mit der Wirkung des maimonideischen Denkens von Belang
sind, ohne dass die jeweiligen Artikel in threm Titel auf ihre Erwihnung schliessen
lassen. Alles in allem vereinigt der Band wichtige Beitrage zur Wirkung des
maimonideischen Werkes und kann trotz der angefithrten Kritikpunkte als eine Art
vorldufiger Quintessenz der Forschung zu bestimmten Themen empfohlen werden.

Koln Carsten Schlivsk:

LEHNARDT, ANDREAS: Die Jiidische Bibliothek an der Johannes Gutenberg-Universitit
Mainz 1938-2008. Eine Dokmmentation, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2009 (=
Beitriige zur Geschichte der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz, Neue Folge
Bd. 8), 260 S., ISBN 978-3-515-09345-3.

Die Bibliotheksbestinde der alten Mainzer judischen Gemeinden sind heute noch
in beachtlichem Umfang erhalten und derzeit als Prisenzbibliothek an der Johan-
nes Gutenberg-Universitit untergebracht. Das neue Synagogenzentrum, das
voraussichtlich im September 2010 am Ort der 1938 zerstorten Hauptsynagoge in
der Hindenburgstrasse eingeweiht wird, soll der Jidischen Bibliothek in Zukunft
ihr angestammtes Zuhause zuriickgeben.

Im Rahmen ecines Erschliessungsprojekts unter der Leitung von Andreas
Lehnardt, Professor flir Judaistik an der Johannes Gutenberg-Universitit, werden
die Bestinde der Judischen Bibliothek derzeit gesichtet, neu katalogisiert und néd-
genfalls restauriert. In seiner Dokumentation stellt Lehnardt die Bestinde vor und
fihrt anhand der Bibliotheksgeschichte die Geschichte der Mainzer Juden vor
Augen, denn ,,die erhaltenen Hebraica und Judaica der Mainzer Vorkriegsgemein-
den bilden |...] nicht nur eine Fundgrube fiir die Erforschung der judischen Druck-
und Buchkunst, die Biicher mit ihren zahlreichen Vorbesitzerspuren etlauben auch
einzigartige Einblicke in die inneren Entwicklungen der jidischen Gemeinde Mainz
— einer der dltesten und traditionsreichsten jidischen Gemeinden Deutschlands® (S.

201



13). Im Kapitel ,,Vom ‘Portativen Vaterland’ zur Judischen Bibliothek™ leitet
I .ehnardt die identititsstiftende Rolle von Blichern und Bibliotheken fir das ,,Volk
des Buches* aus der Entstechung judischen Schrifttums und der Geschichte des
judischen Buchdrucks her und macht auf die Besonderheit des Buchbestands der
Judischen Bibliothek in Mainz aufmerksam. Dieser umfasst Uberwiegend
,, Lalmudica im weiteren Sinne (S. 21), darunter einzigartige Handschriften und
cine Reihe alter hebriischer Drucke; die Zahl an philosophischen und kabbalisti-
schen sowie an jiddischen Werken ist dagegen cher gering. Die Geschichte des
Bibliotheksbestands, der aus mindestens zwel grosseren Sammlungen zusammenge-
fihrt wurde, ist komplex und bisher nahezu unerforscht. Lehnardt gelingt es, auf-
grund von Signaturschildern, Stempeln, Besitzervermerken und Widmungen die
Herkunft der Bicher im einzelnen nachzuweisen, auf die Sammlungen und Biogra-
phien von sechs Vorbesitzern (Rabbinern und einflussreichen Gemeindemitglie-
dern) geht er ausfihrlicher ein. Der Nachlass des Rabbiners Marcus ILehmann
(1831-1890) macht den weitaus grossten Teil der Hebraica, vor allem der
hebriischsprachigen Rara in der Jidischen Bibliothek aus, von denen die iltesten
aus dem 16. Jahrhundert stammen. In den Kapiteln ,,Der Werdegang der Buicher
seit 1938 und ,,Die Bucher in der Evangelisch-theologischen Fakultit™ rekonstru-
iert Lehnardt den Verbleib einzelner Teilsammlungen nach der Pogromnacht zum
9. November 1938 bis heute. Im hundert Seiten umfassenden Hauptkapitel ,,Blicke
in den Bestand* werden die nach thematischen Gesichtspunkten sortierten Teilbe-
stinde detailliert beschrieben, besonderes Augenmerk liegt hierbei auf den Zimelien
— cinige Titelblitter bzw. Textseiten von besonders gut erhaltenen seltenen Biichern
sind abgebildet. Neben Angaben zu den Inhalten der einzelnen Werke und ihren
Verfassern werden zusitzlich Informationen tber die Druckereien geliefert, in
denen die Bicher hergestellt wurden. Es folgen Anhinge sowie ein umfassendes
Quellen- und Literaturverzeichnis.

Mit seiner eindrucksvollen Dokumentation stellt Andreas Lehnardt nicht nur die
Besonderheit der Judischen Bibliothek und ihre bisher kaum zur Kenntnis gelangte
Relevanz fir die Geschichte der Juden in Mainz heraus, er gewihrt auch einen Blick
hinter die Kulissen des verdienstvollen Erschliessungsprojekts, das trotz der erst kur-
zen Laufzeit bereits wichtige Erkenntnisse zutage geférdert hat. Im Hinblick auf die
geplante Erstellung eines vollstindigen Bestandskatalogs und den Umzug der Biblio-
thek in das neue Synagogenzentrum steht zu hoffen, dass ,diese fiir Mainz und
Rheinland-Pfalz einzigartige Sammlung |[...] durch fachkundige und interessierte Be-
nutzer lebendig und offen gehalten und weiter erschlossen® wird (S. 226).

Freiburg i. Br. Jutta Schumacher

PETROVSKY-SHTERN, YOHANAN: The Anti-Imperial Choice. The Making of the Ukrain-
zan [ew. Yale University Press: New Haven & London, 2009, 344 S., ISBN 978-0-
300-13731-6.

In seiner unliangst erschienenen Untersuchung unternimmt es Yohanan Petrov-
sky-Shtern, Associate Professor fir Jewish History an der Northwestern Universi-
ty (II.), das Feld der ukrainisch-jidischen Studien neu zu bestimmen, gar erst in

202



kultureller Sicht zu 6ffnen. Petrovsky-Shtern, Historiker und Philologe, trat bisher
mit einer Rethe von Publikationen zu Fragestellungen jiidischer Kultur in Osteu-
ropa auf, etwa mit seiner Monographie Jews in the Russian Army, 1827-1917. Drafted
into Modernity (Cambridge UP 2008).

Ausgehend von theoretischen Uberlegungen der postcolonial theory unter-
sucht er in der vorliegenden Schrift die komplexen Interaktionsprozesse zwischen
ukrainischer und judischer Kultur, wobei er Forschungsansitzen entgegentritt, die
die Integration von Juden jeweils in die imperialen Kulturen Osterreich-Ungarns
oder Russlands allein beschreiben. Seiner These, “students of Ukrainian and
Jewish history should delve into the colonial past to find the anti-imperial
harbingers of what is today Ukraine” (8. 276), geht er am Werk von vier Schrift-
stellern und einer Schriftstellerin nach, die sich der ukrainischen Sprache und
eben nicht der Sprache des Imperiums Russisch zuwandten.

Die funf Fallbeispiele — Hryts’ko Kernerenko (1863-1920er Jahre?), Ivan Kulyk
(Izrail Tudovych; 1897-1937), Raisa Troianker (1908-1945), Leonid Pervomais’kyi
(Tllia Shkiomovych Hurevych; 1908-1973) und Moisei Fishbein (1946) — erfassen die
Zeit Mitte des 19. Jahrhunderts, die Zeit des nationalen Erwachens in der Ukraine,
bis in die unmittelbare Gegenwart. So verschieden die Auseinandersetzungsstrate-
gien mit der (nationalen) ukrainischen und der (imperialen) russischen Kultur und
damit die Poetik der jeweiligen Schriftsteller und die jeweilige Kondition jiidischen
Lebens und Schaffens in der Ukraine auch sein mogen, so zeigt sich in der Analyse
Petrovsky-Shterns das Phanomen, dass die Prozesse der judischen Modernisierung
nicht nur auf die dominante Kultur des Russldndischens Reiches ausgerichtet wa-
ren. Durchaus als Zeichen von Emanzipation und Sikularisierung zu lesen, bezeu-
gen das literarische Schaffen der Autoren auf Ukrainisch, ihre Ubersetzungen von
jiddischen Texten ins Ukrainische, ihre Adaptationen von Modellen aus der jiddi-
schen, ukrainischen, russischen aber auch der Weltliteratur eine Form der Moderne,
die zwar das komplizierte Verhiltnis von Ukrainern und Juden berticksichtigt (z. B.
Chmelnitski), aber vor allem das Moment der kulturellen Differenz betont.

Petrovsky-Shtern legt eine wichtige Studie vor, die zu einer differenzierteren
Behandlung der Modernisierungsprozesse unter den osteuropdischen Juden bei-
trdgt und Impulse fiir die Erforschung der imperialen Geschichte Russlands und
seiner Regionen liefert. Dennoch dringt sich die Frage auf, ob die Annahmen
und Erkenntnisse der postcolonial theory nicht in einem noch stirkeren Masse auf
Russland zu adaptieren sind, etwa in Hinsicht auf die Modi der Expansion und
die vordem bestehenden Nachbarschaftsbezichungen, z.B. das frithneuzeitliche
Grossfurstentum Polen-Litauen, das weite Teile der heutigen Ukraine umfasste.
Ebenso ist zu hinterfragen, ob die hiufig verwandte postkoloniale Terminologie
von colonizer, anti-colonialist, colonized etc. tatsichlich in dem Masse erkenntnisfor-
dernd ist oder aber neue Dichotomien produziert, die die Mannigfaltigkeit und
Komplexitit der kulturellen Integrationsvorgiange einengen.

Mit seinem Blick in die imperiale Peripherie Russlands und dem Aufzeigen
von lLakunen in der osteuropiisch-jidischen Geschichtsschreibung und allgemei-
ner Kulturtheorie ist Petrovsky-Shterns Studie Bereicherung wie Anregung fiir
zuklnftige Forschung.

Leipzig Olaf Terpity

203



	Rezensionen

