
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Die Philosophie des Rav : Shubert Spero erklärt Rabbi Joseph B.
Soloveitchiks Philosophy of Judaism

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch

Die Philosophie des Rav
Shubert Spero erklärt Rabbi Joseph B. Soloveitchiks

PhilosophyofJudaism

von Bernhard Dohm*

In den neun Essays, die im vorliegenden Band zusammengestellt sind,
unternimmt es der 1923 in New York geborene, seit jähren als Irving Stone Professor of
Jewish Thought an der Bar Ilan Universität in Ramat Gan (Israel) lehrende Rabbi
Shubert Spero, die "Philosophy of the Rav", d. i. Rabbi Joseph B. Soloveitchiks

(1903-1993 Philosophie des Judentums darzustellen. Kaum ein anderer wäre
besser dazu vorbereitet und mehr geeignet, dies zu tun als er. Hat er sich doch
seit Jahren, wenn nicht Jahrzehnten bereits intensiv mit Joseph B. Soloveitchiks

theologischem und philosophischem Denken beschäftigt; und, nachdem er sich

in den zurückliegenden Jahren in verschiedenen Einzelessays damit
auseinandergesetzt hat, folgt mit seinen Aspects of Rabbi Joseph Dov Solovëtchik's Philosophy

of Judaism. An Analytic Approach' nun deren Zusammenfassung zu einer

Gesamtdarstellung der Soloveitchik'schen Theologie und Philosophie.
Spero betrachtet es als eine nachgerade dringende Notwendigkeit, die

Philosophie (gegen ein bestehendes Ressentiment) innerhalb des (religiösen) Judentums

zu etablieren. Dazu können die Überlegungen des Rav einen entscheidenden

Beitrag leisten. Bereits in The Ha/achic Mind (1986) hat Soloveitchik die hier
in diesem Band im Mittelpunkt stehende Methode praktiziert. Dort bedient er
sich einer Religionsphilosophie, deren Epistemologie allgemein anerkannt, die
aber nicht in den Lehren des Judentums begründet ist. Diese wendet er auf

einige Aspekte des Judentums an. Der explicit philosophische Beitrag ausserhalb
des traditionellen jüdischen Denkens ist 1. die Erkenntnistheorie, wobei besonders
der Unterschied zwischen religiöser, philosophischer und wissenschaftlicher
Erkenntnis untersucht wird. Spero schreibt, dass der Rat' dabei einen

"epistemological pluralism" entdeckt, demgegenüber er eine alternative

"[halachic] epistemology" formuliert. Auf dieser baut er seine allgemeine
Religionsphilosophie auf, die "a adequate account ofJudaism in general and the Ha-
lacha in particular" (S. 141) ist. Der 2. Beitrag ist das individuelle religiöse Bewusst-

* Dr. Bernhard Dobia, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

1 SHUBERT SPERO: Aspects of Rabbi Joseph B. Soloveitchik 's Philosophy ofJudaism. An
Analytic Approach, Jersey City, NJ: Ktav Publishing House 2009, 235 S., ISBN
978-1-60280-125-7.

186



sein, der eigentliche Ort der Gotteserfahrung. Dieses „existentialistische" Be-
wusstsein ist "fraught with inner conflicts" (ähnlich dem des Kierkegaards).
Allerdings deutet der Rav den Existentialismus als ein bereits in der Bibel

(Kohelet) vorhandenes Phänomen.

Spero zieht für seine Ausführungen und Interpretationen das gesamte
Oeuvre Soloveitchiks heran und erweist sich darin als ein kundiger und weiser

„Guide", der unmittelbar in das Werk seines Lehrers einführt.2
Im Kapitel I "Is there an Indigenous Jewish Theology" (S. 27-46) ist der

Begriff Theologie mit dem der Religionsphilosophie austauschbar. („Theologians

operate from within the faith — Philosophers of religion from outside, with
no personal attachment"; S. 29). Der gemeinsame Nenner von beiden besteht
im Nachdenken über religiöse Glaubensinhalte, und dieses Nachsinnen ins

Wort gebracht, bringt Theologie hervor. Aus diesem Grund existiert auch eine

autochthone jüdische Theologie, die "for the inner needs of Judaism" (S. 33)

notwendig ist. 1. "It explicates various principles of Judaism that are not at all

clear from the Bible and Talmud, e.g.: medieval Jewish philosophy focused

upon the concept of God" (S. 32). 2. "It shows the relationship between various

principles ofJudaism" (ebd.). 3. "It reconciles apparent conflicts between various

principles" (S. 33) Darüber hinaus ist es aber auch für den orthodoxen Juden

notwendig, so der Autor, eine vernünftige Antwort geben zu können „Why am
I an orthodox Jew?" (S. 34). Diese kann nur in "the historical experience as the

true epistemological basis" (S. 35) gefunden werden. Das entscheidende Kriterium

einer jeglichen jüdischen Theologie ist demnach "the acknowledgement of
God, Israel and the Thora as histoire realities. and the attempt to provide the

metaphysical corollary (the conceptual content, the specific teachings found in the Thora, the sense of
history and Godh role within it...) of the facts and events for which they stand' (S. 37).
Schliesslich hat eine autochthone jüdische Theologie die Halacha philosophisch
zu begründen: "it must take a place for it" (S. 40), "to subject Halakha itself to
philosophical analysis — to develop a philosophy of Halakha" (S. 41). Der Sinn
eines solchen Linternehmens wäre es, theologische Prinzipien zu entwickeln

(presuppositions of the Halacha), um eine reflektierte intellektuelle
Auseinandersetzung mit der Halacha zu ermöglichen. Denn "religious truth arises in the
heart and all that Theolog)' asks is that it comes out through the head" (S. 44).

Im Kapitel II "Is Judaism an Optimistic Religion" (S. 47-64) unterscheidet

Spero Soloveitchik gemäss zwischen "first order pessimism" (51), der dem

philosophsichen Konzept der Stoiker und Epikuräer eigen ist und einer "sec-

2 Die wichtigsten zitierten Werke Rav Soloveitchiks sind liier: - nmvm min non

"mono D'IOKO pip, Jerusalem 1982; HDpon "m, Jerusalem 1992; loVisn ms,
Jerusalem 1998; Halak.hu Man, Philadelphia 1983; The Halakhic Mind, New York
1986; pan 'in Vip, Jerusalem 1968; The Lonely Man of Faith, New York 1965; no

ma Tin, Jerusalem 1976, Out of the Whir/wind, New York 2003; DOO Dnop'OI, in:
Ha-Darom 47 (1979).

187



ond order of pessimism which has its reflective source, religious sentiment"
(S. 53): Dem gegenüber formuliert Spero "the accepted view of he metaphysical
optimism of Judaism" (S. 54). Das Judentum ist demnach eine Kombination
von allen drei Aspekten: sub specie Metaphjsicae ist es optimistisch, ignoriert aber
dabei nicht den tragischen Charakter der menschlichen Existenz, und plädiert
"for a tempered joy" (S. 62).

Das III. Kapitel "The Role of the Ethical" (S. 65-91) beschreibt "the special

relationship between the ethical and the religious as a unique insight of Judaism"

(S. 65). Diese Beziehung gründet "in Jewish monotheism" und "in the

connection between religious experience and ethical action" (S. 66). Der
Ausdruck 'ethical' bezieht sich für den Rav einerseits, so Spero, auf die normativen
Prinzipien des Judentums und der Halacha "tsedek., nlisbpot, chesed, yoshair,

rachamim and nedivuf (S. 67). Andererseits auf die Schöpfung, die als "moral act"
(S. 68)- als gut - bezeichnet wird. Daher ist der Ausdruck 'ethical' mitunter auch

allgemein zu fassen, und das in zweifacher Hinsicht: 1. "that which is created is

good"; 2. "the intention is ethical, i. e. the creation is an expression of God's
goodness" (S. 69). Daraus folgt: der Mensch, "the moral agent as a consequence
of having been created in His image" (S. 86), kann sich mit dem "moral value"
identifizieren. Dieser moralische Wert "is in some sense a quality of God himself.

the ethical connects with God" (S. 87)

Das IV. Kapitel "The Philosophy of Halacha" (S. 93-122) diskutiert die

grundlegende Stellungnahme Ravs "there is only a single source from which a

Jewish philosophical Weltanschauung could emerge [...] out of the sources of
Halakha" (S. 95) Dieser Aussage steht die traditionelle Meinung gegenüber
„Wenn du den kennen willst, der sprach und die Welt ward geschaffen, dann
lerne die Aggada" (Sifre Eqev, § 96). Aber Spero greift den Faden Ravs auf, der
die Gott-Mensch-Beziehung in drei menschlichen Erfahrungsräumen ansiedelt:

a) "The subjective consciousness"; b) "the objective theoretical level of logico-
cognitive judgments and ethical-religious norms"; c) "concrete deeds: prayer,
worship, rituals, cult — Halakha" (S. 97). Diese drei Erfahrungsbereiche sind
aufeinander bezogen. Der zweite und der dritte gelten als offenbart und sind in
ihrer Objektivität das Gegenüber der subjektiven Erfahrung (erster Erfahrungsraum).

Wenn nun der dritte Erfahrungsbereich, die Halacha, die Quelle für eine

jüdische - philosophische Weltanschauung sein soll, dann muss diese Philosophie

"from within Judaism" (S. 109) ausgehen. Die Halacha ist in diesem Kontext

"a collection of prescriptions and norms directed to man by which God,
the Giver of the Halakha, brings about the ends, which He intends for man" (S.

110). Von diesem „halachischen" Ausgangspunkt, der „göttliche Ziele für den
Menschen" vorgibt, ist jegliches Denken, Fühlen und Handeln des Menschen

zu bestimmen. Das Ziel dieser Unternehmung ist "to create an ideal world —

[...] Halakhic man's ideal is to subject reality to the yoke of the Halakah - .to
bring down the Divine Presence into the concrete world" (S. 116).

188



In "Descriptive Hermeneutics in the Rav's Tought" (Kapitel V; S. 123-140)
entwickelt Spero Soloveitchiks Bemühung, den Sinn einer halachischen Anordnung

verständlich zu machen. Dabei wird nicht nach dem „Wie - oder Warum"
sondern nach dem „Was" einer Halacha gefragt. "What is the religious act?

What is its structure, context and meaning?" (S. 124, 136). Das Ziel der Frage
ist "to relate the objective Halakah with the subjective inner thoughts and feelings

of the observer in all sorts of interesting ways" (S. 125). Spero bringt als

Beispiel die Interpretation Rav's zu den Trauergebeten (hilkot ave/ut), deren
halachische Phasen (aninut, shiva [ave/ui]) den Emotionen des Trauernden
entsprechen. Die Was-Frage versucht demnach, die Korrespondenz zwischen der

objektiven Halacha und dem subjektiven Bewusstsein zu erheben. Ihr Vorteil
ist, so Spero, dass sie im Umfeld der „gottgegebenen" Halacha selbst verbleibt,
die immer eine innere (göttliche) Beziehung zum Menschen herstellt, und daher
den Sinn in sich trägt. In diesem Kontext ist auch Ravs Philosophie des Gebetes

zu nennen. "Prayer in Judaism, as set forth in the Halakha, is one of the
modes of expression or objectification of a person's inner subjective religious
experience - Prayer constitutes fellowship with God" (S. 136).

Kapitel VI "Belief in God" (S. 141-169) spricht von der "ontological awareness

of man" (S. 143), die Voraussetzung "for the reasonableness of faith" (S.

144) ist, "that God can be apprehended in reality which is an experience and not
only comprehended through reality, which is just an intellectual performance"
(S. 145). Glaube an Gott gründet in der religiösen Erfahrung, die Soloveitchik
in acht "feeling states" auffächert (S. 147), die allesamt beitragen, dass "the
ontological awareness becomes identical with the transcendental awareness" (S.

149). Diese schliesst für den Menschen eine paradoxe Erfahrung mit ein, die

sich beispielhaft während des Sinaiereignisses zeigt: "Although the God-man

relationship does not destroy man's freedom — the Sinai covenant was the
result of free negotiation —, nevertheless the convenantal man feels overpowered
and defeated by God even when he appears to be a free agent of Iris own will"
(S. 157). Zentral ist, dass der Glaube an Gott sich nicht hauptsächlich auf
Argumente und Evidenzen stützt, "but should employ the vocabulary of seeking
and searching, discovery and finding [...] The Song of Songs, the prophets and

psalmists exhorted the people in these terms" (S. 158).

Kapitel VII "Knock, Knock! Who is There? What do You Want?" (S. 169-

174) handelt von der Bedeutung der Geschichte tür das Judentum. Soloveitchik
erklärt dies, indem er seinen schmerzlichen spirituellen Weg zum religiösen
Zionismus, den er hatte zurücklegen müssen, im Lichte von Hld 5,2 deutet.
Dabei kristallisieren sich für ihn zwei Grundsätze heraus: "1. the successful

establishment of the State of Israel was a wondrous act of God expressing his

chesed toward his people; and 2. that the Torah is demanding and capable of
application not only in the area of the family but in the wider communal and

national arena that a sovereign Jewish state would make possible" (S. 170).

189



Spero vergleicht die Anschauungen des Rav mit denen von R. Zwi Hirsch
Kalischer (S. 1795-1874), der die Emanzipation des Judentums als "the knocking of
the Beloved on the doors of the Jews everywhere" (S. 171) bezeichnete.

"The Tale told bv the Heavens" (Kapitel VIII, S. 175-188) ist eine ergänzende

Perspektive zu dem, was Soloveitchik in The Halakhic Man beschreibt.

Dort bezeichnet er die Existenz eines Menschen unter der Halacha als "not
only ontological but normative" (S. 176). Dieser Aussage sind, so Spero, sowohl
die "feeling states" hinzuzufügen, die aber "a-sensual and given directly to our
consciousness" (S. 184) sind, als auch die Aspekte ästhetischer Erfahrung des

Rav, die sich in seiner Auslegung zu Psalm 19 finden. Daraus lässt sich schlies-

sen "that only through aesthetic experience via the senses can man achieve a

direct immediate experience of God" (S. 185). - "The beauty of God is

expressed in holiness" (ebd.).
Im letzten (IX.) Kapitel "The Aesthetic in Jewish Theology" (S. 189-211)

zeigt Spero, dass Soloveitchik eine Analyse der ästhetischen Wahrnehmung
vorgenommen hat. Darin werden die Aspekte der sinnlichen Erfahrung des
Menschen als Weg gesehen, um sich der Wirklichkeit Gottes anzunähern, "he stresses

the importance of aesthetic, which creates a window to the Divine" (S. 204).
Das Ästhetische, "so largely ignored by our medieval Jewish philosophers may
very well be considered the most impressive sign of God's love for man" (S. 207).

Speros Essays gelingt es, Soloveitchiks Gedanken und Anschauungen als

„modern und zeitgemäss" zu präsentieren, interessant und herausfordernd auch

für gegenwärtige philosophische Fragestellungen (z. B. in der Erkenntnislehre)
Zugleich führen sie aber auch in Speros Denken ein, der die Anschauungen
Ravs nicht nur darstellt und kommentiert sondern sie auch diskutiert. So ist
dieses Buch „zusätzlich" ein Zeugnis eines echten Gesprächs, das den Leser in
das Fragen und Antworten mit hineinzieht. Die „existentiell-philosophische
Perspektive", die dem Buch eigen ist, ist von einem tiefen Wissen um den
jüdischen Glauben und dessen Tradition durchwirkt, das aber philosophische
Fragstellungen nicht scheut. Das macht auch der Bogen der einzelnen Themen Idar,
die erkenntnistheoretisch und bewusstseinsanalytisch dem Denken des Rav

nachgehen. Dabei wird die jüdische Glaubenserfahrung, die Moralphilosophie,
die Philosophie des Gebetes und die der Halacha ins Spiel gebracht, deren aller

Ziel der Glaube an Gott ist, der sich in der Geschichte als treu gegenüber Israel
erweist und der die Schönheit als Zeichen Seiner Liebe zum Menschen erwählt
hat. Das ist nicht ein Buch, das „über" jemanden etwas berichtet. Es ist eines,
das sich mit Soloveitchik kenntnisreich und fragend auseinandersetzt und den

philosophischen Diskurs innerhalb des konservativen Judentums einfordert.
Dem Autor sei's gedankt und dem Leser empfohlen.

190


	Die Philosophie des Rav : Shubert Spero erklärt Rabbi Joseph B. Soloveitchiks Philosophy of Judaism

