
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Die Schauspielerin Minnie Maria Dronke im neuseeländischen Exil : ein
Versuch, künstlerisch zu überleben

Autor: Tempian, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schauspielerin Minnie Maria Dronke
im neuseeländischen Exil.

Ein Versuch, künstlerisch zu überleben

von Monica Tempian*

1. Einleitung
Die Schauspielerin Maria Dronke, geb. Minnie Kronfeld (1904-1987),
gehört zu jenen Künstlerinnen und Künsdern, die nach dem Machtantritt
der Nationalst)zialisten zur Aufgabe ihres Berufs und in die Emigration
gezwungen wurden.1 Als Jüdin musste sie 1938 Deutschland verlassen.

Die Beziehungen ihres Mannes Adolf John Dronke zum Kölner Kreis
und zu katholischen Netzwerken in England halfen, dass die Familie im
letzten Augenblick ein neuseeländisches Einreisevisum erhielt.2 Am 2.

August 1939, knapp einen Monat vor dem Ausbruch des Zweiten Weltkrieges,

traf Maria Dronke in ihrem endgültigen Niederlassungsland auf der

Südhalbkugel ein. Nach dem Krieg lehnte sie eine dauerhafte Rückkehr
nach Deutschland ab. Zu viele leidvolle Erinnerungen waren an ihr Her-

* Monica Tempian, School of Languages and Cultures, Victoria University of
Wellington, Kelburn Parade 19, NZ-6012 Wellington.

1 Die Exilforschung geht davon aus, dass rund 4000-5000 deutschsprachige
Theaterkünstler in den Jahren 1933-1945 aus Deutschland und den annektierten

Gebieten fliehen mussten. Vgl. UWE NAUMANN: Theater, in: ClauS-DiE-
ter Crohn, Patrick von zur Mühlen, Gerhard Paui. & Lutz Winkler

(eds.): Handbuch der deutschsprachigen FMigration, Darmstadt 1998, S. 1112.

Ferner auch FRITJOF TRAPP, WERNER MITTEN ZW EI & HENNING RlSCHBIE-

TER (eds.): Handbuch des deutschsprachigen Exiltheaters 1913-1945, Bd. 2:

Biographisches Lexikon der Theaterkiinstler, München 1999, S. XVIII. - Ich bin Prof.
Dr. Hans-Jürgen Schräder zu herzlichem Dank verpflichtet. Er hat den Ent-
stehungsprozess dieses Beitrags mit vielen Anregungen begleitet.

2 Die Dronkes, mit ihren beiden Kindern Ernst Peter Michael (geboren 1934)
und Maria Gabriele (geboren 1935), und der Kinderamme Frieda Burckhardt
(genannt Lölein), zählten zu den 1100 Flüchtlingen, die in den Jahren von 1937

bis 1940 den neuseeländischen Behörden ein Einreisevisum abringen konnten.
Vgl. zur restriktiven Einwanderungspolitik Neuseelands Ann BeagleholE: M
Small Price to Pay: Refugees from Hitler in New Zealand 1936-1946, Wellington
1988, S. 11 f. Ebenso JAMES BELICH: Paradise Reforged: A Histoiy of the New Zea-

landers, Auckland 2001, S. 216, 223-232.

124



kunftsland geknüpft.3 Der Name, den Dronke sich in den acht Jahren
ihres Wirkens auf der deutschen Bühne machen konnte, war nicht bedeutend

genug, als dass man sich in den Nachkriegsjahren an ihn erinnert
hätte. In neuseeländischen Künstlerkreisen hingegen hat sie eine überle-

bensgrosse Anteilnahme hervorgerufen, die bis heute nicht erloschen ist.

Mit Energie und Ausdauer hat die Schauspielerin im Zufluchtsland für die

Literatur und Bühnenkunst des sogenannten anderen, besseren Deutschland

geworben, in der Hoffnung, die literarische Tradition einer Sprache
wahren zu können, welche zwangsläufig in Misskredit geraten war. Für ihr
Engagement im Kulturbereich hat sie nach dem Krieg zahlreiche
Auszeichnungen, darunter auch den Order of the British Empire for Sendees to the

Performing Arts empfangen. Angesichts der öffentlichen Anerkennung, die
Maria Dronke auf der Südhalbkugel etwiesen worden ist, hat ihre
Emigration als Erfolgsgeschichte zu gelten. Aber darf man in Anbetracht der
allseits anerkannten Leistung der Schauspielerin ohne weiteres davon
ausgehen, dass ihre innere Integration in gleichem Masse „geglückt" gewesen ist?

Der vorliegende Beitrag ist konzentriert auf Fragen nach dem Verhältnis

von Exil, Identität und künstlerischem Schaffen, und auf die Frage nach

Einflüssen, die in Maria Dronkes Werk erkennbar sind. Auskunft über
den Werdegang der Schauspielerin und ihre Befindlichkeit im Exil geben
Presseberichte, Gedichte aus den jähren 1933-1938 und die in der
Emigration entstandenen autobiographischen Schriften. Dabei kommt Dronkes

Lebensberichten die Doppelfunktion zu, Informationsquelle und zu
befragender Llntersuchungsgegenstand in einem zu sein. Neben den
enthaltenen Fakten ist auch die Art aufschlussreich, wie Dronke über ihr
Leben schreibt.4

3 1952 stattete Dronke der einstigen Heimat einen Besuch ab. Die Erfahrungen
der Wiederbegegnung mit Deutschland hat sie in dem Prosatext Homecoming.

To the Mystery Called Germany, von dem im weiteren noch die Rede sein wird,
verarbeitet (MARIA DRONKE: Homecoming. To the Mystery Called Germany,
in: Zealandia, 18.6.1953, S. 8f.) In ihren autobiographischen Aufzeichnungen
kommt sie auf die Unmöglichkeit einer dauerhaften Rückkehr nach Deutschland

zurück: "Would I want to go back? We declined it. Although John was
offered the position of President of the Senate of the Court of Cologne, we
didn't go. [...] A curtain of tears would separate us from reality" (MARIA
DRONKE: Rosemary for Remembrance and Raefor Thought, unveröffentlichte
Autobiographie im Dronke-Nachlass, Wellington 1981, S. 46. — Ich danke Frau
Marei Bollinger dafür, dass sie mir Einblick in den Nachlass ihrer Mutter
gewährt hat. Alle zitierten Dokumente aus dem Nachlass sind im folgenden
der Einfachheit halber mit dem Kürzel [N] gekennzeichnet.)

4 Zwar wurde in der Exilforschung darauf hingewiesen, dass es in den Erinne¬

rungen der Exilierten zu einer „Stilisierung der Vergangenheit" kam (vgl.

125



Zunächst soll hier kurz auf den durch bestimmte Herkunfts- und
Umgebungseinflüsse bestimmten Perspektivhorizont der Schauspielerin und
auf ihre künstlerische Laufbahn vor der Emigration eingegangen werden,
denn nur vor diesem Hintergrund können Kontinuitäten und Neuorientierungen

sichtbar und die Schwierigkeiten des „Neuanfangs" auf der kleinen

Doppelinsel im Südpazifik verständlich gemacht werden.

2. Die Jahre in Deutschland. Familienmilieu, Ausbildung und
Schauspielkarriere (1904-1938)

Die Tochter des königlichen Justizrats Dr. jur. Salomon Kronfeld — die

Mutter stammte aus einer angesehenen Kölner Kaufmannsfamilie —

wuchs in jener Berliner akkulturierten jüdischen Oberschicht auf, in der
die profunde Kenntnis der deutschen Kultur und die Liebe zur Literatur
das Leben bestimmten. Die Kronfelds vermittelten all ihren vier Kindern
die Bildungsideale, Sitten und Anschauungen ihrer nicht-jüdischen Umge-

Thomas KoEBNER: Vorwort der Herausgeber, in: DERS. (ed.): Exilforschung.
Ein internationales Jahrbuch. Bd. 2. Erinnerungen ans Exil— kritische Eektüre der

Autobiographien nach 1933 und andere Themen, München 1984, S. 7.), ebenso auch

darauf, dass Erinnerungen, noch bevor sie zu Papier gebracht werden,
Konstruktionen sind, die auf literarischen Regeln beruhen und in gleichem Masse

von Bedingungen, die im Augenblick des Erinnerns liegen, abhängen, dass also

bei jeder Erinnerung ein neues „Ich" konstruiert wird (vgl. BERND SCHEF-

FER: Interpretation und Eebensroman. Zu einer konstruktivistischen Literaturtheorie,
Frankfurt/Main 1992, S. 245f.). Dennoch scheinen eine Reihe von jüngeren
Arbeiten die Unersetzlichkeit der Autobiographien als „sozialbiographische
Dokumente" zu stützen. Vgl. RICHARD CRITCHFIELD: When lucifer cometh. The

autobiographical discourse of writers and intellectuals exiled during the Third Reich, New
York 1994, S. 8. So auch Hans-Edwin Friedrich: „Autobiographien als fakto-
graphische Texte haben zwei Referenzen. Zum einen beziehen sie sich auf
eine vorgängige lebensweltliche Konstruktion und einen gelebten Lebenslauf.
Sie sind wesentlich in soziale Zusammenhänge eingebettet, wie sich schon aus

topischen Gattungselementen wie dem expliziten Adressatenbezug und der

pragmatischen Verankerung ergibt" (HANS-EDWIN FRIEDRICH: Deformierte
Lebensbilder. Enfhlmodelk der Nachkriegsautobiographie (1945-1960), Tübingen 2000,
S. 37). Der in diesem Beitrag verwendete Autobiographiebegriff orientiert sich

an den Überlegungen Friedrichs, weil sie die Produktion von Autobiographien
in einen gattungsgeschichtlichen Zusammenhang stellen und die Beziehung
zwischen Autor und Leser betonen. Der Autor-Leser-Beziehung kommt aber

gerade in den Texten Exilierter wie Maria Dronkc eine grosse Bedeutung zu,
insofern sie mit ihren Lebensberichten eine aufklärerische Intention verbinden,

die einhergeht mit einem dokumentarischen, didaktischen und oft auch

appellativen Gestus.

126



bung5 und gaben ihnen eine höhere Schulbildung, Musik-, Tanz- und

Fremdsprachenunterricht und ein Universitätsstudium. So konnte Maria
Dronke im Alter von siebzehn Jahren mehr als 500 Gedichte, von
Mittelalterlyrik bis zu Brechts Liedern, auswendig vortragen, und ihr literarisches
Urteil war unbestechlich. Die Beschäftigung mit Literatur und Philosophie,

insbesondere mit der deutschen Aufklärung und der Weimarer Klassik,

wird in Dronkes Selbstbiographie Rosewary for Remembrance and Rue for
Thought ausführlich geschildert, wobei Autoren wie Lessing und Kant,
Goethe und Schiller als Symbole der Akkulturation aber auch als Quellen

grosser Freude genannt werden. Zudem zitiert Dronke mit grosser
Sympathie und Zustimmung ihren achtzehn Jahre älteren Bruder Arthur, der
Gedichte für expressionistische Zeitschriften wie Der Sturm und Die Aktion

schrieb,6 und durch seine schriftstellerische Beschäftigung, gewiss auch

durch seine Tätigkeit als Psychotherapeut und Privatdozent an der Charité,

zahlreiche Dichter und Künstler zu seinem beruflichen und privaten
Bekanntenkreis zählte. Aus den Erfahrungen im gesellschaftlichen Leben

ergaben sich fliessende Identitäten.7 Zwar hatten die Kronfelds die

Bindung an Religionsgesetze und Ritual zugunsten einer auf Ethik, Sittlichkeit
und Wertschätzung der deutschen Kultur basierenden Weltsicht aufgegeben,6

doch bewahrten sie ein jüdisches Selbstverständnis, das nicht zuletzt

5 Dies betraf „sowohl die Hochkultur als auch die Alltagskultur, die Totalität
der Verhaltensmuster, Normen und Werte". SHULAMIT VOLKOV: Die Juden in
Deutschland 1780-1918, München 1994, S. 90.

6 Seine Gedichte Die Bogenlampe, Uliencronest, Bekanntschaft, Friih/ing und Notte Itaüana

wurden 1912 von KURT HILLER in der Anthologie Der Kondor veröffentlicht.
7 In Anlehnung an Stuart Halls Identitätsbegriff wird hier die kontinuierliche

Entwicklung der Identität unter Einwirkung unterschiedlicher Faktoren wie
persönliche Biographie des Individuums, ethnische Herkunft und gesellschaftliches

Umfeld vorausgesetzt: "Perhaps instead of thinking of identity as an
already accomplished fact, which the new cultural practices then represent, we
should think, instead, of identity as a 'production' which is never complete,
always in process, and always constituted within, not outside, representation".
Vgl. STUART Hall: Cultural Identity and Diaspora, in: JONATHAN RUTHERFORD

(ed.): Identity. Community, Culture, Difference, London 1990, S. 222f.
8 Vgl. zum Säkularisationsprozess akkulturierter Juden im Kaiserreich und der

Verbindung jüdischer Traditionen der Gelehrsamkeit mit einer säkularen

Wertschätzung der deutschen Sprache, Literatur und Etikette GEORGE L.
MoSSE: German Jews beyond Judaism, Bloomington 1985, bes. S. 18. Ferner
JACOB KATZ: German Culture and the Jews, in: JEHUDA REIN HARZ & WALTER
SCHATZBERG (eds.): The Jewish Response to German Culture: From the Enlightenment
to the Second World War, Hannover / London 1985, S. 85-99.

127



durch die berufliche und soziale Diskriminierung der Juden im Kaiserreich
akzentuiert wurde. Das Gefühl der Verbundenheit mit dem Judentum ist
ein fester Bestandteil des Bildes, das Maria Dronke von ihrer Familie
zeichnet: "I had a non-religious upbringing. All the same: all members of
my family wanted to stay their ground; they took pride in the difficulties
arising from their upright attitude. For example: my brother Walter who
had been the best fencer in Berlin and a fine horseman did not obtain
lieutenant's rank in the army till after he had been wounded in 1915 and

consented to a transfer to the infantry. Their losses before Verdun had

been so shocking that they willingly let him lead a squadron".9
Auf einer solchen Grundlage versuchte Maria Dronke eine eigene

Weltsicht zu finden. Die Verhaltensweisen ihrer Familie interpretiert sie

dahingehend, dass „Aufgeschlossenheit", „Stolz" und „Toleranz" ihre
Weltoffenheit sehr gefördert hätten.1" Nach dem Abschluss der Schulzeit
als ,Klassenprima' am Dorotheen-Gymnasium studiert sie zunächst
Philosophie und Literaturwissenschaft an der Friedrich-Wilhelms-Universität,
besucht anschliessend die Schauspielschule llka Grünings und nimmt
gleichzeitig Privatunterricht in Stimmbildung und Rezitation bei Oskar
Daniel. Ihr Engagement für Bildung und Kulturvermittlung zeigt sich

auch in ihrer Laufbahnswahl: Mit zwanzig entscheidet sie sich für den

Schauspielerberuf, den sie an hohen ethischen Kategorien misst. „Dichtung,

wirkliche Dichtung durch grosse liebe demütig zu begreifen und
den Menschen nahe zu bringen"11 ist für Dronke oberstes Gebot. Nach
ihrem erfolgreichen Debüt im Berliner Meistersaal im Dezember 1924,

ersten Auftritten im Wiener Burgtheater (1926/28) und einem in der Wiener

Presse viel gerühmten Vortrag an der Gedenkfeier für R. M. Rilke,

spielt sie im Oktober 1928 die Julia in Max Reinhardts Romeo und Julia-
Inszenierung in der Reihe „Das Theater der höheren Schulen" und macht
kurz danach eine Europa-Tournee mit Alexander Moissi. Sie probiert ihr
Talent in der Komödie und in lyrisch-heroischen Dramen, ihr vornehmliches

Interesse gilt aber der Charakterdarstellung in den monumentalen

Tragödien Goethes, Schillers und Shakespeares. Ihre Devise lautet „das
Leben in allen Lebensaltern in vielen Gestalten aufzuspüren",12 in der
Berliner Theaterkritik gilt die Schauspielerin „mit der dunklen sinnlichen

9 DRONKE: Rosemaryfor Remembrance, Kap. "Vienna" (Anm. 3), o. S. (N).
10 DRONKE: Rosemaryfor Remembrance (Anm. 3), o. S. (N).
11 MARIA DRONKE: Die neuen Solomitglieder des Reussischen Theaters stellen

sich vor, in: Geraer Zeitung, 15.8.1930 (N).
12 DRONKE: Die neuen Solomitglieder (Anm. 11).

128



Altstimme"13 als „ein starkes Talent",14 „innerlich gereift, geistig vertieft,
weit über das Mass hinaus, mit dem man ehemals die Begabung weiblicher
Bühnenjugend zu messen pflegte."15 In den letzten Jahren der Republik
zeigen sich jedoch die Grenzen der Integration der erfolgsorientierten
Schauspielerin im deutschen Kulturraum, trotz der 1928 in Wien erfolgten
Konversion zum Katholizismus, trotz Namenwechsels und Ehe mit
einem Katholiken — 1931 heiratet sie den deutschen Landsgerichtsrat Adolf
John Dronke.16 Die NS-„Rassengesetze" und die Aktionen des „Kampfbundes

für deutsche Kultur" machen eine freie Berufsausübung für Maria
Dronke unmöglich. Im Dezember 1932 tritt sie anlässlich der Bochumer
Gerhart Hauptmann-Woche in der Anwesenheit des Dichters als

Hauptdarstellerin in den Stücken T rir Sonnenuntergang und Florian Geyer auf —

wohl zum letzten Mal vor der Machtübernahme Hitlers. Die Rezensenten
beschreiben sie als eine "Schauspielerin von Rang",'7 die „die Fähigkeit
besitzt, einen grossen Bühnenraum mit der Kraft ihrer Persönlichkeit
beherrschend auszufüllen. "lfi

13 F. Gpp.: 'Was Ihr wollt'. Neues Theater am Zoo, in: 1 rissische Zeitung
17.09.1928 (N).

14 F. Hl.: Vortragsabend Minnie Kronfeld, in: Deutsche Allgemeine Zeitung (DAZ),
18.12.1924 (N).

15 [ANONYM]: Bühnen-Nachwuchs, in: Berliner Illustrierte Zeitung, 07.10.1928 (N).
16 Es ist bekannt und vielfach diskutiert worden, dass städtische und akademisch

gebildete Juden auf Antisemitismus durch Namenpolemik reagierten und auch
noch als Erwachsene ihren Namen änderten (vgl. DlETX BERING: Der Flame als

Stigma: Antisemitismus itn deutschen Alltag 1812-1933, Stuttgart 1987, S. 166).
Zudem waren Wiener Schauspielerinnen einem starken Konversionsdruck ausgesetzt.

Als Reaktion auf die Wellen des Antisemitismus in den späten 1920er jähren

muss auch Maria Dronkes Namensänderung auf Maria Korten verstanden
werden. Ihrer Autobiographie lässt sich entnehmen, dass der kurz nach dem
Tode der Mutter gefasste Entschluss zur Konversion aus der Vermengung von
einem wachsenden Gefühl der Hilflosigkeit gegen den Antisemitismus und dem

Ringen um seelischen Halt nach dem erfahrenen Verlust entstand. Die
Verarbeitung dieses Moments in ihrer Autobiographie ist besonders aufschlussreich:
Zu Beginn des Kapitels "Vienna" setzt sich Dronke mit ihrer jüdischen
Herkunft und der Erfahrung von antisemitischen Ressentiments und Diskriminierung

in ihrer Jugend auseinander, und wechselt dann unvermittelt zur Schilderung

ihrer Wiener Erlebnisse über, womit sie eine direkte Linie vom alltäglichen
Antisemitismus' im Kaiserreich zu ihrer Konversion zieht.

17 Gt: Die Bochumer Hauptmann-Ehrung: 'Vor Sonnenuntergang' im Stadtthe¬

ater, Zeitungsausschnitt ohne Angabe der Quelle (N).
18 EWK: Beginn der Spielzeit im Altonaer Stadttheater, in: Hamburger Fremdenblatt

1931, Zeitungsausschnitt ohne weitere Angabe des Datums (N).

129



Was Maria Dronke als Jüdin im nationalsozialistischen Deutschland
durchmachte, ist unbekannt. Zweifellos war sie mit betroffen von den

schrittweisen Ausgrenzungen und Verfolgungen, die sich gegen alle Deutschen

jüdischer Herkunft richteten. Mit ihrer Entlassung aus dem
deutschen Bühnenverein 1933 verliert sich ihre Spur in der deutschen Presse.

Einzig in ihren schriftstellerischen Arbeiten, bei denen es sich meist um
Erinnerungen und so gut wie unverschlüsselte Selbstbiographien handelt,
selbst dort, wo sie in fiktiver Verkleidung auftreten, findet sich wieder,
was Dronke in den Jahren bis zur Emigration zutiefst bewegt und geprägt
hat. In dem einzigen zu Lebzeiten veröffentlichten Essay, der 1953 in der
Zeitschrift Zealandia erschien, werden beispielsweise die Erfahrungen der

Pogromnacht des Jahres 1938 thematisiert.19 Schmerzhaft präsent ist
wiederum in einer Reihe von Gedichten, entstanden in den Jahren 1933-1938,
die Identitätsverunsicherung, die die assimilationswillige Schauspielerin
durch die Konfrontation mit der Ideologie und dem Terror des

nationalsozialistischen Regimes erfuhr. Unter dem Eindruck der Bedrohung der

Identität, die sie sich auf dem Erbe des Elternhauses aufgebaut hatte,

behauptet sich hier in nuancenreichen Anschauungen und symbolischen
Identifikationen das Gefühl der überzeitlichen Verbundenheit mit dem

Judentum. Zugleich macht sich in leisen Tönen die Forderung nach einem
humanen Nebeneinander der Menschen und das Suchen nach einer

Versöhnungsmöglichkeit zwischen Judentum und Christentum vernehmbar.
Das folgende 1933 datierte Gedicht ist trotz seiner poetisch und strukturell

harten Fügungen ein erschütterndes Dokument:

Du nie geschaute Heimat, meines Volkes Brunnen,
Aus dem es stieg, nach dem es ewig drängt —

Wie strahltest du in deines Morgens Frühe,
Als David königsmächtig auf seinen Rossen ritt,
Als Sulamith auf leisen weichen Sohlen
Die ihr noch leichte Erde federnd trat -
In meinem Ohr ist noch ihr Schritt —[...]
Ihr Zedern auf Libanon, seid ihr noch stark und schön
Wie einst deine Menschen — ruhloses, mein Volk, zu dem ich gehöre —

19 "Fifteen years ago Thomas had left the room which now stood only in the
brain. As he then left the museum and walked toward the city, he had been

swept along by the mob, the persecutors. [...] He saw them raid Jewish shops
and houses and drag the helpless away on trucks on the pretext of 'protection
from the wrath of the population'. The impressions were indelible [...]." So

DronIvK: Homecoming (Anm. 3), S. 8.

130



Wenn du auch tief im Herzen mir gräbst, deutsches Land —

Du, das ich nicht mehr bekennen soll.
Um das nahes Blut noch eben geflossen —

Sprache, darin ich jeden Laut weiss und Klang und ihr Lied —

Land mit dem Duft der Linden und Felder — wie lieb ich
Jede Tönung der Luft und des Waldes und der Berge.
Mein Herz kennt Schweigen und Glanz deiner Kirchen
Und meine Knie ihren heiligen Boden — du Land,
Bist du nicht Heimat?! -
In der wir knien vor dem Messias,
Der da schreitet auf dem Sternenbogen der Gezeiten
Im gebreiteten, tragenden — in Seinem unendlichen Mantel
der Liebe.2"

Der seelische Zwiespalt, der durch Dronkes aufrichtige Neigung zu christlichen

Lehren einerseits und ihr Erfassen des Jüdischseins als ethischer

Verpflichtung andererseits aufbrach, wurde von ihr später, wie sich an

ihrem Werk verfolgen lässt, durch die Neubesinnung auf die jüdisch-
messianische Tradition überbrückt. Im neuseeländischen Exil wird der

Messianismus in säkularisierter Gestalt zur Triebkraft ihres Denkens und
Handelns — trotz der Unstetigkeit in ihren Lebensentscheidungen kann sie

nicht anders als messianisch denken, wirken und hoffen.

3. Neubeginn im Exil
Der Weggang aus Deutschland stellte für Maria Dronke einen tiefen
Einschnitt dar. Mit der Emigration brach für sie, wie sie später schreibt, das

Leben in zwei Stücke.21 Das Los der Fremde, erfahren als Verlust der
Tradition und als Absonderung vom deutschen Sprachraum, hat die

Schauspielerin und die ihr zur Verfügung stehenden Ausdrucksmittel tief
geprägt. Mit der erzwungenen Auswanderung war Maria Dronke in ein Land

gekommen, das „sicher, langweilig und ungeheuer englisch" war.22 Der
Zusammenprall mit dem neuseeländischen Milieu war von solcher Vehemenz,

dass ihr ein Aufgehen in der fremden Kultur zunächst unmöglich

20 MARIA Dronke: unveröffentlichte Gedichte 1933-1938 (N). In die Ver¬

quickung von jüdischer und christlicher Weltschau wird ein weiteres verwirrendes

Element eingebracht: Die Bewunderung der messianischen Gestalt als

Ideal einer weltumfassenden „Liebe", die auch in Dronkes Musikdrama No
Room aus dem Jahr 1944 aufgerufen wird.

21 Vgl. Dronke: Homecoming (Anm. 3), S. 8.

22 Dieser oft gebrauchte Schlüsselsatz deutschsprachiger Flüchtlinge des Hitler¬
regimes wird zitiert nach BRIGITTE BÖXISCH-BrednicH: Auswandern.
Destination Neuseeland, Berlin 2002, S. 54.

131



erschien. Wellington in den 1930er Jahren, mit seinen kleinen, aus Holz
gebauten und mit Wellblech bedeckten Häusern, erweckte den Eindruck
einer heruntergekommenen Provinzstadt. Die Einwohner der Hauptstadt
waren zumeist vom Land zugezogen, ihr Leben spielte sich mehr draussen
als drinnen ab. Nach der Ankunft sahen sich die Neuankömmlinge mit
einem unterkühlten LTmgang der Alteingesessenen, oft sogar mit einer fast

feindseligen Haltung gegenüber Fremden konfrontiert — noch herrschte in
Neuseeland die Vorstellung, als Einwanderer hätte man sich an den

Dominion Way of Life schnell anzupassen und sich zügig zu assimilieren.

Der einzig intensivere, wenn auch nicht andauernde Kontakt ergab sich

zur katholischen Religionsgemeinschaft Wellingtons, im Gegensatz zur
kleinen jüdischen Gemeinde, mit der Dronke nur in begrenztem Umfang
Verbindungen aufnahm.23 Diese und ähnliche Kontakte im täglichen
Leben halfen der Emigrantin, sich den neuseeländischen sozialen
Gegebenheiten und der kolonial geprägten Lebensweise anzupassen, fremd
blieb ihr die neuseeländische Mentalität mit ihren stark konformistischen,
utilitaristischen und puritanistischen Tendenzen letztlich doch. Vierzig
Jahre später fasste Maria Dronke die Erfahrungen der ersten Zeit im
Zufluchtsland in den Sätzen zusammen: "Was life difficult? Unbelievably so.

[...] No offer of work, nor a flat at a normal rent, for they were scarce in
the Centennial year. No need to add that nearly all of the early acquaintances

vanished from our lives! [...] At first we had a flat 120 steps up in
Oriental Parade: one dark bedroom for Lölein, the children and me - the
verandah with a lovely view for John. In the fireplace danced little mice,

delighting Peter and Marei".24

Nebst der Belastung durch den Verlust der heimatlichen Umgebung,
durch die Plrinnerung an die Vergangenheit und die Vertreibung, durch
die Angst um die in Europa Zurückgebliebenen und die überaus schlechten

Kommunikationsmöglichkeiten, nicht zuletzt durch die neu erfahrene

Verunsicherung und Kränkung infloge der Enemy Aliens Regulations,25 be-

23 Die jüdische Minderheit im Lande bestand vorwiegend aus osteuropäischen,
in den 1920er Jahren ausgewanderten Juden, ihre religiösen und kulturellen
Bräuche differierten stark von denjenigen akkulturierter und assimilierter
Emigranten. Aus diesem Grunde gestalteten sich ihre Beziehungen zu den
jüdischen Flüchtlingen aus dem deutschen Sprachraum schwierig, und die meisten

deutschsprachigen Emigranten blieben unter sich.

24 MARIA Dronke: And Nothing but the Truth unveröffentlichte autobiographische

Aufzeichnungen, Wellington 1981, S. 9 (N). — Für die im Zitat
erwähnten Namen des Hausstands s. o. (Anm. 2).

25 Im Oktober 1840 wurden alle deutschsprachigen Emigranten als Enemy Aliens

132



deuten die kulturelle Ödnis und geistige Atmosphäre des Zufluchtslandes
eine schwere Anfechtung für die Emigrantin. Nicht ohne Selbstironie
hatte der Kunstkritiker James Shelley die kulturelle Landschaft, die

Dronke bei ihrer Ankunft vorfand, beschrieben: "There is little evidence

[...] that anything is going on in New Zealand other than the flow of rivers

along shingle-beds, the growing of trees, the sleeping of hills and the

rolling of clouds [.-J"-26 Auf der dem unendlich fernen Europa
antipodischen Doppelinsel gab es kein Berufstheater, kein Symphonieorchester
und keine regelmässigen Kammermusikkonzerte; eine Schauspieler- oder

Musikerausbildung nach europäischem Vorbild war praktisch inexistent.
Die ab 1920 gegründeten Amateur-Theatergruppen, sogenannte Repertor]1

Societies wie etwa das Grafton Theatre ofAuckland (1922) oder das Wellington

Repertory Theatre (1926) und die christlich-bürgerlichen Bühnenvereine The

Catholic Players und The Religious Drama Society, boten zweimal im Jahr
Unterhaltungtheater, eine Kombination von West End Komödien und
Melodramen, und gelegentlich eine Shakespeare-Aufführung. Bis zum
Kriegsausbruch reisten einmal im Jahr sogenannte Touring Companies aus
Australien oder England durch die Grossstädte, danach hiess es: "Nothing
must distract us from the war effort [...]. Our prescription was that
culture was banned for the duration, a luxury we could ill afford".27 Die
Möglichkeit, ein Exiltheater in der kleinen, intimen Gesellschaft Neuseelands

zu gründen, gab es nicht, da mit Kriegsausbruch der Begriff ,subversive
activities' von behördlicher Seite auch als Versammlungsverbot für feindliche

Ausländer' interpretiert wurde und eine Bewilligung für deutschsprachige

Aufführungen in öffentlichen Räumlichkeiten kaum zu erhalten

gewesen wäre. Uberhaupt Hessen sich mitteleuropäische Grossstadtkultur
und insulare Kultur des noch stark von der Besiedlungsphase geprägten
Zufluchtslandes nicht leicht aufeinander einspielen. Und doch: Maria
Dronke öffnete ein Fenster, wenn nicht sogar beide Türen nach Neuseeland.

Motiviert durch den Gedanken, für eine bestimmte Aufgabe
gebraucht zu werden,2K beginnt sie im Oktober 1939, keine drei Monate

eingestuft. Sie waren nun regelmässiger Meldepflicht, Versammlungsverboten
und offiziellen Überwachungen unterworfen, der Besitz von Radios,
Fotoapparaten, Landkarten und Ferngläsern war ihnen untersagt.

26 JAMES Shelley: Canterbury Society of Arts Annual Exhibition, in: Art in New
Zealand 6 (1934), S. 178.

27 Fred TlJRNOVSKY: Tumuvsky: fifty years in New Zealand, Wellington 1990, S. 80.

28 In späteren Gesprächen führt Dronke an, ihr Kulturengagement sei durch
Verantwortung gegenüber der jungen Generation motiviert gewesen und als

133



nach ihrer Ankunft, in Schulen und Bibliotheken Vorträge und Lesungen
zu halten, sucht junge Leute für ihr Fach zu interessieren und öffnet im
Dezember 1939 ihr Studio for Drama, l 'oice Production and 1 riiee Restoring.

Über ihren beruflichen Neuanfang berichtet sie: "I rented a room at the

DIG for a studio. [...] For the use of public transport I was too poor. As I
walked — with a sense of victorious well-being and confidence — I was
afraid of one thing only — would 1 be able to pay my fortnightly rent? The
DIG have never ever harassed me and, thanks be, I nearly always could

pay on time".29 In den ersten Jahren ihres Exils bildet Maria Dronke die

erste Generation neuseeländischer Berufsschauspieler aus. Eindrücklich
beschreibt der Regisseur Richard Campion Dronkes Lehrtätigkeit Anfang
der 1940er Jahre: "We crammed her studio, had individual lessons during
the day and group workshops in the evening, and she was inspirational at

a time when New Zealand felt so lonely".30

4. Ein mitteleuropäisch geprägtes Theater in Neuseeland?

Idealismus äusserte sich in den Kriegsjahren weniger als Gedankenflug,
denn als konkrete Realität im beherzten Handeln. Die der Emigrantin
eigene Begeisterungsfähigkeit und Ausstrahlung ziehen liberale Akademiker

der Victoria University of Wellington und Künstler, die in Europa studiert
hatten, in ihren Bann; die Vorstellungen vom Theater, die Dronke
entwickelt, bestechen durch ihren schöpferischen Elan. Das eigene Naturell
wird somit zur Voraussetzung für Erlebnisse eines geistigen Einverständnisses

mit gleichgesinnten Neuseeländern. Ab Februar 1940 erhält Dronke
eine Reihe von Einladungen zu Vorträgen in Wellington, Christchurch
und Auckland. Auf diese Weise führt sie innerhalb von nur vier Jahren die

Rezitationsabende in Neuseeland ein: "[...] she virtually created the solo

poetry recital in New Zealand and gave many memorable performances.
[...] Her appearances on stage were abetted by a strikingly beautiful face

and sad, splendid eyes",31 erinnert sich der Dramatiker Bruce Mason. Die

„Dienst" am Theater zu verstehen: "This is my time to give out [...] to help

young people coming on" (MARIA DRONKE: This is my time to help young
people coming on, Zeitungsausschnitt ohne Angabe der Quelle aus dem
Nachlass der Schauspielerin).

29 DRONKE: Rosemary for Remembrance, Kap. "Wellington" (Anm. 3), S. 2 (N). Das
D1C oder Drapery and General Company of Nein Zealand Umited besass ein

sechsstöckiges Bürogebäude im Zentrum Wellingtons, in dem Maria Dronke
ein Zimmer für ihr Studio mieten konnte.

30 RICHARD CAMPION: Interview mit der Autorin, Wellington, 27. 6. 2008.

31 BRUCE MASON: A marriage that has been golden, in: Evening Post, 18.7. 1981.

134



beherrschte Melancholie ihrer Kunst spricht ihr neues Publikum an, die
Presse zollt der Schauspielerin Respekt. Im Februar 1944 berichtet The

New Zealand Observer nach einem literarischen Abend im Aucklander Lewis

Eady Hall: "It is probably unique in the history of Auckland that all seats

for a poetry recital should have been sold out days before the event. It can

happen here. It did happen here. It did happen with Maria Dronke's
poetry recital last Friday night".32

Der praktisch erfahrene Idealismus, der sich in der Solidarität der

Kriegszeit und der Verbindung von Aufnahmeland- und Einwandererkultur

bewährte, hat Dronkes Erlebnis der Fremde zweifellos gemildert und
in ihr die Hoffnung erweckt, dass sie in Neuseeland Wurzeln fassen könnte.

Nach einer Zeit des Rückzugs aus der Öffentlichkeit hatte sie den

Sprung ins englischsprachige Theater gewagt und dabei ein Publikum

gewonnen, das ihre Arbeit schätzte. Damit war die reale Basis geschaffen,
um sich der künstlerischen Tätigkeit zu widmen und an alte Erfolge
anzuknüpfen. Dronke vertieft sich in die englische Literatur, mit der sie bereits
in Deutschland zum Teil vertraut war; allein schon die Tatsache, dass sie

auf ihr früheres Shakespeare-Repertoire zurückgreifen kann, erweist sich
als vorteilhaft. Nebst Shakespeare, Shelley, Keats und Robert Frost rezitiert

sie aber auch Gedichte der jungen neuseeländischen Avantgarde, die

sich gerade von der Folie England-orientierter Kolonialkultur abzuheben
versucht. Mit unglaublicher Geschwindigkeit wächst sie in die
englischsprachige Kulturwelt ein, in ihrem kleinen Wellingtoner Haus aber
bewahrt sie sich ein europäisches Asyl — hier führt sie die Tradition des

literarischen Salons weiter. Voll feinster Einfühlung leitet sie eine künstlerische

Gemeinschaft, in der Emigranten und junge Schauspieler des Dronke
Studio deutsche Dichtung vortragen und gelegentlich auch ins Englische
übersetzen, und neuseeländische Künstler in ihren eigenen künstlerischen
Produktionen ermutigt werden. So notiert der Dichter Charles Brasch, der
das grosse Interesse an Rilke im Dronke-Kreis teilte: "In those years, Rilke

spoke for me intimately [...]. I must have written many poems which in a

blurred watery way closely reflected his f...]."33 Begeistert berichtet der

Schauspieler Peter Vere-Jones in einer biographischen Skizze: "Many New
Zealand poets were to form part of a group that was to enjoy the frequent
soirées held in |ohn and Maria's tiny cottage on Muritai Road in
Eastbourne. [...] Its warm, dark, book-lined interior was a rare haven in which

32 [ANONYM]: The Muse Afire. Madame Maria Dronke's Success, in: The New
Zealand Observer 16. 2. 1944.

33 CHARLES Brasch: Indirections, el Memoir 1909-1947, Wellington 1980, S. 191.

135



local artists could partake of and enjoy lively and good-humoured debate

on music, poetry and drama. Different disciplines were united from such

meetings, when Maria requested composer Douglas Lilburn to write a

piece for Allen Curnow's poem, The Changeling, together with two classical

works, and form Three Poems of the Sea \... ]".34

1943 übernimmt Maria Dronke die Spielleitung für die Studentengruppe
des T ictoria College Drama Club und für die Bühnenvereine The Catholic

Players, The Religions Drama Society und Wellington Repertory Theatre, tritt
manchmal selber in Hauptrollen auf, und bildet während der Probezeit ihre

Mitspieler intensiv weiter. Die Verhältnisse sind denkbar ungünstig:
Gespielt wird in Kinosälen, Versammlungshallen und dem Wellington Town
Hall Concert Chamber; im Do it yourself- Habitus der Neuseeländer werden

Kostüme, Bühnenbilder und die notwendigen technischen Einrichtungen
selbst zusammengetragen, meist wird die Regiearbeit bezahlt, nicht jedoch
der Einsatz der Schauspieler, und der Reinerlös der Aufführungen fliesst
dem Neuseeländischen Roten Kreu-y zu. Vieles, was in Dronkes Regiearbeit deutlich

zum Tragen kommt, ist in der Regiekunst Max Reinhardts angelegt.
Dronke geht es weniger darum, künstlerische Traditionen zu überwinden,
vielmehr ist sie bestrebt, die Experimente aus der Weimarer Republik
weiterzuentwickeln, sie für ihre Zeit und neue LTmgebung fruchtbar zu machen.
Das Experiment mit dem Massenspiel und dem offenen Bühnenraum in
der Auckland-Inszenierung des Mysterienspiels No Room (1944) ist ihr ein

kleiner Sieg im neuen Land — hier kann sie in Zusammenarbeit mit der

Theatergruppe The Catholic Players erstmals in einer Inszenierung auf ihr
deutsches Erbe und etablierte Vorbilder zurückgreifen. Ähnlich wie Max Reinhardt

geht es Dronke darum, die Stimmung des Stücks auf solche Weise

symbolisch und atmosphärisch herauszuarbeiten, dass ein Gemeinschaftsgefühl

zwischen [Darstellenden und Publikum entsteht. Dementsprechend
setzt sie vor der Premiere klare Verständnissignale in der Aucklander Presse:

"The production of No Room tries to weld audience and players together
into one great community",35 ferner auch "A huge city is being built reaching

from heaven down to the suffering earth of which the audience is a part
as much as the players".3'' Aufgeführt wurde mit No Room ein Stück mit

34 PETER Vere-JoneS: Maria Dronke, in: JAMES N. BADE (ed.): Out ofthe Shadow

of War: The German Connection with New Zealand in the Twentieth Century, Auckland

1998, S. 116.

35 MARIA Dronke: Miracle Play. No Room, Zeitungsausschnitt ohne Angabe
der Quelle (N).

36 [ANONYM]: Miracle Plav. No Room Season, in: The Auckland Star, 16.11.1944.

136



ethisch-religiösem Inhalt, das einerseits den Erwartungen des

bürgerlichchristlichen Bühnenvereins entsprach, andererseits der Regisseurin im
historischen Jahr 1944 Gelegenheit bot, ihr messianisches Verlangen zum
Ausdruck zu bringen, ein Reich der Brüderlichkeit und des Weltfriedens auf der
Erde zu schaffen. Das biblische Musikdrama, das in seinen Grundzügen
Werfeis Stück Der Weg der T 'erheissung (1934) sehr nahe kommt,37 dramatisiert

den Weg der Juden ins Exil, wobei das ,Schicksal des jüdischen Volkes'

zum .Schicksal des modernen Menschen' verdichtet wird. Das Schicksal des

Exils wird hier nicht mehr als Strafe eines seiner Sünden wegen vertriebenen

Volkes gesehen, sondern als missionarische Herausforderung, das

„Licht der Völker zu sein".33 Auch Werfel betonte diesen säkularen
humanistischen Aspekt des Judentums und sah diesen vor allem in dem messiani-
schen Erlösungsdienst an der Menschheit verwirklicht. Für ihr messianisch

grundiertes Denken findet sich in Drenkes Regie ein kondensiertes Bild:
Das Licht durchbricht die Finsternis. Dieses symbolisch-allegorische Spiel
zwischen Licht und Dunkel, zwischen dem Scheinen des Lichtstrahls und
dem Verjagen der Dunkelheit, wird zum wirksamen Prinzip in der gesamten
Inszenierung: Zu Beginn des Spiels ist der grosse, kalte Spielraum sinnbildhaft

in Dunkelheit getaucht, in der allein die Orgelklänge von Haydns
Oratorium Die Schöpfung zu vernehmen sind. Zusammen mit dem ersten
Lichtstrahl, der von oben herab die Dunkelheit durchbricht und einen wiederum

symbolisch auf Weiss und Schwarz abgestimmten Schauplatz enthüllt, treten

aus dem Zuschauerraum Figuren auf die Bühne: ,müde Menschen' in

37 Die Ausarbeitung des Stücks in vier Szenen und die Einfügung der Figur des

,heimlosen' Kindes, das an die Figur des .Entfremdeten' und seines dreizehnjährigen

Sohnes erinnert, lässt an eine Verwandtschaft mit Werfel denken.
Dass Drenke Werfeis Spiel gelesen und von Max Reinhardts Aufführung im
New Yorker Opernhaus (1937) Kenntnis hatte, ist bei ihrem lebhaften Interesse

an Literatur und an Reinhardts Theater durchaus möglich. Es wäre
höchst interessant, den Blick auf intertextuelle Verweisungen zu konzentrieren,

doch sind leider weder Rollenheft noch der Text des Musikdramas erhalten,

und ich muss mich auf einige Beobachtungen und Überlegungen
beschränken, die sich aus der Auswertung der Presseberichte ergaben und in
Gesprächen mit ehemaligen Schülern Drenkes bestätigt oder differenziert
werden konnten.

38 Diese Auffassung des Exilschicksals ist im Laufe der Emanzipations- und
Akkulturationsdebatte durch die religiös-liberale Reformbewegung geprägt
worden. Vgl. ITTA SHEDLETZKY: Existenz und Tradition. Zur Bestimmung
des Jüdischen' in der deutschsprachigen Literatur, in: Dies. & HANS OTTO
HORCH: Deutsch-jüdische Exil- und Emigrationsliteratur im 20. Jahrhundert, Tübingen

1993 (Conditio Judaica, Bd. 5), S. lOf.

137



Grau, ,leidende Menschen' in Violett, ,hoffnungsvolle Menschen' in Rosa,

,fromme Menschen' in Weiss und ,Hirten' mit Laternen in der Hand, die

von ihren Verfolgern - den drohenden, johlenden Menschen in Braun -
hin- und hergeschoben werden. Der verfolgten Masse tritt das autobiographisch

geprägte 'heimlose' Kind entgegen, das die Schutzsuchenden

anspornt, ihm zu folgen und dem Messias entgegenzugehen — sinnbildlich

dargestellt als Ersteigen einer grossen weissen Treppe, die den Kern von
Dronkes Bühnenbild darstellt. So sehr traditionsverhaftet der Einsatz
solcher zeichenhaft-symbolischer und szenisch-dramaturgischer Mittel auf den

ersten Blick erscheinen mag, erweisen sie sich durch den durchdachten

Gegenwartsbezug als wirksame ästhetische Strategie. Das Ende der Aufführung

brachte den Höhepunkt des Stücks in dem feierlichen Aufruf des Chores

an die Welt, 'aus dem Geiste der Liebe' heraus zu handeln und eine

Civitas Dei anzustreben — The Auckland Star beschrieb den Schlussakt als

rauschhaftes „Erlebnis der Gemeinschaft" im lichterfüllten Raum:
"Towards the grand climax the chorus lifted the great audience to fervid feeling
[...] and almost to a response merging them with the players in the finale".39

The New Zealand Observer berichtete: "It seems that with Maria Dronke's

production of No Room, the open stage of the Town Hall really became for
several hours a place in which the reformation of people out of the spirit of
love and the practical realisation of a call for involved action in everyday life
seemed possible".40 Die Regisseurin deutete die Wirkung des Stücks bewegt
als Zustimmung und Versprechen, den von ihr verkündeten humanistischen
Idealen zu dienen, erst damit konnte für sie der Frieden beginnen, den sie

im neuseeländischen Exil erhoffte, für den sie wirkte. Auch wenn die Intensität

in der Formulierung der Messiashoffnung von einem Rezensenten

zunächst etwas unentschieden als „eigentümlich"41 beschrieben wurde,
hinterliess die Aufführung von No Room einen bleibenden Eindruck beim
Publikum: Als Dronke drei Jahre später das Experiment mit dem Raumtheater

mit der Inszenierung von T.S. Eliot's Mord im Dom in der Wellingtoner
Old St. Paul Cathedral weiter führt, heisst es in der Presse "Drama Society
in Wellington Follows in Famous Tradition".42

39 [ANONYM]: Miracle Play. 'No Room' Season, in: The Auckland Star, 16
November 1944.

40 [AN( )NYM]: Miracle Plav of To-day, in: The New Zealand Observer, 22.11.1944.
41 [ANONYM]: Miracle Play of To-day (Anm. 40).
42 [ANONYM]: Murder in the Cathedral. Drama Society in Wellington Follows in

Famous Tradition, in: Dominion, 30.4.1947.

138



Das Kriegsende versteht Maria Dronke als Auftrag zur Weiterführung
ihrer Arbeit für Versöhnung und Vermittlung zwischen den Kulturen. Sie

O O

inszeniert die griechische Antike, das mittelalterliche Mysterienspiel,
Shakespeare, Ibsen und Strindberg, Shaw und T.S. Eliot, und widmet sich

Themen wie Schuld und Verantwortung, metaphysische Wandlung und

Gottsuche, die mit ihren Reflexionen über die Entwicklung der Zeit eng
verbunden sind. Zudem bringt sie Erinnerungsbrocken aus der eigenen

europäischen Karriere auf die neuseeländische Bühne: Gedichte von Goethe

und Schiller, Heinrich Heine, Ernst Toller und Rilke, und Stücke

namhafter Autoren wie Hofmannsthal, Lessing, Wedekind und Hauptmann,

nicht zuletzt Goethes Faust. Die seltsam anmutende Wiederbelebung

von Rollen, die sie auf der deutschen Bühne gespielt hatte, zeugt
deutlich von ihrem Bemühen, einen entglittenen Faden wieder
autzunehmen. Auch zehn Jahre später ist die Sehnsucht nach der alten geistigen
Heimat noch immer da; auch in der Nachkriegszeit beruft sich Maria
Dronke auf die „gute" humanistische Tradition des anderen Deutschlands,

des Deutschlands Goethes. So heisst es noch 1951 in einem Porträt
der Schauspielerin in der Zeitschrift The Listener. "When Maria Dronke left
Nazi Germany in 1938, she managed to take four books with her. One

was a copy of Goethe's Faust. Now with a Dominion-wide reputation in
the theatre, she is to give New Zealand its first production of this famous
classical drama".43 Allerdings stösst Dronkes Goethekult ebenso wie ihr
energischer Einsatz für deutschsprachige Autoren bei Neuseeländern auf
emotionale Widerstände, die in den Nachkriegsjahren begreiflicherweise
schwer zu überwinden sind. Ihre Faust-Inszenierung im Jahre 1951 ruft
Verständnislosigkeit und laute Kritik hervor, besonders von Seiten des

linksorientierten Schauspielerkollektivs des Unity Theatre, einer dem Theater

Stanislavskys analogen Erscheinung, die in den Fünfziger Jahren in
Wellington ihren Siegeszug hält.44 Wie tief und nachwirkend das

Zerwürfnis mit ihrer ehemaligen Schülerin, der späteren Leiterin des Unity
Theatre, Nola Millar, die die kunsthistorisch etablierten Vorbilder der
Weimarer Republik als obsolet abtat, auf Dronke einwirkte, ist zahlreichen

Gesprächen mit Vertrauten zu entnehmen. Dass diese Kontroverse auch

Dronkes Integrationswilligkeit schmälerte und ihr Gefühl des Ausgesetzt-

43 [ANONYM]: Two 'Firsts' in N.Z. for Goethe's Faust, in: The Listener.; Oktober
1951 (N).

44 Zur Entwicklung des linksorientierten Laientheaters in Neuseeland siehe

RACHEL BARROWMAN: z 1 popular vision: the arts and the left in New Zealand. 1930-

1950, Wellington 1991, bes. S. 206-212.

139



seins intensivierte, geht aus der literarischen Verarbeitung ihrer kurz nach
der Millar-Episode unternommenen Deutschlandreise hervor, von der im
weiteren noch die Rede sein wird. Mit einem höchst internationalen

Programm, das Szenen aus den Werken Shakespeares, Yeats', Barries,

O'Neills, Strindbergs, Wedekinds, Hofmannsthals und Anouilhs in der

Aufführung der Schüler des Dronke Studio anbietet, setzt Maria Dronke
1956 ihrer Mission in der neuseeländischen Theaterszene einen Schlussstrich.

Das folgende Zitat aus der Selbstbiographie der Schauspielerin Pat

Evison dürfte bezeugen, dass sie das Bewusstsein der neuseeländischen

Schauspieler bis in die Gegenwart zutiefst geprägt hat: "At the time Maria
started her studio, there was no professional theatre in Wellington. Anyone

with talent and enthusiasm and the desire to perform on stage
belonged to one of the amateur companies. (...] 1 can think of no other
individual who has contributed more to the quality of background for
actors who eventually emerged as 'pros'."45

5. Zur Verarbeitung der Exilerfahrung im schriftstellerischen Werk

Mit zunehmendem Alter und im Bewusstsein, dass ihr nicht mehr viel
Zeit blieb, entstand für Maria Dronke das Bedürfnis, Zeugnis von der

Vergangenheit abzulegen. Dass sie sich ohne Illusionen den Katastrophen
des 20. Jahrhunderts gestellt hat, ohne den Wunsch aufzugeben, einen
Sinn in dieser Existenz zu finden, ist bereits dem 1953 veröffentlichten
Prosatext Homecoming. To the Mystery Called Germany abzulesen. Auffällig ist
darin die dramatische Schreibweise, in der sich dunkle Visionen, Erinnerungen

und Reflexionen überlagern und durchdringen, um dem erlebten
Trauma bei der Wiederbegegnung mit Köln, der Stadt ihrer Ahnen, in der
sie selbst die letzten fünf Jahre vor der Flucht aus Deutschland verbracht
hatte, entsprechenden Ausdruck zu verleihen. Tiefe Trauer über die

Zerstörung durch den Krieg, beklemmende Fassungslosigkeit angesichts der
Shoah war für Dronke das erste Zusammentreffen mit Deutschland im
Jahre 1952. Im Wechsel zwischen der Gegenwart und den Erinnerungen
des Protagonisten Thomas sucht sie die unaussprechlich schrecklichen
Ereignisse in Bilder zu setzen, den Opfern der Vergangenheit ein Denkmal
zu errichten: "He remembered his old religious teacher who had told his

boys: 'I looked at Him and He looked at me.' [...] Thomas felt his knees

give wav and leant against a pillar, wrestling with that mystery called Ger-

45 PAT EviSON: Happy Days in Mückle Flugga. An Autobiography, Auckland 1998,
S. 2If.

140



many. He did not know how long; for time was suspended. There, on his

right hand, there had been the museum. His mind went through walls that
were no longer to find the room to which he had been drawn again on
that dav which decided for him that he would leave".46 Eine Heimkehr
gibt es für den Protagonisten, mit dem sich die Autorin durchaus identifiziert,

nicht: "Thomas stood there on the railway bridge of Cologne
overwhelmed by return. By returning home? No, not home, surely. What
he had loved from childhood into youth, into manhood, that which he

would never be able to stop loving, was lying in shambles. [...] Thomas,
always critical of himself, kept a close guard on his feelings, as he stood
there on that bridge between two lives. No, it was not from a sense of
retribution, disguised as a sense of justice, that he saw the terrible logic of
the shambles around him".47 Allein Gott richtet bei Maria Dronke durch

Einsicht, nicht durch Rache: Was zu Beginn des Prosastücks als verstörte
christliche Gottesrede beim Anblick Kölns verlautbart wird — "What

strange forgiveness was there, what God of incomprehensible, indescribable

mercy, to turn pollution into rebirth again and again?"46 — endet im

imperativischen Konstatieren: "But he knew, he would remember always
that it mattered no longer where he lived. What mattered terribly was how

he lived and for what purpose".49 Zuletzt erscheint eine geographisch
verortete Herkunft der Autorin auch nicht mehr wichtig, denn Identität
konstituiert sich für sie immer wieder neu in verantwortlichem Handeln.
Hierin greift Dronke auf eine jüdische Tradition zurück, die vor allem

durch Künstler geprägt wurde: Ein verantwortungsvolles Leben war
bereits für Heinrich Heine nur möglich, wenn man sich nirgends zu Hause

fühlte, wenn man sich als Aussätziger, als „Paria" bekannte. Verantwortliches

Handeln bedeutet Maria Dronke aber auch, gegen das Vergessen
anzuschreiben.

Das Schreiben um zu erinnern, um zu bewältigen, um zu mahnen und
nicht zuletzt um zu vermitteln, wiederholt sich im Kontext der Autobiographie

Rosemary for Remembrance and Rue for Thought. Dronke verfasst ihre

Autobiographie in englischer Sprache, wendet sich damit an das

neuseeländische Publikum, bei dem die Kenntnis ihres kulturellen Hintergrundes
nicht einfach vorauszusetzen ist. Dementsprechend ist sie bemüht, ihren

46 DRONKE: Homecoming (Anm. 3), S. 8.

47 DRONKE: Homecoming (Anm. 3), S. 8.

48 DRONKE: Homecoming (Anm. 3), S. 8.

49 DRONKE: Homecoming (Anm. 3), S. 9.

141



Lesern die Lebenswelt und den historischen Hintergrund, auf dem sich ihr
Lebensweg abzeichnet, bis zu den kleinsten Verrichtungen des Alltagslebens

verständlich zu machen. Zugleich ist sie bestrebt, der Darstellung
negativer Erfahrungen aus dem Emigrantendasein keinen zu grossen Platz
einzuräumen. Das unter Emigranten nicht unbekannte Schuldgefühl, es

im Exil besser gehabt zu haben als die auf dem Kontinent verbliebenen
Freunde und Verwandten, ist sicherlich ein entscheidender Faktor für diesen

Sachverhalt,5" ebenso spielen Herkunft, Erziehung und Lebensanschauung

eine wichtige Rolle bei der Mitteilung von Misserfolgen und
Schwächen. Dronke handelt bei der Niederschrift ihrer Erinnerungen
offenkundig im Einklang mit den Vorsätzen und Uberzeugungen ihrer
Mutter, von der es heisst: "She had that all too rare gift of being grateful
for the good things in her life".5' Freilich kann das nicht darüber
hinwegtäuschen, dass ihre Zuversicht und der nicht selten weltfremd anmutende
Idealismus ihrer Auffassungen dem Leiden abgerungen ist.

Bei näherem Zusehen findet man in Maria Dronkes Selbstzeugnis eine

ebenso leidvolle wie gebrochene Lebensgeschichte. In ihrem Schreiben

greift die Autorin auf tradierte Formen autobiographischen Erzählens
zurück, woraus sich kaum zu überbrückende Spannungen innerhalb des Textes

ergeben: So werden mit den Kapitelüberschriften „Berlin", „Wien",
„Köln", „Wellington" Stationen eines Entwicklungsweges genannt, wird
auf „einen Strukturzug des Bildungsromans", hingewiesen „der die

Abfolge von Lebensstationen oft zu einer Kette geographisch aufeinander

bezogener Lebensetappen gemacht hat".52 Zudem bemüht sich Dronke in
ihren Erinnerungen an Kindheit und Jugend, das Leben als innere wie
äussere Suche zu vergegenwärtigen, ganz nach dem Modell der
„klassischen" bürgerlichen Autobiographie, die darauf angelegt ist, eine

sinnvolle, kohärente Lebensgeschichte darzustellen, die Entwicklung der
Persönlichkeit zu schildern und Identität zu konstituieren.53 Das Bild einer

50 Es wäre höchst interessant und würde das Bild um fehlende Facetten ergän¬

zen, wenn sich der Autobiographie die Korrespondenz Maria Dronkes mit
ihrem nach Moskau entflohenen Bruder Arthur vergleichend zur Seite stellen
liesse. Leider sind im Nachlass Dronkes keine Briefe enthalten und auch sonst
sind mir Briefe Dronkes oder Arthur Kronfelds nicht bekannt.

51 DRONKE: Homecoming (Anm. 3), S. 6.

52 Vgl. Rolf SELBMANN: Der deutsche Bildungsroman, Stuttgart 1984, S. 94.

53 In seiner Definition der Autobiographie führt Roy Pascal, dessen theoreti¬
scher Ansatz bis in die 70er Jahre hinein äusserst wirkungsmächtig war, an,
eine „echte" Autobiographie weise sich durch die „Darstellung einer
vielschichtigen Bildung im Goetheschen Sinne, eines persönlichen und philoso-

142



kohärenten Lebensreise kann aber vor dem Hintergrund des Exilerlebnisses

nicht mehr greifen. Im Kapitel "And Nothing but the Truth ..." prägen

die durch politische Verhältnisse bedingten Erfahrungen des

biographischen Bruchs deutlich die Struktur ihres Schreibens. Dronke baut in
der Form eines fingierten Gesprächs mit einem verstorbenen Verwandten
eine kleine Rahmenhandlung innerhalb des Erinnerten auf, so dass der

Bericht über Flucht und Vertreibung aus dem Gesamtzusammenhang der

Autobiographie herausgenommen scheint. Dass die Autorin gerade in der

Rahmenhandlung alles daran setzt, um einen authentischen Eindruck von
Unmittelbarkeit der Darstellung beim Leser zu erwecken, ist sicherlich
kein Zufall. Dronke geht es um eine Verbindung von Vergangenheit und

Gegenwart, um Kontinuitäten und Konsequenzen, die aus der Kenntnis
des Vergangenen zu ziehen sind, hierfür aber ist die Glaubwürdigkeit des

Vergangenen unbedingte Voraussetzung. Nebst dem explizit gemachten
Wahrheitsanspruch in der Kapitelüberschrift setzt Dronke ihrem Bericht
die Zeile voran: "I have tried to keep my memories on a short leash",
womit der Schreibakt und der Prozess des Erinnerns selbst thematisiert
werden. Der Leser gewinnt somit den Eindruck, der Schreibenden über
die Schulter zu schauen, und die Autorin tritt in eine Art Dialog mit dem

Leser. Die Darstellung des Exils in Neuseeland im dritten Teil der

Autobiographie ist wiederum über weite Strecken eine Zitatcollage aus Zeitungen

und deutschen Dichtungen, Bruchstücken der Erinnerung und
Einfällen. Die Chronologie der Erinnerungshandlung wird wiederholt
durchbrochen, dadurch dass die Autorin durch 'freie Assoziationen' aus
konkreten Ereignissen, die der Gegenwart näher stehen, konkrete Erinnerungen

an die Vergangenheit ableitet.54 Zuletzt sind es die zweisprachig zitierten

und kommentierten deutschen Dichtungen, die ihre Erinnerungen
gleichsam wie eine Klammer zusammenhalten und eine geschlossene
Lebensgeschichte garantieren; Goethes Faust wird dabei zum Symbol für
persönliche Kontinuität und individuelle Sinnstiftung. So heisst es im

Schlusskapitel: "My one bookshelf in this small room with its four win-

phischen Reifeprozesses" aus, als „Verwirklichung einer inneren Möglichkeit".

Vgl. Roy PASCAL: Die Autobiographie. Gelealt und Gestalt, Stuttgart / Berlin

/ Köln / Mainz 1965, S. 71 f., 137.
'

54 So unterbricht Dronke die Darstellung ihrer Bekanntschaft mit dem Berliner
Konzertsaalbesitzer Sigmund Landeker: "1 recently read Yehudi Menuhin's
spell binding autobiography. Some events came back to me with great force. 1

realised that I had been present at his May-flower concert in 1929." Vgl.
DRONKE: Rosemaiy for Remembrance (Anm. 3), S. 28.

143



dows holds my Faust copy, a present from my dear father, when I, aged

not quite fifteen, was taken by my parents to the Goethe-week in Weimar.
It has given me lasting delight".55 Mit diesem Schlussbild des geretteten
Werkes wird aber nicht nur die positive Erinnerung an die heile Welt der

Kindheit aufgerufen, sondern auch formal ein Bogen zum ersten Kapitel
der Autobiographie gespannt und somit der Kreis geschlossen.56

6. Zusammenfassung
Die Politik der Nationalsozialisten war auf Vernichtung von Individuum
und Identität angelegt, die Ausbürgerungspolitik sollte „nicht nur die

Sippenhaftung und den Vermögensverlust ,legitimieren', sondern zielte
darauf, den Vertriebenen das Gefühl ihrer Zugehörigkeit zu einer
Sprachgemeinschaft, einer Kulturgemeinschaft und natürlich auch zu einer

Staatsgemeinschaft zu nehmen. Der hier entfesselte Kulturkampf wollte
den Vertriebenen das Bewusstsein ihrer Geschichte, der Kontinuität ihres
Lebens und ihrer Herkunft und damit letztlich ihre Identität nehmen".57

Bühnenarbeit und Schreiben bedeuten für Maria Dronke die

unausgesprochene Antwort auf die im Leben erfahrenen Traumata, Bewältigungsstrategie

ebenso wie zukunftsweisender Appell an die Nachgeborenen.
Das künstlerische Werk war ihr ein Refugium, in das sie die neue Welt

55 DRONKE: Rosemaryfor Remembrance (Anm. 3), S. 48.

56 In der Art und Weise wie Maria Dronke immer wieder Goethes Werk und
Person in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus für Menschlichkeit

und Toleranz reklamiert, ähnelt sie durchaus Schriftstellern und
Kritikern wie Julius Bab und Max Brod, Thomas Mann und Anna Seghers:
Aufhebung der Zeitdistanz zur Vergangenheit, identifikatorische Vereinnahmung,
Sakralisierung und Musealisierung der Tradition sind charakteristische Merkmale

des Umgangs der Emigration mit Goethe, weiss sie sich doch eins mit
dem Klassikerkult des deutschen Bildungsbürgertums (vgl. BRITA ECKERT &
WERNER Berthold: er teilte mit uns allen das Exil". Goethebilder der

deutschsprachigen Emigration 1933-1945. Begleitbuch zur Ausstellung des Deutschen
Elxilarchivs 1933-1945 der Deutschen Bibliothek, Wiesbaden 1999, S. 153-

161). Dass sich die Verteidiger der bürgerlichen Bildungsreligion, unter denen
sich viele deutsche Juden befanden, nicht eingestehen, dass es gerade der
antipolitische Kulturbegriff gewesen ist, der das deutsche Bildungsbürgertum in
die Arme des Nationalsozialismus getrieben hat, verweist auf die historische
Problematik und die spezifisch deutsche Tragik der Assimilation.

57 Manfred Briegel & Wolfgang Frühwald: Einleitung, in: Dies, (eds.):
Die Erfahrung der Fremde. Kolloquium des Schwerpunktprogramms ..Exilforschung" der

Deutschen Forschungsgemeinschaft, Weinheim / Basel / Gambridge / New York
1998, S. 2.

144



und die neue Sprache des britischen Dominion eindringen liess — allerdings
nur bedingt, denn immer lag die Befürchtung nahe, dass die deutschsprachige

Kultur aus vorhitlerischen Zeiten, die ihre Zuflucht in entlegenen
Bezirken der Welt suchen musste, verloren gehen könnte. Der angestrebte

Brückenschlag zwischen den Kulturen liess sie im „unheimlichen Dazwischen"

des Exils verharren,5X was aber keineswegs als definitiver
Identitätsverlust zu deuten ist. Im Rückgriff auf die Tradition des Messianismus

und in der späteren Selbstwahrnehmung und —Stilisierung als Paria eroberte

sich Maria Dronke eine Freiheit, die es ihr ermöglichte, für ein menschlicheres

Miteinander verschiedenster Menschen einzutreten. Dementsprechend

kann man über ihr „zweites Leben" in Neuseeland sagen, dass

Dronke das Mass der Integration beschieden war, das sie von ihren

Voraussetzungen letztlich erwarten konnte. Sie als „geglückt" zu bezeichnen,
wird man aber zögern angesichts der Veränderung, die an ihr in ihren
letzten Lebensjahren wahrnehmbar wurden, der von vielen Freunden
beobachteten Melancholie, einer Traurigkeit des in sich selbst versunkenen

Gemüts, das von seiner Vergangenheit eingeholt wurde.

58 Nach Elisabeth Bronfen gibt es für Exilanten ein dreiteiliges „Identifikations¬
modell": Sie können sich ein Paradies „imaginär zurückerobern", einen zweiten

Ort als Paradies umsemantisieren oder im „unheimlichen Dazwischen"
des Exils verharren. Vgl. ELISABETH BRONFEN: Exil in der Literatur:
Zwischen Metapher und Realität, in: arcadia 28 (1993), Heft 2, S. 183.

145


	Die Schauspielerin Minnie Maria Dronke im neuseeländischen Exil : ein Versuch, künstlerisch zu überleben

