Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 66 (2010)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

SCHMITZ, BERTRAM: Von der einen Religion des Alten Israel zu den drei Religionen
Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009, 247 S.,
gr.8°, ISBN 978-3-17-020720-2.

Dass an Versuchen, das gegenseitige Verhiltnis und die wechselseitigen Bezichun-
gen zwischen den drei monotheistischen Religionen zu beschreiben und von ih-
rer jeweiligen Entstehung(sgeschichte) her zu erkliren, ein akuter Mangel besteht,
wird man sicher nicht behaupten konnen. Dennoch verdient B. Schmitz’ (= Vf)
neuer Erklirungsversuch der wechselseitigen Beziechungen zwischen den drei mo-
notheistischen Religionen Aufmerksamkeit. Ausgangspunke ist dabei die Feststel-
lung, dass die drei monotheistischen Religionen zwar vieles gemeinsam haben, dass
sie sich aber in dem, was ihre Identitit ausmacht, wesentlich voneinander unter-
scheiden. Dass sie sich daher auch als voneinander unabhingige, je eigenstindige
Religionen begreifen, darf freilich nicht dariiber hinwegsehen lassen, dass sie aus
religionswissenschaftlicher Sicht [...] ein untereinander eng vernetztes System"
darstellen, wie im Klappentext zu lesen ist; denn alle drei haben gleichermassen
ihre Wurzel in der ,mosaischen Religion® des alten Israel, deren Grundelemente
,die Tora und die Heilige Schrift als Verschriftung der Offenbarung (= Lehre I:
S. 25-43), ,der Tempel und das Ritual“ (= Ritual I: S. 44-57) und ,dic Prophetie
als das kritische Element” (= Prophetie I: S. 58-80) bilden. In Christentum, Juden-
tum und Islam (in dieser Reihenfolge) erkennt Vf die jeweils zu verschiedener Zeit
erfolgte (S. 18), daher ,spezifische Ausformung® dieser drei Grundelemente Pro-
phetie, Zentralritual und Buch/Lehre (S. 17). Danach tritt an die Stelle der Lebre
im Christentum ,die Lehre iiber Christus® als ,Inhalt der Theologie® (= Lehre II:
S.119-137), im Judentum ,der Talmud als miindliche Tora“ (= Lehre III: S. 139-
155) und im Islam ,der Islam als eigenstindige Religion® (Lehre IV: S. 217-232).
Die Prophetie erfihrt ihre Akerualisierung im Christentum als / im ,,Prophet Jesus
als Sohn Gottes“ (= Prophetie II: S. 81-95), im Judentum im ,Rabbinier (sic!) als
Institution (= Prophetie III: S. 174-185) und im Islam in ,Muhammad und der
perfekten Offenbarung” (= Prophetie IV: S. 187-209). Als Ausformung des Rituals
erscheint im Christentum ,die Eucharistiefeier als Zentralritual® (= Ritual II: S.
96-118), im Judentum ,,das Ritual des Judentums®, d. i. Kashrut, Gebet und Got-
tesdienst (= Ritual III: S. 156-173) und im Islam ,die Kaaba“ und ihre Riten (=
Ritual IV; S. 210-216). Dabei setzen die Momente der Transformation der ,,mosa-
ischen Religion® hin zu Christentum und Judentum mit dem Auftreten Jesu einer-
seits und der Zerstorung des Tempels im Jahre 70 n. andererseits ,etwa gleichzeitig®
ein (S. 19), wihrend die in der Folge entstandene Spannung zwischen den beiden
sich voneinander abgrenzenden Religionen mit dem Aufkommen des Islam im 7.
Jh. noch einmal aufgebrochen wird, insofern als die durch Muhammad vermittelte
Offenbarung ,beide Religionen in ihrer Wurzel® bestitigt, ,ihr jeweiliges Spezifi-
kum® aber verneint und mit dem Riickgriff auf Abraham zudem ,auf ein Stadium

78



vor der Spaltung der Religion Israels in Judentum und Christentum® zurtickgreift
mit allen sich daraus ergebenden Konsequenzen (S. 20). Wenn auch ,,das Funda-
ment der drei [monotheistischen] Religionen im engeren Sinne scheinbar dasselbe®
ist: die Tora, so hat dennoch jede ihr eigenes Zentrum, was bedeutet, dass alle drei
cinander ausschliessen. Was aus der Aussenperspektive der religionswissenschaft-
lichen Betrachtung als Gemeinsamkeit erscheint, erweist sich aus der jeweiligen
Innenperspektive der Theologie als das Unterscheidende und Trennende (S. 234).
Tibingen Stefan Schreiner

DoBER, HANS MARTIN: Die Zeit ins Gebet nehmen. Medien und Symbole im Got-

tesdienst als Ritual, Gottingen 2009 (= Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik
und Hymnologie, Band 55), 303 S., ISBN 978-3-525-62408-1.

»Der Glockenschlag der Stunden kommt zu jedem Ohr", so zitiert der Tubinger
praktische Theologe und Tuttlinger Pfarrer Franz Rosenzweig in seinem ,,Stern der
Erlésung®, wo es weiter heisst: ,Die Zeiten, die der Kult bereitet, sind keinem ei-
gen ohne alle andern. Das Gebet der Gliaubigen geschicht inmitten der gliubigen
Gemeinde. In Versammlung lobt er den Herrn® (S. 71). Zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts konnte man in manchen liberal-jiiddischen Gemeinden im deutschsprachigen
Bereich den Eindruck haben, die traditionellen Kultformen hitten ausgedient,
und die Existenz dieser Gemeinden und ihrer Institutionen erschien gefahrdet. In
dieser Situation sollte die von Rosenzweig vorgeschlagene Deutung den traditio-
nellen liturgischen Formen neue Plausibilitit verschaffen und dabei — in Dobers
Worten - helfen, sie ,als Antworten auf Fragen (zu) begreifen, die sich aus der
Analyse der menschlichen Existenz ergeben® (S. 59). Dober fithrt die Bemithungen
Rosenzweigs, die mit den Ansitzen anderer zeitgenossischer jiddischer Philosophen
vergleichbar sind, an, weil wir es hier mit einem beinahe zum Christentum konver-
tierten Juden zu tun haben, ,,der dann zum Judentum zuriickkehrte® (S. 69). So ist
es nicht verwunderlich, dass die Einsichten und Sentenzen Rosenzweigs — etwa die
iiber die ,Stunde® als ,,geschichtliche Stiftung®, als ,Erfahrung des Ewigen im Jetzt*
im nunc stans (S. 72) - zu ritualtheoretisch inspirierten Uberlegungen im moder-
nen Protestantismus passen. Denn wie im liberalen Judentum vor einem Jahrhun-
dert so ist auch die zentrale kultische Veranstaltung im heutigen evangelischen
Kirchentum in die Krise gekommen. Fiir Zeitgenossen, die ,.die theologischen Vo-
raussetzungen cines Sakralabaus nicht mehr nachvollzichen® kénnen (S. 111), mag
es mit den Worten Walter Benjamins daher erscheinen, dass man in eine Kirche
eintritt, ,wie man im antiken Griechenland Stellen kannte, wo ,.es in die Unterwelt
hinabging.’ Der Besuch einer offen stehenden Kirche ilterer Bauart, und sei es, um
sie in kunstgeschichtlichem Interesse zu besichtigen, aus Neugier oder einem unbe-
stimmten Bediirfnis nach Ruhe, einer unbestimmten Erwartung nach anderem als
C_i_f:m Alltiglichen, wire dann wie ein Weg unseres wachen Daseins in ,unscheinbare
Orter, wo die Traiume minden™ (S. 111f). Im Anschluss an Benjamin spricht Do-
ber von der Einladung zu einer ,wohltuenden Erfahrung der Stille®, die von gottes-
dienstlichen Riumen in der Grossstadt ausgeht, einer Stille, ,,die einem Versinken
in die Tiefendimension des Traumes verwandt sein mag” (S. 112). Leser, die sich

79



um ein humanwissenschaftliches Verstindnis gegenwirtiger Rituale und religioser
Formen bemithen, werden in diesem Band in der Konfrontation mit religionsphi-
losophischen Zugingen jidischer Provenienz (und nur um diesen Aspeke kann es
in dieser kurzen Besprechung gehen) auf interessante und spannende Einsichten
stossen — wenn sie der Versuchung widerstehen, das hier Gelernte umstandslos auf
den geschichtlich gewachsenen jiidischen Gottesdienst tibertragen zu wollen, wie
er bis heute faktisch in den meisten Synagogengemeinden gefeiert wird. Nicht zu-
fillig hat Jacob Taubes in seinen spiten Vorlesungen zur politischen Theologie des
Paulus ,,von der Erforschung der Liturgie als dem Konigsweg der Erkenntnis einer
Religion, einer Konfession gesprochen® (S. 236).

Tubingen Matthias Morgenstern

BOUREL, DOMINIQUE: Moses Mendelssohn. Begriinder des modernen Judentums.
Eine Biographie. Aus dem Franzésischen von Horst Brihmann, Ziirich: Ammann

Verlag 2007, 800 S., ISBN 978-3-250-10507-7.

Nach Alexander Altmanns vor bald vierzig Jahren erschienenen Moses Mendels-
sobn: A Biographical Study (Alabama 1973, Neuausgabe London 1998), legt der
an der Pariser Sorbonne lehrende Dominique Bourel, der sich zudem als Anhinger
der Mendelssohn’schen Aufklirung zu erkennen gibt, mit dem hier anzuzeigenden
Band eine neue monumentale Biographie Mendelssohns vor, die vom Ziircher Am-
mann-Verlag auf Deutsch zuginglich gemacht worden ist. Das franzosische Ori-
ginal erschien 2004, fiir die deutsche Ubersetzung ist das Werk akrualisiert und
in den Literaturverweisen bis 2007 erginzt worden. Bourel entwickelt ein breites
Panorama der franzosischen und deutschen Aufklirung der zweiten Halfte des 18.
Jahrhunderts und ihrer Vernetzungen. Wert legt er dabei zugleich auch auf den
franzosisch-deutschen Austausch jener Zeit und zieht zum Vergleich immer wie-
der die Hugenotten heran, die zur selben Zeit in Preuflen willkommen geheissen
wurden. Zur Vorbereitung seines Buches hat Bourel intensive Archivrecherchen
untergenommen, in Berlin u.a. im Geheimen Staatsarchiv Preuffischer Kulturbesitz
und Archiv der Eglise Francaise, in Paris, Israel und New York. Allein schon die
Bibliographic ist beeindruckend (S. 677-789). Doch so intensiv tiber Mendelssohn
schon gearbeitet worden ist, immer wieder entdeckt Bourel Forschungsliicken und
nennt weitere Forschungsdesiderate.

Im einzelnen behandelt Bourel folgende Themen: Mendelssohns Jugend in Dessau,
sein Erfolg als deutscher Philosoph und seine Anerkennung in Berlin. Anschlies-
send werden die wichtigsten Werke vorgestellt und ihr Platz in der europiisch-jii-
dischen Geistesgeschichte beschrieben. Besonderen Raum nehmen darin die De-
batten ein, die Mendelssohns Schriften in der Geschichte der Autklirung ausgelést
haben: Das betrifft den ,Phidon® nicht anders als die Auseinandersetzung mit dem
Ziircher reformierten Pfarrer Johann Caspar Lavater (1741-1801), den Bourel iib-
rigens ganz in den Pietismus einordnet und ,,judenmissionarische® Absichten ver-
folgen lisst (wobei Lavaters diesbeziigliche Ausserungen allerdings erst noch in ih-
rem jeweiligen Kontext genauer zu untersuchen wiren), das Verhilenis zu Christian

Conrad Wilhelm von Dohm (1751-1820) und dessen Werk ,,Uber die biirgerliche

80



Verbesserung der Juden (1781/83) ebenso wie die rationalistische Selbstdarstel-
lung des Judentums in seiner Schrift ,,Jerusalem oder iiber religiése Macht und Ju-
denthum® (1783), das Bourel 1982 ins Franzésische tibersetze hat, die Ubersetzung
der Tora ins Deutsche und den einerseits rationalistischen, anderseits aber zugleich
weitgehend auf den grossen klassischen judischen Kommentaren beruhenden bzw.
auf sie aufbauenden und betont philologisch arbeitenden Kommentar dazu sowie
Mendelssohns Bestreben, Lessing gegen den Vorwurf des Spinozismus zu verteidi-
gen (womit Mendelssohn an seine erste Publikation ankniipft). Die Rezeptionsge-
schichte des Mendelssohn'schen Oeuvres macht deutlich, wie epochal sein Werk
war und fur alle Juden, einschliesslich der polnisch-russischen Orthodoxie — wenn
auch mit einer gewissen Verzogerung — Bedeutung hatte. Umso mehr dréngt sich
die Frage auf, warum nach 1830 (von Dessau abgesehen) es fast nur noch Juden wa-
ren, die Mendelssohns gedachten, wihrend er in den philosophischen Seminaren
der deutschen Universititen keine Rolle mehr spielte. Dass der Schwerpunke der
Mendelssohn-Forschung heute in der amerikanisch-jiidischen Diaspora liegt und
nicht in Israel, iiberrascht nicht; hatte doch der Zionismus dem universalistischen
Philosophen gegeniiber eine cher ambivalente Haltung eingenommen (Assimila-
tions-Vorwurf etc.). Dem gegeniiber zeichnet Bourel das Bild eines vielfiltig ver-
netzten Gelehrten, der jiidischer Philosoph und philosophierender Jude zugleich
war.

Dossenheim Uri Robert Kaufmann

BEN-DOR BENITE, ZV1: The Ten Lost Tribes. A World History, Oxford / New York
[u. a.]: Oxford University Press 2009, XIV,302 S., gr.8°, ISBN 978-0-10-530733-7.

Seit die Assyrer 721 v. Samaria erobert, das einstige Nordreich Israel zur assyrischen
Provinz gemacht und ihrer Eroberungspraxis entsprechend dessen Oberschicht in
das Gebiet des heutigen Nordost-Irak / Nordwest-Iran deportiert haben, wo sich
ihre Spur verliert (S. 31-55), hat das Schicksal dieser deportierten Zehn Stimme
immer wieder neu die Gemiiter beschiftigt und mit der Hoffnung verbunden, dass
sie, wenn auch nicht jetzt, so doch zumindest am Ende der Tage, in den Tagen des
Messias restituiert und mit den beiden Stimmen des Stidreichs wieder zu einem
neuen Grossreich Davids vereint werden. Wenn sich auch ihre Spur verloren hat,
die Suche nach ihnen ist dennoch nie ganz verstummt, und seit biblischen Zeiten
hat es immer wieder neue Versuche gegeben, sie ausfindig zu machen, besonders in-
tensiv zu Zeiten messianischer Hochstimmung oder Naherwartung. Entsprechend
viel ist denn auch im Laufe der Jahrhunderte tiber diese Zehn Stimme und deren
Schicksal geschrieben worden, und dies durchaus nicht allein von jiidischen Auto-
ren, sondern ebenso auch von christlichen Theologen (S. 1-29). Die lange Liste von
Biichern und Aufsitzen zu diesem Thema (siche die Bibliographie S. 257-292)setzt
Zvi Ben-Dor Benite (= Vf) mit seinem jetzt vorgelegren Buch fort.

Vt geht es dabei weniger um die Re- oder Dekonstruktion des sich um die Zehn
Stimme und ihr Schicksal rankenden Mythos. Vielmehr begibt er sich selber auf
deren Suche, indem er den Spuren derer folgt, die sich in den vergangenen zwei-
tausend Jahren vor ihm auf die Suche nach ihnen begeben haben, angefangen vom

81



anonymen Autor des pseudepigraphen 4. Esra (vgl. 4. Esra 13,39-50, der als erster
die Zehn Stimme im Arzareth = ereO aleret, ,anderes Land® genannten Lande jen-

seits des legendiren Flusses Sambatyon suchte) und gleichfalls pseudepigraphen
syrischen Baruch (vgl. syrBar 78) iiber Josephus Flavius und die rabbinische Lite-
ratur bis zu patristischen Texten (S. 57-84), von den Berichten der grossen Reisen-
den und Geographen des Mittelalters (S. 85-111) und den Gelehrten der frithen
Neuzeit (S. 113-167) bis zu den Forschern der letzten drei, vier Jahrhunderte ei-
nerseits und den Mormonen andererseits (S. 169-198). Mit Recht kann er daher
im Untertitel von einer Weltgeschichte sprechen; denn je mehr Linder und Regi-
onen auf der Suche nach den verlorenen Stimmen bereits erforscht wurden, ohne
sie zu finden, desto grosser wurde die Neugier, sie in anderen, bisher unbekannten
Gegenden zu suchen, wie man denn im Laufe der Geschichte immer neue jidische
Diasporagemeinden, die man bislang nicht kannte und denen man jetzt begegnete,
als mogliche oder sogar tatsiachliche Nachkommen der verlorenen Stimme identifi-
zierte, von den Khazaren tiber die Juden in Cochin und China bis zu den Falaschas
und anderen (S. 199-226). Treffend heisst es daher im Klappentext, und dies macht
das gleichermassen Faszinierende wie Spannende seines Buches aus: “the search for
the ten lost tribes of Israel became, over two millennia, an engine for global explo-
ration and a key mechanism for understanding the world”.

Bei alledem ist der Mythos von den Zehn Stimmen freilich ein Mythos geblie-
ben, der nur deshalb diese enorme Wirkungsgeschichte auslosen konnte, weil sein
“mobilizing corollary” zu allen Zeiten die “idea of restitution, redemption, and
wholeness” einerseits und die unverbriichliche Hoffnung auf deren Verwirklichung
andererseits gewesen ist (S. 226).

Titbingen Stefan Schreiner

KAUFMANN, THOMAS: ,Tiirckenbiichlein”. Zur christlichen Wahrnehmung ,tiir-
kischer Religion® in Spitmittelalter und Reformation, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2008 (= Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte, Band 97),
299 5., gt.8", ISBIN 978-3-525-55222-3.

Dass sich die Forschung in den letzten Jahre(zehnte)n verstirke dem ,, Tiirkenbild“
vergangener Jahrhunderte, seiner Entstchung und Wirkung zugewandt hat, ist
nicht zuletzt der tagespolitischen Auseinandersetzung um einen moglichen EU-
Beitrite der Turkei geschuldet. Jedentalls kann man sich dieses Eindruck auch bei
der Lektire von Thomas Kaufmanns (= Vf) hier anzuzeigendem Buch niche er-
wehren, wie denn auch Vfselbst immer wieder implizit und explizit Gegenwartsbe-
zuge herstellt und damit eindrucksvoll belegt, dass und in welcher Weise die Wahr-
nchmung der Vergangenheit durch die Erfordernisse der Gegenwart diktiert wird.
»Turckenbtichlein® steht fiir eine im Reformationszeitalter populir gewordene, ins-
besondere von Theologen gepflegte Literaturgattung, die durch zum Teil ebenso
detaillierte wie gezielte (Des-)Information iiber ,die Tiirken“ bzw. Muslime und
den Islam die seit dem Fall Konstantinopels und den osmanischen Eroberungen
auf dem Balkan zunchmend in Bedringnis geratene Christenheit zu eindeutig anti-
turkischer = antiislamischer Positionierung aufriitteln wollte. Einen anschaulichen

82



Eindruck davon vermitteln allein schon die im Bildteil reproduzierten Titelblitter
und Flugschriften (S. 77-110).

Die Ergebnisse seiner Analyse der zahlreich herangezogenen Quellen (siche die Bi-
bliographie S. 245-254: Quellen; S. 255-277: Literatur) hat Vf in siecben Kapiteln
zusammengefasst: Zuerst geht es um die ,tiirkische Religion® und deren Wahrneh-
mung insgesamt (S. 18-30), sodann um die ,Phinomenologie der tiirkischen Re-
ligion®, d. h. die Wahrnehmung der religiosen Praxis der , Tiirken® (S. 31-38) und
des ,,Korans als deren Quelle®, der nicht weniger Gegenstand der Polemik war als
die Person des ,Mahmet oder Turken® (S. 39-41). Spitestens an dieser Stelle wird
deutlich, dass es in den sog. , Tiirckenbiichlein®, wenn auch primir, so doch keines-
wegs allein oder gar ausschliesslich um eine Auseinandersetzung mit den zeitgenos-
sischen Tirken, dem Osmanischen Reich und den Islam geht. Vielmehr handelt
es sich bei dieser Literatur um die Konzipierung, Ausgestaltung und Pflege eines
immer wieder neu aktualisierbaren Feindbildes, wie den folgenden Kapiteln ,Die
Tiirkisierung des innerchristlichen Gegners® (S. 42-55), ,,Der Tiirke und die euro-
piische Identitit” (S. 56-60), ,Der eschatologische Horizont", d. i. der Islam als
Religion des Antichristen in der ,Heilsgeschichte® (S. 61-65) und ,,Spatmittelalter
~ Reformation — Konfessionelles Zeitalter: Epochenfragen im Spiegel der tiirki-
schen Herausforderung® (S. 66-76) zu entnehmen ist. Gerade das letzte Kapitel,
in dessen Mittelpunke die Frage nach dem méglichen Zusammenhang zwischen
» lirkengefahr” und ,Erfolg der frithene Reformation® steht, zeigt aber auch, dass
das in den , Tiirckenbiichlein kultivierte Feindbild in seiner Wirkung nicht auf die
Reformationszeit beschranke blieb, sondern dartiber hinaus bis in die Gegenwart
hinein spiirbar ist.

Eine nicht zuletzt im Kontext der eingangs erwihnten tagesaktuellen Auseinan-
dersetzungen spannende Lektiire, die mitunter allerdings etwas mithsam ist, weil
sie zum permanenten Springen zwischen Text und ausserst umfangreichem Anmer-
kungsapparat (S. 110-239!) zwingt. Schade nur, dass Vfin seine Untersuchung nicht
auch noch die zeitgleich u. a. in Polen-Litauen entstandenen , Tiirckenbiichlein® (sie-
he dazu z. B. die Materialzusammenstellung von Jerzy Nosowski, Polska literatura
polemiczno-antyislamistyczna XVI, XVIIi XVIII w., 2 Bde, Warszawa 1974) einbezo-
gen hat; denn es wire durchaus interessant zu fragen, ob und — wenn: ja — in welcher
Weise sich die in Deutschland und Polen-Litauen entstandenen , Tiirckenbiichlein®
und das in ihnen kolportierte Feindbild voneinander unterscheiden, von ihrer jewei-
ligen Wirkungsgeschichte ganz zu schweigen.

Tiibingen Stefan Schreiner

BALDAUF, INGEBORG / MOSHE GAMMER & THoMAS Loy (eds.): Bukharan Jews
in the 20th Century. History, Experience and Narration, Wiesbaden: Reichert Ver-
lag 2008 (= Iran - Turan, Band 9), 239 S., gr.8°, ISBN 978-3-89500-638-8.

Wenngleich die bucharischen Juden, wie dic Juden Zentralasiens nach ihrer
»Hauptstadt” genannt werden, auf eine ebenso lange wie tiberaus reiche Geschich-
te zuriickblicken konnen, sind sie in der Forschung, in der Zentralasienforschung
nicht anders als in der Erforschung judischer Gemeinschaften in der Diaspora,

83



bisher auf erstaunlich wenig Interesse gestossen. "Only now, that almost no Buk-
haran Jews are left in Central Asia has their study started seriously”, heisst es denn
auch mirt recht im Klappentext des hier anzuzeigenden Buches, dem ersten Band
des deutsch-israclischen Projekts Bukbharan Jews: Making Meaning of Memories and
]denrity; a Smdy in the Oral History and Narrative Traditions ofan Endangered
Species, der die wihrend zweier Workshops in Berlin (Februar 2006) und Tel Aviv
(Dezember 2006) gehaltenen Vortrige wiedergibe.

Die insgesamt zwolf Beitrige reflektieren ein breites thematisches Spektrum. Unter
der Uberschrift Promising Beginnings? behandeln Yefim Yakubov (S. 11-21) und
Ze'ev Levin (S. 23-36) den optimistisch stimmenden Neuanfang der bucharischen
Juden nach dem Ende der Zarenherrschaft und der den Juden als ethnischer Min-
derheit gegeniiber zunichst wohlwollenden Politik der Bolschewiken der 1920er
und frithen 1930er Jahre, einschliesslich der sowjetischen Sprachenpolitik und ihres
Echos unter den bucharischen Juden, das Lutz Rzehak (S. 37-55) diskutiert. Dass
und wie schnell dem Optimismus indessen die Desillusionierung folgte, dokumen-
tiert Yaacov Ro’i mit seiner Analyse der Lebensverhiltnisse der bucharischen Juden
nach dem Zweiten Weltkrieg gegen Ende der Stalinira (S. 57-75), die Mark Tolts
durch (s)eine bislang prizedenzlose Untersuchung ihrer demographischen Verhilt-
nisse jener Zeit erginzt (S. 77-90). Mit der Geschichte der bucharischen Juden
Outside Central Asia, d. h. ausserhalb der Sowjetunion der 1930er und 1940er Jah-
re befasst sich Sara Koplik (S. 91-109), wihrend Albert Kaganovitch einen Uber-
blick tiber die bucharische Diaspora in Israel, Amerika und Europa am Beginn des
21.Jh. gibt (S. 111-116). Unter der Uberschrift Remembering the Soviet Union do-
kumentieren Ingeborg Baldauf am Beispiel der Gulag-Memoiren des usbekischen
Autors Shukrullo Yusupov (geb. Tashkent 1921) (S. 117-126) und Thomas Loy am
Beispiel der Memoiren von Mordekhay ben Hiyo Bachayev (Marv 1911-2007 Is-
rael) zwei Kapitel bucharischer oral history, denen sich zwei ausfuhrliche Intervie-
wanalysen zum Thema Making Meaning of Memories and ldentity anschliessen (8.
145-185). Mit ihrer Untersuchung der Frage von dynamics of stability and change
in traditions and memories am Beispiel von Courtship and Marriage unter den bu-
charischen Juden schliesst Alanna E. Cooper die Reihe der Aufsitze ab. Beson-
ders hingewiesen sei auf die umfangreiche Bibliographie (S.211-226). Gleichviel
ob sie methodisch dem traditional historical oder interviewcentered, multilayered
yet peronal/intimate approach folgen, mit ihren auf weithin neuem und hier frisch
erschlossenem Archiv- und Quellenmaterial aufbauenden Studien bieten die Au-
toren bemerkenswerte Einblicke in die Geschichte und Kultur der bucharischen
Juden im 20. Jh., die trotz aller Wechselfille ihres Schicksal ihre Identitit bewahrt
haben, in Buchara ebenso wie in der Diaspora. Auf die Fortsetzung des Projekts
kann man gespannt sein.

Tibingen Stefan Schreiner

84



Untergang und Neubeginn. Jiidische Gemeinden nach 1945 in Sidwestdeutschland,
hrsg. v, Haus der Geschichte Baden-Wiirttemberg, Heidelberg: Universititsverlag
Winter 2009, 204 S., zahlr. s/w-Fotos, ISBN 978-3-8253-5599-9.

Der Band vereint Beitrage zum Symposion eines Forschungsprojekts des Hauses der
Geschichte Baden-Wiirttemberg tber ,,Judische Volkskultur in Baden und Wiirt-
temberg® aus Anlass des 60. Jahrestages des Kriegsendes. Neben Wissenschaftlern
kommen Betroffene und Handelnde zu Wort. In secinem programmatischen Beitrag
beschreibt Projcktlcitcr Joel Berger, was die Uberlebenden zu neuen Gemeindcgrﬁn—
dungen - bis 1948 immerhin Gber einhundert — veranlasst hat: Suche nach Schutz
und danach, ,die grosse Not kollektiv® auszudriicken, das Bedirfnis Gottesdienste
zu feiern und die Gebote vor allem der Kaschrut einzuhalten sowie Hilfe in Fami-
lienstandsfragen. Dem wenig bekannten Schicksal der so genannten Displaced Per-
sons in den ersten funf Nachkriegsjahren geht Christof Maihoefer am Beispiel des
grossten DP-Lagers in Ulm nach. Er verbindet die innere Geschichte des Lagers mit
der Schilderung der spannungsreichen Beziechungen seiner Insassen zur Ulmer Bevél-
kerung. Die Entwicklung der jiidischen Gemeinde in Wiirttemberg ab 1933 durch
Untergang und Neubeginn ist Meinhard Tennés Thema. Er erzahlt von Menschen,
die Entscheidendes dazu beitrugen, dass die Gemeinde tiber Jahrzehnte florierte und
nach der Offnung Osteuropas stark genug war, auf das Vierfache zu wachsen und
die Neuankémmlinge sorgsam zu integrieren. Drei teils zuvor schon veréffentlich-
te Beitrige deutsch-judischer Intellektueller befassen sich mit der jiidischen Kultur
(Micha Brumlik), den alten und den neuen deutschen Juden (Michael Wolffsohn
und Thomas Brechenmacher) sowie mit einem vernachlissigten Aspeke der deutsch-
jidischen Erinnerungskultur (Julius H. Schoeps). Brumliks Originalbeitrag sicht die
Zukunft jidischer Kultur auf der Schnittstelle schmerzhaften Gedenkens an das in
der Schoa Verlorene und der Vielfiltigkeit einzelner Gruppen in einer Immigrations-
gesellschaft, die vor der Herausforderung stehen, Deutschland ,unter Riickbesinnung
und Neuinterpretation der vor allem religiosen Quellen des Judentums mitzugestal-
ten. Ein Dokumentationsteil gibt Erinnerungen Uberlebender von Deportationen
und Todesmirschen wieder. Ein informatives, bewegendes, herausforderndes Buch.

Tibingen Michael Volkmann

SCHEINDLIN, RAYMOND P.: The Song of the Distant Dove. Judah Halevi's Pilgri-
mage, Oxford / New York [u. a.]: Oxford University Press 2008, X,310 S., gr.8°,
ISBN 978-0-19-531542-4.

“My theme is poetry: specifically, the poetry of Aba l-lasan Ibn al-Lawi, generally
known as Judah Halevi, the best-known and most admired Hebrew poet of the
Judeo-Arabic age. This book is an attempt to create a complex picture of Halevi’s
poetic imagination and religious spirit by examining his poems both as indepen-
dent literary artefacts and as products of the cultures and he literary traditions
that nourished him” (S. VII). Mit diesen Sitzen beginnt R. P. Scheindlin (= Vf)
programmatisch sein Buch, dessen poetischer Titel ein Hinweis gleichsam auf die
poetische Feinfithligkeit seiner Darstellung ist. Ihren historisch-geographischen
Rahmen bilden die Stationen von Jehuda ha-Lewis »Pilgerfahrt® vom heimatlichen

85



al-Andalus nach Erez Israel gegen Ende seines Lebens; ihren roten Faden markieren
im Original zitierte und ins Englische tibersetzte 30 Gedichte (Liste S. 299-301),
die durch Einbettung in Jehuda ha-Lewis Lebensweg einerseits und durch licerari-
sche Selbstzeugnisse des Dichters sowie Zeugnisse von Zeitgenossen und spiterer
andererseits kontextualisiert und gedeutet werden.

Thema des ersten Teils ist das Portrait of the Pilgrim, d. 1. der Versuch, die religio-
s¢ Entwicklung vom Dichter zum Visionir anhand von dessen literarischer, poeti-
scher Verarbeitung nachzuzeichnen (S. 11-93). Gegenstand des zweiten Teils ist The
Pilgrimage, die den Dichter von seinem Heimatland ,im dussersten Westen® zuerst
nach Alexandria, dann nach Kairo, dann wieder nach Alexandria und von dort zum
,Land seines Herzen® fithrt (S. 97-152). Thema des dritten Teils schliesslich ist der
Versuch, den Motiven nachzuspiiren, die den Dichter zu dem Entschluss kommen
liessen, “that the pilgrimage was the appropriate way to spend his declining years” (S.
155-247). Es war eine Pilgerreise, die mit dem Tod des Dichters im Land der Viter
endete, wenn man der erstmals allerdings erst vierhundert Jahre spiter von Gedalya
ibn Yahya in seinem Salselet ha-qabbala erzihlten Geschichte folgt, “that would be-
come a canonical part of the Jewish tradition”, auch wenn sie “full of problems and
improbabilities” ist; denn “every detail of Ibn Yahya’s account — even his mistakes
— is related to some aspect of Halevi’s poetry” (S. 249 und 250). Eben dies hat Vf
Seite um Seite ebenso eindriicklich wie einfithlsam und tberzeugend gezeigt und
dabei durch die zahlreichen aus dem Arabischen und Hebriischen hier neu tibersetz-
ten zeitgendssischen Texte, Gedichte und Briefe zugleich auch das geistig-kulturelle
Milieu beschrieben, in dem Jehuda ha-Lewis Ideen entstanden und gewachsen sind.
Eine gelungenere Einfithrung in des Dichters Leben und Werk kann man sich kaum
vorstellen.

Tubingen Stefan Schreiner

GELHARD, DOROTHEE: , Mit dem Gesicht nach vorne gewandt”. Evziblte Tradition
in der deutsch-jiidischen Literatur, Wiesbaden: Harrassowitz 2008 (= Judische Kul-
tur: Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur, Bd. 17), 235 S., gr.8°,
ISBN 978-3-447-05618-2.

»Es gibt keine deutsch-jiidische Literatur!® In diesem provokanten wie dezidierten
Sinne dusserte sich Marcel Reich-Ranicki vor iiber zwanzig Jahren einmal in cinem
Interview angesichts der Unschirfe des Begriffes. Indes — gibt es sie tatsachlich niche,
die bzw. eine deutsch-jiidische Literatur? Weshalb sonst wiirden sich seit Jahrzehnten
germanistische und literaturwissenschattliche Lehrstithle mit der Frage nach ,jidi-
scher Literatur’ und ihren Wesensziigen befassen? Hans-Otto Horch, Dieter Lam-
ping, Alfed Bodenheimer, Andreas B. Kilcher, um nur einige zu nennen, erforschen
judische Literatur(en), insbesondere die deutsch-jidische; auch die Regensburger
Literaturwissenschaftlerin Dorothee Gelhard hat sich im Rahmen ihres Forschungs-
schwerpunktes ,Deutsch-judische, russisch-jidische und italienisch-jiidische Lite-
raturen’ in ihrem neuesten Buch zu erzahlten Traditionen in der deutsch-judischen
Literatur Gedanken gemacht und dies auf innovative wie anspruchsvolle Weise: Die
deutsch-jﬁdische Literatur einbettend in die in diesem Zusammenhang stets zwin-

86



gend mitgedachte Frage nach judischer Identitit und diejenige nach einer judischen
(resp. rabbinischen) Hermeneutik befragt Gelhard mit Blick auf deren Einstellung
zu Tradition und Vergangenheit, die beide eine zentrale Rolle im Judentum spielen.
Gelhard operiert mit dem hebriischen Begriff des le-f.'anim, der zum einen - so auch
der Hauprttitel der Untersuchung — etwa ,mit dem Gesicht nach vorne gewandt” be-
deutet, zum anderen aber auch die iibertragene Bedeutung eines ,in fritheren Zeiten’
mitschwingen lisst. Hier nun setzt Gelhards Umgang mit der (deutsch-) jiidischen
Literatur an, indem sie fragt: ,Wohin wenden die Autoren ihr Gesicht? Wo stehen sie
in der Uberlieferungskette?“ (S. 4) Dieses sowohl der Vergangenheit als auch der Zu-
kunft kulcurelle wie religiose Zugewandtsein impliziert den Umgang mit Schrift und
Sprache - beide sind notwendige Voraussetzungen fiir die Entstehung von Literatur:
Gelhard weist in diesem Zusammenhang zu Recht darauf hin, dass der hebriische
Ausdruck davar nicht nur Wort” allein bedeutet, sondern auch ,Tat), ,also die Ferwirk-
lichung des Wortes impliziert” (S. 10), eine Dynamik, die beispiclsweise dem grie-
chischen Zagos fehlt. Bei einem derart ,wirklichkeitsschaffenden® (S. 12) W()rtbegriff
interessiert das Verhiltnis von Imagination, Ratio und Glaube in besonderer Weise.
Hier versucht Gelhard eine Anniherung an eine Definition, was deutsch-jiidische Li-
teratur sein konnte: ein Merkmal der deutsch-jidischen Literatur sei zunichst die
»Andersheit” (z.B. S. 14) derselben. Gelhard argumentiert mit dieser Andersheit, um
die Werke jiidischer Autorinnen und Schriftsteller in Abgrenzung zur nicht-jiidischen
Literatur zu lesen. Eng Verkniipft hiermit sei die jiidische Identitétsbildung tiber die
Erfahrung der Diaspora einerseits und die Vorstellung des Bundes mit Gott tiber den
Akt der Beschneidung andererseits, so dass eine griffige Dreiheit entsteht, die na-
mentlich als ,Heimat — Bund — Fremde® (S. 18) in jiidische Literatur einfliesse. Die
grossen pragenden Zisuren der jidischen Geschichte vor der Schoa, der Einbruch
der griechischen und arabischen Philosophie ins Judentum sowie das Aufkommen der
Haskala, fihrten dazu, dass sich judische Literatur immer wieder neu positionieren,
sprich flexibel bleiben musste. Anhand ausgewihlter geradezu klassischer Beispie-
le von Heinrich Heines Geschichtsutopie iiber Else Lasker-Schiilers Dominanz des
Dichterwortes bis hin zu Werken von Lion Feuchtwanger, Franz Werfel und Stefan
Heym zeichnet Gelhard Spuren des Jidischen in der von ihr vorgestellten Literatur
auf. Ein eigenes Kapitel widmet sie der Frage nach einer ,Neuorientierung des ju-
dischen Schreibens® (S. 134ff.): Ob Fremdheit bei Esther Dischereit, Heimkehr ins
Torajudentum bei Barbara Honigmann, Identititsfragen bei Daniel Ganzfried oder
das Geheimnis um Buchstaben bei Benjamin Stein - die junge jiidische Literatur ins-
besondere nach 1945 sei nachhaltig geprigt von einer ,verdoppelte[n] Fremdheit*
(S.135). Was alle analysierten Texte iiber die Generationen hinweg verbindet, scheint
nachgerade die Suche nach (jiidischer) Identitit zu sein (S. 28). Neben einigen Desi-
derata im formalen Bereich — man wiinscht sich etwa am Schluss der Untersuchung
ein Kapitel, in dem dic wichtigsten Thesen nochmals kurz zusammengefasst wer-
den, ferner wire ein Personenverzeichnis im Anhang empfehlenswert gewesen; die
Verwendung des Hebriischen im Original bzw. in Umschrift wird nicht konsequent
durchgehalten - bietet die vorliegende Arbeit einen neuen und ansprechenden Zu-
gang zu deutsch-judischer Literatur, deren reale Existenz - bei aller begrifflichen Pro-
blematik — nach der Lektiire der Studie wohl kaum jemand noch in Frage stellen wird.
Dennoch wird, entlang Gelhards semiotischem wie semantischem Lese- und Ausle-
geverstindnis von ,judischen” Texten, die stets implizit mitschwingende Grundfrage

87



nach dem allgegenwirtigen ,Wer ist eigentlich Jude’ trotz etwa der Zuhilfenahme des

Levinas'schen Diskurses (vgl. S. 12f.) nicht letztgiiltig beantwortet werden kénnen.
Ziirich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

GROZINGER, ELvira & Sust Hupak-Lazi¢ (unter Mitarbeit von Matthias
Schramm und Sebastian Schirrmeister), ,Unser Rebbe, unser Stalin ...“ - Jiddische
Lieder aus den St. Petersburger Sammlungen von Moische Beregowski (1892-1961)
und Sofia Magid (1892-1954). Einleitung, Texte, Noten mit DVD: Verzeichnis der
gesamten weiteren 416 Titel, Tondokumente der bearvbeiteten und nichtbearbeite-
ten Lieder, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2008 (= Judische Musik — Studien
und Quellen zur judischen Musikkultur, Band 7), 653 S., gr.8°, ISBN 978-3-447-
05689-2.

Neben dem 2837 Einheiten umfassenden Phonoarchiv des jiidischen musikalischen
Erbes der Ukrainischen Vernadskij-Nationalbibliothek in Kiev, dessen umfangrei-
chen Katalog L. V. Sholochova (Fonoarchyv evrejs’koj muzyinoj spadséyny. Kolekcija
Jfonograficnych zapysiv evrej'kogo fol'kloru iz fondiv Instytutu rukopysu. Anotovanyj ka-
talog fonocylindriv ta notnych i tekstovych rozsyfrovok, Kyiv 2001, 843 S, 4°, ISBN 966-
02-2037-5) erarbeitet und herausgegeben hat, verfiigen die Russische Nationalbiblio-
thek, das Puschkin-Haus und das Instituc fir russische Literatur in St. Petersburg mit
den Sammlungen ,der bedeutenden russisch-jiidischen Musikethnologen und Feld-
forscher Sofia Magid (1892-1954) und Moische Beregowski (1892-1961)" tber die
umfangreichsten erhaltenen Archivbestande jiidischer Musik und Folklore (S. 5).

200 dieser Tondokumente werden in verschrifteter Form im ersten Teil des Haupt-
teils des Bandes (S. 121-511) detailliert vorgestellt. Dabei enthalt jeder Eintrag
neben den Angaben zu Titel, Aufnahmeort und -datum, Interpreten (soweit fest-
stellbar), Fundort etc. den (soweit moglich) vollstindigen Liedtext in Jiddisch (in
lateinischer Transliteration) und paralleler sachkundig kommentierter deutscher
Ubersetzung und angefiigtem gleichfalls kommentierten die Melodie wiedergeben-
den Notenblatt. Nachhéren kann man die Lieder dann dank der beigefiigten DVD.
Die zu einem Grossteil der Lieder vorhandenen Textvarianten sind im zweiten Teil
des Hauptteils (S. 513-606) untergebracht, in diesem Falle jedoch nur in Jiddisch
(in lateinischer Transliteration) ohne nochmalige Ubersetzung. Vorangestellt ist
dem Hauptteil eine ausfiihrliche Einleitung, die zunichst tiber den kulturgeschiche-
lichen Hintergrund und das jeweilige Umfeld der Entstehung der Lieder informiert
(S.9-32) und sodann die beiden Sammler, den aus dem ukrainischen Termachovka
stammenden Ethnomusikologen Moische (Moisej Jakovlevi¢) Beregowski (S. 32-
40) und die aus St. Petersburg gebiirtige Folkloristin und Musikwissenschaftlerin
Sofia Magid (S. 40-44). Wihrend Beregowski und sein umfangreiches Ocuvre dank
der diesbeziiglichen Forschungen der letzten Jahrzehnte, vor allem in den USA und
Isracl, nicht mehr zu den ganz Unbekannten gehort, ist Sofia Magid und ihr Werk,
das zu ihren Lebzeiten nur zum Teil im Druck erscheinen konnte und bis heute
zum Teil nur handschriftlich in der russischen Nationalbibliothek in St. Petersburg
aufbewahrt wird, noch immer weithin unbekannt. Dem Geist ihrer Zeit geschul-
det und ihm folgend vertraten Magid etwas zuriickhaltender und Beregowski da-
fiur umso nachdriicklicher ,die ideologische Theorie der ,revolutioniren jidischen
Folklore’ [...] als Wegbereiterin der ,revolutioniren judischen Literatur’ (S. 36).

88



Und das zeigt sich auch an den Inhalten der von ihnen gesammelten jidischen Lie-
der. Gewiss nicht zufillig beginnt die hier vorgelegte Dokumentation mit einem
Loblied auf Stalin (S. 122)!

Wenn auch der Inhalt dieses Liedes ebenso wie die Inhalte vieler anderer aus heu-
tiger Sicht nicht nur obsolet sind, sondern in ihrer ideologischen Ausrichtung zum
Teil nachgerade befremdlich wirken, dokumentieren und illustrieren sie dennoch
je auf ihre Weise mehr als anschaulich die ganze tragische Ambivalenz judischer
Existenz in Stalins Sowjetunion, die vor fast zwanzig Jahren schon Sonja Margolina
in ihrem leidenschaftlichen Essay Das Ende der Liigen. Die russischen Juden — Tiiter
und Opfer zugleich — sind in die Geschichte ibres Landes auf tragische Weise verwi-
ckelt (Berlin 1992) auf den Punket gebracht und Yuri Slezkine in Das jiidische Jahr-
hundert (Gottingen 2006, siehe dazu Judaica 63 [2007), S. 272-274) eindrucksvoll
beschrieben hat. Einen beachtlichen Teil des fiir das Verstehen dieser Geschichte
wesentlichen kulcurellen Erbes in Gestalt des jirdischen / jiddischen politischen
Liedgutes haben E. Grézinger und ihr Team erschlossen und in Gestalt dieser Do-
kumentation jetzt zugiinglich gemacht. Allen, die an der weiteren Erforschung der
Geschichte der Juden in der Sowjetunion unter der Herrschaft Stalins interessiert
sind, haben sie damit wichtiges Material an die Hand gegeben.

Tibingen Stefan Schreiner

WEBBER, JONATHAN & CHRIS SCHWARTZ: Rediscovering Traces of Memory. The
Jewish Heritage of Polish Galicia, Oxford / Bloomington / Indianapolis: The Litt-
man Library of Jewish Civilization 2009, V1,186 S., ISBN 978-1-906764-03-6.

Seit Beginn der 1990er Jahre haben J. Webber (Texte) & C. Schwartz (Fotos) in un-
ermiidlichem Eifer iiber einen Zeitraum von mehr als fiinfzehn Jahren im westlichen,
heute polnischen Teil des vormaligen Galizien alle nur irgendwo noch auffindbaren
Spuren jiidischer Prisenz und Zeugnisse jidischen Lebens gesammelt und in Wort
und Bild / Foto dokumentiert. Hervorgegangen ist aus diesen Bemithungen am Ende
das Galicia Jewish Museum in Krakéw (ul. Dajwér 18, PL - 31-052 Krakdw, hetp://
www.galiciajewishmuseum.org), das zwar nicht das einzige, wohl aber besondere
jiidische Museum im heutigen Krakéw ist, besonders nicht zuletzt seines Initiators
und ersten Direktors wegen des britischen Kunstfotographen C. Schwartz (1948-
2007), dessen Aufnahmen den Kern der Sammlung bilden. Mit dem vorliegenden,
74 farbige Abbildungen bzw. Fotos aus dieser Sammlung umfassenden, ansprechend
aufgemachten Album wird nicht nur dieses einzigartige Museum auch visuell vor-
gestellt und dessen Sammlung durch entsprechend kommentierende Texte erklirt;
Anliegcn ist vielmehr, wie im Titel angezeigt, zum einen zu “document the traces
oft he Jewish heritage that are still to be found in Poland, more than sixty years after
the Holocaust” und zum anderen “to consider what they mean, what they represent,
and how they can refine our understanding of the Polish Jewish past” Und beides ist
hier ebenso wie im Museum in Krakéw glinzend gelungen, durch die einfithlsamen
Fotos ebenso wie durch die sparsam mit dem Wort umgehenden und daher umso
eindriicklicheren Texte.

Tﬁbingen Stefan Schreiner

89



	Rezensionen

