
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Schmitz, Bertram: Von der einen Religion des Alten Israel zu den drei Religionen
Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009, 247 S.,

gr.8°, ISBN 978-3-17-020720-2.

Dass an Versuchen, das gegenseitige Verhältnis und die wechselseitigen Beziehungen

zwischen den drei monotheistischen Religionen zu beschreiben und von
ihrer jeweiligen Entstehung(sgeschichte) her zu erklären, ein akuter Mangel besteht,
wird man sicher nicht behaupten können. Dennoch verdient B. Schmitz' Vf)
neuer Erklärungsversuch der wechselseitigen Beziehungen zwischen den drei
monotheistischen Religionen Aufmerksamkeit. Ausgangspunkt ist dabei die Feststellung,

dass die drei monotheistischen Religionen zwar vieles gemeinsam haben, dass

sie sich aber in dem, was ihre Identität ausmacht, wesentlich voneinander
unterscheiden. Dass sie sich daher auch als voneinander unabhängige, je eigenständige
Religionen begreifen, darf freilich nicht darüber hinwegsehen lassen, dass sie aus

„religionswissenschaftlicher Sicht [...] ein untereinander eng vernetztes System"
darstellen, wie im Klappentext zu lesen ist; denn alle drei haben gleichermassen
ihre Wurzel in der „mosaischen Religion" des alten Israel, deren Grundelemente
„die Tora und die Heilige Schrift" als Verschriftung der Offenbarung Lehre I:
S. 25-43), „der Tempel und das Ritual" Ritual I: S. 44-57) und „die Prophétie
als das kritische Element" Prophétie I: S. 58-80) bilden. In Christentum, Judentum

und Islam (in dieser Reihenfolge) erkennt Vf die jeweils zu verschiedener Zeit
erfolgte (S. 18), daher „spezifische Ausformung" dieser drei Grundelemente
Prophétie, Zentralritual und Buch/Lehre (S. 17). Danach tritt an die Stelle der Lehre
im Christentum „die Lehre über Christus" als „Inhalt der Theologie" Lehre II:
S. 119-137), im Judentum „der Talmud als mündliche Tora" Lehre III: S. 139-
155) und im Islam „der Islam als eigenständige Religion" (Lehre IV: S. 217-232).
Die Prophétie erfährt ihre Aktualisierung im Christentum als / im „Prophet Jesus
als Sohn Gottes" Prophétie II: S. 81-95), im Judentum im „Rabbinier (sie!) als

Institution Prophétie III: S. 174-185) und im Islam in „Muhammad und der

perfekten Offenbarung" Prophétie IV: S. 187-209). Als Ausformung des Rituals
erscheint im Christentum „die Eucharistiefeier als Zentralritual" Ritual II: S.

96-118), im Judentum „das Ritual des Judentums", d. i. Kashrut, Gebet und
Gottesdienst Ritual III: S. 156-173) und im Islam „die Kaaba" und ihre Riten
Ritual IV; S. 210-216). Dabei setzen die Momente der Transformation der „mosaischen

Religion" hin zu Christentum und Judentum mit dem Auftreten Jesu einerseits

und der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. andererseits „etwa gleichzeitig"
ein (S. 19), während die in der Folge entstandene Spannung zwischen den beiden
sich voneinander abgrenzenden Religionen mit dem Aufkommen des Islam im 7.

Jh. noch einmal aufgebrochen wird, insofern als die durch Muhammad vermittelte
Offenbarung „beide Religionen in ihrer Wurzel" bestätigt, „ihr jeweiliges Spezifi-
kum" aber verneint und mit dem Rückgriff auf Abraham zudem „auf ein Stadium

78



vor der Spaltung der Religion Israels in Judentum und Christentum" zurückgreift
mit allen sich daraus ergebenden Konsequenzen (S. 20). Wenn auch „das Fundament

der drei [monotheistischen] Religionen im engeren Sinne scheinbar dasselbe"
ist: die Tora, so hat dennoch jede ihr eigenes Zentrum, was bedeutet, dass alle drei
einander ausschliessen. Was aus der Aussenperspektive der religionswissenschaftlichen

Betrachtung als Gemeinsamkeit erscheint, erweist sich aus der jeweiligen
Innenperspektive der Theologie als das Unterscheidende und Trennende (S. 234).
Tübingen Stefan Schreiner

Dober, Hans Martin: Die Zeit ins Gebet nehmen. Medien und Symbole im
Gottesdienst als Ritual, Göttingen 2009 Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik
und Hymnologie, Band 55), 303 S., ISBN 978-3-525-62408-1.

„Der Glockenschlag der Stunden kommt zu jedem Ohr", so zitiert der Tübinger
praktische Theologe und Tuttlinger Pfarrer Franz Rosenzweig in seinem „Stern der

Erlösung", wo es weiter heisst: „Die Zeiten, die der Kult bereitet, sind keinem
eigen ohne alle andern. Das Gebet der Gläubigen geschieht inmitten der gläubigen
Gemeinde. In Versammlung lobt er den Herrn" (S. 71). Zu Beginn des 20. Jahrhunderts

konnte man in manchen liberal-jüdischen Gemeinden im deutschsprachigen
Bereich den Eindruck haben, die traditionellen Kultformen hätten ausgedient,
und die Existenz dieser Gemeinden und ihrer Institutionen erschien gefährdet. In
dieser Situation sollte die von Rosenzweig vorgeschlagene Deutung den traditionellen

liturgischen Formen neue Plausibilität verschaffen und dabei - in Dobers
Worten - helfen, sie „als Antworten auf Fragen (zu) begreifen, die sich aus der

Analyse der menschlichen Existenz ergeben" (S. 59). Dober führt die Bemühungen
Rosenzweigs, die mit den Ansätzen anderer zeitgenössischer jüdischer Philosophen
vergleichbar sind, an, weil wir es hier mit einem beinahe zum Christentum konvertierten

Juden zu tun haben, „der dann zum Judentum zurückkehrte" (S. 69). So ist
es nicht verwunderlich, dass die Einsichten und Sentenzen Rosenzweigs - etwa die
über die „Stunde" als „geschichtliche Stiftung", als „Erfahrung des Ewigen im Jetzt"
im nunc stans (S. 72) - zu ritualtheoretisch inspirierten Überlegungen im modernen

Protestantismus passen. Denn wie im liberalen Judentum vor einem Jahrhundert

so ist auch die zentrale kultische Veranstaltung im heutigen evangelischen
Kirchentum in die Krise gekommen. Für Zeitgenossen, die „die theologischen
Voraussetzungen eines Sakralabaus nicht mehr nachvollziehen" können (S. 111), mag
es mit den Worten Walter Benjamins daher erscheinen, dass man in eine Kirche
eintritt, „wie man im antiken Griechenland Stellen kannte, wo „es in die Unterwelt
hinabging.' Der Besuch einer offen stehenden Kirche älterer Bauart, und sei es, um
sie in kunstgeschichtlichem Interesse zu besichtigen, aus Neugier oder einem
unbestimmten Bedürfnis nach Ruhe, einer unbestimmten Erwartung nach anderem als

dem Alltäglichen, wäre dann wie ein Weg unseres wachen Daseins in .unscheinbare
Orter, wo die Träume münden'" (S. 11 lf). Im Anschluss an Benjamin spricht Dober

von der Einladung zu einer „wohltuenden Erfahrung der Stille", die von
gottesdienstlichen Räumen in der Grossstadt ausgeht, einer Stille, „die einem Versinken
in die Tiefendimension des Traumes verwandt sein mag" (S. 112). Leser, die sich

79



um ein humanwissenschaftliches Verständnis gegenwärtiger Rituale und religiöser
Formen bemühen, werden in diesem Band in der Konfrontation mit
religionsphilosophischen Zugängen jüdischer Provenienz (und nur um diesen Aspekt kann es

in dieser kurzen Besprechung gehen) auf interessante und spannende Einsichten
stossen - wenn sie der Versuchung widerstehen, das hier Gelernte umstandslos auf
den geschichtlich gewachsenen jüdischen Gottesdienst übertragen zu wollen, wie
er bis heute faktisch in den meisten Synagogengemeinden gefeiert wird. Nicht
zufällig hat Jacob Taubes in seinen späten Vorlesungen zur politischen Theologie des

Paulus „von der Erforschung der Liturgie als dem Königsweg der Erkenntnis einer
Religion, einer Konfession gesprochen" (S. 236).
Tübingen Matthias Morgenstern

Bourel, Dominique: Moses Mendelssohn. Begründer des modernen Judentums.
Eine Biographie. Aus dem Französischen von Horst Brühmann, Zürich: Ammann
Verlag 2007, 800 S„ ISBN 978-3-250-10507-7.

Nach Alexander Altmanns vor bald vierzig Jahren erschienenen Moses Mendelssohn:

A Biographical Study (Alabama 1973, Neuausgabe London 1998), legt der
an der Pariser Sorbonne lehrende Dominique Bourel, der sich zudem als Anhänger
der Mendelssohn'schen Aufklärung zu erkennen gibt, mit dem hier anzuzeigenden
Band eine neue monumentale Biographie Mendelssohns vor, die vom Zürcher Am-
mann-Verlag auf Deutsch zugänglich gemacht worden ist. Das französische
Original erschien 2004, für die deutsche Übersetzung ist das Werk aktualisiert und
in den Literaturverweisen bis 2007 ergänzt worden. Bourel entwickelt ein breites
Panorama der französischen und deutschen Aufklärung der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts und ihrer Vernetzungen. Wert legt er dabei zugleich auch auf den
französisch-deutschen Austausch jener Zeit und zieht zum Vergleich immer wieder

die Hugenotten heran, die zur selben Zeit in Preußen willkommen geheissen
wurden. Zur Vorbereitung seines Buches hat Bourel intensive Archivrecherchen

untergenommen, in Berlin u.a. im Geheimen Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz
und Archiv der Église Française, in Paris, Israel und New York. Allein schon die

Bibliographie ist beeindruckend (S. 677-789). Doch so intensiv über Mendelssohn
schon gearbeitet worden ist, immer wieder entdeckt Bourel Forschungslücken und
nennt weitere Forschungsdesiderate.
Im einzelnen behandelt Bourel folgende Themen: Mendelssohns Jugend in Dessau,
sein Erfolg als deutscher Philosoph und seine Anerkennung in Berlin. Anschliessend

werden die wichtigsten Werke vorgestellt und ihr Platz in der europäisch-jüdischen

Geistesgeschichte beschrieben. Besonderen Raum nehmen darin die
Debatten ein, die Mendelssohns Schriften in der Geschichte der Aufklärung ausgelöst
haben: Das betrifft den „Phädon" nicht anders als die Auseinandersetzung mit dem
Zürcher reformierten Pfarrer Johann Caspar Lavater (1741-1801), den Bourel
übrigens ganz in den Pietismus einordnet und „judenmissionarische" Absichten
verfolgen lässt (wobei Lavaters diesbezügliche Äusserungen allerdings erst noch in
ihrem jeweiligen Kontext genauer zu untersuchen wären), das Verhältnis zu Christian
Conrad Wilhelm von Dohm (1751-1820) und dessen Werk „Über die bürgerliche

80



Verbesserung der Juden" (1781/83) ebenso wie die rationalistische Selbstdarstellung

des Judentums in seiner Schrift „Jerusalem oder über religiöse Macht und
Judenthum" (1783), das Bourel 1982 ins Französische übersetzt hat, die Ubersetzung
der Tora ins Deutsche und den einerseits rationalistischen, anderseits aber zugleich
weitgehend auf den grossen klassischen jüdischen Kommentaren beruhenden bzw.
auf sie aufbauenden und betont philologisch arbeitenden Kommentar dazu sowie
Mendelssohns Bestreben, Lessing gegen den Vorwurf des Spinozismus zu verteidigen

(womit Mendelssohn an seine erste Publikation anknüpft). Die Rezeptionsgeschichte

des Mendelssohn'schen Oeuvres macht deutlich, wie epochal sein Werk
war und für alle Juden, einschliesslich der polnisch-russischen Orthodoxie - wenn
auch mit einer gewissen Verzögerung - Bedeutung hatte. Umso mehr drängt sich
die Frage auf, warum nach 1830 (von Dessau abgesehen) es fast nur noch Juden
waren, die Mendelssohns gedachten, während er in den philosophischen Seminaren
der deutschen Universitäten keine Rolle mehr spielte. Dass der Schwerpunkt der

Mendelssohn-Forschung heute in der amerikanisch-jüdischen Diaspora liegt und
nicht in Israel, überrascht nicht; hatte doch der Zionismus dem universalistischen
Philosophen gegenüber eine eher ambivalente Haltung eingenommen
(Assimilations-Vorwurf etc.). Dem gegenüber zeichnet Bourel das Bild eines vielfältig
vernetzten Gelehrten, der jüdischer Philosoph und philosophierender Jude zugleich
war.
Dossenheim Uri Robert Kaufmann

Ben-Dor Benite, Zvi: The Ten Lost Tribes. A World History, Oxford / New York
[u. a.]: Oxford University Press 2009, XIV,302 S„ gr.8°, ISBN 978-0-10-530733-7.

Seit die Assyrer 721 v. Samaria erobert, das einstige Nordreich Israel zur assyrischen
Provinz gemacht und ihrer Eroberungspraxis entsprechend dessen Oberschicht in
das Gebiet des heutigen Nordost-Irak / Nordwest-Iran deportiert haben, wo sich
ihre Spur verliert (S. 31-55), hat das Schicksal dieser deportierten Zehn Stämme
immer wieder neu die Gemüter beschäftigt und mit der Hoffnung verbunden, dass

sie, wenn auch nicht jetzt, so doch zumindest am Ende der Tage, in den Tagen des

Messias restituiert und mit den beiden Stämmen des Südreichs wieder zu einem
neuen Grossreich Davids vereint werden. Wenn sich auch ihre Spur verloren hat,
die Suche nach ihnen ist dennoch nie ganz verstummt, und seit biblischen Zeiten
hat es immer wieder neue Versuche gegeben, sie ausfindig zu machen, besonders
intensiv zu Zeiten messianischer Hochstimmung oder Naherwartung. Entsprechend
viel ist denn auch im Laufe der Jahrhunderte über diese Zehn Stämme und deren
Schicksal geschrieben worden, und dies durchaus nicht allein von jüdischen Autoren,

sondern ebenso auch von christlichen Theologen (S. 1 -29). Die lange Liste von
Büchern und Aufsätzen zu diesem Thema (siehe die Bibliographie S. 257-292)setzt
Zvi Ben-Dor Benite Vf) mit seinem jetzt vorgelegten Buch fort.
Vf geht es dabei weniger um die Re- oder Dekonstruktion des sich um die Zehn
Stämme und ihr Schicksal rankenden Mythos. Vielmehr begibt er sich selber auf
deren Suche, indem er den Spuren derer folgt, die sich in den vergangenen
zweitausend Jahren vor ihm auf die Suche nach ihnen begeben haben, angefangen vom

81



anonymen Autor des pseudepigraphen 4. Esra (vgl. 4. Esra 13,39-50, der als erster
die Zehn Stämme im Arzareth ereO aleret, „anderes Land" genannten Lande
jenseits des legendären Flusses Sambatyon suchte) und gleichfalls pseudepigraphen
syrischen Baruch (vgl. syrBar 78) über Josephus Flavius und die rabbinische
Literatur bis zu patristischen Texten (S. 57-84), von den Berichten der grossen Reisenden

und Geographen des Mittelalters (S. 85-111) und den Gelehrten der frühen
Neuzeit (S. 113-167) bis zu den Forschern der letzten drei, vier Jahrhunderte
einerseits und den Mormonen andererseits (S. 169-198). Mit Recht kann er daher
im Untertitel von einer Weltgeschichte sprechen; denn je mehr Länder und Regionen

auf der Suche nach den verlorenen Stämmen bereits erforscht wurden, ohne
sie zu finden, desto grösser wurde die Neugier, sie in anderen, bisher unbekannten
Gegenden zu suchen, wie man denn im Laufe der Geschichte immer neue jüdische
Diasporagemeinden, die man bislang nicht kannte und denen man jetzt begegnete,
als mögliche oder sogar tatsächliche Nachkommen der verlorenen Stämme identifizierte,

von den Khazaren über die Juden in Cochin und China bis zu den Falaschas
und anderen (S. 199-226). Treffend heisst es daher im Klappentext, und dies macht
das gleichermassen Faszinierende wie Spannende seines Buches aus: "the search for
the ten lost tribes of Israel became, over two millennia, an engine for global exploration

and a key mechanism for understanding the world".
Bei alledem ist der Mythos von den Zehn Stämmen freilich ein Mythos geblieben,

der nur deshalb diese enorme Wirkungsgeschichte auslösen konnte, weil sein

"mobilizing corollary" zu allen Zeiten die "idea of restitution, redemption, and
wholeness" einerseits und die unverbrüchliche Hoffnung auf deren Verwirklichung
andererseits gewesen ist (S. 226).
Tübingen Stefan Schreiner

Kaufmann, Thomas: „Türckenbüchlein". Zur christlichen Wahrnehmung
„türkischer Religion" in Spätmittelalter und Reformation, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2008 Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte, Band 97),
299 S„ gr.8°, ISBN 978-3-525-55222-3.

Dass sich die Forschung in den letzten Jahre(zehnte)n verstärkt dem „Türkenbild"
vergangener Jahrhunderte, seiner Entstehung und Wirkung zugewandt hat, ist
nicht zuletzt der tagespolitischen Auseinandersetzung um einen möglichen EU-
Beitritt der Türkei geschuldet. Jedenfalls kann man sich dieses Eindruck auch bei
der Lektüre von Thomas Kaufmanns Vf) hier anzuzeigendem Buch nicht
erwehren, wie denn auch Vf selbst immer wieder implizit und explizit Gegenwartsbezüge

herstellt und damit eindrucksvoll belegt, dass und in welcher Weise die
Wahrnehmung der Vergangenheit durch die Erfordernisse der Gegenwart diktiert wird.
„Türckenbüchlein" steht für eine im Reformationszeitalter populär gewordene,
insbesondere von Theologen gepflegte Literaturgattung, die durch zum Teil ebenso
detaillierte wie gezielte (Des-)Information über „die Türken" bzw. Muslime und
den Islam die seit dem Fall Konstantinopels und den osmanischen Eroberungen
auf dem Balkan zunehmend in Bedrängnis geratene Christenheit zu eindeutig
antitürkischer antiislamischer Positionierung aufrütteln wollte. Einen anschaulichen

82



Eindruck davon vermitteln allein schon die im Bildteil reproduzierten Titelblätter
und Flugschriften (S. 77-110).
Die Ergebnisse seiner Analyse der zahlreich herangezogenen Quellen (siehe die
Bibliographie S. 245-254: Quellen; S. 255-277: Literatur) hat Vf in sieben Kapiteln
zusammengefasst: Zuerst geht es um die „türkische Religion" und deren Wahrnehmung

insgesamt (S. 18-30), sodann um die „Phänomenologie der türkischen
Religion", d. h. die Wahrnehmung der religiösen Praxis der „Türken" (S. 31-38) und
des „Korans als deren Quelle", der nicht weniger Gegenstand der Polemik war als

die Person des „Mahmet oder Türken" (S. 39-41). Spätestens an dieser Stelle wird
deutlich, dass es in den sog. „Türckenbüchlein", wenn auch primär, so doch keineswegs

allein oder gar ausschliesslich um eine Auseinandersetzung mit den zeitgenössischen

Türken, dem Osmanischen Reich und den Islam geht. Vielmehr handelt
es sich bei dieser Literatur um die Konzipierung, Ausgestaltung und Pflege eines
immer wieder neu aktualisierbaren Feindbildes, wie den folgenden Kapiteln „Die
Türkisierung des innerchristlichen Gegners" (S. 42-55), „Der Türke und die
europäische Identität" (S. 56-60), „Der eschatologische Horizont", d. i. der Islam als

Religion des Antichristen in der „Heilsgeschichte" (S. 61-65) und „Spätmittelalter
- Reformation - Konfessionelles Zeitalter: Epochenfragen im Spiegel der türkischen

Herausforderung" (S. 66-76) zu entnehmen ist. Gerade das letzte Kapitel,
in dessen Mittelpunkt die Frage nach dem möglichen Zusammenhang zwischen

„Türkengefahr" und „Erfolg der frühene Reformation" steht, zeigt aber auch, dass

das in den „Türckenbüchlein" kultivierte Feindbild in seiner Wirkung nicht auf die
Reformationszeit beschränkt blieb, sondern darüber hinaus bis in die Gegenwart
hinein spürbar ist.
Eine nicht zuletzt im Kontext der eingangs erwähnten tagesaktuellen
Auseinandersetzungen spannende Lektüre, die mitunter allerdings etwas mühsam ist, weil
sie zum permanenten Springen zwischen Text und äusserst umfangreichem
Anmerkungsapparat (S. 110-239!) zwingt. Schade nur, dass Vf in seine Untersuchung nicht
auch noch die zeitgleich u. a. in Polen-Litauen entstandenen „Türckenbüchlein" (siehe

dazu z. B. die Materialzusammenstellung von Jerzy Nosowski, Polska literatura
polemiczno-antyislamistycznaXVI, XVIIiXVIII w., 2 Bde, Warszawa 1974) einbezogen

hat; denn es wäre durchaus interessant zu fragen, ob und - wenn: ja - in welcher
Weise sich die in Deutschland und Polen-Litauen entstandenen „Türckenbüchlein"
und das in ihnen kolportierte Feindbild voneinander unterscheiden, von ihrer jeweiligen

Wirkungsgeschichte ganz zu schweigen.
Tübingen Stefan Schreiner

Baldauf, Ingeborg / Moshe Gammer & Thomas Loy (eds.): Bukharan Jews
in the 20th Century. History, Experience and Narration, Wiesbaden: Reichert Verlag

2008 Iran - Turan, Band 9), 239 S„ gr.8°, ISBN 978-3-89500-638-8.

Wenngleich die bucharischen Juden, wie die Juden Zentralasiens nach ihrer
»Hauptstadt" genannt werden, auf eine ebenso lange wie überaus reiche Geschichte

zurückblicken können, sind sie in der Forschung, in der Zentralasienforschung
nicht anders als in der Erforschung jüdischer Gemeinschaften in der Diaspora,

83



bisher auf erstaunlich wenig Interesse gestossen. "Only now, that almost no Buk-
haran Jews are left in Central Asia has their study started seriously", heisst es denn
auch mit recht im Klappentext des hier anzuzeigenden Buches, dem ersten Band
des deutsch-israelischen Projekts Bukharan Jews: Making Meaning ofMemories and
Identity; a Study in the Oral History and Narrative Traditions ofan Endangered
Species, der die während zweier Workshops in Berlin (Februar 2006) und Tel Aviv
(Dezember 2006) gehaltenen Vorträge wiedergibt.
Die insgesamt zwölf Beiträge reflektieren ein breites thematisches Spektrum. Unter
der Überschrift Promising Beginnings? behandeln Yefim Yakubov (S. 11-21) und
Ze'ev Levin (S. 23-36) den optimistisch stimmenden Neuanfang der bucharischen
Juden nach dem Ende der Zarenherrschaft und der den Juden als ethnischer
Minderheit gegenüber zunächst wohlwollenden Politik der Bolschewiken der 1920er
und frühen 1930erJahre, einschliesslich der sowjetischen Sprachenpolitik und ihres
Echos unter den bucharischen Juden, das Lutz Rzehak (S. 37-55) diskutiert. Dass
und wie schnell dem Optimismus indessen die Desillusionierung folgte, dokumentiert

Yaacov Ro'i mit seiner Analyse der Lebensverhältnisse der bucharischen Juden
nach dem Zweiten Weltkrieg gegen Ende der Stalinära (S. 57-75), die Mark Tolts
durch (s)eine bislang präzedenzlose Untersuchung ihrer demographischen Verhältnisse

jener Zeit ergänzt (S. 77-90). Mit der Geschichte der bucharischen Juden
Outside Central Asia, d. h. ausserhalb der Sowjetunion der 1930er und 1940er Jahre

befasst sich Sara Koplik (S. 91-109), während Albert Kaganovitch einen Überblick

über die bucharische Diaspora in Israel, Amerika und Europa am Beginn des

21. Jh. gibt (S. 111-116). Unter der Überschrift Remembering the Soviet Union
dokumentieren Ingeborg Baldauf am Beispiel der Gulag-Memoiren des usbekischen
Autors Shukrullo Yusupov (geb. Tashkent 1921) (S. 117-126) und Thomas Loy am
Beispiel der Memoiren von Mordekhay ben Hiyo Bachayev (Marv 1911-2007
Israel) zwei Kapitel bucharischer oral history, denen sich zwei ausführliche
Interviewanalysen zum Thema Making Meaning ofMemories and Identity anschliessen (S.

145-185). Mit ihrer Untersuchung der Frage von dynamics ofstability and change
in traditions and memories am Beispiel von Courtship and Marriage unter den bu-
charischen Juden schliesst Alanna E. Cooper die Reihe der Aufsätze ab. Besonders

hingewiesen sei auf die umfangreiche Bibliographie (S.211-226). Gleichviel
ob sie methodisch dem traditional historical oder interviewcentered, midtilayered
yet peronal/intimate approach folgen, mit ihren auf weithin neuem und hier frisch
erschlossenem Archiv- und Quellenmaterial aufbauenden Studien bieten die
Autoren bemerkenswerte Einblicke in die Geschichte und Kultur der bucharischen
Juden im 20. Jh., die trotz aller Wechselfälle ihres Schicksal ihre Identität bewahrt
haben, in Buchara ebenso wie in der Diaspora. Auf die Fortsetzung des Projekts
kann man gespannt sein.

Tübingen Stefan Schreiner

84



Untergang und Neubeginn. Jüdische Gemeinden nach 1945 in Südwestdeutschland,
Hrsg. v, Haus der Geschichte Baden-Württemberg, Heidelberg: Universitätsverlag
Winter 2009, 204 S., zahlr. s/w-Fotos, ISBN 978-3-8253-5599-9.

Der Band vereint Beiträge zum Symposion eines Forschungsprojekts des Hauses der
Geschichte Baden-Württemberg über „Jüdische Volkskultur in Baden und
Württemberg" aus Anlass des 60. Jahrestages des Kriegsendes. Neben Wissenschaftlern
kommen Betroffene und Handelnde zu Wort. In seinem programmatischen Beitrag
beschreibt Projektleiter Joel Berger, was die Überlebenden zu neuen Gemeindegründungen

- bis 1948 immerhin über einhundert - veranlasst hat: Suche nach Schutz
und danach, „die grosse Not kollektiv" auszudrücken, das Bedürfnis Gottesdienste
zu feiern und die Gebote vor allem der Kaschrut einzuhalten sowie Hilfe in
Familienstandsfragen. Dem wenig bekannten Schicksal der so genannten Displaced
Persons in den ersten fünf Nachkriegsjahren geht Christof Maihoefer am Beispiel des

grössten DP-Lagers in Ulm nach. Er verbindet die innere Geschichte des Lagers mit
der Schilderung der spannungsreichen Beziehungen seiner Insassen zur Ulmer
Bevölkerung. Die Entwicklung der jüdischen Gemeinde in Württemberg ab 1933 durch
Untergang und Neubeginn ist Meinhard Tennés Thema. Er erzählt von Menschen,
die Entscheidendes dazu beitrugen, dass die Gemeinde über Jahrzehnte florierte und
nach der Öffnung Osteuropas stark genug war, auf das Vierfache zu wachsen und
die Neuankömmlinge sorgsam zu integrieren. Drei teils zuvor schon veröffentlichte

Beiträge deutsch-jüdischer Intellektueller befassen sich mit der jüdischen Kultur
(Micha Brumlik), den alten und den neuen deutschen Juden (Michael Wolffsohn
und Thomas Brechenmacher) sowie mit einem vernachlässigten Aspekt der
deutschjüdischen Erinnerungskultur (Julius H. Schoeps). Brumliks Originalbeitrag sieht die
Zukunft jüdischer Kultur auf der Schnittstelle schmerzhaften Gedenkens an das in
der Schoa Verlorene und der Vielfältigkeit einzelner Gruppen in einer Immigrationsgesellschaft,

die vor der Herausforderung stehen, Deutschland „unter Rückbesinnung
und Neuinterpretation der vor allem religiösen Quellen des Judentums mitzugestal-
ten". Ein Dokumentationsteil gibt Erinnerungen Überlebender von Deportationen
und Todesmärschen wieder. Ein informatives, bewegendes, herausforderndes Buch.

Tübingen Michael Volkmann

Scheindlin, Raymond P.: The Song of the Distant Dove. Judah Halevi's Pilgrimage,

Oxford / New York [u. a.]: Oxford University Press 2008, X.310 S., gr.8°,
ISBN 978-0-19-531542-4.

"My theme is poetry: specifically, the poetry of Abü 1-Iasan Ibn al-LawI, generally
known as Judah Halevi, the best-known and most admired Hebrew poet of the
Judeo-Arabic age. This book is an attempt to create a complex picture of Halevi's

poetic imagination and religious spirit by examining his poems both as independent

literary artefacts and as products of the cultures and he literary traditions
that nourished him" (S. VII). Mit diesen Sätzen beginnt R. P. Scheindlin Vf)
programmatisch sein Buch, dessen poetischer Titel ein Hinweis gleichsam auf die
poetische Feinfühligkeit seiner Darstellung ist. Ihren historisch-geographischen
Rahmen bilden die Stationen von Jehuda ha-Lewis „Pilgerfahrt" vom heimatlichen

85



al-Andalus nach Erez Israel gegen Ende seines Lebens; ihren roten Faden markieren
im Original zitierte und ins Englische übersetzte 30 Gedichte (Liste S. 299-301),
die durch Einbettung in Jehuda ha-Lewis Lebensweg einerseits und durch literarische

Selbstzeugnisse des Dichters sowie Zeugnisse von Zeitgenossen und späterer
andererseits kontextualisiert und gedeutet werden.
Thema des ersten Teils ist das Portrait of the Pilgrim, d. i. der Versuch, die religiöse

Entwicklung vom Dichter zum Visionär anhand von dessen literarischer, poetischer

Verarbeitung nachzuzeichnen (S. 11-93). Gegenstand des zweiten Teils ist The

Pilgrimage, die den Dichter von seinem Heimatland „im äussersten Westen" zuerst
nach Alexandria, dann nach Kairo, dann wieder nach Alexandria und von dort zum
„Land seines Herzen" führt (S. 97-152). Thema des dritten Teils schliesslich ist der
Versuch, den Motiven nachzuspüren, die den Dichter zu dem Entschluss kommen
Hessen, "that the pilgrimage was the appropriate way to spend his declining years" (S.

155-247). Es war eine Pilgerreise, die mit dem Tod des Dichters im Land der Väter
endete, wenn man der erstmals allerdings erst vierhundert Jahre später von Gedalya
ibn Yahya in seinem Salselet ha-qabbala erzählten Geschichte folgt, "that would
become a canonical part of the Jewish tradition", auch wenn sie "full of problems and

improbabilities" ist; denn "every detail of Ibn Yahya's account - even his mistakes

- is related to some aspect of Halevi's poetry" (S. 249 und 250). Eben dies hat Vf
Seite um Seite ebenso eindrücklich wie einfühlsam und überzeugend gezeigt und
dabei durch die zahlreichen aus dem Arabischen und Hebräischen hier neu übersetzten

zeitgenössischen Texte, Gedichte und Briefe zugleich auch das geistig-kulturelle
Milieu beschrieben, in dem Jehuda ha-Lewis Ideen entstanden und gewachsen sind.
Eine gelungenere Einführung in des Dichters Leben und Werk kann man sich kaum
vorstellen.

Tübingen Stefan Schreiner

Gelhard, Dorothee: „Mit dem Gesicht nach vornegewandt". Erzählte Tradition
in der deutsch-jüdischen Literatur, Wiesbaden: Harrassowitz 2008 Jüdische Kultur:

Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur, Bd. 17), 235 S., gr.8°,
ISBN 978-3-447-05618-2.

„Es gibt keine deutsch-jüdische Literatur!" In diesem provokanten wie dezidierten
Sinne äusserte sich Marcel Reich-Ranicki vor über zwanzig Jahren einmal in einem
Interview angesichts der Einschärfe des Begriffes. Indes - gibt es sie tatsächlich nicht,
die bzw. eine deutsch-jüdische Literatur? Weshalb sonst würden sich seit Jahrzehnten
germanistische und literaturwissenschaftliche Lehrstühle mit der Frage nach Jüdischer

Literatur' und ihren Wesenszügen befassen? Hans-Otto Horch, Dieter Lamping,

Alfed Bodenheimer, Andreas B. Kilcher, um nur einige zu nennen, erforschen

jüdische Literatur(en), insbesondere die deutsch-jüdische; auch die Regensburger
Literaturwissenschaftlerin Dorothee Gelhard hat sich im Rahmen ihres
Forschungsschwerpunktes .Deutsch-jüdische, russisch-jüdische und italienisch-jüdische
Literaturen' in ihrem neuesten Buch zu erzählten Traditionen in der deutsch-jüdischen
Literatur Gedanken gemacht und dies auf innovative wie anspruchsvolle Weise: Die
deutsch-jüdische Literatur einbettend in die in diesem Zusammenhang stets zwin-

86



gend mitgedachte Frage nach jüdischer Identität und diejenige nach einer jüdischen
(resp. rabbinischen) Hermeneutik befragt Gelhard mit Blick auf deren Einstellung
zu Tradition und Vergangenheit, die beide eine zentrale Rolle im Judentum spielen.
Gelhard operiert mit dem hebräischen Begriff des le-fanim, der zum einen - so auch
der Haupttitel der Untersuchung - etwa „mit dem Gesicht nach vorne gewandt"
bedeutet, zum anderen aber auch die übertragene Bedeutung eines ,in früheren Zeiten'
mitschwingen lässt. Hier nun setzt Gelhards Umgang mit der (deutsch-) jüdischen
Literatur an, indem sie fragt: „Wohin wenden die Autoren ihr Gesicht? Wo stehen sie

in der Überlieferungskette?" (S. 4) Dieses sowohl der Vergangenheit als auch der
Zukunft kulturelle wie religiöse Zugewandtsein impliziert den Umgang mit Schrift und
Sprache - beide sind notwendige Voraussetzungen für die Entstehung von Literatur:
Gelhard weist in diesem Zusammenhang zu Recht darauf hin, dass der hebräische
Ausdruck davar nicht nur ,Wort' allein bedeutet, sondern auch ,Tat', „also die Verwirklichung

des Wortes impliziert" (S. 10), eine Dynamik, die beispielsweise dem
griechischen logos fehlt. Bei einem derart „wirklichkeitsschaffenden" (S. 12) Wortbegriff
interessiert das Verhältnis von Imagination, Ratio und Glaube in besonderer Weise.
Hier versucht Gelhard eine Annäherung an eine Definition, was deutsch-jüdische
Literatur sein könnte: ein Merkmal der deutsch-jüdischen Literatur sei zunächst die

„ Andersheit" (z.B. S. 14) derselben. Gelhard argumentiert mit dieser Andersheit, um
die Werke jüdischer Autorinnen und Schriftsteller in Abgrenzung zur nicht-jüdischen
Literatur zu lesen. Eng verknüpft hiermit sei die jüdische Identitätsbildung über die

Erfahrung der Diaspora einerseits und die Vorstellung des Bundes mit Gott über den

Akt der Beschneidung andererseits, so dass eine griffige Dreiheit entsteht, die
namentlich als „Heimat - Bund - Fremde" (S. 18) in jüdische Literatur einfliesse. Die
grossen prägenden Zäsuren der jüdischen Geschichte vor der Schoa, der Einbruch
der griechischen und arabischen Philosophie ins Judentum sowie das Aufkommen der
Haskala, führten dazu, dass sich jüdische Literatur immer wieder neu positionieren,
sprich flexibel bleiben musste. Anhand ausgewählter geradezu klassischer Beispiele

von Heinrich Heines Geschichtsutopie über Else Lasker-Schülers Dominanz des

Dichterwortes bis hin zu Werken von Lion Feuchtwanger, Franz Werfel und Stefan

Heym zeichnet Gelhard Spuren des Jüdischen in der von ihr vorgestellten Literatur
auf. Ein eigenes Kapitel widmet sie der Frage nach einer „Neuorientierung des

jüdischen Schreibens" (S. 134f£): Ob Fremdheit bei Esther Dischereit, Heimkehr ins

Torajudentum bei Barbara Honigmann, Identitätsfragen bei Daniel Ganzfried oder
das Geheimnis um Buchstaben bei Benjamin Stein - die junge jüdische Literatur
insbesondere nach 1945 sei nachhaltig geprägt von einer „verdoppelte [n] Fremdheit"
(S. 135). Was alle analysierten Texte über die Generationen hinweg verbindet, scheint
nachgerade die Suche nach (jüdischer) Identität zu sein (S. 28). Neben einigen
Desiderata im formalen Bereich - man wünscht sich etwa am Schluss der Untersuchung
ein Kapitel, in dem die wichtigsten Thesen nochmals kurz zusammengefasst werden,

ferner wäre ein Personenverzeichnis im Anhang empfehlenswert gewesen; die

Verwendung des Hebräischen im Original bzw. in Umschrift wird nicht konsequent
durchgehalten - bietet die vorliegende Arbeit einen neuen und ansprechenden
Zugang zu deutsch-jüdischer Literatur, deren reale Existenz - bei aller begrifflichen
Problematik - nach der Lektüre der Studie wohl kaum jemand noch in Frage stellen wird.
Dennoch wird, entlang Gelhards semiotischem wie semantischem Lese- und
Auslegeverständnis von Jüdischen' Texten, die stets implizit mitschwingende Grundfrage

87



nach dem allgegenwärtigen ,Wer ist eigentlich Jude' trotz etwa der Zuhilfenahme des

Levinas'schen Diskurses (vgl. S. 12f.) nicht letztgültig beantwortet werden können.
Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

Grözinger, Elvira & Susi Hudak-Lazic (unter Mitarbeit von Matthias
Schramm und Sebastian Schirrmeister), „Unser Rebbe, unser Stalin ..." - Jiddische
Lieder aus den St. Petersburger Sammlungen von Moische Beregowski (1892-1961)
und Sofia Magid (1892-1954). Einleitung, Texte, Noten mit DVD: Verzeichnis der

gesamten weiteren 416 Titel, Tondokumente der bearbeiteten und nichtbearbeite-
ten Lieder, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2008 Jüdische Musik - Studien
und Quellen zur jüdischen Musikkultur, Band 7), 653 S., gr.8°, ISBN 978-3-447-
05689-2.

Neben dem 2837 Einheiten umfassenden Phonoarchiv des jüdischen musikalischen
Erbes der Ukrainischen Vernadskij-Nationalbibliothek in Kiev, dessen umfangreichen

Katalog L. V. Sholochova (Fonoarchyv evrejs'koj muzycnoj spadscyny. Kolekcija
fionografiicnych zapysiv evrej'kogo fol'kloru izfiondiv Instytutu rukopysu. Anotovanyj ka-

talogfonocylindriv ta notnych i tekstovych rozsyfrovok, Kyiv 2001, 843 S, 4°, ISBN 966-
02-2037-5) erarbeitet und herausgegeben hat, verfügen die Russische Nationalbibliothek,

das Puschkin-Haus und das Institut für russische Literatur in St. Petersburg mit
den Sammlungen „der bedeutenden russisch-jüdischen Musikethnologen und
Feldforscher Sofia Magid (1892-1954) und Moische Beregowski (1892-1961)" über die

umfangreichsten erhaltenen Archivbestände jüdischer Musik und Folklore (S. 5).
200 dieser Tondokumente werden in verschrifteter Form im ersten Teil des Hauptteils

des Bandes (S. 121-511) detailliert vorgestellt. Dabei enthält jeder Eintrag
neben den Angaben zu Titel, Aufnahmeort und -datum, Interpreten (soweit
feststellbar), Fundort etc. den (soweit möglich) vollständigen Liedtext in Jiddisch (in
lateinischer Transliteration) und paralleler sachkundig kommentierter deutscher
Ubersetzung und angefügtem gleichfalls kommentierten die Melodie wiedergebenden

Notenblatt. Nachhören kann man die Lieder dann dank der beigefügten DVD.
Die zu einem Grossteil der Lieder vorhandenen Textvarianten sind im zweiten Teil
des Hauptteils (S. 513-606) untergebracht, in diesem Falle jedoch nur in Jiddisch
(in lateinischer Transliteration) ohne nochmalige Ubersetzung. Vorangestellt ist
dem Hauptteil eine ausführliche Einleitung, die zunächst über den kulturgeschichtlichen

Hintergrund und das jeweilige Umfeld der Entstehung der Lieder informiert
(S. 9-32) und sodann die beiden Sammler, den aus dem ukrainischen Termachovka
stammenden Ethnomusikologen Moische (Moisej Jakovlevic) Beregowski (S. 32-
40) und die aus St. Petersburg gebürtige Folkloristin und Musikwissenschaftlerin
Sofia Magid (S. 40-44). Während Beregowski und sein umfangreiches Oeuvre dank
der diesbezüglichen Forschungen der letzten Jahrzehnte, vor allem in den USA und
Israel, nicht mehr zu den ganz Unbekannten gehört, ist Sofia Magid und ihr Werk,
das zu ihren Lebzeiten nur zum Teil im Druck erscheinen konnte und bis heute

zum Teil nur handschriftlich in der russischen Nationalbibliothek in St. Petersburg
aufbewahrt wird, noch immer weithin unbekannt. Dem Geist ihrer Zeit geschuldet

und ihm folgend vertraten Magid etwas zurückhaltender und Beregowski dafür

umso nachdrücklicher „die ideologische Theorie der .revolutionären jüdischen
Folklore' [...] als Wegbereiterin der .revolutionären jüdischen Literatur' (S. 36).

88



Und das zeigt sich auch an den Inhalten der von ihnen gesammelten jüdischen Lieder.

Gewiss nicht zufällig beginnt die hier vorgelegte Dokumentation mit einem
Loblied auf Stalin (S. 122)!
Wenn auch der Inhalt dieses Liedes ebenso wie die Inhalte vieler anderer aus
heutiger Sicht nicht nur obsolet sind, sondern in ihrer ideologischen Ausrichtung zum
Teil nachgerade befremdlich wirken, dokumentieren und illustrieren sie dennoch
je auf ihre Weise mehr als anschaulich die ganze tragische Ambivalenz jüdischer
Existenz in Stalins Sowjetunion, die vor fast zwanzigjahren schon Sonja Margolina
in ihrem leidenschaftlichen Essay Das Ende der Lügen. Die russischen Juden - Täter
und Opfer zugleich - sind in die Geschichte ihres Landes auf tragische Weise verwickelt

(Berlin 1992) auf den Punkt gebracht und Yuri Slezkine in Dasjüdische
Jahrhundert (Göttingen 2006, siehe dazuJudaica 63 [2007], S. 272-274) eindrucksvoll
beschrieben hat. Einen beachtlichen Teil des für das Verstehen dieser Geschichte
wesentlichen kulturellen Erbes in Gestalt des jüdischen / jiddischen politischen
Liedgutes haben E. Grözinger und ihr Team erschlossen und in Gestalt dieser
Dokumentation jetzt zugänglich gemacht. Allen, die an der weiteren Erforschung der
Geschichte der Juden in der Sowjetunion unter der Herrschaft Stalins interessiert
sind, haben sie damit wichtiges Material an die Hand gegeben.
Tübingen Stefan Schreiner

Webber, Jonathan & Chris Schwartz: Rediscovering Traces ofMemory. The

Jeivish Heritage ofPolish Galicia, Oxford / Bloomington / Indianapolis: The Litt-
man Library ofjewish Civilization 2009, VI,186 S., ISBN 978-1-906764-03-6.

Seit Beginn der 1990er Jahre haben J. Webber (Texte) & C. Schwartz (Fotos) in
unermüdlichem Eifer über einen Zeitraum von mehr als fünfzehn Jahren im westlichen,
heute polnischen Teil des vormaligen Galizien alle nur irgendwo noch auffindbaren
Spuren jüdischer Präsenz und Zeugnisse jüdischen Lebens gesammelt und in Wort
und Bild / Foto dokumentiert. Hervorgegangen ist aus diesen Bemühungen am Ende
das Galicia Jewish Museum in Krakow (ul. Dajwör 18, PL - 31-052 Krakow, http://
www.galiciajewishmuseum.org), das zwar nicht das einzige, wohl aber besondere

jüdische Museum im heutigen Krakow ist, besonders nicht zuletzt seines Initiators
und ersten Direktors wegen des britischen Kunstfotographen C. Schwartz (1948-
2007), dessen Aufnahmen den Kern der Sammlung bilden. Mit dem vorliegenden,
74 farbige Abbildungen bzw. Fotos aus dieser Sammlung umfassenden, ansprechend
aufgemachten Album wird nicht nur dieses einzigartige Museum auch visuell
vorgestellt und dessen Sammlung durch entsprechend kommentierende Texte erklärt;
Anliegen ist vielmehr, wie im Titel angezeigt, zum einen zu "document the traces
oft he Jewish heritage that are still to be found in Poland, more than sixty years after
the Holocaust" und zum anderen "to consider what they mean, what they represent,
and how they can refine our understanding of the Polish Jewish past". Und beides ist
hier ebenso wie im Museum in Krakow glänzend gelungen, durch die einfühlsamen
Fotos ebenso wie durch die sparsam mit dem Wort umgehenden und daher umso
eindrücklicheren Texte.

Tübingen Stefan Schreiner

89


	Rezensionen

