
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Liebe, mehr noch: Gerechtigkeit : Hermann L. Strack und das Institutum
Judaicum in Berlin in ihrem Verhältnis zum Judentum

Autor: Osten-Sacken, Peter von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebe, mehr noch: Gerechtigkeit
Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum in Berlin

in ihrem Verhältnis zum Judentum*

von Peter von der Osten-Sachen**

1. Zum Verständnis des Themas

Schwerlich gibt es jemanden in der Geschichte der ehemaligen Berliner
Friedrich-Wilhelms- und heutigen Humboldt-Universität, der zu Lebzeiten und im
Rückblick von jüdischer Seite mit gleichem Respekt und Dank bedacht worden

wäre wie Hermann Leberecht Strack. Angesichts seines unerschrockenen
Eintretens für das angefeindete Judentum seiner Tage rechnete man ihn nach

seinem Ableben 1922 zu den chasside ummot ha-olam, den Integeren aus der
Völkerwelt1 - das ist das höchste ideelle Prädikat, das jüdischerseits nach aussen

zu vergeben ist. Für das Judentum über Jahrzehnte hin öffentlich eingetreten
ist der Berliner Alttestamentier, weil er sich als Christ und als Theologe dazu

verpflichtet sah. Aus demselben Grund hat er an der Berliner Universität mit
grossem Nachdruck den Erwartungen Rechnung getragen, die 1877 mit seiner

Ernennung zum ausserordentlichen Professor verbunden waren. Zwar sollte er
alttestamentliche Exegese lehren. Aber die Theologische Fakultät hatte nicht
zuletzt deshalb Interesse an Strack, weil sie hoffte, dass er nicht nur Altes
Testament, sondern - das war neu - von Anfang an auch das „Fach der jüngeren
hebräischen und jüdischen Literatur" in die Lehre einbeziehen würde.2 Umso

* Vortrag aufder Studientagung „Greifswald, Dalman und Billerbeck. Unzeitgemäs-
se Forschung im Licht neuer judaistischer Fragestellungen" des Alfried Krupp
Wissenschaftskollegs Greifswald am 14. - 16. Sept. 2009.

** Prof. Dr. Peter von der Osten-Sacken, Kiesstr. 5, D-12209 Berlin.
1 Josef Wohlgemuth, Hermann L. Strack, in: Jeschurun 9 (1922), S. 381-384,

hier S. 384; zu Wohlgemuth sieheJüdisches Lexikon, Bd. 4/2, Berlin 1930, S. 1475.

Aus neuerer Zeit siehe die bemerkenswerte Würdigung Stracks durch Solomon
Rappaport, Jew and Gentile. The Philo-Semitic Aspect, New York 1980, S. 60. -
Autor/inn/en-Vornamen werden im Folgenden in der Regel ausgeschrieben.

2 So nach einer Niederschrift der Theologischen Fakultät über eine Beratung im
Vorfeld der Ernennung Stracks (Universitätsarchiv der Humboldt-Universität zu
Berlin - Theol. Fak. - Nr. 267, Bl. 114 u. 114R, zit. nach Ralf Golling, Der

40



bemerkenswerter ist es, dass die bereits erwähnte postume jüdische Würdigung
Grund hatte hervorzuheben, dass Strack das Judentum selber nicht geliebt
habe.1 Ja, es lässt sich ergänzen, dass er sich durch seine - zu einem beträchtlichen
Teil der Judenmission verschriebene - theologische publizistische Arbeit in
bestimmtem Sinne bewusst in den Dienst seiner Aufhebung gestellt hat. Diese
verschiedenen Seiten der Existenz und Arbeit Stracks als Universitätslehrer und

Spiritus rector des von ihm ins Leben gerufenen studentischen Institutum Judaicum

bilden jedoch nur scheinbar einen Widerspruch. Zumindest stellten sie

für ihn selbst einen stringenten Zusammenhang dar; denn auch der Tatbestand,

Beitrag Hermann L. Stracks zur Erschliessung des Judentums, in: Ders. & Peter
von der Osten-Sacken (eds l), Hermann L. Strack und das InstitutumJudaicum
in Berlin. Mit einem Anhatig über das Institut Kirche undJudentum, Berlin 1996,
S. 12-69, hier S. 23.

Es scheint, als sei im Laufe der Zeit sowohl bei Strack selber als auch im

Fakultätskollegium in Vergessenheit geraten, dass die Übernahme des Lehrstuhls
durch ihn von Beginn an mit dieser Erwartung verbunden war. So stellt Strack im
Rahmen seiner Bemühungen um ein alttestamentliches Ordinariat mit besonderem

Lehrauftrag für das Gebiet des Judentums 1900 zweimal fest, er habe über dieses

Gebiet bisher „freiwillig" gelehrt (siehe die Dokumentation in GoLLING & VON DER

Osten-Sacken [s. Anm. 2], S. 142), und ganz entsprechend geht die Fakultät in
ihrer Stellungnahme 1901 davon aus, Strack sei mit den traditionellen Aufgaben des

Faches Altes Testament betraut (S. 146). Die Differenz ist vermutlich darin begründet,

dass ursprünglich allein, wie oben zitiert, von der „jüngeren hebräischen und

jüdischen [sc. rabbinischen] Literatur" die Rede war, Strack diesen Bereich jedoch
im Laufe der Zeit erheblich ausgeweitet und das beantragte Ordinariat demgcmäss

beschrieben hat.

3 Wohlgemuth (s. Anm. 1), S. 384. Ähnlich hatte bereits David Kaufmann eine

Generation zuvor in seinem Nachruf aufden Leipziger Franz Delitzsch festgestellt,

er sei „kein Freund des Judentums" gewesen. Siehe dazu Christian Wiese,
Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilhelminischen Zeitalter
Ein Schrei ins Leere?, Tübingen 1999, S. 110, und zu Strack S. 123. Strack ist
allerdings das Prädikat „aufrichtiger Freund des Judentums" in einem anderen jüdischen
Nachruf zuteil geworden. Siehe Wiese, S. 112, Anm. 72. Zur Würdigung Stracks

von jüdischer Seite aus siehe im Übrigen auch Golling, Beitrag (s. Anm. 2),
S. 14-16; Günter Stemberger, Hermann L. Stracks Beitrag zur Erforschung
der rabbinischen Literatur, in: Golling & von der Osten-Sacken (s. Anm. 2),
S. 53-69, hier S. 62-67; Wiese, S. 122f. Vgl. auch die Lexikon-Artikel über Strack

in: Jewish Encyclopedia, Bd. 11, New York/London 1905, S. 559; Jüdisches Lexikon,

Bd. 4/2, Berlin 1930, S. 735f; Encyclopädia Judaica, Bd. 15, Jerusalem 1972,
S. 418f, sowie als Lexikon-Artikel von nichtjüdischer Seite den Beitrag von Christof

Dahm in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 11, Herzberg
1996, S. 4-8 (mit ausführlichem Literaturverzeichnis).

41



dass er das Judentum nicht liebte, hatte, wie angedeutet, seinen Grund darin,
dass er christlicher Theologe war.

Die damit berührten und im Folgenden zu entfaltenden Zusammenhänge

kommen, wenn auch vielleicht anders formuliert, in den neueren
Veröffentlichungen zum Thema im Wesentlichen durchaus zur Geltung — zu
nennen sind hier:

die Arbeiten von Ralf Golling / Berlin in dem von ihm und dem Verfasser

1996 herausgegebenen Band über Strack und das Institutum Judaicum,4
weiter der detailreiche Beitrag des Wiener Judaisten Günter Stemberger

über die judaistische Arbeit Stracks in derselben Veröffentlichung5
und schliesslich das einschlägige Kapitel in der bereits anmerkungsweise

erwähnten Arbeit von Christian Wiese über „Wissenschaft des Judentums
und protestantische Theologie im wilhelminischen Deutschland".6

Ungeachtet des Gewinns, der aus diesen einfühlsamen Untersuchungen
zu ziehen ist, scheint es jedoch, angeregt durch diesen und jenen weniger
bekannten Text Stracks, lohnend, einen gewissen Perspektivenwechsel
vorzunehmen, von hier aus noch einmal neu auf Strack zuzugehen und nicht
zuletzt die Frage nach einer möglichen Aktualität seines theologischen Erbes

zu stellen, die in der Regel eher im Fdintergrund bleibt.
So erwecken die Arbeiten Stracks zwar den Eindruck, als seien seine

Auffassung vom Judentum und seine Einstellung zu ihm von dem Augenblick

an, da sie Anfang der achtziger Jahre zum ersten Mal deutlich greifbar

werden, bis hin zu seinem Tod rund vier Jahrzehnte später erstaunlich
gleich geblieben. Und in Ubereinstimmung damit sind Stracks Aussagen in
den genannten Untersuchungen mehr oder weniger als eine geschlossene
Einheit behandelt, so als reagierte er in ihnen zwar auf die Zeitumstände,
als habe er sich jedoch in seinen Auffassungen selber nicht geändert. Doch
Strack war nun einmal Lehrer, und seinem Beruf gemäss hat er Jahrzehnte

4 Siehe Anm. 2. Neben dem dort genannten Beitrag sind die folgenden beiden von
Ralf Golling aufzuführen: Das Institutum Judaicum in Berlin, in: Ders. Sc

von der Osten-Sacken (eds.), Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum

in Berlin, S. 70-122, und: Die Bibliothek des Institutum Judaicum, ebenda,
S. 123-138. Vgl. auch den knappen, etwas älteren Beitrag von Ludwig Wächter,
Hermann L. Stracks Contributions to Jewish Missions [sic, statt: Mission to the

Jews], in : Mishkan 14 (1991), S. 56-63.

5 Siehe Anm. 3.

6 Siehe Anm. 3. Die Uberschrift Wieses über das Kapitel lautet: „Ein aufrichtiger
Freund des Judentums' - Die Bedeutung Hermann L. Stracks aus der Sicht der

Wissenschaft des Judentums", in: Wiese, Wissenschaft desJudentums, S. 112. Vgl.
auch S. 330-332 zu den Bemühungen Stracks ab 1912 um eine Umwandlung des

Institutum Judaicum in ein „Seminar für nachbiblisches Judentum".

42



lang von anderen verlangt, dass sie lernen. Hat er selber in diesen langen
Jahren noch gelernt, hat er noch dazugelernt? Gibt es Zusammenhänge,
die den zunächst beherrschenden Eindruck modifizieren, alles politische
Handeln, all sein Forschen und Lehren in Sachen Judentum habe allein
den Zweck gehabt, die Voraussetzungen für die Bekehrung der Juden zum
Christentum zu verbessern oder zu schaffen? Sodass es bei Strack etwas von
dem gäbe, was Siegfried Wagner bei dem Leipziger Lehrer Stracks
ausgemacht hat, Franz Delitzsch, dem sein Berliner Schüler in so vielem Anderen

ähnlich war? Denn auch bei Delitzsch bestimmt zwar eine eindeutige
judenmissionarische Grundrichtung alles Schaffen; und doch verzeichnet

Wagner zugleich „Bewunderung für das Judentum, seine Kultur, Geschichte

und Literatur", ja er vermag davon zu sprechen, das Judentum habe

auf Delitzsch „stets einen schier unwiderstehlichen Reiz ausgeübt".8 Gibt es

Spuren eines solchen oder ähnlichen Verhältnisses zum Judentum auch bei

Hermann Strack? Die Frage scheint umso näher zu liegen, als sich bei Strack
nicht das beobachten lässt, was Christian Wiese für Delitzsch nachgewiesen
hat — dass er sich im Rahmen seiner christlichen Apologetik in verletzender
Weise „selbst auf den Boden antisemitischer Rhetorik" hat begeben
können.'1 Jedenfalls sind Ansätze zu einer Huldigung an den Zeitgeist bei Strack
allenfalls in der Anfangszeit seines öffentlichen Wirkens durch die zeitweise

Verbindung zu einzelnen Personen wie dem Hofprediger Adolf Stöcker und

7 Siegfried Wagner, Franz Delitzsch. Leben und Werk, 2. durchges. Aufl.,
Giessen/Basel 1991, S. 406. Vgl. auch als Überblick Eckhard PlÜmacher, Art.
Delitzsch, Franz Jidius, in: Theologische Realenzyklopädie Bd. 8, Berlin/New York
1981, S. 431-433.

8 Wagner, Delitzsch, ebd., S. 400.
9 Wiese, Wissenschaft desJudentums (s. Anm. 3), S. 104. Zur kritischen Würdigung

von Delitzsch siehe auch Christian Wiese, Was heisst „Liebe zu Israel"? Die
aktuelle Diskussion um die „Judenmission" im Licht der Auseinandersetzung
jüdischer Gelehrter mit dem Wissenschaftler und Missionar Franz Delitzsch, in:

Hans-Joachim Barkenings, Margret Peek-Horn & Sabine Wolff (eds.),

Tun undErkennen. Theologisches Fragen und Vermitteln im Kontext des christlich-jüdischen

Gesprächs. 65-Festschriftt fürAdam Weyer, Duisburg 1994, S. 211-242, sowie

Michael Brenner, „Gott schütze uns vor unseren Freunden" - Zur Ambivalenz

des Philosemitismus im Kaiserreich, in:JahrbuchfürAntisemitismusforschung,
Bd. 2, Frankfurt a.M. 1993, S. 174-199, hier S. 181-183. Ein im Blick aufDelitzschs

judenmissionarische Arbeit enthusiastischer Nachruf Stracks findet sich in: Natha-
nael 6 (1890), S. 67f: Seit Paulus sei niemand in dieser Arbeit so gesegnet gewesen
wie der Verblichene (68); ebenda, S. 133-141, auch ein Abdruck von Delitzschs

Selbstbiographie aus dem Jahr 1883.

43



dem Historiker Heinrich von Treitschke sowie zum deutschnationalen, später

dezidiert antisemitischen Verein deutscher Studenten gegeben.1"

2. Biographisch-chronologischer Rahmen

Am 6. Mai 1848 in Berlin geboren, tritt Strack erst im Alter von 24 Jahren
mit seiner 1872 in Leipzig angenommenen philologischen Doktorarbeit etwas

greifbarer vor Augen. Uber die Zeit bis dahin gibt es anscheinend nur einige
wenige biografische Zeilen aus seiner Feder, die er bei verschiedenen Anlässen
mehr oder weniger wörtlich wiederholt hat." Danach hat ihn während seiner
Studienzeit besonders der in Berlin tätige und dann nach Leipzig gewechselte,
selber aus dem Judentum stammende Judenmissionar Joachim Heinrich
Raphael Biesenthal (1800-1886)12 geprägt. Mit ihm zog er 1869 nach Leipzig,
und durch ihn lernte er dort Franz Delitzsch näher kennen. Für überlieferns-

wert hat Strack gelegentlich einen weiteren knappen Hinweis gehalten: Der
ebenfalls in der Judenmission tätige Berliner Pfarrer F.W.S. Schwarz13 habe ihm
gegenüber in jenen Jahren den Wunsch geäussert, er - Strack - möge einmal an
der Berliner Universität über jüdische Literatur unterrichten und auch für die

Judenmission arbeiten.14 Alles Übrige ist mosaikartig aus verstreuten Nachrichten

zusammenzusetzen und bleibt fragmentarisch genug.
So hat Hermann Strack, offenkundig bemerkenswert sprachbegabt, in

seinem Studium anscheinend hauptsächlich klassische Philologie und ori-

10 Vgl. zu Letzterem Norbert Kampe, Studenten und „Judenft-age" im Deutschen

Kaiserreich, Göttingen 1988, S. 147f, und unten, 3.2. Uber ein gemeinsames
Auftreten von Strack und Treitschke beim Semesterkommers der studentischen

„Vereinigung zur Pflege des Deutschtums" berichtet Der Reichsbote vom 17. Juli 1881

in der Rubrik „Lokal-Nachrichten". Zum politischen Milieu der Judenmission in

jener Zeit siehe Julia Männchen, Probleme der lutherischen Judenmission
zwischen 1870 und 1900, in: Judaica 48 (1992), S. 87-97.

11 Hermann Leberecht Strack, Herr AdolfStöcker, christliche Liebe und Wahr¬

haftigkeit, Karlsruhe/Leipzig 1885, S. 1; DERS., Das Institutum Judaicum zu Berlin,
in: Nathanael A (1888), S. 56-62, hier S. 56; ders., Das Institutum Judaicum Bero-
linense in den ersten 30 Jahren seines Bestehens, in: Nathanael30 (1914), S. 1-16,
hier S. 1; vgl. auch Golling, Der Beitrag Hermann L. Stracks (s. Anm. 2), S. 12f.

Ein nennenswerter Teil von Stracks 1914 veröffentlichtem Bericht ist im Teil
„Dokumentation" des von Golling & von der Osten-Sacken herausgegebenen
Bandes (s. Anm. 2) enthalten (S. 176-184).

12 Siehe zu Person und Wirken den Nachruf in: Nathanael 3 (1887), S. 27-29, sowie
den Artikel in: EncyclopädiaJudaica, Bd. 4, Jerusalem 1929, S. 784.

13 Hinweise auf ihn finden sich bei Johannes Friedrich Alexander de le Roi,
Die evangelische Christenheit und dieJuden, Bd. 2, Berlin 1891, S. 125.146.

14 Strack, Institutum (s. Anm. 11), S. 56; ders., 30 Jahre (s. Anm. 11), S. 1.

44



entalische Sprachen betrieben und seine theologische Nahrung vor allem

aus den angedeuteten Kontakten mit Berliner Judenmissionaren gezogen.
Die wissenschaftliche Brücke zur Theologie bildete seine Dissertation, deren
Thema der Text des hebräischen Alten Testaments war, d.h. zum einen die
handschriftliche Uberlieferung dieses Textes und zum anderen seine Bezeugung

in der nachbiblischen, rabbinischen Literatur.15 Nach Abschluss seines

Studiums war Strack 1872/73 gut ein Jahr als Lehrer in Berlin tätig.16 Auf der

Grundlage seiner herausragenden Dissertation erarbeitete er in den Jahren
1873-1876 im Auftrag des Preußischen Ministeriums für geistliche, Unterrichts-

und Medicinal-Angelegenheiten und zusammen mit dem jüdischen
Gelehrten Abraham Harkavy einen zweibändigen wissenschaftlichen „Catalog

der hebräischen Handschriften der Kaiserlichen öffentlichen Bibliothek
in St. Petersburg".17 Während dieser Zeit, die einen längeren, mit dem

Petersburger Projekt zusammenhängenden Aufenthalt auf der Krim einschloss,
lernte er anscheinend fliessend Russisch und ebenso Jiddisch und kam in
näheren Kontakt mit dem Judentum.lx Nach seiner Rückkehr verfasste er
eine im Februar 1877 diplomierte theologische Lizenziatenarbeit. Noch in
demselben Jahr wurde ihm mit seiner Ernennung zum ausserordentlichen
Professor der Theologie am 26. Juli 1877 zum 1. Oktober der Lehrstuhl für
alttestamentliche Exegese an der Friedrich-Wilhelms-Universität übertragen.19
Bald nach Beginn seiner Lehrtätigkeit, im Sommersemester 1878, begann er

Vorlesungen auch über jüdische Literatur zu halten. Am 13. November 1883

gründete er das Institutum Judaicum, angeregt durch die Judenmissionskonferenz

im Juni 1883 in Berlin, durch seinen Eintritt in das Komitee der
Berliner „Gesellschaft zur Beförderung des Christentums unter den Juden" und
durch die vorangegangene Gründung eines Institutum Judaicum in Leipzig
(1880).211 Wie dort handelt es sich im Falle der Strackschen Gründung um

15 Hermann Leberecht Strack, Prolegomena critica in Vetus Testamentum Heb-

raicum, Leipzig 1873.
16 Auf diese Zeit gehen anscheinend zumindest teilweise seine Wörterbücher zu Xe-

nophons Anabasis (1871,101909!) und zu dessen Kyropädie 1891,21892) zurück,
die beide in dem Artikel über Strack in Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 5,

Tübingen 1913, S. 935, erwähnt sind.
17 St. Petersburg/Leipzig 1875.
18 Vgl. hierzu Golling, Beitrag (s. Anm. 2), S. 24-26, vor allem seine Erwägungen

zur prägenden Bedeutung dieser Zeit, und S. 46-48.
19 Vgl. oben, Anm. 2, und siehe Strack, Das InstitutumJudaicum Berolinense in den

ersten 30 Jahren (s. Anm. 11), Anm. **, sowie vor allem auch Stracks Personalakte

im Archiv der Humboldt-Universität: UK Personalia St 089 Bd. 1, Bl. 1.

20 Strack, Institutum (s. Anm. 11), S. 56-58.

45



eine studentische Vereinigung.21 Sie sollte längerfristig den Belangen der
Judenmission dienen, indem ihre Mitglieder zur Vorbereitung auf diese Aufgabe

während des Studiums mit jüdischer Geschichte, Literatur und Religion
vertraut gemacht wurden,22 und konnte deshalb auch von Strack „Judenmis-
sionssozietät" genannt werden.21 Die Vereinigung basierte auf studentischer

Selbstverwaltung, für die „wissenschaftliche Ernährung"24 hingegen sollte ein
Dozent als primus inter pares sorgen. In der Regel geschah dies durch Abhaltung

einer Übung pro Semester, ergänzt durch Vorträge von Gästen.23 Strack

21 Dies ist deshalb hervorzuheben, weil sich mit der Bezeichnung „Institutum Judai¬

cum" unterschiedliche Institutionen verbinden. So begegnet der Name zum ersten
Mal 1728 als Benennung einer Einrichtung in Halle, die von dem dortigen
Universitätsprofessor Callenberg als Ausbildungsstätte für Judenmissionare gegründet
wurde. Das war damals ein Novum neben der schon organisierten Heidenmission.
1880 wurde - in Anlehnung an das 1791 geschlossene Callenbergsche Institut -
unter derselben Bezeichnung „Institutum Judaicum" in Leipzig die oben erwähnte
studentische Vereinigung gegründet, die sich dem Studium jüdischen Glaubens

und Lebens mit dem Ziel missionarischer Tätigkeit unter den Juden widmete, ohne

unmittelbar wie einst Halle Judenmissionare auszubilden. Nach dem Vorgang in

Leipzig wurden in den nachfolgenden Jahren von Genf über Bonn und Leipzig bis

Rostock, Kopenhagen und Oslo Instituta Judaica ins Leben gerufen. Von all diesen

Einrichtungen wiederum ist das erst 1886 von Franz Delitzsch gegründete Seminar
des Institutum Judaicum in Leipzig zu unterscheiden, das wie einst der Vorgänger
in Halle der praktischen Ausbildung von Judenmissionaren diente, nach dem Tode

von Delitzsch 1890 in Institutum Judaicum Delitzschianum umbenannt, 1945 von
Leipzig nach Münster verlegt wurde und seither ein wissenschaftliches Institut an

der dortigen Universität ist. Zur Korrektur der gängigen Verwechslungen siehe

Julia Männchen, GustafDalmans Leben und Wirken in der Brüdergemeine,für die

Judenmission und an der Universität Leipzig 1855-1902, Wiesbaden 1987, S. 48.

22 Vgl. auch die Aufgabenbestimmung, „unser Wunsch wie unser Streben" gehe dahin,
„dass unsre Mitglieder und dann weiter möglichst viele Geistliche erstens mit herzlicher

Teilnahme für die Arbeit der evangelischen Kirche an Israel erfüllt, bzw. in
solcher Teilnahme befestigt werden, zweitens diejenigen Kenntnisse sich aneignen, deren

man bedarf, wenn man die Wahrheit, d.i. Christum, dem Juden nahe zu bringen und

zu eigen zu machen sich bemühen soll" (Strack, Institutum [s. Anm. 11], S. 61).

23 Hermann Leberecht Strack, Das Wesen desJudentums, Berlin 1906 Jahr¬

buch der evangelischen Judenmission 1 [1906]), S. 19-39. Im Folgenden zitiert
nach der separaten Ausgabe.

24 Strack, Institutum (s. Anm. 11), S. 57.

25 Eine Aufzählung der Veranstaltungen der ersten Jahre gibt Strack in : Institutum
(s. Anm. 11), S. 58f.

46



war fast vierzig Jahre Ehrenvorsitzender21' und Spiritus rector dieser Einrichtung,

der nach einiger Zeit Mitbenutzung von Universitätsräumen vor allem
auch zur Unterbringung der rasch wachsenden, durch Strack reichlich
bedachten Bibliothek eingeräumt wurde.27 Der Zenit dieser Arbeit war fraglos
mit ihrem 30jährigen Jubiläum 1913 erreicht, wenn nicht überschritten.28

1885, zwei Jahre nach Beginn der Institutsarbeit, gründete Strack die
Zeitschrift „Nathanael", die er im ersten Jahrgang im Auftrag der Berliner
Judenmission herausgab, vom zweiten an um grösserer Unabhängigkeit und
eines grösseren Einzugsbereichs willen in eigener Regie.27 Sie brachte es bis

1918 auf stattliche 34 Jahrgänge. Die ersten 22 wurden von Strack selbst

redigiert, die folgenden in freier Mitarbeit von Paul Billerbeck, unter Theologen

ein geläufiger und später noch einmal aufzunehmender Name.3" Wie-

26 Vgl. Julius Kurth in einer Mitteilung über die Arbeit des Instituts 1891/92, in:
Nathanael^ (1892), S. 192f.

27 Zur Bibliothek, die schliesslich durch eine Schenkung um die gesamte Bibliothek
Stracks erweitert wurde und trotz etlicher Verluste erhalten ist, siehe Golling,
Bibliothek (s. Anm. 4).

28 Vgl. Strack, Das Institutum Judaicum Berolinense in den ersten 30 Jahren
(s. Anm. 11).

29 Die Gründe, warum „Nathanael" vom zweiten Band (1886) an nicht mehr als

„Zeitschrift der Berliner Gesellschaft zur Beförderung des Christentums unter den

Juden" (so der Untertitel des ersten Bandes) herausgegeben wurde und fortan den

umfassenderen Untertitel „Zeitschrift für die Arbeit der evangelischen Kirche an

Israel" führte, lässt sich aus dem Vorwort Stracks zum zweiten Band (S. 1-3) mehr
erahnen als entnehmen. Die Zielsetzung des „Nathanael" ist durch die Zeiten hin

gleich geblieben: Er sollte „vorwiegend belehrenden Charakter tragen durch
Aufsätze über das Wesen des Judentums und die Geschichte und die Theorie der

Judenmission, sowie durch ausführliche Biographien beachtenswerter Proselyten und
die Rubrik Jüdische Chronik'" (Strack in einer „Mitteilung des Herausgebers"
in: Nathanael 22 [1906], S. 175). Zur Anfangszeit der 1822 gegründeten „Gesellschaft"

siehe Viola Schrenk, „Christo Seelen zuführen". Die Anfinge der preußischen

Judenmission, Berlin 2007.
30 Siehe zu seiner Biographie Julia Männchen, Ernst Friedrich Paul Billerbeck

(1853-1932). Stationen seines Lebens, in: Christfried Böttrich, Judith
Thomanek & Thomas Willi (eds.), Zwischen Zensur und Selbstbestimmung.
Christliche Rezeptionen desJudentums. Julia Männchen zum 70. Geburtstag, Frankfurt

a.M. u.a. 2009, S. 215-287, sowie den Artikel von Joachim Jeremias in:
Theologische Realenzyklopädie, Berlin/New York 1980, Bd. 6, S. 640-642. Zur
Mitarbeit Billerbecks am „Nathanael" siehe Strack, Mitteilung (s. Anm. 29),
S. 175: „Als verantwortlicher Redakteur zeichnet fortan Pastor Billerbeck der

mir schon seit einiger Zeit freundlich helfend zur Seite steht!'

47



derum zwei Jahre später (1887) begründete Strack die Schriftenreihe des

Institutum Judaicum Berolinense, die es bis 1915 auf 45 Bände oder Hefte
brachte. Am 4. November 1906 rief er schliesslich - auf der Grundlage
eines schon länger eingerichteten Stipendienfonds — die bis heute tätige, auf
das Thema „Kirche und Judentum" bezogene „Landeskirchliche Stiftung
für evangelische Theologen begründet von Hermann L. Strack" ins Lebend1

In seinem Bericht über die Arbeit des Instituts in den ersten dreissig Jahren
seines Bestehens gab Strack eine ausgesprochen gehaltvolle Begründung für
die Errichtung der Stiftung. Auch wenn man Stracks judenmissionarische
Zielsetzung nicht teilt, hat doch seine Einweisung in christliches Verhalten

zur jüdischen Gemeinschaft schwerlich etwas an Aktualität und Sachge-
mässheit eingebüsst, nämlich Juden die lebendige Erfahrung zu vermitteln,
„dass die christliche Religion auf die Christen segensreich wirkt, diese zu
gerechten, friedfertigen, liebevollen und allem Guten nachstrebenden
Menschen macht".32 Das erste — in solchen Katalogen stets bedeutsame — Adjektiv

in der abschliessenden Aufzählung ist „gerecht", ganz in Ubereinstimmung

damit, dass Strack bereits zuvor „Gerechtigkeit und eine wahrhafte
christliche Gesinnung" als die Verhaltensweisen genannt hat, zu deren

Betätigung er seine Studenten und andere hinführen wolle.
Nach mehr als zwanzig Dienstjahren hat Strack 1900 an Universitätsleitung

und Theologische Fakultät den Antrag auf Umwandlung seiner
ausserordentlichen Professur in eine ordentliche „mit dem besonderen

Lehrauftrage zu Vorlesungen über jüdische Litteratur [sie], Religion und
Geschichte" gestellt, wohl nicht zuletzt auch zur Aufbesserung seiner be-

31 Vgl. Strack, Das Institutum Judaicum Berolinense in den ersten 30 Jahren
(s. Anm. 11), S. 8-11, hier S. 11. Zur Geschichte der Stiftung und der 1977

vorgenommenen Neufassung ihrer Satzung siehe Golling, Beitrag (s. Anm. 2), S. 77f.
32 Strack, Das Institutum Judaicum Berolinense in den ersten 30 Jahren (s. Anm. 11),

S. 8f. Ähnlich hat Strack bereits 30 Jahre früher sagen können: „Zunächst freilich
und daher jetzt auch zumeist muss auf die Christen gewirkt werden. Wir müssen

Christen sein, wir müssen uns als Christen zeigen, unser ganzes Leben muss einen

Thatbeweis [sie] bilden für die Wahrheit des Christentums. Dann wird das

Christentum die ihm gebührende Anziehungskraft ausüben." (Vorwort zum zweiten
Band des Nathanael von 1886, S. 1; Kursivierung von PvdO-S.) Auch dies klingt
wie die Präambel eines höchst modernen kirchlichen Reformprogramms. Vgl. zur
Beschreibung der Realität auch Hermann Leberecht Strack, Bücherschau,

in: Nathanael 17 (1901), S. 127f, hier S. 128: „Können die Juden die Person Jesu

achten und kann die christliche Religion ihnen ein erstrebenswertes Gut erscheinen,

so lange [sie] viele Christen für die Juden, schon weil sie Juden sind, nur Hass

empfinden und kundgeben und zur Verbreitung dieses Hasses durch wahrheitswidrige

Angriffe aufdie jüdische Religion beitragen?!"

48



scheidenen finanziellen Mittel. Mit Gründen, über die man streiten kann,
scheiterte der Antrag an der Ablehnung einer solchen Umwandlung durch
die Theologische Fakultät.33 Desgleichen waren seine etwa zehn Jahre später
unternommenen Bestrebungen von keinem Erfolg gekrönt, an der Fakultät
ein Institut für nachbiblisches Judentum zu errichten, das von ihm geleitet
werden und in dem ein jüdischer Gelehrter als Assistent mitwirken sollte.

Der negative Ausgang auch des zweiten Versuchs mag zumindest ideell
dadurch abgemildert worden sein, dass die Fakultät inzwischen dem
Unternehmen, den Studien zum nachbiblischen Judentum einen Platz an der
Fakultät zu gewähren, im Prinzip aufgeschlossener gegenüberstand/4 Am
10. Oktober 1910 wurde Strack durch Ministerialerlass zum ordentlichen
Honorar-Professor ernannt, am 26. März 1915 von Wilhelm II. zum
Geheimen Konsistorialrat. Mit dem 31. März 1921 wurde er entpflichtet. "
Anderthalb Jahre später, am 5. Oktober 1922, verstarb er nach längerer
Krankheit im Alter von 74 Jahren.

3. Hermann L. Stracks Wirken und Werk
Es sind im Wesentlichen drei Rollen oder Funktionen, durch deren Beschreibung

Werk und Wirken Hermann L. Stracks erfasst werden soll. Auf den ersten

Blick scheint es, als stünden sie mehr oder weniger getrennt nebeneinander.

Denn wie man bereits zu seiner Zeit anerkennend festgestellt hat, ist etwa
Stracks theologische Arbeit mit ihrer judenmissionarischen Orientierung klar
von seinen philologischen Untersuchungen unterschieden. Ungeachtet dessen

hängen alle drei Forschertätigkeiten, die im Folgenden zur Sprache kommen
werden, in der Perspektive Stracks untrennbar zusammen. Sie sind, wie eingangs
angedeutet, unabdingbare Voraussetzungen für die Erfüllung des Auftrags, das

Evangelium auch unter den Juden auszubreiten. Angesichts ihres biografischen

33 Vgl. die Dokumentation des Vorgangs in Golling & von der Osten-
Sacken (eds.), Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum in Berlin
(s. Anm. 2), S. 140-147. Das Zitat Stracks, das im Original ab „Lehrauftrage"
kursiviert ist, findet sich auf S. 142.

34 Vgl. die Darstellung dieses ab 1912 dokumentierten gesamten Vorgangs und seine

Zuordnung zu verwandten Vorgängen an anderen Fakultäten im ersten und zweiten

Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts bei Wiese, Wissenschafi desJudentums (s. Anm.
3), S. 327-355, speziell zu Berlin S. 330-332. Die von Wiese beigezogenen Dokumente

aus dem Geheimen Preußischen Staatsarchiv sind eine wichtige Ergänzung
der Dokumentation dieses zweiten Vorgangs in Golling & VON der Osten-
Sacken (eds Hermann L. Strack unddas InstitutumJudaicum in Berlin, (s. Anm. 2),
S. 147-149.

35 Siehe zu diesen Angaben die Personalakte: UK Personalia St 089 Bd. I, Bl. 5-6.

49



und historischen Kontextes liessen sich die folgenden drei Teile deshalb auch

mit den Untertiteln versehen: Die erste, zweite und dritte Voraussetzung der

Judenmission.

3.1. Der Philologe und Pädagoge

Will man die Bibel oder auch ein anderes antikes Werk auslegen, braucht man
einen verlässlichen Text. Will man einen zuverlässigen Text, bedarf man alter
Handschriften. Weichen die Handschriften voneinander ab, ist Textkritik
erfordert. Hat man den Text festgestellt (und natürlich auch schon für diese
Arbeit selbst), benötigt man Grammatiken und Wörterbücher. Scheint die Hürde
für die studentische Klientel immer noch zu hoch, macht man einen
Übersetzungsvorschlag. In den Anmerkungen aber notiert man das zum Verständnis

Allernötigste auf knappstem Raum und hält in der Einleitung zum Ganzen
ebenso gedrängt fest, wo man alles überprüfen und sich bei Bedarf weiter Rat
holen kann. So etwa ist Strack - deutliches Echo seines philologisch orientierten

Studiums - von Anfang bis Ende verfahren, und darin ist er ein wahrer
Meister. In der Gesamtanlage seines Weges spiegelt sich dies ebenso wider wie
in zahllosen kleineren und grösseren Veröffentlichungen, ob nun alle Schritte in
einem geschlossenen Arbeitsprozess getan werden oder ein einziger gesondert
als Glied in einer längeren Kette.36

Von hier aus erklärt sich der Beginn mit Studien zur textlichen Uberlieferung

des Alten Testaments in seiner Dissertation, von hier aus die Fortsetzung

dieser Arbeit durch die Sichtung und Katalogisierung handschriftlicher
Überlieferungen in der Hauptstadt des Zarenreiches und auf der Krim. Im
Rahmen dieses Aufenthaltes gibt er weiter eine Petersburger
Prophetenhandschrift heraus,37 wenig später zusammen mit dem namhaften jüdischen
Gelehrten Seligmann Baer Materialien zur sogenannten Masora, dem Netz-

36 Ein schönes Beispiel aus Stracks späten Jahren bildet die Publikation: Jüdischdeut¬
sche Texte. Lesebuch zur Einführung in Denken, Leben und Sprache der osteuropäischen

Juden, Leipzig 1917. Hier scheint er wie in seinem Element. Zur Charakteristik

von Stracks Arbeitsweise siehe auch Stemberger, Hermann L. Stracks Beitrag
(s. Anm. 3), S. 53f, und bereits deren Kennzeichnung durch Walter Windfuhr
in seinem Nachruf auf Strack: Hermann L. Strack und sein letztes Werk, in: Tlseo-

logische Blätter 2 1923), S. 39-42, hier S. 40: „In all diesen Werken zeigt sich nicht
ein grosser, genialer Lehrer, der bahnbrechend neue Gebiete erschliesst, sondern
der mit dem Stoff innigst vertraute Sammler und Lehrer, dem in hohem Grade die
Gabe übersichtlicher und praktischer Darstellung zuteil wurde."

37 Hermann Leberecht Strack (ed.), Prophetarumposteriorum codex Babyloni¬

ens Petropolitanus, Leipzig 1876.

50



werk, in dem die hebräische Bibel jüdischerseits überliefert worden ist.38

Eindrucksvoll hat all dies Eingang in sein erstes Lehrbuch bald nach Beginn
seiner Lehrtätigkeit gefunden, eine zuerst 1883, dann in vielen Auflagen
erschienene, heute vergessene „Einleitung in das Alte Testament". Noch im
selben Jahr legt er eine vielfach gelobte und auflagenstarke Grammatik der
hebräischen Sprache vor, die, in der Zwischenzeit von Alfred Jepsen bearbeitet,

noch 1983 nachgedruckt worden ist. Etliche Jahre später (1896) lässt er
ein schmales Büchlein folgen, in dem er auf wenigen Seiten einen kritisch
erarbeiteten Text, eine Kurzgrammatik und ein Wörterbuch zu jenen Partien
in den Büchern Esra und Daniel erstellt hat, die in Aramäisch abgefasst und
deshalb den Studierenden der Theologie normalerweise nicht zugänglich sind

- eine durch sechs Auflagen belohnte Leistung.
Die hier erkennbare didaktische Fähigkeit hat sich sehr bald auch dort

gezeigt, wo Strack über den biblischen Text hinausgegangen ist und in seine

Lehrtätigkeit die Beschäftigung mit rabbinischen Texten einbezogen hat. So

hat er teils noch vor Gründung des Institutum Judaicum, teils im Rahmen
der Institutsarbeit eine Reihe von Mischnatraktaten zugänglich gemacht,
deren Aufbereitung sich angesichts der Verlässlichkeit der zusammengetragenen
Informationen und der Klarheit der editorischen Konzeption bis heute sehen
lassen kann. Die Traktate sind so gewählt, dass sie zentrale Zusammenhänge
jüdischen Lebens betreffen, sei es in historischer, sei es in gegenwartsbezogener

Perspektive: Sabbat, Versöhnungstag, Sprüche der Väter (Ethik), Sanhédrin

(Hoherrat), jüdischer Gottesdienst.39 Unverkennbar ist allerdings auch,
dass sie zugleich unter christlich-theologischem Vorzeichen ausgesucht sind.
Sie betreffen Zusammenhänge, die in besonderer Weise im Hinblick auf das

Neue Testament und auf die dort manifeste Auseinandersetzung mit dem

Judentum von Belang sind.
Diese kleine Reihe veröffentlichter Mischnatraktate lässt exemplarisch

erkennen, wie Strack seine Arbeit im Bereich des Judentums verstanden wissen

wollte. Die Studierenden sollten zwar von einem christlichen Lehrer in
jüdische Literatur, Geschichte und Religion eingeführt werden, doch sollte
dies auf einer textlich-philologischen Grundlage geschehen, die jederzeit
vor kritischen jüdischen Augen Bestand zu haben vermochte. Das schönste

Zeichen für die Gründlichkeit, mit der Strack hier zu Werke gegangen
ist, besteht in der ausdrücklichen und faktischen Anerkennung, die seinem

38 Seligmann Baer & Hermann Leberecht Strack (eds.), Die Dikduke Ha-
T'amim des Ahron ben Moscheh ben Ascher und andere altegrammatisch-masoretische
Lehrstücke zur Feststellung eines richtigen Textes der hebräischen Bibel, Leipzig 1879.

39 Vgl. hierzu im Einzelnen die Ausführungen von Stemberger, Hermann L. Stracks

Beitrag (s. Anm. 3), S. 55h

51



Hauptwerk zum Bereich der rabbinischen Literatur zuteil geworden ist, seiner

„Einleitung in Talmud und Midrasch". Diese von ihm ständig revidierte

und erweiterte Literaturgeschichte der rabbinischen Traditionswerke war
über viele Jahrzehnte ein Standardwerk auch im Judentum, ins Hebräische
übersetzt und in seiner englischen Ubersetzung gefördert von der „Central
Conference of American Rabbis".40 Das ist ein Gütesiegel für die
wissenschaftliche Gründlichkeit und Unvoreingenommenheit dieses Werkes, das

Strack in der vierten Auflage 1908 mit dem Wunsch hinausgehen liess, es

möge — angesichts der mannigfachen Verleumdung des Talmuds — „dazu
helfen, dass Erkenntnis der Wahrheit gefördert werde und dadurch auch

Gerechtigkeit im Urteilen!"41

3.2. Der Kämpfer für Wahrheit und Gerechtigkeit
Als Hermann Strack gestorben war, bezeichnete ihn seine Witwe in ihrer
schlichten Todesanzeige als „einen treuen Diener seines Herrn und Heilandes
und einen unermüdlichen Kämpfer für Recht und Wahrheit".42 Sie trug vor
allem auch mit der zweiten Wendung unverkennbar dem Selbstverständnis des

Verblichenen Rechnung45 und hob unausgesprochen jenen Zug im Wirken ihres

Mannes hervor, von dem wir unseren Ausgang genommen haben, sein
unerschrockenes Eintreten für das Judentum in einer Zeit eines ständig anwachsenden

Antisemitismus und einer sich publizistisch geradezu überschlagenden
antisemitischen Agitation. In Berlin wurde die Judenfeindschaft der 70iger
Jahre durch das Wirken Adolf Stöckers zwar nicht hoffähig, aber doch für viele

kirchenfähig. An der Universität hatte sie durch Heinrich von Treitschke einen
festen Platz. Der angesehene Historiker trat im Herbst 1879 mit seinem Ruf
„Die Juden sind unser Unglück" den Berliner Antisemitismusstreit los.44 Der
Hofprediger und Leiter der sozial engagierten Berliner Stadtmission Stöcker

40 Vgl. Stemberger, Hermann L. Stracks Beitrag (s. Anm. 3), S. 55-67, ebenda,
S. 67f, zu Stracks Edition der Münchener Talmudhandschrift. Zur Würdigung
der judaistischen Forschung Strack siehe auch Wiese, Wissenschaft des Judentums
(s. Anm.3),S. 119-121.

41 Vgl. auch das Vorwort zur ersten Auflage 1887 mit seiner Beteuerung, er habe „aus¬

schliesslich der Wahrheit" dienen und Vorurteile über den Talmud bei dessen Feinden

wie „bei seinen übereifrigen Verehrern" beseitigen wollen.
42 Ein Exemplar ist in Stracks Personalakte erhalten: UK Personalia St 089 Bd. III,

Bl. 3b. Das Zitat ist oben im Text vom Nominativ in den Akkusativ gesetzt.
43 So bezeichnet sich Strack selber an einer Stelle als „Vorkämpfer für Wahrheit, Wis¬

senschaft und Gerechtigkeit": Das Blut im Glauben und Aberglauben der Menschheit,

München >81900, S. VIII. Vgl. Wiese, Wissenschaft desJudentums (s. Anm. 3), S. 114.

44 Siehe hierzu Walter Boehlich (ed.), Der Berliner Antisemitismusstreit, Frank¬

furt a.M. 1965.

52



interpretierte mit seiner Witterung für demagogischen Erfolg zur gleichen Zeit
die soziale Frage als „Judenfrage" und half mit seiner heftigen Agitation gegen
das moderne Judentum seiner lahmenden christlich-sozialen Partei aufdie
Beine.43 Hermann Strack sah sich allerdings noch nicht in diesen Anfangsjahren
der antijüdischen Bewegung Stöckers durch die Berliner Verhältnisse herausgefordert.

Im Gegenteil, er kannte den Hofprediger durch private Kontakte
persönlich und gab später offen zu erkennen, dass er in dieser ersten Zeit durchaus

mit den Auffassungen Stöckers sympathisierte, dem er in der konservativen,
deutschnationalen Grundeinstellung nahe stand.46 Einen Zugang zu Stöckers

Agitation hatte er seinen eigenen Aussagen nach auch dadurch, dass er sich in
dieser frühen Zeit stärker von verletzenden Äusserungen jüdischerseits über das

Christentum bestimmen liess.4 Zwar hat er sich, weil für ihn zu den „Pflichten

des Christen gegenüber den Juden" auch die Selbstachtung gehörte,48 auch

später je und dann kritisch zu jüdischen Verlautbarungen geäussert, die er für
verletzend oder unsachgemäss hielt;49 doch dominierte deutlich der Kampf
gegen verletzendes Reden und Handeln gegen (die) Juden auf christlicher Seite.50

45 Vgl. Hans Engelmann, AdolfStoecker undseine antijüdische Bewegung, Berlin 1984.

46 Hermann Leberecht Strack, Herr AdolfStöcker, christliche Liebe und Wahr¬

haftigkeit, Karlsruhe/Leipzig 1885, S. 2. Es hätte, liest man die Aussagen Stracks

(S. 2f) gegen den Strich, wohl auch seiner Eitelkeit geschmeichelt, wenn der
bekannte Geistliche, der vom Judentum nichts verstand, seinen, des Kundigen, Rat

gesucht hätte. Aber Stöcker unterstrich zwar die Notwendigkeit der Judenmission,
machte jedoch im selben Atemzug klar, dass die eigentliche Mission in dem
politischen Kampf gegen das für ihn gottlose moderne Judentum bestand, in den er

sich, wie sich alsbald zeigte, auch dann nicht hineinreden liess, wenn es um religiöse

Fragen ging, die nicht in seine Zuständigkeit fielen.

47 Vgl. Strack, Herr Stöcker (s. Anm. 46), S. 1: „Seit dem Jahre 1877 begann die chris¬

tentumsfeindliche Gehässigkeit, welche sich seitens nicht weniger Juden und
Judenfreunde in mündlichen Äusserungen, in Broschüren und in manchen Zeitungen
kundgab, mich zu verletzen." Zur Nähe zu Stöcker in diesem Punkt s. ebenda, S. 2.

48 Hermann Leberecht Strack, Die Pflichten des Christen gegen die Juden, in:
Nathanael 30 (1914), S. 100-105, hier S. 101. An zweiter und dritter Stelle nennt
Strack „Gerechtigkeit" und „christliche Nächstenliebe", Letztere verstanden als

„Höchstes", und zwar im Sinne der Darbietung des Glaubens an Jesus Christus.

Vgl. hierzu auch unten, S. 58f.
49 Vgl. z.B. Strack, Herr Stöcker (s. Anm. 46), S. 1-6.7; ders., Die „Jüdische Presse"

und die Judenmission, in: Nathanael 13 (1897), S. 115-122.
50 Dies gilt deutlich seit dem Bruch mit Stöcker. Indiz dafür ist der Abschluss der

Einleitung seiner Schrift „Herr Stöcker", die „Meine Stellung zum Judentum"
überschrieben ist. Nachdem er zunächst dargelegt hat, worin er dem Judentum

entgegengetreten (S. 1-6), danach, worin er für es eingetreten ist (S. 7-10), beschliesst er

53



Lässt man all das Revue passieren, was Adolf Stöcker bereits in seinen

ersten vier Reden gegen das Judentum von September 1879 bis Februar 1880

vom Stapel gelassen hat, so könnte man denken, dass es bereits gleich zu
Beginn für Strack einigen Grund zum Protest gegeben hätte."11 Solcher Protest
des Berliner Alttestamentlers gegen antisemitische Umtriebe ist jedoch zum
ersten Mal im Zusammenhang mit Vorkommnissen in Ungarn belegt. Dort
wurde 1882 nach einem Mord in Tisza-Eszlar die Verleumdung in Umlauf
gebracht, bei dem Verbrechen handele es sich um einen Ritualmord, der
Juden mit dem von ihnen angeblich für rituelle Zwecke dringend benötigten
Christenblut versorgen sollte. Um die Betroffenen vor einem Justizmord zu
schützen, reihte sich Strack in eine Kette von vier theologischen Fakultäten
(Amsterdam, Kopenhagen, Leiden, Utrecht), zwei deutschen Bischöfen und

insgesamt 16 Theologieprofessoren verschiedener Länder ein, die sachkundig

gegen die sogenannte Blutlüge Stellung bezogen."12 Zwei Jahre später war es

dann auch in Berlin soweit. In einer seiner Reden behauptete Adolf Stöcker,

fehlgeleitet von der verleumderischen Anschuldigung eines Konvertiten,
Juden würden sich im Eröffnungsgottesdienst des Versöhnungstages in einem
besonderen Ritus (Kol Nidre) von vornherein aller eidlichen Verpflichtungen
entledigen, die sie im bevorstehenden Jahr auf sich nehmen würden. Auf
diese Weise würden sie ihre völlige Unzuverlässigkeit im Verhältnis zu ihrer
Umwelt unter Beweis stellen. In einer vielleicht etwas unglücklich verlaufenen

Korrespondenz war Strack sofort auf dem Plan, klärte Stöcker über den

völlig anderen Sinn des Ritus sowie darüber auf, dass alle verleumderischen
Vorwürfe dieser Art bereits seit langem entkräftet seien. Am Ende forderte er
den Hofprediger nachdrücklich auf, die Sache richtigzustellen, um die christliche

Seite in ihrem Verhältnis zum Judentum nicht durch Lügen zu belasten.

Stöcker weigerte sich rechthaberisch, die Dinge gingen durch die Presse, es

seine Ausführungen mit dem Resümee: „Meine Stellung zu den Juden ist bestimmt
durch die im Neuen Testament gebotene christliche Nächstenliebe, eine Liebe, welche

der Mitmenschen, in diesem Falle also der Juden wahre Förderung allerdings

gelegentlich auf anderem Wege und mit anderen Mitteln, als diese selbst thun [sie],
suchen kann, ja suchen muss, die aber doch weder aufhört noch aufhören darf[,]
wahre Liebe zu sein. In Einklang mit dieser Stellung habe ich auch den Inhalt der

von mir herausgegebenen Zeitschrift ,Nathanael' zu gestalten mich bemüht!' (S. 10,

Kursivierung von PvdO-S.). „Christliche Nächstenliebe" ist hier im Übrigen deutlich

weiter gefasst als in der in Anm. 48 zitierten Definition von 1914.

51 Vgl. Adolf Stöcker, Christlich-Sozial. Reden undAufsätze. Berlin (1884) 21890,

S. 359-399, insbesondere S. 382-389.

52 Christliche Zeugnisse gegen die Blutbeschuldigung der Juden, Berlin 1882. Von
Strack stammt das bei Weitem längste Gutachten (S. 39-49), gefolgt von Franz
Delitzsch (S. 12-18) und August Wünsche (S. 50-54).

54



kam zu einem Prozess zwischen dem Konvertiten und Strack, in dem Ersterer

wegen verleumderischer Verunglimpfung zu 22 Monaten Gefängnis verurteilt

wurde;33 vor allem aber kam es zu einem unheilbaren Bruch zwischen
Strack und Stöcker. All dies ist - manchmal etwas qualvoll - nachzulesen in
Stracks trefflich betitelter Veröffentlichung „Herr Adolf Stöcker, christliche
Liebe und Wahrhaftigkeit" (1895), in der er den ganzen Verlauf des Falles

protokolliert hat. Zu den Folgen gehörte auch, dass der Verein deutscher
Studenten den am 1. März 1883 zum Ehrenmitglied ernannten und dem
Verein fest verbundenen Strack nicht mehr zu seinen Festen einlud (die er
trotzdem als Redner heimsuchte) und dass der Gesamtverband dem

unbequemen Mahner schliesslich 1893 die Ehrenmitgliedschaft entzog.34
Als gegen Ende der achtziger Jahre im Zusammenhang mit einzelnen

Prozessen in Deutschland und jenseits seiner Grenzen erneut die Ritualmordlegende

bemüht wurde, fasste Strack seine Vorarbeiten zu diesem Thema 1891

in einer Schrift zusammen, die innerhalb kurzer Zeit drei Auflagen erlebte.

In den nachfolgenden Jahren erweiterte er sie ständig, im Blick sowohl auf
die Thematik als auch auf die aufgenommenen Materialien. Unter dem Titel
„Das Blut im Glauben und Aberglauben der Menschheit" wurde sie 1900 in
5.-8. Auflage gedruckt und erreichte dabei eine Auflagenhöhe von insgesamt
über 17.000 Exemplaren.33 In dieser Arbeit ging Strack nicht zuletzt — wie
bereits vor ihm sein 1890 verstorbener Lehrer Franz Delitzsch — mit der

unsäglichen antijüdischen Schmähschrift „Der Talmudjude" des katholischen
Alttestamentlers August Rohling ins Gericht.3'1 Sie war zuerst 1871 erschienen,

erlebte zahlreiche Auflagen und weite Verbreitung in antisemitischen
Kreisen und war, wie Strack neben anderen nachwies, ohne jede Kenntnis des

Gegenstandes aus purem antisemitischem Verleumdungswillen entstanden.s

Durch sein Buch über den Blutaberglauben ist Strack weit über
Theologenkreise hinaus bekannt geworden. Neben seiner bereits erwähnten, auch

im Zeichen politischer Aufklärungsarbeit verfassten „Einleitung in Talmud
und Midrasch" dürfte es seine bedeutendste Arbeit sein. Mit der einen wie

53 Wächter, Hermann L. Stracks Contributions (s. Anm. 4), S. 61, unter Verweis

aufStracks alsbald zu nennende Arbeit „Das Blut.." (s. unten mit Anm. 55), S. 105.

54 Vgl. die detaillierte Erörterung bei Kampe, Studenten und „Judenfiage" (s. Anm. 10),
S. 147f.

55 Mit dem Untertitel: Mit besonderer Berücksichtigung der „Volksmedizin" und des

„jüdischen Blutritus".
56 Vgl. hierzu Hannelore Noack, Unbelehrbar?AntijüdischeAgitation mit entstell¬

ten Talmudzitaten - Antisemitische Aufwiegelung durch Verteufelung derJuden,
Paderborn 2001.

57 Zu Stracks Bekämpfung der „Blutlüge" s. auch Golling, Beitrag (s. Anm. 2),
S. 43-45, und Wiese, Wissenschaß desJudentums (s. Anm. 3), S. 114.

55



mit der anderen Veröffentlichung, vor allem aber mit dem Buch über die

Blutbeschuldigung, schlug Strack den Antisemiten wirkkräftige
Anschuldigungen aus der Hand. So war er nach und nach heftigen Anfeindungen
ausgesetzt. Ein besonders schäbiger Angriff war die Schrift eines angeblichen
Konvertiten Paulus Meyer, betitelt „Wölfe im Schafsfell - Schafe im Wolfspelz!

Enthüllungen über die Judenmission und eine Abrechnung mit Professor

Strack" 1893. Zu den für Strack besonders schmerzlichen Folgen seines

Kampfes gegen den Antisemitismus hingegen dürfte der erwähnte Verlust
seiner Ehrenmitgliedschaft im Verein deutscher Studenten gehört haben.

Im Mai 1892 erschien als Beilage in der Berliner „Staatsbürger-Zeitung"
und dann in noch grösserem Umfang separat, in einer Gesamtauflage von
über 250.000 Exemplaren, eine antisemitische Flugschrift mit dem Titel
„Talmud-Auszug (Schulchan Aruch)". Zusammen mit den Mitgliedern des

Institutum Judaicum erstattete Strack umgehend Anzeige und klagte
erfolglos durch zwei Instanzen. Als auch seine Beschwerde beim preussischen
Justizminister abschlägig beschieden wurde, veröffentlichte er den gesamten
Vorgang in seiner Schrift „Die Juden, dürfen sie ,Verbrecher von Religions
wegen' genannt werden?". Sie trug den bezeichnenden Untertitel: „Aktenstücke,

zugleich als ein Beitrag zur Kennzeichnung der Gerechtigkeitspflege
in Preußen".38 Strack verstärkte diese Stossrichtung, indem er im Vorwort
mit Nachdruck an die Adresse des Justizministers herausstellte, dass „die
Rechtspflege in Preußen einer zielbewussten festen Leitung ermangelt",
und — schönes Zeugnis seiner rechtlichen Gesinnung — forderte, „gegen
verleumderische Beschimpfung der Religion und gegen Aufreizung sollen
alle Bewohner des Deutschen Reiches, Christen und Juden, gleichmäßig
gesichert sein."39 In späteren Jahren hat Strack selbstkritische Erwägungen
zu den von ihm geführten Prozessen angestellt, vor allem angesichts ihrer
Erfolglosigkeit, insofern „die Antisemiten durch solche Urteile tatsächlich

ermutigt werden und sie daher vor dem grossen Haufen immer wieder

dieselben aufreizenden Unwahrheiten und Entstellungen vorzubringen
wagen"/'" Dies erinnert nicht nur an Vorgänge der jüngeren Zeit, sondern
lässt auch fragen, inwieweit der Antisemitismus des ausgehenden 19. und

58 Vgl. hierzu auch Wiese, Wissenschaft desJudentums (s. Anm. 3), S. 112-114.

59 Strack, Die Juden (s. oben), S. 5 (Hervorhebung von PvdO-S.).
60 Hermann Leberecht Strack, Antisemitische Lästerungen, in: Nathanael 31

(1915), S. 46-64, hier S. 46f. Vgl. auch den Nachtrag (S. 64), in dem Strack die

Einschränkung, man solle nur in besonderen Fällen nach dem Staatsanwalt rufen, vor
Missverständnissen durch die Verpflichtung schützt, Christen hätten in jedem Fall,

etwa durch Zuschriften an Verleger und Herausgeber, Stellung zu beziehen „um der

Ehre unserer Religion willen, aber auch im Hinblick auf die Juden, denen es nicht

gleichgültig ist, ob wir zu solchen Lästerungen (auch) ihrer Religion schweigen".

56



des beginnenden 20. Jahrhunderts mit seinen späteren verheerenden Folgen
durch die zeitgenössische Rechtsprechung in Deutschland gestärkt und
gefördert worden ist.

1897 wird Strack angegriffen, weil er einen Beitrag in den „Nathanael"
aufgenommen hat, in dem der Autor das Vorurteil widerlegt, jüdischen
Soldaten mangele es an Tapferkeit.61 Strack stellt sich auf die Seite des attackierten

Verfassers und der verleumdeten Juden und pariert den Angriff mit einer
Kette luzider Argumente.62 Ostern 1903 begehen zahlreiche Bewohner der
südrussischen Stadt Kischinew, publizistisch aufgehetzt, mit staatlich-polizeilicher

Duldung einen fürchterlichen Pogrom an den jüdischen Bürgern der
Stadt. Strack macht sich seine Russischkenntnisse zunutze und informiert
über die wahren Verhältnisse, indem er Vertuschungsversuche der russischen

Regierung aufzeigt und die einschlägigen Dokumente in Ubersetzung
zugänglich macht.63 Noch 1920 - Strack ist inzwischen über 70 Jahre alt — wendet

er sich in einem Aufsatz unter dem Titel „Täuschungen und Entstellungen"

gegen eine „antisemitische Hetzschrift" des Delitzsch-Sohnes Friedrich
Delitzsch64 und informiert in einer Schrift „Jüdische Geheimgesetze?" über

wirkkräftige antisemitische literarische Erzeugnisse wie den Roman „Die
Sünde wider das Blut" von Artur Dinter und „Die Protokolle der Weisen

von Zion".63

Wie angedeutet hat Strack - dies liegt ganz auf der Linie seines

Gerechtigkeitsempfindens - auch dann protestieren und heftig reagieren können,
wenn er umgekehrt die christliche Religion in jüdischen Publikationen nicht
sachgemäss, entstellend oder spöttisch dargestellt fand.66 Aber im Verhältnis

zu den Publikationen, in denen er sich vor das Judentum stellt, fällt dieser

Teil seiner literarischen Arbeiten schmal aus. Vorrangig war ihm im Rahmen
seines gesamten Schaffens der Schutz des Anderen. Zwei in ihrem Sachgehalt
unverändert aktuelle Zitate aus verschiedenen Arbeiten mögen die in diesem

Zusammenhang erwiesene Klarsicht Stracks verdeutlichen. So mündet der

Beitrag über den Pogrom in Kischinew zunächst in Überlegungen über das

61 Ernst Schäffer, Die Juden als Soldaten, in: Nathanael 13 (1897), S. 97-105.
62 Hermann Leberecht Strack, Noch einmal: Die Juden als Soldaten, in:

Nathanael 13 (1897), S. 145-149. Vgl. hierzu auch unten, S. 58.

63 Hermann Leberecht Strack, Ostern 2003 in Kischinew, in: Nathanael
19 (1903), S. 78-93.

64 Hermann Leberecht Strack, Täuschungen und Entstellungen, in: Im Deut¬

schen Reich 1920, S. 1-6, Zitat S. 2.

65 Hermann Leberecht Strack, Jüdische Geheimgesetze? Mit drei Anhängen:

Rohling, Ecker und kein Ende? - Artur Dinter und Kunst, Wissenschaft, Vaterland -
„Die Weisen von Zion"und ihre Gläubigen, Berlin 1920.

66 Siehe oben, S. 53.

57



rechte Verhalten der Christen gerade auch in Deutschland zu dessen

jüdischen Bürgern. Sie sollten davon Abstand nehmen, „das Ansehen der Person

unseres Herrn Jesu Christi bei den Juden zu schädigen", und wenn schon
nicht Liebe, so „mindestens Gerechtigkeit üben" und „Hass, Ungerechtigkeit
und Verleumdungen" entgegentreten, ein Gebaren, „das wir Christen der
Ehre unsres Herrn schuldig" seien.67 Und er fährt fort:

Wir in Deutschland sind dazu aber auch als Deutsche verpflichtet. Die Juden
sind nun einmal vollberechtigte Bürger des deutschen Reiches, und daher müssen

wir suchen zum Besten des gemeinsamen Vaterlandes in Frieden mit ihnen zu leben.
Es liegt nicht an unsren Rassenantisemiten, daß solche Greueltaten wie die unlängst
in Kischinew verübten bei uns seit Jahrhunderten nicht mehr geschehen sind. Lasset

uns vorbeugen; denn niemand von uns kann Bürgschaft übernehmen, daß
gewissenlos angeregte und aufgeregte Volksleidenschaft an einem vorher bestimmten
Punkte halt machen werde.6

Diese Schlusswarnungen eines sensiblen und gewissenhaften Beobachters
der politischen Szene mögen im Nachhinein geradezu prophetisch anmuten.
Sie sind genauso wahr wie die Fortsetzung des zitierten Passus: Zwar könne

man den materiellen Schaden beheben. „Aber das Blut der Erschlagenen und
Gemarterten wird dadurch nicht zugedeckt!'69

Das zweite Zitat entstammt dem bereits berührten Aufsatz Stracks über

„Die Juden als Soldaten" und enthält die Zuspitzung, die als Titel dieses

Beitrags gewählt ist, weil darin eine Art Strackscher Urton hörbar wird:

Das Gebot der Nächstenliebe ist, wie der Heiland im Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (Luk. 10) gelehrt hat, nicht nur auf die Angehörigen des eigenen Volks,
sondern auf alle Menschen zu beziehen. Unerlässliche Daseinsbedingung für die
wahre Liebe aber ist Gerechtigkeit. Wenn uns Christen das Gebotgegeben ist,Liebet
eure Feinde!'// (Matth. 5,44), so schulden wir ihnen in noch höherem Grade Gerechtigkeit.

Wenn wir die Juden zu dem Glauben bringen wollen, daß die christliche
Religion der jüdischen, daß das Evangelium dem Gesetze vorgezogen werden müsse,

so dürfen wir es ihnen gegenüber an Gerechtigkeit noch weniger fehlen lassen als

an Liebe. Zur Erweisung von Gerechtigkeit aber gehört nicht nur, daß man selbst

nicht ungerecht urteilt, sondern auch, daß man ungerechten Urteilen Anderer
entgegentritt.70

67 Strack, Kischinew (s. Anm. 63), S. 92.

68 Ebenda.

69 Strack, Kischinew (s. Anm. 63), S. 93.

70 Strack, Soldaten (s. Anm. 62), S. I45f (Hervorhebung von PvdO-S.); vgl. auch

S. I46f sowie Hermann Leberecht Strack, Geschichte und Wesen des

Antisemitismus, \w. Nathanaell'ö (1909), S. 99-120, hier S. 119. Zusammenhänge, in denen

Strack die Forderung der Gerechtigkeit, in der Regel zusammen mit dem Gebot von
Wahrheit und Liebe, herausstellt, ziehen sich wie ein roter Faden durch seine

Veröffentlichungen. Vgl. als ein besonders eindrückliches Beispiel den bereits erwähn-

58



Es ergäbe keinen Sinn, gegen Aussagen wie diese über die Gerechtigkeit solche

auszuspielen, in denen Strack von der Liebe als dem höchsten Verhalten spricht
oder diese inhaltlich mit dem Zeugnis von Jesus Christus anderen gegenüber
identifiziert. 1 Denn das würde immer noch nicht ausser Kraft setzen, was er
wie nur wenige erkannt und auf dem von ihm gewählten Aufgabenfeld des

Verhältnisses von Christen zu Juden praktiziert hat: Alles Reden von Liebe bleibt
Wortgerassel, wenn es nicht aufruht auf handfestem Tun der Gerechtigkeit.
Wie weit er auch hierin seiner Zeit voraus war, mag man an einem Vorgang aus

jüngerer Zeit ablesen: So hat die erste Studie „Christen und Juden" des Rates

der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1975, fraglos auch als Echo auf
die von den Kirchen in der NS-Zeit zugelassene und praktizierte Ungerechtigkeit,

einen Paragraphen aufgenommen, in dem die „Wechselbeziehungen
zwischen Gerechtigkeit und Liebe" bei Juden und Christen behandelt werden.

Allerdings geschieht es nicht in der Strackschen Klarheit, indem es deutlich
sanfter und schwerer greifbar heisst: „Menschliche Gerechtigkeit bedarf der

beständigen Inspiration durch die Liebe; menschliche Liebe ist auf Gerechtigkeit
angewiesen. Für die Glaubwürdigkeit von Christen und Juden hängt viel davon
ab, ob sie diesen Anspruch erfüllen."72 Strack hätte wohl gesagt, dass für die

Glaubwürdigkeit alles davon abhängt. Nicht zuletzt scheint es erwähnenswert,
dass er sich mit dieser Betonung des Gewichtes der Gerechtigkeit in grosser
Nähe zu jüdischem Verständnis rechten Handelns bewegt.73

ten Text, in dem er Selbstachtung, Gerechtigkeit und christliche Nächstenliebe
hervorhebt (Pflichten [s. Anm. 48]): Weitaus am ausführlichsten behandelt er hier das

Postulat der Gerechtigkeit. Zur Relevanz dieser Forderung für Strack siehe auch St-

emberger, Hermann L. Stracks Beitrag (s. Anm. 3), S. 69; Wiese, Wissenschaft des

Judentums (s. Anm. 3), S. 117.

71 Siehe dazu oben, S. 58.

72 Christen undJuden. Eine Studie des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland,

Gütersloh 1975, S. 15.

73 Als zeitgenössisches Beispiel vgl. Leopold Stein, Die Schrift des Lebens. Inbegrijfdes

gesummten Judenthums in Lehre, Gottesverehrung und Sittengesetz. Erster Teil, Mannheim

1872, S. 65. In seinem Beitrag über das Wesen des Judentums (s. Anm. 23) hat

Strack sich in einem allgemeinen Sinne positiv auf die beiden Bände Steins bezogen.

Zur Zusammengehörigkeit von Gerechtigkeit und Liebe in beiden Religionen siehe

aus jüngerer Zeit vor allem Heinz Kremers, Gerechtigkeit und Liebe im Judentum

und Christentum, in: Ders., Liebe und Gerechtigkeit. Gesammelte Beiträge. Hg.
v. Adam Weyer in Zusammenarbeit mit Thomas Kremers-Sper, Neukirchen-

Vluyn 1990, S. 47-56.

59



3.3. Der Theologe und Institutsleiter
Es ist schwer, Strack in diesem dritten Zusammenhang kein Unrecht zu tun.
Denn tatsächlich drängt sich aufs Ganze gesehen die Frage auf, ob man ihn
überhaupt im engeren Sinne des Wortes einen Theologen nennen kann. Ohne
Zweifel war er mit seiner judaistischen Arbeit und seinem Eintreten für die

jüdische Gemeinschaft eine Zierde der Berliner Theologischen Fakultät, ein

glaubwürdiger Christ und im besten Sinne frommer Mann. Er war überzeugt,
dass die Kirche das Evangelium nicht nur aller Welt, sondern auch den Juden
zu sagen habe, einfach deshalb, weil der Herr oder - mit einem pietistischen
Vorzugswort - weil der Heiland eben dies geboten habe. Die Erkenntnis der

abgrundtiefen Verlorenheit des Menschen, seiner umfassenden Erlösungsbedürftigkeit,

und die Gewissheit, dass durch Jesus Christus die Erlösung aus

dieser Verlorenheit bewirkt worden sei, waren die Räder, auf denen der Wagen
von Stracks Aktivitäten gradlinig durch die Jahrzehnte seines Wirkens fuhr,
nachdem er in der ersten Hälfte der achtziger Jahre seine bleibende Richtung
gefunden hatte. Muss man, um das so umschriebene Konzentrat der christlichen

Botschaft nicht nur zu leben, sondern weiterzugeben, unbedingt Theologe

sein? Wenn man unter Theologie oder unter Theologesein das Vermögen
versteht, die christliche Lehr- und Lebenstradition unter den Bedingungen
der jeweiligen Zeit, ihrer Fragen, Nöte, Aporien und Antworten aufzunehmen

und neu durchzubuchstabieren, dann fällt es schwer, Strack als einen

Theologen zu bezeichnen. Freilich hat er unter der Leitfrage, was glaubwürdige

christliche Botschaft und glaubwürdige christliche Existenz heisse, nun
wohl doch erheblich tiefer als zahlreiche andere Theologen in seine Zeit
hineingehört und erspürt, was sich an Bösem, an antisemitischem Bösen, in ihr
tat. Um dieser seiner Nähe zu seiner Zeit willen und angesichts seiner
Antwort auf dieses Böse und diese Not schiene es gewagt, ihm das Prädikat eines

Theologen abzusprechen. So mag es bei der Problemanzeige bleiben.

Es wäre, wollte man in dieser Frage vollständiger urteilen, fraglos auch unerlässlich,
Stracks alttestamentliche Arbeit einzubeziehen, wie sie sich etwa in seiner Auslegung

des Tetrateuchs in der von ihm und Otto Zöckler herausgegebenen Reihe

„Kurzgefasster Kommentar zu den heiligen Schriften des Alten und Neuen
Testamentes sowie zu den Apokryphen" zeigt.

4 Sie scheint bisher nicht untersucht worden

zu sein. Die Palette reicht von befremdlichen Aussagen zu Darwin im Rahmen
der Auslegung der Schöpfungsgeschichte über eine treffliche Deutung von Gen 22

(Bindung Isaaks) und eine das Wunder retten wollende und doch wegerklärende
Deutung des Exodus bis hin zu gelegentlichen Hinweisen auf Auslegungen in der
rabbinischen Überlieferung. Seine philologischen Glossen enthalten manch
treffende Beobachtung wie etwa die, dass Abraham in Gen 22,5 seinen Esel nicht sat-

74 Hermann Leberecht Strack, Die Bücher Genesis, Exodus, Leviticus und Nu¬

meri, Leipzig 1894; DERS., Die Genesis, 2., neubearb. Aufl., München 1905.

60



telte (so etwa weiterhin Gerhard von Rad in seiner Auslegung im „Alten Testament
Deutsch"), sondern (als Lasttier) gürtete. Fündlein dieser Art dürften bei Sammlern

philologischer Feinheiten je und dann helle Freude auslösen.

Deutlich erkennbar ist hingegen bei Strack ein fehlendes Vermögen, mehr
noch eine mangelnde Bereitschaft, im Bereich der Religion ebenso einfühlsam,

vorurteilsfrei oder gerecht auf die jüdische Seite zuzugehen wie in den
bisher erörterten Zusammenhängen. Damit steht Strack nicht allein, und
ebenso lässt sich diese Zurückhaltung durchaus erklären; denn in Sachen

Religion liegt Strack unverhohlen daran, die Studiosi theologisch instand zu
setzen, später aus Juden Christen zu machen und die künftigen Pfarrer nicht
etwa — gewissermassen kontraproduktiv - den Wert der jüdischen Religion
zu lehren. Man kann mithin zumindest erklären, warum die Dinge für Strack

aufgrund seines Ansatzes an diesem neuralgischen Punkt schwieriger lagen.
Dennoch — war jüdische religiöse Gegenwart, zumal unter dem

Vorzeichen von Gerechtigkeit, wirklich so sinnentleert darzustellen, wie es bei
Strack an entscheidenden Stellen zu beobachten ist? In einem Beitrag über
das „Wesen des Judentums" beschränkt er sich auf das Verhältnis des Judentums

zu Vergangenheit und Zukunft, so als gäbe es keine vielfältig bedachte,
gelebte und lebendige jüdische Gegenwart, und resümiert: „Wenn wir alles

zusammenfassen, können wir sagen: Die Juden sind eine Gemeinschaft, die

zusammengehalten wird nicht nur durch Blutsverwandtschaft, sondern auch
und zwar in noch höherem Grade durch Erinnerungen an eine bedeutsame

Vergangenheit, nämlich an grosse Gottestaten und an grosse gemeinsame
Leiden, und durch Hoffnungen in Bezug auf die Zukunft. Infolge dieser

Erinnerungen und Hoffnungen besitzen die Juden ein hohes Selbstbewusst-
sein ,.."75 — und nun folgen kritische Sätze aus der Perspektive christlicher
Theologie. Dort aber, wo Strack jüdische Gegenwart nicht ausblendet,
sondern sie thematisch ins Auge fasst wie in dem — bezeichnend überschriebe-

nen — Beitrag „Sie eifern für Gott, aber mit Unverstand (Rom. 10,2)", lässt

er sich ganz von traditionellen Klischees leiten. Er stimmt den Leser durch
die Behauptung ein, „schon ein flüchtiges Blättern in den 63 Traktaten der
Mischna" würde „ihn zu der Überzeugung bringen", dass Jesu Wort über
die ,,schwere[n] und kaum tragbarefn] Lasten", die die Schriftgelehrten und
Pharisäer auf die Schultern der Menschen legten, „nicht zu scharf ist".76 Als

Beleg verweist er auf den schwächsten Paragraphen in der grossen,
mehrbändigen Darstellung der „Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter
Jesu Christi" von Emil Schürer, § 28, in dem Schürer das Leben der Juden

75 Strack, Wesen desJudentums (s. Anm. 23), S. 23 (Hervorhebungen von H.L. Str.).
76 Hermann Leberecht Strack, Sie eifern um Gott, aber mit Unverstand (Rom.

10,2), in: Nathanaell (1886), S. 129-156, ZitatS. 130f.

61



zur Zeit Jesu als eine sinnlose Knechtung durch die sogenannte Last des

Gesetzes darstellt.' Als man in den 70iger und 80iger Jahren des letzten
Jahrhunderts in England eine in Anmerkungen und Literatur revidierte Fassung
des Werkes herausbrachte, übernahm man den gesamten darstellenden Text
des Werkes — ausgenommen eben diesen § 28. Er wurde in spätem Erschrecken

über die hier begegnende Verzeichnung jüdischen Lebens als einziger
neu abgefasst.78 Nach diesem Einstieg in die Gesetzesthematik führt Strack
in seinem Beitrag die Linie von der Zeit Jesu bis in die Gegenwart fort. Am
Beispiel der jüdischen Speisegesetze sucht er durch eine Ansammlung
jüdischer religionsrechtlicher Erörterungen und Entscheidungen, durch eine

Anhäufung der Vorschriften für das rituelle Schlachten, durch zugespitzte,

aus ihrem Zusammenhang gerissene jüdische Examensfragen in seinem
„Nathanael" 1886 zu beweisen, dass das Bild, das Schürer aus Jesus- und
Paulusaussagen zusammengemalt hat, unverändert zutrifft. Selbst
Romanausschnitte, Zeitungszuschriften und ironisch resümierte Zeitungsannoncen

müssen herhalten, „um uns zu beweisen, dass den Worten Pauli, die wir
zur Uberschrift dieser Arbeit gewählt haben, noch gegenwärtig, ja gerade

gegenwärtig volle Gültigkeit eignet, und um in uns tiefes Mitgefühl zu
erwecken für diejenigen, welche mit solchem Eifer auf falschem Wege ihrer
Seelen Seligkeit erstreben."79

All dies mag nicht mit der Federwaage gewogen werden. Nur eins scheint
im Zeichen der von Strack mit Recht beschworenen Gerechtigkeit schlechterdings

unverständlich. Zwar gibt er immer wieder jüdischen Autoritäten
das Wort, aber keiner einzigen, die erklärte, was all diese Vorschriften sollen,
welchen Sinn und welches Ziel sie haben und wie sie im Herzen und in den

Augen eines jüdischen Zeitgenossen erscheinen, der mit ihnen lebt und der
sie möglicherweise nicht als Last empfindet. Und dies gilt ebenso für seinen

zuvor herangezogenen, 20 Jahre später abgefassten Beitrag über „Das Wesen
des Judentums". Zwar kann man den Ausführungen über die Erinnerungen,

von denen Israel lebt, eine gewisse Einfühlsamkeit nicht absprechen,
desgleichen kann Strack erwähnen, dass es ihm bemerkenswert gewesen ist,

„wie tief der Versöhnungstag in das Fühlen des Judentums sich eingesenkt
hat",80 und ebenso ist anzuerkennen, dass Strack gelegentlich — unter dem

77 Emil Schürer, Die Geschichte desjüdischen Volkes im ZeitalterJesu Christi, Leip¬

zig 1907, Bd. II, S. 545-579: Das Leben unter dem Gesetz. Vgl. Strack, Unverstand
(s. Anm. 76), S. 131, Anm. *.

78 Siehe Geza Vermes, Fergus Millar & Matthew Black (eds.), Use History
oftheJewish People in the Age ofJesus Christ, Edinburgh 1979, Bd. II, S. 464-487:
Life and the Law. Vgl. Anm. 1 auf S. 464.

79 Strack, Unverstand (s. Anm. 76), S. 132 (Hervorhebung von H.L. Str.).

80 Strack, Wesen desJudentums (s. Anm. 23), S. 13.

62



Vorzeichen, man müsse nicht nur die Schwächen, sondern auch die guten
Seiten der andren Religion kennen, wenn man ihre Anhänger gewinnen wolle

- auch zeitgenössische Juden mit Beiträgen zu Wort kommen lassen kann,
die geschlossen Aspekte jüdischen Selbstverständnisses entfalten.81 Doch in
den skizzierten thematischen und in diesem Sinne exemplarischen Aufsätzen
über das Judentum hat unverkennbar sein judenmissionarisches Herz über
seinen sonst so eindrücklich gelebten Sinn für Gerechtigkeit triumphiert und
ihn dazu geführt, die alte Tradition expliziter oder impliziter christlicher
Negationen des Judentums ungebrochen fortzuführen.82

Ihren schärfsten Ausdruck hat diese Tradition bei Strack allerdings nicht
in den zuletzt zitierten Arbeiten, sondern in zwei anderen Zusammenhängen
gefunden. So nimmt er 1889 im „Nathanael" in der Rubrik „Stimmen aus
der jüdischen Presse" unter anderem zu den beiden Behauptungen eines
jüdischen Autors Stellung, das Christentum sei eine Tochter des Judentums und
ausserdem von Paulus zum Zwecke der Heidenmission gegründet worden,
und resümiert:

Nicht eine Tochter des Judentums' ist das Christentum, sondern die geradlinige
Fortsetzung, die Vollendung der im Herzen und im Worte der alttestamentlichen

Propheten lebendigen Religion des wahren Israel. Das thalmudische Judentum ist
ein Seitenschoß, ein Wasserreis. Das Reformjudentum ist kein Judentum mehr,
sondern ein Monotheismus, teilweise wohl auch nur ein Deismus, der unter dem
Einflüsse des Christentums und überhaupt der modernen Kultur das spezifisch
Jüdische, namentlich soweit es sich in Satzungen zeigt, abgestreift hat.83

Unsrer Überzeugung nach aber ist aus der Thatsache, dass die Heiden durch das

Christentum, nicht durch das Judentum zu dem Glauben an Einen Gott bekehrt
worden sind, allein und mit Notwendigkeit dies zu folgern, daß das Christentum

81 Eine jüdische Passah-Betrachtung, in: Nathanael 14 (1898), S. 79-83 (aus der

„Jüdischejn] Presse" vom 15. April 1897), Zitat S. 79 (Einleitung Stracks). Man

mag in diesem Zusammenhang auch die für Strack selbstverständliche und
gelegentlich deutlich akzentuierte ungeschmälerte Identität des Gottes Israels und des

„Gottes der Christen" nennen, so wenn er von dem „lebendigen Gott" spricht,
„der gegenwärtig von den Juden nicht nur, sondern auch von den Christen verehrt

wird" (Strack, Lästerungen [s. Anm. 60, S. 58]), oder wenn er feststellt, durch
antisemitische Schmähungen des Gottes Israels werde auch der Gott der Christen

geschmäht (S. 63).
82 So lobt er im Wesen des Judentums (s. Anm. 23), S. 9, zwar das Buch des Reform¬

rabbiners Leopold Stein, Die Schrift des Lebens, Strassburg 1877, Bd. II, aber die

Chance, sich von den provokanten antipaulinischen ersten zehn Seiten des Bandes

unter dem Titel „Das Gesetz macht frei" zur Replik oder zum Gespräch herausfordern

zu lassen, hat er nicht genutzt.
83 Hermann Leberecht Strack, Stimmen aus der jüdischen Presse. 1. Gedanken

über das Christentum, in: Nathanael 5 (1889), S. 89-93, Zitat S. 91.

63



der lebendige Stamm ist, welcher aus der alttestamentlichen Wurzel hervorgewachsen

ist, dasJudentum aber ein abgestorbener, Leben weiter zu verbreiten nicht
vermögender Seitenschoß.*4

Der folgende zweite Zusammenhang geht - wie die zitierten Aussagen über das

wahre Israel und den Tod des Judentums - motivisch bis in die Zeit des Neuen
Testaments bzw. der Alten Kirche zurück, er ist jedoch vom Genus her anderer

Art. So hat Strack einmal festgestellt, das Wichtigste, was der einzelne Christ
im Bemühen um die Juden tun könne, sei das Gebet."5 An der betreffenden
Stelle formuliert er selber kurz und bündig: „Dein Reich komme! Jesus Christus

werde Herrscher auch über Israel!' Andernorts hat er sich zustimmend einer

von Marie Théodore Ratisbonne (1802-1884) in katholischer Tradition
formulierten Litanei bedient und sie mit dem Hinweis veröffentlicht, man könne
sie etwa am Passafest, am Tag der Zerstörung Jerusalems und/oder am

Versöhnungstag beten. Dort nun heisst es am Ende nach der Bitte um Vergebung für
„ihre (der Kinder Israel) Sünden und die Missethaten ihrer Väter":

Und nun, Herr, erhöre unsre Bitten, die wir für dies verblendete Volk darbringen,
und nimm gnädig aufunser Flehen! Nimm weg die Decke von ihrem Herzen, damit
sie dein wahres Licht schauen und der Finsternis entrinnen mögen! Erlöse sie um
Jesu Christi, deines Sohnes willen, mit welchem wir zu dir rufen: Vater, vergieb [sie]
ihnen; denn sie wissen nicht, was sie thun!"6

Nach dieser geballten Ladung traditioneller Negation des Judentums als

eigenständiger Grösse scheint es, als habe der grosse Nestor der hebräisch-jüdischen
Bibliographie und Literaturgeschichte im 19. Jahrhundert in Berlin, Moritz
Steinschneider, der die Dissertation des jungen Strack über den Text der
Hebräischen Bibel anerkennend würdigte, am Ende doch allen Grund gehabt
fortzufahren: „Wir wünschen und hoffen, dass die Beschäftigung mit der betreffenden

jüdischen Literatur ihn dahin führe, in letzterer nicht ein blosses Mittel
für theologische Zwecke zu sehen.""7 Zumindest angesichts dessen, was Strack
über das Gesetz gesagt hat, wird man das eingangs erwähnte Urteil, das Ziel

84 Strack, Stimmen (S. Anm. 83), S. 93 (1. Kursivierung von H.L. Str., die weiteren

von PvdO-S.).
85 Strack, Pflichten (s. Anm. 48), S. 105.

86 Hermann Leberecht Strack, Kürzere Mitteilungen, in: Nathanael 12 (1896),
S. 124-126, Zitat S. 126. Stracks eigene Worte im Aufsatz Das Wesen desJudentums
(s. Anm. 23), S. 23, bewegen sich auf derselben Linie, sind jedoch sprachlich etwas
zurückhaltender gefasst: „... wir alle vereinen uns in dem Gebete, der Hoffnung,
dem Glauben, daß auch Israels Kniee in dem Namen Jesu Christi sich beugen werden.

- Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt überwindet. Er soll, er muß, er wird
auch Israels starr gewordenes Herz erreichen und gewinnen!'

87 Moritz Steinschneider in: Hebräische Bibliographie 12 (1872), S. 132.

64



der Judenmission habe auf Stracks wissenschaftliche Arbeit nie abgefärbt, doch

cum grano salis zu nehmen haben. Dies gilt zumindest, wenn man die theologische

Arbeit zur wissenschaftlichen rechnet. Eine andere, hier zu nennende,
aber nicht auszuführende Frage ist es, inwieweit die dargelegte Negation des

Judentums in Stracks Zeit mehr oder weniger vergleichbare Entsprechungen auf
jüdischer Seite im Verhältnis zum Christentum gehabt hat. Es könnte von hier
weiteres Licht aufStracks Position und ihre Einschätzung fallen. Aber vielleicht
sollte der - selbstkritische - Beginn hier von jüdischer Seite gemacht werden.

Sind die zuletzt beigezogenen Beiträge das letzte Wort in Stracks Verhältnis

zum Judentum? Bevor wir mit Überlegungen zu dieser Frage schliessen,
ein Blick auf den Ausklang seines Schaffens als Theologe und Spiritus rector
des Institutum Judaicum.

In demselben Jahr, in dem Strack starb (1922), erschien der erste Band des

vier- bzw. fünfbändigen „Kommentar [s] zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch", der 1928 abgeschlossen vorlag. Das Kommentarwerk weist zwar als

Autoren Hermann Strack und Paul Billerbeck aus. De facto stammt jedoch, wie
oft hervorgehoben, von Strack im Wesentlichen die Idee zu diesem Werk, die in
ihren Ausmassen geradezu gigantische Ausführung hingegen von seinem freien
Mitarbeiter Paul Billerbeck, einem preussischen Pfarrer.88 Dieses Werk nun, das

seither die Auffassung von zahllosen Theologinnen und Theologen vom
nachbiblischen Judentum geprägt hat, ist in seinem Zugang auf das Judentum von
genau dem Ansatz bestimmt, den ich am Beispiel aus dem „Nathanael"
veranschaulicht habe. Die Religion des jüdischen Volkes bildet insgesamt die dunkle
Folie, vor der sich das Neue Testament mit seiner heilbringenden Botschaft
lichtvoll abhebt.89 Dies war in jenen Jahren die Regel, aber es musste keineswegs

notwendig so sein. Der Vorläufer dieses Werkes, die „Neue(n) Beiträge zur
Erläuterung der Evangelien aus Talmud und Midrasch" von August Wünsche,
1878 veröffentlicht und anscheinend auch die Titelinspiration für den Strack-

Billerbeck, war bereits wesentlich weiter.9" Das Vorwort, mehr aber noch die

88 Siehe zu ihm die erwähnte Biographie von Männchen (s. Anm. 30).
89 Vgl. hierzu Berndt Schaller, Paul Billerbecks „Kommentar zum Neuen Tes¬

tament aus Talmud und Midrasch". Wege und Abwege, Leistung und Fehlleistung

christlicher Judaistik, in: Christfried Böttrich, Judith Thomanek
& Thomas Willi (eds.), Zwischen Zensur und Selbstbestimmung (s. Anm. 30),
S. 149-173, sowie in demselben Band: Andreas Bedenbender, Billerbecks

Kommentar im Lichte von neueren Alternativansätzen, S. 175-214; Christina
Biere, Billerbeck rezensiert. Der „Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud
und Midrasch" im Spiegel zeitgenössischer Kritik, S. 289-319.

90 Einen Nachdruck des ursprünglich bei Vandenhoeck & Ruprecht in Göttingen er¬

schienenen Werkes hat der Olms Verlag in Hildesheim 2005 publiziert. Gedräng-

65



Beiträge zum Matthäusevangelium, die auch bei Wünsche den breitesten Raum
einnehmen, lesen sich so, als sollten sie vorweg eine Gegentendenz zu Billerbecks

Kommentar bilden. Die Ausführungen zu den neuralgischen Kapiteln Mt
15 (Rede über Rein und Unrein) und Mt 23 (Weherede gegen Schriftgelehrte
und Pharisäer) bieten dafür ebenso treffliche Beispiele91 wie das, was der Verfasser

über den Sinn der Sabbatfeier sagt.92 Man hört den anderen Ton selbst dort
noch, wo Wünsche der in den Evangelien vorgegebenen Kritik folgt, so etwa,
wenn es in den Nachträgen zu Mt 23,4 (Auferlegen schwerer Lasten) heisst: „So
sehr das Ueberwuchern der rituellen Observanzen im talmudischen Judenthum
zu beklagen ist, so darf man dabei doch nicht verkennen, dass der wahre Phari-
säismus den sittlichen Kern des Mosaismus nie aus dem Auge verlor."93 Auf all
dies kann nur mit einigen wenigen Hinweisen aufmerksam gemacht werden; es

wäre in jedem Fall weiterer Untersuchung wert.94

Man kann den Kommentar von Billerbeck, ohne dessen Anteil zu schmälern,

aus den zuvor angedeuteten Gründen mit einigem Recht mit zu Wirken

und Wirkungsgeschichte Stracks und des von ihm gegründeten Instituts
hinzurechnen. Unter dieser Voraussetzung dürfte der Einfluss, den das Werk
ausgeübt hat, die nachhaltigste Wirkung darstellen, die von seiner Person
und seinem Institut ausgegangen sind. Das, was darüber hinaus von der
weiteren Geschichte des Institutum Judaicum zu erwähnen ist, fällt demgegenüber

nur begrenzt ins Gewicht.95 Nach Stracks Tod wurde es in die Theo-

te Artikel über den christlichen Hebraisten oder Judaisten (1839-1913), der zwar
auch Schüler von Franz Delitzsch war, aber nicht als Theologe, sondern von 1869-

1905 als Oberlehrer an der städtischen höheren Töchterschule in Dresden arbeitete,

finden sich in: Religion in Geschichte und Gegenwart, Tübingen 1913, Bd. 5,

S. 2127f, und in: Jüdisches Lexikon, Bd. 4/2, Berlin 1930, S. 1510.

91 Vgl. August Wünsche, Neue Beiträge (s. Anm. 52), S. 179-191.271-299.
92 Vgl. August Wünsche, Neue Beiträge (s. Anm. 52), S. 148f.

93 August Wünsche, Neue Beiträge (s. Anm. 52), 378 (Hervorhebung von PvdO-S.).
94 Bezeichnend ist auch der Leitsatz, unter den August Wünsche seine Quellensamm¬

lung Aus Israels Lehrhallen, Leipzig 1907/1909 (Nachdr. Hildesheim 1967) im
Vorwort zu Bd. I gestellt hat: „Wer den Dichter will verstehn, Muss in Dichters
Lande gehen." Auch Strack hat dies Wort aufnehmen können - so in der Einleitung
zum früher erwähnten Abdruck einer jüdischen „Passah-Betrachtung" (s. Anm.
80). Aber aufs Ganze gesehen dominiert doch die Perspektive, die er zu Beginn
seines Vortrags über „Das Wesens des Judentums" (s. Anm. 23) genannt hat, nämlich
„daß man das, woraufman Einfluß ausüben will, gründlich kennen müsse" (S. 3,

Hervorhebung von PvdO-S.).
95 Siehe zum Folgenden den Beitrag des Verfassers: Christen und Juden in Berlin. Be¬

gegnung mit einer verlorenen Zeit, in: Gerhard Besier & CHRISTOF Gestrich
(eds.), 450Jahre Evangelische Theologie in Berlin, Göttingen 1989, S. 547-599, hier S.

66



logische Fakultät integriert und dem alttestamentlichen Seminar assoziiert.
Ein nach einigen Jahren initiierter hoffnungsvoller Neuansatz unter seinem
nächsten Leiter Flugo Greßmann umschloss die Trennung von allen
judenmissionarischen Ambitionen und beginnende Vortragskontakte mit der
liberalen Hochschule für die Wissenschaft des Judentums, dem heutigen Sitz des

Zentralrats der Juden in Deutschland in der Tucholskystrasse. Dieser Weg
brach mit dem plötzlichen Tode Greßmanns 1927 ab. In den nachfolgenden

30 Jahren bis zur Schliessung des Instituts 1956 mit dem Weggang des

Alttestamentiers Leonhard Rost aus Berlin ist im Rahmen der Institutsarbeit
insgesamt eher auf Sparflamme gekocht worden, unter seinem nationalsozialistisch

geprägten Leiter Johannes Hempel gar nicht. Was greifbar geblieben
ist, sind gut 3000 unschätzbare Bände der Strackschen Bibliothek, die der

Zweigbibliothek Theologie der Humboldt-Universität angegliedert sind und
in deren Rettung während der NS-Zeit erst vor wenigen Jahren Licht gekommen

ist.96 Alles Weitere zur Bibliothek hat Ralf Golling in seinem Beitrag
zusammengestellt. Damit kehren wir abschliessend zu der Frage zurück, auf
die wir im einleitenden Teil zugesteuert sind.

4. Hermann L. Strack - ein Lernender?

Auch wenn es nach allem Gesagten naheliegt, die Erwartungen nicht zu
hoch zu schrauben, lassen sich einige Beobachtungen im Sinne dieser Leitfra-

580-582.593-596, und ausführlicher Golling, Institutum (s. Anm. 2), S. 89-122.

96 So erzählte der 2008 verstorbene Pfarrer em. Joachim Ziegenrücker, der dem Ver¬

fasser aus der Zeit von Ziegenrückers Tätigkeit als Studentenpfarrer in Kiel und
als Leiter der Evangelischen Akademie in Hamburg bekannt war, während eines

Besuchs in Hamburg vor wenigen Jahren den Hergang wie folgt: Nach seiner

Kriegsverwundung war er zur Hälfte als Assistent für Altes Testament an der
Berliner Theologischen Fakultät und zur Hälfte als Wissenschaftlicher Hilfsarbeiter
und Referatsleiter im Auswärtigen Amt tätig. Um die Bibliothek vor den Bombenangriffen

und einem drohenden Abtransport zur zentralen NS-Sammelstelle für
Judaica in Frankfurt a. M. zu bewahren, organisierte er Ende 1942/Anfang 1943

mit Hilfe von Verbindungen im Auswärtigen Amt und zum Oberkommando der

Wehrmacht eine Aktion, bei der die Bücherbestände unter Mithilfe einiger
verschwiegener Studenten in das Spritzenhaus einer Feuerwehr jenseits der Oder
verbracht wurden, von wo sie bei nahender Front wieder abtransportiert und in einen
Pferdestall in der Mark Brandenburg verbracht wurden, bis sie nach Kriegsende auf
unbekanntem Wege ihren Weg zurück in die Universität fanden. Auf Bitten des

Verfassers hat Joachim Ziegenrücker den Hergang zu Papier gebracht. Das Original
des Berichts ist mit weiteren Unterlagen zur Tätigkeit Ziegenrückers im fraglichen
Zeitraum dem Universitätsarchiv der Humboldt-Universität übergeben (Kopien
im Institut Kirche und Judentum und im Besitz des Verfassers).

67



ge zusammenstellen. So ist Strack zumindest in einer Hinsicht ein permanent
Lernender gewesen und geblieben. Wann immer es ihm möglich war, sind
die zahlreichen Auflagen seiner Veröffentlichungen in ergänzter und
überarbeiteter Form erschienen, mehr noch, in vielen Beiträgen hat Strack
ausdrücklich aufgefordert, man möge ihm zu dieser und jener Frage Mitteilung
machen, falls man mehr wisse, damit die Dinge möglichst vervollständigt
würden. Noch 1920 notiert er im Vorwort zur letzten Auflage seiner
„Einleitung in Talmud und Midrasch", er habe „für diese Arbeit.... neben andren
Pflichten während des letzten Jahres [d.h. mit fast 72 Jahren] viele tausend
einzelner Angaben mühsamst gesammelt und zu einem Ganzen zu gestalten
gesucht".9 Schon wer nur einen flüchtigen Blick in diese letzte Ausgabe der

„Einleitung" wirft, bekommt eine Ahnung, welche berserkerhafte Arbeit sich
hinter diesem einen Satz verbirgt. Mögen die Wochentage früher auch länger

gewesen sein, die Bewunderung für diesen Strack lässt sich nicht schöner
in Worte fassen als mit der - von Ralf Golling mit Recht hervorgehobenen

- Erinnerung in dem Nachruf Josef Wohlgemuths: „Um eine kleine Notiz
in der jüngsten Auflage [seiner „Einleitung"] richtig zu ergänzen, scheute

er - damals schon schwach und krank - nicht den Weg [von Lichterfelde
im Süden Berlins] in unser Rabbinerseminar, um in einer Konferenz mit uns
Dozenten das festzustellen!'98 Wie verhält es sich mit dem lernenden Strack,

wenn wir diesen Bereich seiner eindrücklichen, ständig verfeinerten philologischen

Arbeit verlassen?

Zumindest drei Zusammenhänge scheinen darauf hinzudeuten, dass er
seine judenmissionarischen Interessen in seinem Verhältnis zum Judentum
im Laufe der Zeit zwar nicht hinter sich gelassen, aber doch deren aufgezeigte

enge Begrenzungen dann und wann überschritten hat. So hat er seine

früher erwähnten Ausgaben rabbinischer Traktate lange Zeit auf die ihm
eigene trockene Weise, ohne den geringsten Schnörkel, begonnen, indem
er sofort auf die Hilfsmittel zu sprechen kommt, ohne auch nur einen
einzigen Satz auf Sinn und Ziel der Edition zu verschwenden. Auch 1888 bei
der Erstauflage seiner Ausgabe des Traktats Joma (Versöhnungstag) war es

so. 1904 jedoch, in der Einleitung zur zweiten, neubearbeiteten Auflage
des Traktats, heisst es gleich zu Beginn unerwartet und wie nebenher, die

jüdische Literatur verdiene gekannt zu sein „um ihrer selbst willen, für das

Verständnis des Alten Testaments, aus Gründen der Kultur- und
Weltgeschichte und um der Urgeschichte des Christentums willen"99 - vier Grün-

97 Vorwort zur Neubearbeitung 1921, S. V.

98 Jeschurun 9 (1922), S. 383.

99 Hermann Leberecht Strack, Joma. Der Mischnatraktat „Versöhnungstag",

2., neubearb. Aufl., Leipzig 1904, S. 3.

68



de, und die Judenmission ist nicht dabei, dafür gleich zu Beginn, an erster
Stelle die Notiz, dass die jüdische Literatur Kenntnis verdiene um ihrer selbst

willen. Ganz so ist auch — dies das zweite Beispiel - der Sache nach die
kurze Einleitung in das 1917 von Strack veröffentlichte Büchlein gehalten:
„Jüdischdeutsche Texte. Lesebuch zur Einführung in Denken, Leben und
Sprache der osteuropäischen Juden".

Besonders eindrücklich scheint jedoch der folgende dritte Zusammenhang.

Als Strack sich 1920 genötigt sieht, erneut gegen antisemitisches
Schrifttum Stellung zu beziehen, behandelt er im zweiten Teil seiner
diesbezüglichen Schrift100 „Die angebliche Nichtswürdigkeit des jüdischen
Religionsgesetzes". Auf dem Höhepunkt seiner Ausführungen zitiert er zwei

Erklärungen aus den Jahren 1885 und 1893 über jüdische Sittenlehre, die

von den Rabbinern der jüdischen Gemeinden in Deutschland abgegeben
waren."" Nachdem er diese Zeugnisse einer dem Christentum in nichts
nachstehenden Ethik präsentiert hat, hält er allen gegenteiligen
verleumderischen Anschuldigungen als Orientierung entgegen, dass „der Inhalt
der [von den Rabbinern verabschiedeten] Erklärung für das gegenwärtige
Judentum Deutschlands autoritativ ist und dass dieses Judentum beanspruchen

darf, dass bei einem Urteil über seine Sitten lehre diese ,Erklärung' [von
1893] samt den Grundsätzen [von 1885] als hervorragend wichtig
anerkannt werde."1"2 Diese Feststellung klingt, als wäre sie gegen einen längeren
Passus aus Stracks eigener Feder in seiner Anti-Stöcker-Schrift von 1885

geschrieben. Dort hatte er gegen die Erklärung der Rabbinerversammlung
von Berlin aus dem Jahre 1884, die den beiden erwähnten anderen voranging

und sich in ähnlicher Richtung bewegte, nur mehr polemisiert und
war ihr eine vergleichbare Anerkennung schuldig geblieben.103 Erst wenn
man das zitierte Votum von 1920 gegen diesen frühen Text hält, wird das

ganze Gewicht jenes Votums deutlich. So scheint es, dass Strack sich in
seinen späteren Jahren auch jenseits der politischen Auseinandersetzung im

1 OOSTRACK, Jüdische Geheimgesetze (s. Anm. 65).
101 Strack, Jüdische Geheimgesetze (s. Anm. 65), S. 15f. 16-18.

102STRACK, Jüdische Geheimgesetze (s. Anm. 65), S. 18 (Hervorhebungen von
H.L. Str.). Vgl. zu diesen beiden Texten auch Wiese, Wissenschaft des Judentums
(s. Anm. 3), S. 91f und S. 116.

103Strack, Herr Stöcker (s. Anm. 46), S. 3-6, bes. S. 5f. Die Rabbinererklärung wur¬
de veröffentlicht in: Israelitisches Wochenblatt v. 12. Juni 1884 XV/24), S. 177f
(auszugweise bei Strack, S. 5). Vgl. auch den anschliessenden erläuternden Artikel
(S. 178f).

69



engeren Sinne zumindest je und dann104 auf dieser Linie bewegt hat: Liebe,
mehr noch: Gerechtigkeit.

Zwar dürfte es aufs Ganze gesehen dabei geblieben sein: Der
judenmissionarische Impuls Stracks, der ihn so bemerkenswert für das Judentum hat
eintreten lassen, war zugleich die Barriere für ein tieferes geistig-geistliches
Eindringen in die Schwesterreligion.1"5 Zugleich aber gilt mit nur leichter

Einschränkung,1"6 was Ralf Golling zu Recht mit Nachdruck
hervorgehoben hat, dass nämlich Strack „[gjerade in der missionarischen Zielsetzung"

Repräsentant „der damals einzigen öffentlichen Form einer gewissen
freundlichen Zuwendung zu den Juden unter der gesamten Christenheit"

gewesen sei.107 Nur wer meint, gegenwärtige evangelische Theologie habe -
ungeachtet mancher Absage an Judenmission — die traditionelle und so auch
die Stracksche Hermeneutik des Wahrheits- oder Absolutheitsanspruches
in breiter Front hinter sich gelassen, wird deshalb die Leuchtkraft Stracks

durch die zuvor beschriebene Aporie gemindert sehen. Dies gilt umso mehr,

wenn man ein Letztes in Rechnung stellt: Auch wenn man Judenmission im
Strackschen Sinne durch Gespräch, Schriften, Einladung zum christlichen
Gottesdienst, durch die beispielgebende Erwähnung frommer getaufter Ju-

104In diesem Sinne möchte ich das stärker generalisierende Urteil aus der Zeit einer

ersten Beschäftigung mit Strack in dem Beitrag „Christen und Juden in Berlin" von
1989 (s. Anm. 95), S. 582, einschränken.

105Vgl. auch die Feststellung von Wiese, Wissenschaft des Judentums (s. Anm. 3),
Strack sei zwar an der Zusammenarbeit mit jüdischen Kollegen interessiert gewesen,

„[sjeine theologische Verhältnisbestimmung von Judentum und Christentum
verstellte ihm jedoch die Möglichkeit zur uneingeschränkten Anerkennung der

wissenschaftlichen Objektivität jüdischer Gelehrter, die er für sich und die
protestantische Theologie selbstverständlich in Anspruch nahm" (S. 332).

106Hier ist noch einmal August Wünsche zu nennen, und zwar mit seinem öffentli¬

chen, zusammen mit anderen Stellungnahmen publizierten und für die Juden
eintretenden Gutachten über die Blutbeschuldigung (s. Anm. 52).

107Ralf Golling, Strack und die Judenmission, in:Judaica 38 (1982), S. 67-90, hier
S. 69; zustimmend auch Wiese, Wissenschaft desJudentums (s. Anm. 3), S. 124. Zu

ungeachtet dessen vorhandenen Formen der „Zuwendung" jenseits des kirchlichen
Bereichs, die durch eine vergleichbare Aporie gekennzeichnet sind, siehe Brenner,

„Gott schütze uns vor unseren Freunden" (s. Anm. 9), S. 176-181.185-191;

zur Aporie selbst s. S. 175: "Es gehört zu den inneren Widersprüchen des Philo-
semitismus im Kaiserreich, daß seine Vertreter sich zwar der Sache der Juden
annahmen, dem Judentum (bzw. jüdischer Existenz in Deutschland) jedoch jegliche
Daseinsberechtigung absprachen."

70



den und das Gebet um die Bekehrung der Juden108 für keine heilsame,
angemessene Form der Gestaltung des Verhältnisses zur jüdischen Gemeinschaft
hält, bleibt ein auch dann noch immer bemerkenswert aktuelles Erbe aus
der Strackschen Lehre über die Beziehung zwischen Christen und Juden.
Dazu gehört das Gebet für Israel in einem modifizierten Sinne, und ebenso

sind dazu die von Strack genannten weiteren Christenpflichten zu zählen:
nämlich Vorurteile gegen das Christentum abzuarbeiten und sich darum zu
mühen, durch die Ausübung von Gerechtigkeit und Liebe wie überhaupt
durch das ganze eigene Leben die Uberzeugung zu erwecken, „daß es etwas
Schönes, Großes, Gutes ist, Christ zu sein".109 Trefflicher kann man die
Pflicht eines Christenlebens nach wie vor kaum beschreiben; kein Komparativ,

kein Superlativ, einfach: schön, gross und gut. Welch ein Programm!

108Strack, Pflichten (s. Anm. 48), S. 104f.

109Strack, Pflichten (s. Anm. 48), S. 104. Vgl. hierzu auch bereits oben, S. 58.

71


	Liebe, mehr noch: Gerechtigkeit : Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum in Berlin in ihrem Verhältnis zum Judentum

