
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 66 (2010)

Artikel: Christliche Rezeption des Judentums in Greifswald : Judenmission,
Palästinawissenschaft und Aramaistik bei Gustaf Dalman

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Rezeption des Judentums in Greifswald

Judenmission, Palästinawissenschaft und Aramaistik
bei GustafDalman

von Thomas Willi*

Prof. Dr. Dr. h.c. Herbert Donner, dem verehrten Lehrer, zum 80. Geburtstag am
16. Februar 2010 in steter Dankbarkeit und Verbundenheit gewidmet.

1. Das Forschungsprojekt
Die in diesem Judaica-Heft vereinten drei Untersuchungen bildeten den Kern
einer Studientagung, die unter dem Titel „Greifswald, Dalman und Billerbeck.

- Unzeitgemässe Forschung im Licht neuer judaistischer Fragestellungen" vom
14.-16. September 2009 im Greifswalder Alfred Krupp Wissenschaftskolleg
stattfand. Die Tagung war Teil des Forschungsprojekts „Rezeption des Judentums

durch die christliche Theologie", das unter Förderung durch die Krupp-
Stiftung am genannten Wissenschaftskolleg angesiedelt ist. Es basiert auf der

Judaica-Sammlung des Gustaf-Dalman-Instituts an der Theologischen Fakultät
der E.M.A.-Universität Greifswald. Die Sammlung mit ihren über 1000 Titeln
(davon 51 aus dem 16. Jhd., 49 aus dem 17. Jhd., 81 aus dem 18. Jhd.; insgesamt
über 30 editiones principes) verdankt ihre Entstehung der Persönlichkeit und
dem Werk Gustaf Hermann Dalmans (1855-1941).

Das Lebenswerk Dalmans und seiner Weggefährten stellt seinerseits ein
Dokument christlicher Annäherung an das Judentum dar. Zu diesen Gleichgesinnten

im weiteren Sinn gehört Paul Billerbeck (1853-1932). Der Verfasser

des umfangreichsten, die neutestamentliche wie die judaistische Wissenschaft

nachhaltig beeinflussenden Kommentars zum Neuen Testament aus Talmud
und Midrasch überantwortete vor seinem Tod seinen Nachlass der Greifswalder

Theologischen Fakultät, die ihm 1923 den Dr. theol. h.c. verliehen hatte.

Die bislang einzige ausführliche Werkbiographie „Ernst Friedrich Paul Billerbeck

(1853-1932) - Stationen seines Lebens" von Prof. em. Dr. Julia Männchen,

die Teil des Projekts ist, erschien im letzten Frühjahr.1

* Prof. Dr. Thomas Willi (Universität Greifswald), Siekreystrasse 23, D-22459

Hamburg
1 In: Christfried Böttrich, Judith Thomanek & Thomas Willi (eds.),

Zwischen Zensur und Selbstbesinnung. Christliche Rezeptionen desJudentums.

Beiträge des interdisziplinären Symposiums am 15.-16. Februar 2007 im Alfried Krupp
13



Das Forschungsprojekt zur christlichen Rezeption des Judentums setzt freilich

schon früher, bei den Voraussetzungen und der Vorgeschichte im 16.

Jahrhundert, ein und spannt den Bogen von der Renaissance bis zur Neuzeit. Für
die werdende christliche Hebraistik und Judaistik spielt Italien eine führende
Rolle. Die Wissenschaft nördlich der Alpen, angefangen mit Reuchlin, besteht
wesentlich in einer Vermittlung des in Italien durch jüdische Gelehrte erreichten

Standes der Erkenntnis. Die vielversprechenden Anfänge im 16. Jahrhundert

wurden durch die restaurativen Tendenzen (Konzil von Trient) einer
Belastungsprobe ausgesetzt.

Eine Reihe der frühen Drucke in der Dalmansammlung weisen zum Teil
massive Spuren der christlichen Zensur auf. Die jüdische Literatur war zwar
durch Renaissance und Reformation soeben neu für christliche Theologie und
Geisteskultur entdeckt worden. Aber seit dem von und gegen Johannes Reuchlin

geführten Streit um die Verbrennung der jüdischen Bücher (1510-1520)
und vor allem seit der Veröffentlichung des Index auctorum et librorum prohibi-
torum durch Papst Paul IV. 1559 lag ein Schatten des Verdachts auf der Produktion

und der Benutzung jüdischer Bücher. Der körperlichen, wirtschaftlichen
und rechtlichen Unsicherheit des jüdischen Volks entsprach der Argwohn
gegenüber jeder ihm entgegengebrachten Zuwendung. Hebräische Druckwerke
durften in Europa nur unter zensorieller Aufsicht erscheinen.

Dabei gehörten jüdische wie christliche Gelehrte, die dieses Amt, oft im Auftrag

der dafür zuständigen Universitäten, wahrnahmen, zu den besten Kennern
des Judentums. Sie sind nicht selten, wie etwa im Falle Johannes Buxtorfs in Basel,

die wichtigsten Förderer dieser Kenntnisse und Fürsprecher der jüdischen
Sache geworden. Die christliche Zensur jüdischer Werke stellt insofern einen

zu Unrecht lange vernachlässigten Aspekt christlicherJudentumsrezeption und
ein hervorragendes Exempel von Wissenstransfer in der frühen Neuzeit dar.2

Wissenschaftskolleg Greifswald, Frankfurt am Main u.a. 2009 Greifswalder
theologische Forschungen Nr. 17), S. 215-287. - Der inhaltlichen Analyse und
theologischen Einordnung von Billerbecks Lebenswerk widmet sich die Krupp-Stipen-
diatin Christina Biere in ihrer Untersuchung Christliche Theologie angesichts

der jüdischen Tradition. Eine Analyse von Paul Billerbecks Kommentar zu?n Neuen

Testament aus Talmud undMidrasch.

2 Die in den Bänden der Judaica-Sammlung des Gustaf-Dalman-Instituts vorfind-
lichen Zensureinträge scheinen nahezu ausnahmslos der damals europaweit
tonangebenden kirchlichen Zensur Italiens zu entstammen. Judith Thomanek,
ebenfalls Krupp-Stipendiatin, ist daran, ihre Untersuchung über die Rolle der

Zensur im Prozess christlicher Wahrnehmung des Judentums, ausgehend von den

christlichen Zensurvermerken in jüdischen Druckwerken der Judaica-Sammlung
des Gustaf-Dalman-Instituts, abzuschliessen.

14



Den zweiten Höhepunkt des Rezeptionsprozesses im 17.-18. Jahrhundert
hat man als Philosemitismus im Barock bezeichnet.1 Ihm folgt im 19. Jahrhundert

die „dritte Welle", der mit Franz Delitzsch auch Dalman und Billerbeck
zuzurechnen sind. Sie sieht sich ganz neu herausgefordert: Innertheologisch
löst sich das bislang unhinterfragt bestehende Band zwischen christlicher
Bibelwissenschaft und der Beschäftigung mit dem Judentum, andererseits findet
sie sich bereits konfrontiert mit einer neu entstehenden jüdischen Wissenschaft

vom Judentum, wie sie im Zeitalter der Emanzipation durch Forscher

wie Leopold Zunz, Abraham Geiger oder Hirsch Heinrich Graetz repräsentiert

wird.
Von besonderem Interesse sind die Kontakte dieser christlichen und

jüdischen Gelehrten in Europa und in Palästina (Immanuel Low, Josef Klausner

u.a.) untereinander, wie sie durch Bezugnahmen, vor allem aber Briefe,

Widmungen und Autoreneinträge in den Bänden der Dalmansammlung dokumentiert

sind. Dieses Umfeld, das erhellt und gewürdigt zu werden verdient, bildete
Anlass, Ausgangspunkt und Gegenstand der Tagung zur christlichen

Judentumsrezeption in Greifswald.
Die Dalmansammlung hat durchaus auch ihre örtliche Vorgeschichte.

Dazu gehören entsprechende Initiativen, die vor und insofern auch hinter
der Einrichtung des Instituts stehen und die ihrerseits Schritte christlicher
Aufnahme und Erforschung des Judentums repräsentieren. Eine Frucht des

erwähnten barocken Philosemitismus war etwa die Lehrsynagoge, die Christoph

Wallich im Übergang vom 17. zum 18. Jhd. im Auftrag des als Kämpfer
gegen den noch jungen Pietismus bekannten Greifswalder Theologen Johann
Friedrich Mayer (1650-1712) in dessen Haus am Platz des heutigen
Universitätskanzleramts mit grösster halachischer Akribie aufgebaut, eingerichtet und
in einem in Greifswald erschienenen Werk, einer Art „Synagogenführer",
ausführlich beschrieben hat.4 - Auch die mit dem Namen von Johann Gottfried

3 Hans Joachim Schoeps eröffnet seine Untersuchung Philosemitismus im Ba¬

rock. Religions- und Geistesgeschichtliche Untersuchungen, Tübingen 1952, S. 1,

indem er fünf Ausprägungen unterscheidet, nämlich die „christlich-missionarische",
die „biblisch-chiliastische", die „utilitaristische", die „liberal-humanitäre" sowie den

„religiösen Typus des Philosemitismus".
4 Christoph Wallich, pwn "im tnö TrnaD rDi "Di Vran mn pxin Vid doidd rpn

nVxilD'U rD'lPTD. Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde zum Nutzen der studi-
renden Jugend auffgerichtet, Greifswald 1708. Eine zweite Auflage erschien 1712 in
Helmstedt, eine dritte 1715 in Braunschweig, letztere mit einem „curieusen
Anhang", einem Florilegium, „Darin 74 Talmudische Moralen, die mit Christi Lehr
wohl übereinstimmen colligirt (und) in Ubersetzung" dargeboten und mit den

einschlägigen Stellen des NTs verglichen werden - sozusagen eine Art „Billerbeck
ante Billerbeck"!

15



Ludwig Kosegarten3 verbundene Greifswalder Orientalistik im beginnenden
19. Jhd. hatte das Judentum mit im Blick; ihr ist wohl mindestens das eine
der beiden Sifre Tora zu verdanken, die der Greifswalder Universitätsbibliothek

gehören und die in einem Schrank der Abteilung „Altes Buch" bis vor
etwa lOJahren durch einen Dornröschenschlafvor den inzwischen über Land
und Stadt hinweggezogenen mörderischen und vernichtenden Zeitläuften
bewahrt waren.

2. Judenmission und Palästinawissenschaft

Wer die kleine, aber feine Judaica-Bibliothek der Dalmansammlung verstehen

will, kann nicht vom Weg und vom Werk des Mannes absehen, nach dem das

ab Februar 1922 eingerichtete Institut6 seit 1925 benannt ist, Gustaf Hermann
Dalman. Vielmehr gilt es, um einen Ausspruch Herders7 abzuwandeln und auf
die Bücher der Dalman-Bibliothek anzuwenden, „seine Schriften in seine Seele

zu lesen", sie auf sein Lebenswerk transparent zu machen und umgekehrt ihren
Bestand aus ihm zu erklären.

Die Recherchen und Resultate zur Vita Dalmans, die Julia Männchen als

Spezialistin und Kennerin in ihren zahlreichen und grundlegenden Publikationen

erschlossen hat,8 werden in dem folgenden Porträt vorausgesetzt, das vor
allem jene Aspekte hervorhebt, die das Dasein und Sosein der Bibliothek (von
der hier wiederum nur der judaistische Teil zu behandeln ist) in ihrer
Eigenständigkeit hervortreten lassen. Das „Alleinstellungsmerkmal" die differentia

5 Geb. 10. September 1792 in Altenkirchen (Rügen); gest. 18. August 1860 in
Greifswald.

6 DazuJulia Männchen, Das Herz zieht nachJerusalem. GustafDalman zum 150.

Geburtstag, Greifswald 2005, S. 16-18.

7 Johann Gottfried Herder, Über Thomas Abbts Schriften. Der Torso von ei¬

nem Denkmal, an seinem Grabe errichtet, in: Bernhard Suphan & Carl Redlich

(eds.), Herders Sämtliche Werke 9 Bände, Berlin 1884-1913, Bd. 2, S. 290

(vgl. auch Bd. 8, S. 208).
8 Statt aufeine Fülle von Einzeluntersuchungen und -aufsätzen sei hier nur verwiesen

auf: Julia Männchen, GustafDalmans Leben und Wirken in der Brüdergemeine,

für dieJudenmission und an der Universität Leipzig 1855-1902, Wiesbaden 1987

Abhandlungen des Deutschen Palästinavereins, Bd. 9/1); DIES., GustafDalman
als Palästinawissenschafiler in Jerusalem und Greifswald 1902-1941, Wiesbaden
1993 Abhandlungen des Deutschen Palästinavereins, Bd. 9/2); dies., Gustaf
Dalman - aufder Grenze. Leben und Forschen zwischen Kirche und Wissenschaft,
in: Tilman Beyrich, Imfried Garbe & Thomas Willi (eds.), Greifswalder
theologische Profile, Frankfurt am Main/Berlin/Bern/Bruxelles/New York/Ox-
ford/Wien 2006 Greifswalder Theologische Forschungen Bd. 12), S.109-126.

16



specified, kristallisiert sich gerade bei den beiden Faktoren, die Dalmans Weg
entscheidend bestimmten, sehr schnell heraus und erweist Dalman als eine
höchst profilierte und eigenständige Persönlichkeit.

Da ist einmal sein Verhältnis zur Herrnhuter Brüdergemeinde, aus der er
kommt, und da ist zum anderen die Beziehung zu Franz Delitzsch (23.2.1813-
4.3.1890), der sein väterlicher Mentor und Freund wird. Beide Faktoren spielen

für Dalmans Zugang und Auffassung des Judentums eine ausschlaggebende
Rolle, aber nicht im einlinigen Sinne eines „Einflusses", sondern eher als

„challenges", auf die Dalman mit einer unverwechselbar eigenständigen „response"

reagiert.
a) Die herrnhutische Prägung9 - gerade weil oder obwohl der am 9. Juni

1855 in Niesky Geborene, im dortigen Pädagogium Geschulte und am Theologischen

Seminar in Gnadenfeld Ausgebildete und dort selbst von (1879) 1881

bis 1887 als Dozent Tätige sich von ihr mit dem Schritt nach Leipzig emanzipiert

hat und emanzipieren musste - ermöglichte ihm einen für das damalige
wilhelminische Deutschland durchaus alternativen, von selbstkritischer
Affinität wie von kritischer Distanz bestimmten Zugang zu Juden und Judentum.
Dem von ihm nie verleugneten herrnhutischen „approach" zum Judentum hat

er seinen Tribut gezollt in einer Studie über „GrafZinzendorf und die Juden",1"

in der bereits die Dalmansche Position durchschimmert, wenn er zusammen-
fasst: „Zinzendorf (hat) das Judentum, sofern es das Alte Testament repräsentiert,

anerkannt, zugleich aber geltend gemacht, das Wichtigste sei im Alten
Testament, dass es die Menschwerdung Gottes ankündigt ,.."n

Gleichgültig welche Motivation hinter dem in herrnhutischen Kreisen

besonders gepflegten „Philosemitismus im deutschen evangelischen
Kirchenlied"12 stecken mochte - vorwiegend ein aus biblisch-chiliastischen,
aber auch liberal-humanitären Beweggründen gespeistes Sendungsbewusst-
sein, das durchaus nicht gradlinig auf die Konversion des Gesprächpartners
abgezweckt zu sein brauchte -, so gilt, dass sich nach den allerersten Schritten,
die der Fiumanismus hin zu Sprache und Sprachlichkeit der jüdischen Tradition

getan hatte, hier zum erstenmal Hör- und damit auch Lernbereitschaft

9 Dazu Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 5-40; Christoph Levin, Gustaf
Dalman und die Brüdergemeine, in; Festakt Prof. GustafDalman „Zum 150. Geburtstag,

Greifswald 2005 Greifswalder Universitätsreden N.F. 117), S. 10-26.

10 Zuerst erschienen in: Saat aufHoffnung 26 (1889) und IG (1890), zum Gedenken

von Zinzendorfs 200. Geburtstag 1900 wieder abgedruckt in; Gustaf Dalman
& Adolf Schulze, Zinzendorfund Lieberkühn. Studien zur Geschichte der

Judenmission, Leipzig 1903 Schriften des Institutum Judaicum in Berlin, Bd. 32),
S. 5-51.

11 Dalman & Schulze, Ziitzendorfund Lieberkühn, S. 45 (Kursivierung tw).
12 So der Titel der Studie von Siegfried Riemer, Stuttgart 1963.

17



zeigte, sich mit den Juden und ihrer Art zu leben, zu reden und zu fühlen,
vertraut zu machen. Das konnte bis zur Karikatur und zu durchaus auch als

Anmassung und Enteignung interpretierbaren Beispielen solchen judaisieren-
den bzw. judenmissionarischen Liedguts gehen.13 Was bei aller Lächerlichkeit
gültig war und blieb, war der erklärte Wille, über die Sprache der jüdischen
Tradition und dem aktuellen jüdischen Leben näher zu kommen, wodurch
dann automatisch das überkommene antijüdische Ressentiment wenigstens
ein Stück weit in Frage gestellt wurde.

Dieses Moment spornt schon den jungen Gustaf Marx wie dann den
bereits alttestamentlich wie judaistisch hervortretenden Gustaf Dalman (wie
er sich seit 1886 aus Pietät gegenüber seiner 1870 verstorbenen Mutter und
ihrer schwedischen Familie nennt) zu seinen hebraistischen und semitistischen

Sprachstudien an.

b) Von ganz anderer Seite her, aber in gleiche Richtung, wirkte der schon

vom Gymnasiasten Gustaf Marx mit ersten Versuchen einer Ubersetzung von
Evangelientexten ins Hebräische 1871 gesuchte Kontakt zu Franz Delitzsch.
Delitzsch, der nicht in der Brüdergemeine, sondern im konservativen Luthertum

beheimatet war, wurde nicht bloss „mein bester Berater" für sein
hebräisches Studium,14 sondern begleitete ihn schon in der Gnadenfelder Zeit
und bahnte ihm vor allem dann beim Ausscheiden aus der Brüdergemeine
den Weg in die Judenmission und in die Universität. Dalman hat Delitzschs

„theologische Grundhaltung", die, wie sein Biograph bemerkt, „Philologie
sozusagen mit Theologie tauft",15 schon von früh an grundsätzlich geteilt.

13 PlNCHAS Lapide, Hebräisch in den Kirchen, Neukirchen-Vluyn 1976 For¬

schungen zum jüdisch-christlichen Dialog, Bd. 1), S. 91.

14 Gustaf Dalman, in: Erich Stange {e.à.), Die Religionswissenschaft der Gegen¬

wartin Selbstdarstellungen, Leipzig 1928, S. 4.

15 Siegfried Wagner, Franz Delitzsch. Leben und Werk, München 1978, S. 190.

- Über dieses Standardwerk hinaus siehe zu Delitzsch Dietmar Mathias, Das

Alte Testament in Lehre und Forschung an der Theologischen Fakultät Leipzig.
Der Weg zu einer eigenständigen theologischen Disziplin im 19. Jarhundert, in:
Andreas Gössner & Alexander Wieckowski (eds.), Die Theologische
Fakultät der Universität Leipzig, Leipzig 2005 Beiträge zur Leipziger Universitätsund

Wissenschaftsgeschichte, Bd. 2), S. 397.400-404 und ganz neuerdings
Rudolf Smend, Franz Delitzsch. Aspekte von Leben und Werk, in: Anselm C.

Hagedorn & Henrik Pfeiffer (eds.), Die Erzväter in der biblischen Tradition.

Festschrift Matthias Köckert, Berlin 2009 Beihefte zur Zeitschrift für die alttes-

tamentliche Wissenschaft 400), S. 347-366, dem sich Delitzschs Bild streckenweise

durchaus „verdunkelt", aber „gegen Ende wieder heller" wird (S. 354): vgl. zur
Einschätzung Delitzschs vor allem das ausführliche Zitat von David Kaufmann
S. (359). 360-362.

18



Nach voraufgehenden intensiven brieflichen und persönlichen Kontakten in
Dalmans Gnadenfelder Zeit berief Delitzsch 1887 den 32-Jährigen als Lehrer

an das Seminar, das er im Vorjahr, am 3. November 1886, nach tastenden
Versuchen mit Wilhelm Fabers „Juden-Kränzchen"16 im Rahmen des 1880
daraus erwachsenen Institutum Judaicum begründet hatte. Delitzsch öffnete
Dalman auch den Eintritt in die akademische Welt der Universität Leipzig,
an der er seine Licentiaten-' und dann seine philosophische Doktorarbeit'"
eingereicht hatte. Am 6. Nov. 1891 habilitierte er sich mit „Die richterliche

Gerechtigkeit im Alten Testament",19 nachdem schon 1889 seine bis heute
als gültiges Referenzwerk zitierten „Studien zur biblischen Theologie. Der
Gottesname Adonaj und seine Geschichte" publiziert worden waren.2" 1890,

im Jahr dazwischen, erschien „Jesaja 53: Das Prophetenwort vom Sühneleiden

des Heilsmittlers, mit besonderer Berücksichtigung der synagogalen
Literatur".21 Die Untersuchung ist sowohl bibliographisch im Blick auf den

Aufbau von Dalmans Bibliothek22 wie biographisch-theologisch, als Schlüssel

zu Dalmans Wirken am Institutum Judaicum, von Interesse. Kraft seiner

Stellung verantwortete Dalman, nicht Delitzsch, inhaltlich die am Seminar be-

16 Dazu Mathias, Das Alte Testament, S. 402-404; Smend, Franz Delitzsch, S. 352.

17 Gustaf Hermann Dalman, Traditio rabbinorum veterrima de librorum Veteris

Testamenti ordine atque origine illustrata (1883), Leipzig 1884.

18 Ders., Der leidende Messias der Synagoge, Karlsruhe (1887), erschien komplettiert
unter dem Titel Der leidende und der sterbende Messias der Synagoge, Berlin 1888.

19 Erschien 1897 als Sonder-Abdruck aus der Kartell-Zeitung akademisch theologischer
Vereine aufdeutseben Hochschulen.

20 Berlin 1889.

21 In: Schriften des Institutum Judaicum in Leipzig, Nr. 25, Leipzig 1890, und als

2. Aufl., aber wortwörtlich identisch - inkl. Berichtigungen und Ergänzung S. [56] -
in: Schriften des InstitutumJudaicum in Berlin, Nr. 13, Berlin 1891.

22 S. 16 Anm. 2 wird die editioprineeps. des jerusalemischen Talmud (Venedig 1524)

herangezogen, d.h. der Band der Dalman-Bibliothek mit der heutigen Sign. J VI 1;

S. 17 Anm. 4 bezieht sich auf die Ausgabe Pesaro des Aruch, d.h. J XXI 50; ebd.

Anm. 5 zitiert Midrasch Tanchuma in der Ausgabe Mantua 1563, d.h. J VI 67;
S. 19 Anm. 1 und 2 zitieren je den Zohar Bd. II und III in der editio prineeps Mantua

1559, S. 212a, bzw. die von dieser zu Rate gezogenen Ausgabe Cremona 1560,
S. 95c, d.h. J XII 1 lb und 1 le; S. 29 Anm. 1 verweist auf den Midrasch Rabba,

Ausgabe Venedig 1545, d.h. aufJ VII 3; S. 31 Anm. 1 zieht Kap. 55 von BerR in
der editio prineeps Konstantinopel, d.h. J VI 1, heran. Wie sich der von Dalman auf
S. 33 Anm. 2 zitierte „Romanischen Machsor, Konstantinopel 1540" (S. 186bf.)

zum Machzor Rumi (1540) J XV 20 verhält, muss noch offen bleiben. Aber all die
anderen Bände müssen Dalman bereits 1890 zur Verfügung gestanden oder er muss

schon davon gehört haben.

19



triebene Ausbildung von Judenmissionaren. Er hatte freilich als Lehrkräfte so

bedeutende Persönlichkeiten wie den aus Ungarn stammenden R. Jechiel Zwi
Lichtenstein (1831-1912) und vor allem den osteuropäisch-jüdisches Wissen

verkörpernden R. Israel Isser Kahan (Cohn23, 1858-1924, von Delitzsch 1886
als Lehrer an das Institutum bzw. dann von RudolfKittel 1911 als judaistischer
Lektor an die Universität Leipzig berufen und in dieser Funktion der Vorgänger
von Lazar Gulkowitsch) an seiner Seite - beide kommen in Betracht, wenn es

um die noch immer ungelöste Frage geht, wie Dalman denn zu den bibliophilen
Schätzen seiner Judaica-Bibliothek gelangt sei.

Wer Dalmans wissenschaftliches Werk angemessen würdigen will, muss
Affinität wie Differenz zu Delitzsch, dem wohl hervorragendsten Exponenten
einer die jüdische Tradition berücksichtigenden konservativen Bibelwissenschaft
des 19. Jhd. ins Auge fassen. Der Förderer Dalmans und Lehrer Billerbecks

nimmt, zusammen mit einer Reihe namhafter Exegeten aus seiner Schule wie
etwa Eduard König24 oder Hermann L. Strack25, insofern eine zwar
anachronistische, aber keineswegs eine überholte Position ein. Denn ihre unzeitgemäs-
sen Forschungen weisen - wenn man auf den Neuansatz christlicher Theologie
nach dem Zweiten Weltkrieg und die ihr eigene Zuwendung zum Judentum
blickt - durchaus avantgardistische Züge auf und bereiten neuen judaistischen
Fragestellungen den Weg, verfrüht könnte man im Blick auf die Entwicklungen

des 20. Jhd. sagen.26 Sie lassen sich jedenfalls als Fanal gegen eine isolierte,

von der jüdischen völlig absehende Betrachtungsweise des Alten und mutatis
mutandis des Neuen Testaments verstehen.

Delitzsch hat als den Schlüssel seiner biblisch-theologischen Haltung mit
ihrer Zuwendung zum Judentum „diejenige Liebe zu Israel, welche Jesusliebe zu

23 Vgl. zu den beiden Namensformen Männchen, Dalmans Leben und Wirken,
S. 48. Ungeklärt ist auch die Herkunft Kahans: Litauen (so S. Wagner u.a.) oder
Weissrussland (Nowogrudok im Gouvernement Minsk), vgl. Mathias, Das Alte
Testament in Leipzig, S. 403 mit Anm. 220.

24 Eine einfühlsame Skizze des fachlich, theologisch und menschlich bedeutenden

Einzelgängers bei Udo Rüterswörden, Eduard König (1846-1936), in:
Reinhard Schmidt-Rost, Stephan Bitter & Martin Dutzmann (eds.), Theologie

als Vermittlung. Bonner evangelische Theologen des 19. Jhds. im Porträt.
Festschrift Friedrich Wintzer, Rheinbach 2003 Arbeiten zur Theologiegeschichte,
Bd. 6), S. 172-177.

25 Zu ihm vgl. den Beitrag von Peter von der Osten-Sacken in diesem Heft.
26 Dazu Wolfgang Wiefel, Von Strack zu Jeremias. Der Anteil der neutestament-

lichen Wissenschaft an der Vorgeschichte der evangelischen Judaistik, in: Kurt
Nowak & Gérard Raulet (eds.), Protestantismus und Antisemitismus in der

Weimarer Republik, Frankfurt a.M. 1994, S. 95-125.

20



ihrer Wurzel hat bezeichnet.2 Darin traf sich Dalman mit seinem Mentor.
Dennoch ist Dalman alles andere als blosser Epigone Delitzschs. Schon von der

menschlichen Art her lässt sich kaum ein grösserer Unterschied denken als der

zwischen dem charismatischen Delitzsch, der seine Hörer „could take to the

third heavens",28 und Dalman, dessen „Vortrag [als]... sehr ruhig, ohne Schwung,
aber sachlich und feinsinnig" beschrieben wird.29 Seine Art stellte die am Seminar

des Institutum Judaicum betriebene Ausbildung und literarische Produktion
auf den Boden der Realität und brachte durchaus einen Schuss kritischer
Selbstreflexion ein. Dalman war ja erst zu einer Zeit nach Leipzig gekommen, als sich

Delitzschs Leben bereits seinem Ende zuneigte und die Judenmission auch aus

diesem Grund ihren Weg noch suchte. Für ihre praktische Ausstrahlung stand
der von Delitzsch mit geradezu schwärmerischer Anteilnahme begleitete und
geförderte Wilhelm Faber (1858-1910), aber die eigentliche Leitung der Institution

wie ab 1888 die Redaktion von Saat aufHoffnung® \agin Dalmans Händen.

Wie hat Dalman Judenmission verstanden? Seine diesbezüglichen
Äusserungen sind zuallererst ein Plädoyer gegen kollektives Vergessen und
Verdrängen des Judentums in Kirche und Gesellschaft, vorab natürlich seines

wilhelminischen Deutschland: „Es ist seltsam, dass die dem Christentum am
nächsten stehende Religion zu den Religionen gehört, welchen am wenigsten

Beachtung geschenkt wird", gerade im Vergleich zur Beschäftigung „mit
Islam, Buddhismus oder selbst dem Fetischglauben eines Bantu-Stammes".31

Der im Auftrag des Evangelischen Bundes und in der Serie von dessen „Apo-

27 Franz Delitzsch, Christentum und jüdische Presse. Selbsterlebtes, in: Saat auf
Hoffnung\9 (1882), S. 83-146, separat erschienen Erlangen (1882); das Zitat ebenda.

S. 85f., vgl. Wagner, Franz Delitzsch, S. 409.
28 Samuel Ives Curtiss, Franz Delitzsch. A Memorial Tribute, Edinburgh 1891,

S. 45, vgl. Wagner, Franz Delitzsch, S. 100.

29 Allgemeines Verwaltungsarchiv [Wien], Unterricht 22/11, ZI. 17764/1897, zit. bei

Georg Sauer, Ernst Sellin in Wien, in: Festgabe für Wilhelm Kuhnert, Leipzig
1980, Jahrbuch für die Geschichte des Protestantismus in Osterreich Bd. 96, H.
1-3), S. 138-146, vgl. Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 58 mit Anm. 235.

30 Das für den 1870/71 ins Leben gerufenenen Centraiverein für Mission unter Israel

wichtigste Organ bestand in den Jahrgängen 1-72 von 1863-1935 und endete nach

dem auf das von den Nationalsozialisten verfügte Verbot zurückgehenden Moratorium

mit Jg. 73 im Jahr 1950.
31 S. 6 in der separaten Veröffentlichung des Vortrags in den Schriften des Institutum

Judaicum zu Berlin Nr. 24, der im selben Jahr 1898 auch in Nathanael 14 (1898),
S. 97-121 erschienen war und der im Israelitischen Familienblatt Die Laubhütte 12

(24.3.1898) sowie in den Mitteilungen aus dem Verein zur Abivehr des Antisemitismus

15 (9.3.1898) rezensiert wurde, allerdings aufgrund eines sehr mangelhaften

Zeitungsreferats.

21



logetischen Vorträgen" am 14. März 1898 in Berlin gehaltene programmatische

Vortrag „Christentum und Judentum" (in dieser Reihenfolge) sieht nun
aber einen, wenn nicht gar den entscheidenden Grund für diese Verkennung
„der Bedeutung der jüdischen Religion" in der Haltung des eben aufbrechenden

Zionismus, der, von der „Sonderart der jüdischen Rasse" ausgehend, die

Religion als quantité négligeable behandle und damit, sehr im Unterschied
zu der „Entgegnung des offiziellen Judentums", der „Empfindung der grossen
Masse unseres Volkes", wie Dalman den deutschen Antisemitismus schamhaft
umschreibt, entgegenkomme.12 Dalman stimmt dem Zionismus nur insoweit
zu, als auch er davon überzeugt ist, dass „die Lebensfähigkeit der jüdischen
Rasse an ihrer religiösen Sitte nicht hängt".11 Dass Dalman allerdings dem

Judentum im Sinne von „Jüdischkeit", das heisst der durch Geburt gegebenen
und auf die jüdische Tradition bezogenen Zugehörigkeit zum jüdischen Volk,
jede religiöse Bedeutung absprach und es „bei allem Verständnis für
jüdischnationales Denken"34 nur als rein säkulares, nationales Phänomen gelten liess,
das liegt wohl an der auch in seiner kirchlich-lutherischen Zeit festgehaltenen
individualistisch-pietistischen Frömmigkeit.35 „Der persönliche Heiland als

der Mittelpunkt des Christentums, wie ihn die Brüdergemeine verkündigt,
seine Sprache, seine Bibel, sein Land, sein Volk sollten erfasst werden" - so hat
Dalman im Rückblick seine Lebensaufgabe umrissen und damit sein Wirken
in der Judenmission wie in der Palästinawissenschaft erklärt. Um dem
Einwand zu begegnen, dass damit nur ein Entwurf des Bildes vom historischen
Jesus mehr produziert werde, schwingt dann immer, ob es nun um das - jüdische

- Volk, um das - biblische - Land oder um die - aramäische - Sprachkultur

gehe, jener apologetische Ton mit, den Abraham Berliner schon sehr

früh beklagt hat. Er bescheinigt Dalman ein „Trachten und Streben nach

Wahrheit", das nur durch eine „Apologetik" gestört werde, durch die er sich

von „einer nicht ganz ungetrübten Anschauung leiten" lasse.36 Das geht so

32 Christentum undJudentum, S. 5.

33 Christentum undJudentum, S. 12.

34 Dalman in: Erich Stange (ed.), Die Religionswissenschaft der Gegenwart in
Selbstdarstellungen 5 Bde., Leipzig 1928, Bd. IV, S. 9.

35 MÄNNCHEN, Gustaf Dalman - auf der Grenze, S. 125 formuliert den Sachverhalt

kurz und bündig: Uber die zionistische Bewegung „urteilte er ganz vom Standpunkt

des Judenmissionars aus: Die Besinnung der Juden auf ihre Nationalität stehe

der Aufnahme der Botschaft vom Sünderheiland im Wege."

36 Abraham Berliner, in: Literarisches Centraiblatt 38 (1887) Nr. 27, S. 727, vgl.

Christian Wiese, Wissenschafi desJudentums undprotestantische Theologie im
wilhelminischen Deutschland - Ein Schrei ins Leere?, Tübingen 1999 Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts Bd. 61), S. 99. - Viel schärfer

ertönt die diesbezügliche jüdische Kritik in dem Schmähgedicht, das Lazarus

22



weit, dass Dalman sein Buch „Jesus-Jeschua", das im selben Jahr 1922 wie der

erste Band von Billerbecks Kommentar erschienen war, 1928 nicht ohne leise

kritische Zurechtweisung als eine Art Gebrauchsanweisung zu Billerbeck
empfiehlt, weil er darin gezeigt habe, „welche Art von Arbeit die von Paul

Billerbeck in seinem rabbinischen Kommentar zum Neuen Testament in bisher

nie dagewesener Fülle gesammelten Wort- und Sachparallelen aus der
jüdischen Literatur fordern, wenn erreicht werden soll, dass Jesu Person nicht in
ihrer Umwelt verschwindet, sondern aus ihr herausgehoben wird als derjenige
[sie!], den Gott nicht nur seinem Volke, sondern der Menschheit zum Erlöser

geschaffen hat!'1

Das kurz nach dem 70. Geburtstag formulierte Zitat erhellt die Problematik

des Judenmissionars Dalman. Es ist gewiss nicht das christliche Zeugnis, „die

Vertretung der Botschaft vom Weltheiland vor den Juden", wie sie „bei einem

in der Brüdergemeine Aufgewachsenen selbstverständlich ist",18 sondern es ist
die auf Schritt und Tritt vorhandene reservatio mentalis, die zu der Ambivalenz

gegenüber dem Judentum und seiner Tradition führt3'' und auch vor dem an sich

Goldschmidt dem 1. Band seiner mit deutscher Übersetzung versehenen

Monumentalausgabe des Babylonischen Talmuds. Berakhoth, Mischnah Zraim, Schabbath,

Berlin 1933, S. [VII] voranstellt und das Judith Thomanek veröffentlichen wird.
37 Dalman in: Religionswissenschaft der Gegenwart, S. 26.

38 Dalman in: Religionswissenschaft der Gegenwart, S. 8. - Wie sehr Dalman trotz
seiner nie verhehlten christlichen Position bei den führenden jüdischen Intellektuellen

Europas und Palästinas ernst genommen und geschätzt wurde, zeigen zum
einen die Widmungen und Ergebenheitsschreiben Joseph Gedalja Klausners 1874-

1958) in den Bänden des Dalman-Instituts J XX 144 (von 1908), J XX 146 (von
1921), J XXII 260 (vom 10. Nov. 1922)J XVII B 45 (vom 4.5.1924), J XVIII B

423 (vom 15.11.1926), J XVII B 46 (von 1927), J XX 145 (von 1927), J XVII B

46a (von 1930), aber auch die Tatsache, dass zu seinem am 9. Juni 1925 in
Jerusalem gefeierten 70. Geburtstag nicht bloss „der Deutsche Konsul, der Leiter des

Amerikanischen archäologischen Instituts, ein Vertreter [!] der englischen
Palästinawissenschaft und ein österreichischer Prälat, der Vikar des lateinischen
Patriarchen das Wort" ergriffen, sondern auch „der Palästinologe [sc. Samuel Klein,
1886-1940)] und der Jesusforscher des heutigen Judentums [Joseph Klausner,

1874-1958; vgl. über ihn das unnachahmliche Porträt in Amos Oz,Eine Geschichte

von Liebe und Finsternis, Frankfurt a.M. 2004 passim]", wie Dalman selbst nicht
ohne Stolz in: Religionswissenschaft der Gegenwart, S. 28f. berichtet.

39 Hier liegt die tiefere Ursache für die Irritation im Disput zwischen Marx (sc. Dal¬

man) und David Zvi Hoffmann (1843-1921) um den Schulchan-Aruch und die

Rabbinen über das Verhältnis derJuden zu Andersgläubigen (so auch der Titel der

von Hoffmann '1885, sowie erweitert21894 veröffentlichten Schrift), wozu
Dalman - gerade wegen der gemeinsamen Front gegen antisemitische Schmäh- und

23



als Gottes Wort hochgehaltenen Alten Testament nicht halt macht. So zögert
Dalman nicht, den ganzen Katalog des herkömmlichen christlichen „enseignement

du mépris"4" gegenüber dem Judentum mit einer betont protestantischlutherisch

gefärbten spiritualistischen Abrogation des Alten Testaments zu

legitimieren: „Moses Gesetz galt einer bestimmten Kulturepoche, welche nie
wiederkehren wird; ausserdem [!] hat Gott selbst es durch seine vollendete

Offenbarung in Christo antiquiert!'41 Es mutet als bittere Ironie an, wenn Dalman
den Zionismus und sein damals noch in keiner Weise festumrissenes Ziel eines
jüdischen Gemeinwesens in Palästina mit diesen angeblich überholten biblischen

- und zwar nicht nur alt-, sondern wie Rom. 9,4f. belegt ebenso neutestamentli-
chen - Elementen geradezu karikiert, insofern Hand in Hand mit der jüdischen
Reform: „Aber selbst wenn die kühnsten Hoffnungen der Zionisten sich erfüllen
und Palästina von den Juden Russlands, Rumäniens, Persiens und Nordafrikas

neu bevölkert wird, so wird dieses Neujudäa doch niemals zu dem Mittelpunkt
des jüdischen Volkes werden, nach welchem alle sich sehnen Weder das Gesetz

Moses noch seine talmudische Fortbildung kann jemals in einem jüdischen
Gemeinwesen zur allseitigen Ein- und Durchführung gelangen.... Vollends gilt von
dem Bau des Tempels und der Wiederherstellung des Opferdienstes, dass keine
Partei im Judentum ihn wünschen kann.... Grössere Aussicht aufVerwirklichung
hat der Plan einer jüdischen Universität in Jerusalem."42 Man kann sich bei sol-

Hetzschriften - im Schlusswort zu seiner SchriftJüdisches Fremdenrecht, Karlsruhe
und Leipzig 1886, S. 67f. äussert: „Ihm [Hoffmann] gegenüber bekenne ich gern,
dass zu meinem Bedauern durch die Angriffe, die ich gegen ihn zu richten hatte,
die Thatsache in den Schatten gestellt worden ist, dass wir im Kampf gegen Justus
und Ecker vieles gemeinsam haben, nur, dass Dr. Hoffmann meiner Meinung nach

über das Ziel hinausgeschossen hat!' Vgl. zur Auseinandersetzung als ganzer Wiese,
Wissenschaft desJudentums, S. 91-99.

40 Vgl. dazu das so betitelte Werk von Jules Marx Isaac 1877-1963), L 'enseigne¬

ment du mépris. Vérité historique et mythes théologiques, Paris 1962; engl. The

Teaching ofContempt, New York 1964.

41 Christentum undJudentum, S. 8.

42 Die Idee einer solchen Institution hatte der Heidelberger Mathematikprofessor Zwi
Hermann Schapira 1882 lanciert. Am 24. Juli 1918 sollte Chajim Weizmann unter
Anwesenheit von General Edmund Allenby und einer Reihe ziviler, geistlicher und
militärischer Würdenträger - darunter die Mitglieder der Zionistischen Kommission,

der Bürgermeister Radschib an-Naschaschibi, der Mufti Hadschi Amin al-Hus-

saini, der anglikanische Bischof Rennie Maclnnes, Vertreter der armenischen und
griechisch-orthodoxen Kirche, Repräsentanten der jüdischen Gemeinde Ägyptens
wie der Pioniergeneration im Land - die dreizehn Grundsteine auf dem Scopus-
berg legen. Die eigentliche Einweihung fand am 1. April 1925 statt, also während
Dalmans letztem Aufenthalt im Land, der vom 4. März - 8. September dauerte und
während dessen er am 9. Juni seinen 70. Geburtstag feierte, zu dem ihm Propst W.

24



chen zwischen dem Ersten Zionistenkongress in Basel und dem Jerusalembesuch
Kaiser Wilhelms II. formulierten Äusserungen des Gedankens nicht erwehren,
dass diese Sicht der Dinge dann auch Dalmans Wirken in Palästina bestimmt
hat. Er hat sie jedenfalls nie revidiert.43 So gesehen gewinnt sein Engagement, zu
dem ihn sein „Herz nach Jerusalem" gezogen hat,44 den Charakter eines

Konkurrenzunternehmens oder eines Korrektivs aus der Uberzeugung heraus, dass der

zionistischen Aufbauarbeit bei aller Bewunderungswürdigkeit das entscheidende

religiöse Motiv fehle. Insofern, allerdings mutatis mutandis, tritt Dalman an
die Seite eines R. Avraham Jizchak Hacohen Kook mit seiner mystisch-religiös
begründeten Mizrachi-Bewegung als Alternative zum säkularen Zionismus.
Dalmans „Palästinawissenschaft", für die eine christlich bestimmte „biblische
Theologie die Klammer ist, welche [sie] zusammenhält, die Seele, welche ihr
die ihr eigene Bedeutung für die Menschheitskultur verleiht, der Geist, durch
welchen Palästina den Erdkreis erobert",43 muss sich freilich fragen lassen, ob
Palästina da nicht unversehens zu einem nostalgischen Kabinett einer „biblischen"
Welt wird,46 die von der jüdischen Präsenz der gegenwärtigen wie der neu- und
alttestamentlichen Zeit abstrahiert und darin nur noch die Gefahr wittert, dass

„in der Jerusalemer Börse Kurse für die Weltmacht des Geldes notiert werden,

jedes Dorf sich in eine europäische Villenkolonie verwandelt, wenn statt der

melancholischen Weise der Hirtenflöte die Modemelodien Europas auf den
Feldern getrillert werden, dann hat das Heilige Land aufgehört, der Welt etwas

zu seinT4' Im Grunde genommen spiegelt sich hier nur die Kehrseite letztlich

Hertzberg die Nachricht von der Stiftung des Greifswalder Palästina- (Dalman-)
Instituts überbrachte.

43 Insofern trifft es nicht zu, dass Dalman „nur für die Periode vor 1902 als Repräsen¬

tant der „Judenmission" anzusprechen ist", wie Wiese, Wissenschaft desJudentums,
S. 92 Anm. 12 formuliert.

44 Das Telegramm an Otto Procksch in Greifswald, mit dem Dalman im Januar 1915

den an ihn ergangenen Ruf auf ein persönliches Ordinariat für alttestamentliche

Theologie ablehnte, lautete: „ehrerbietigen dank der fakultät das herz zieht nach

jerusalem", s. Männchen, Das Herz zieht nachJerusalem, S. 15.

45 Gustaf Dalman, Dass und wie wir Palästinaforschung treiben müssen, in: Paläs¬

tinajahrbuch 20 (1924), S. 8, vgl. dazu Julia Männchen, Palästinawissenschaft

als theologische Disziplin, in: Christof Hardmeier & Thomas Neumann
(zAl), Palästinawissenschaft in Deutschland. Das Gustaf-Dalman-Institut Greifswald
1920-1995, Berlin/New York 1995, S. 13-27.

46 Zur wissenschafts- und kulturgeschichtlichen Einordnung von Dalmans Konzept
einer „Palästinawissenschaft" vgl. Helga Weippert, Das Land der Bibel nicht nur
mit der Seele suchend, in: Zeitschrift des Deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas

112/2 (1996), S. 170-185.
47 Gustaf Dalman, Die Juden im heutigen Palästina, was sie wollen und sollen, in:

Saat aufHoffnung 54 (1917) S. 30f., vgl. DERS., Religionswissenschaft in Selbstdar-

25



assimilatorisch-exterminatorischer Konsequenzen, wie sie 1898 in dem als

Anklage an die Lauheit der Christenheit formulierten Ausruf laut werden: „Ich bin

überzeugt - wenn Christi Geist zu allen Zeiten bei uns die treibende Kraft

gewesen wäre, wir würden heute in Deutschland keine praktische Veranlassung
mehr haben, über das Judentum zu reden. Wir hätten keine Juden mehr im Lande!'

Natürlich würde Dalman es weit von sich weisen, damit dem „Wunsch
dass Deutschland keine Juden zu seinen Bürgern zähle",48 Vorschub zu leisten. Er
war sich überdies sicher: „Aber daraus folgt nicht, dass man zu einer Austreibung
schreiten würde!'49 Vielleicht war es diese Selbsttäuschung, die ihn auch vierzig
Jahre später nicht reden, sondern schweigen liess.

Man kann daher in Dalmans judenmissionarischen Zielen positiv kaum

etwas anderes sehen als den Versuch, die Emanzipation nicht in totaler
Säkularisierung münden zu lassen, sondern ihr ein religiöses Fundament und einen
christlichen Sinn zu verleihen. Dalmans Stärke lag nicht in der Präsentation

von „Lösungen" zur sogenannten „Judenfrage" - von solchen, die immer in der
Gefahr stehen, zu „Endlösungen" zu werden, war die Luft voll. Bei aller

Anhänglichkeit an Brüdergemeine und lutherische Kirche und bei allem Respekt
gegenüber dem Judentum hat Dalman beharrlich auf Aporien im Verhältnis
zwischen Christentum und Judentum hingewiesen und seines Erachtens
vorschnelle und unbegründete Patentrezepte rundweg abgelehnt. Auch und gerade
als Judenmissionar war er ein Einzelgänger, und zwar in seiner engsten Umgebung.

So lehnte er, nach einigem Lavieren,5" Sondergruppierungen mit einem
Jesusbekenntnis aufhalachischer (Chajjim Jedjah Pollak/Christian Theophilus
Lucky51) oder nationaljüdischer Basis (R. Jechiel Lichtenstein52 und der Kreis

Stellungen, S. 21, wonach „rücksichtslose Einwanderung von Menschen, Anschauungen

und Waren des Okzidents [die Kultur des Orients] zerstört, statt sie zu
fördern und zu entwickeln".

48 Christentum undJudentum, S. 22.

49 Christentum undJudentum, S. 7.

50 Vgl. Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 84.

51 1854-1916, Tysmienica/Stanislau (heute Iwano-Frankivsk); über ihn vgl. Kurt
Hruby, Zur Problematik des jüdischen Menschen in der christlichen Gemeinde -
Chajim Jedidjah Pollak (Christian Theophilus Lucky), in: Thomas Willi (ed.),

Der Verein der Freunde Israels. 150Jahre Schweizerische EvangelischeJudenmission,
Basel 1980, S. 76-87 sowie Thomas Willi, Zwei Besuche bei Lucky, sowie: Ein
Fund, in: Der Freund Israels 143 (1980), S. 6-13. Dalmans Kritik schimmert schon

bei der Ankündigung der „ersten christlichen Zeitschrift in hebräischer Sprache",
der von Lucky herausgegebenen Eduth le-Israel, in: Saat aufHoffnung 25 (1888),
S. 59-64 durch.

52 1831-1912, Mitarbeiter am Seminar des InstitutumJudaicum in Leipzig und damit
Dalmans Kollege.

26



in Kischinew um dessen Schwager Joseph Rabinowitsch) ab, und entsprechende

Förderung durch den Evang.-Luth. Centraiverein für die Mission unter Israel

und dessen Sekretär Johannes Müller nach Delitzschs Tod am 4. März 1890
sind für ihn „Falsche Wege", die ihn veranlassen, in Stracks Zeitschrift Natha-
nael „Ein Warnungswort wider die jetzt von Leipzig aus gelehrte ,neue Methode'"

zu veröffentlichen/1 In diesem Streit ist er als Sieger hervorgegangen und
wurde, nachdem er im Sommer 1890 seine Verbindung zu dieser Mission gelöst
hatte, 1893 in aller Form neu als Direktor des Delitzschianums eingesetzt und
bestätigt.54

Immer wieder thematisiert Dalman die von den Juden ausgehende Gefahr.

„Einer jüdischen Mission unter Christen" räumt er zwar keine Chance ein,55

wohl aber schätzt er den „Einfluss des Judentums" insofern als bedrohlich ein,
weil er statt zur Vertiefung des christlichen Glaubens zu dessen Verflachung
beitrage, indem er sich gegen das richte, „was die unterscheidenden Eigentümlichkeiten

des Christentums ausmacht."56 Um dem zu begegnen, „muss man das

Judentum in seinem Verhältnis zum Christentum kennen lernen!'3 D. h. der
Wert und die Bedeutung des Judentums bemisst sich zwar nicht ausschliesslich,
aber doch wesentlich durch das, was es dem Christentum übermittelt und was
das Christentum von ihm rezipiert und bewahrt, auch transformiert und weiter
entwickelt hat. Dabei sieht die Bilanz für das Judentum höchst positiv aus: „Die
Kirche verdankt den Juden das griechische und das lateinische Testament, das

erstere unmittelbar, das letztere durch die Vermittlung der jüdischen Lehrer des

Hieronymus. Ebenfalls durch jüdische Lehrer ist die Kenntnis des Hebräischen
im Reformationszeitalter zu uns gekommen. Von der Synagoge erhielten wir
damals den bis dahin von ihr gehüteten Grundtext des Alten Testaments."38 Das

war die Voraussetzung für „eine selbständige alttestamentliche Wissenschaft,
deren Aufgabe es ist... zu zeigen, dass die Geschichte des Alten Testaments in
Christus mündet!'39 In diesem Punkt erwartet Dalman von der jüdischen Or-

53 Dalman in: Nathanael 7 (1891), S. 161-181. Die von 1890-1893 geführte und
hier in dem - anonym erschienenen, aber wesentlich durch Dalman inspirierten

- Aufsatz dokumentierte Auseinandersetzung richtet sich vor allem gegen Dr.
Johannes Müller (für den sich u.a. Pastor A. Wiegand aussprach). Dalman vermag
eine solche das jüdische Volk als ganzes im Auge behaltende Abgrenzung gegen die

herkömmliche Judenmission „nur als Hineinragen der modernen Nationalitätsbestrebungen

der Juden in das Werk der Mission" zu sehen (ebd. S. 180).
54 Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 51.

55 Christentum undJudentum, S. 10.

56 Christentum undJudentum, S. 10.

57 Christentum undJudentum, S. 11.

58 Christentum undJudentum, S. 13.

59 Christentum undJudentum, S. 14.

27



thodoxie nichts, wohl aber von der Reform. Was hat denn das Christentum
„den Juden voraus"?6" Dalmans Antwort ist ebenso einfach wie problematisch:
„Durch den Auferstandenen besitzt das Christentum eine Macht über Diesseits

und Tod, welche dem Judentum fehlt. Denkt man seine lebendige Person

hinweg, so wüsste ich nicht, worin hier die Überlegenheit des Christentums
bestünde."61 Als völlig unzutreffend bezeichnet Dalman Differenzierungen wie

jene, Judentum und Christentum verhielten sich zueinander wie Neues und
Altes Testament,62 wie Religionen des Diesseits und des Jenseits,6' der Lieblosigkeit

und der Liebe,6'4 wie Religion der Werke und Religion des Glaubens.65

Summa: das Judentum ist, recht verstanden, dem Christentum ebenbürtig,
gefährlich wird es nur „als im Einklang stehend mit modernen Strömungen im
eigenen Lager"; und wie für Dalman die Fronten verlaufen, enthüllt er mit seiner

dringenden Anmahnung des „Heilsguts unseres protestantischen Glaubens",
das aufdem Spiel steht: „Aller Kampfgegen das römische Christentum sowohl,
wie gegen das Judentum wäre sonst eitel."66

Aufgrund dieser seltsamen Sachlage verwundert es nicht, dass Dalman an
konkreten Aufgaben für das Seminar des Institutum Judaicum doch immer nur
eine einzige nennt: Schulung und Ausbildung der Studierenden in Judaicis. Es

genügt nicht, dass sie gute Prediger und Theologen sind: sie müssen die Juden
verstehen, ihre Sprache sprechen und das Christentum in seinem Bezug zum
Judentum durchdenken. Im Blick auf die entscheidende Weichenstellung in
seinem Leben, als weder in Wien noch in Rostock aus einer Professur etwas
geworden war und er mit der Anfrage konfrontiert wurde, ob er für das in
Jerusalem aufzubauende Institut für Altertumswissenschaft des Heiligen Landes

zur Verfügung stünde, formuliert er, was für ihn persönlich das Ideal und der -
unerfüllbare - Wunsch war: „Ein theologischer Lehrstuhl für die Beziehungen
von Christentum und Judentum, so nötig er wäre, weil die ihr Studium
voraussetzende umfassende Arbeit von niemandem nebenher geleistet werden kann,

war in der ganzen Welt nirgends vorhanden!'6"

60 Christentum undJudentum, S. 14.

61 Christentum undJudentum, S. 18f.

62 Christentum undJudentum, S. 16.

63 Christentum undJudentum, S. 17.

64 Christentum undJudentum, S. 19.

65 Christentum undJudentum, S. 23.

66 Christentum undJudentum, S. 25.

67 Religionswissenschaft der Gegenwart, S. 15.

28



3. Aramaistik statt Hebraistik

Selbständig bewegt sich Dalman, bei aller Ergebenheit gegenüber seinem
Förderer Delitzsch, nicht nur im Bereich der Judenmission, sondern auch, zweitens,

im Feld der Wissenschaft. Gerade wo sie im inneren Zusammenhang mit
der Judenmission steht, weiss er seine Unabhängigkeit zu finden und zu
behaupten. Zwar fügt er sich im Grundsätzlichen der Absicht des Meisters, aber

in concreto wird bei ihm etwas ganz anderes, ja gewissermassen das Gegenteil,
daraus. Etwas plakativ gesprochen: Dalman ist zum bahnbrechenden Aramais-

ten geworden, weil, besser: obwohl ihm Delitzsch das Herzstück seines Lebens

und Wirkens als Vermächtnis überantwortet hat, die „judenmissionarisch"
abgezweckte Übersetzung des Neuen Testaments ins Hebräische!

Delitzschs Unternehmen hat eine Vorgeschichte, die bis in die Reformationszeit

zurückreicht, als Sebastian Münster 1537 in Basel das Evangelium secundum

Matthœum in lingua Hebraica unter dem ominösen Titel rpwan min veröffentlichte68

und diese sprachliche Form im Vorwort ausdrücklich als nativa sua hoc

est Hebraica lingua empfahl. Der damit erhobene doppelte Anspruch hielt sich

mehr oder minder bis zu Delitzschs Ubersetzung.69 Die Beweggründe, das Neue
Testament ins Hebräische zu übersetzen, dürften wie schon bei Ibn Schaprut und
Sebastian Münster unter den daran Beteiligten und im Laufe der Zeiten sehr

unterschiedlich gewesen sein. Im 19. Jhd. suchen mehrere für das Judentum
sensibilisierte Kreise, sei es in Grossbritannien, sei es auf dem europäischen Festland,
das Neue Testament als die Grundlage ihres Glaubens den Juden auf Hebräisch

zugänglich zu machen. " Die allererste neuzeitliche Judenmissionsgesellschaft,

68 Bibliographie dazu und zu den weiteren Basler Auflagen von 1557 und 1582 bei

Joseph Prijs & Bernhard Prijs, Die Basler hebräischen Drucke 1492-1866, Ölten

1964, Nr. 48, S. 82f.; Nr. 99, S. I43f.; Nr. 135, S. 228 sowie zur Herkunft des

Textes Beilage 19, S. 500.
69 Abgesehen von der Frage der Zuschreibung hebräischer Textteile an Schemtob Ibn

Schaprut (vgl. dazu Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. 71-75) ist in der
Zwischenzeit neben Übertragungen einzelner Teile des Neuen Testaments (auch dazu

Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. 83) als ganze Übersetzungen die von Elias
Hutter 1599 herausgegebene erschienen (Johann Christoph Wolf, Biblio-
theca hebraca 4 Bde, Hamburg 1715-23, Bd. II, S. 416), die durch Rev. William
Robertson revidiert wurde (London 1661); sodann - wieder nur die Evangelien

- die Wiedergabe von Jehuda Jona (geb. 1581 in Safed, dann in Amsterdam,
1624 in Hamburg lebend, im folgenden Jahr 1624 getauft mit keinem Geringeren
als König Sigismund III. als Taufpaten, ab 1638 in dem durch Papst Paul III.
begründeten „Neofiti"-Unternehmen in Rom wirkend und in dieser Stellung Lehrer

Bartoloccis). Sein nm'Un betiteltes Werk erschien 1668 bei der Kongregation
Depropagandafidei. Vgl. Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. 84-89.

70 Zum Folgenden vgl. Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. 95-99.

29



die 1808/09 in London entstandene London Society for Promoting Christianity
Amongst the Jews, fasste, wie Delitzsch selber schreibt, „die Ubersetzungsaufgabe
als eine noch nicht vollkommen gelöste und doch unendlich wichtige ins Auge J'71

Sie wurde in folgenden Etappen angegangen:

- Die erste, von verschiedenen Übersetzern erarbeitete, Gesamtausgabe als

Frucht der Londoner Bestrebungen erschien (1813) 1817; 21819; 31821; ihr
einziges Ziel war, den „Israelites diuturna cœcitate laborantibus"zur Klarheit, d.h.
dann auch zur Bekehrung, zu verhelfen.72

- Eine Neubearbeitung wurde aber sehr bald nötig; sie erschien 1840 und
dann 1846, 1852, 1853, 1863-1866 - hier bemängelt Delitzsch vor allem die

Punktierung.

- Eine davon unterschiedene Ausgabe erschien schliesslich 1857-1863.De¬
litzsch selber fühlte sich durch die Mängel dieser Ausgaben zu seiner vieldiskutierten,

aber insgesamt dennoch als Meisterleistung bezeichneten ntznnn man
herausgefordert, obwohl ihm von allem Anfang an klar war, dass diese neue

Übersetzung „nicht das Werk eines Einzelnen sein" könne.73 Sie war es denn
auch nicht, obwohl sie verdientermassen unter Delitzschs Namen firmiert, denn
schon bei dem Specimen IKor 13 hatte sein Lehrer, der berühmte Leipziger
Orientalist und Bibliograph Julius Fürst (1805-1873), 4 sein Auge drauf. 1877
veröffentlichte die British and Foreign Bible Society die erste Auflage, die textlich

im Grossen und Ganzen dem Codex Sinaiticus folgte, der dank Delitzschs

Leipziger Kollegen Tischendorf grösstes Ansehen genoss, während dann die 2.

Auflage 1878, im Jahr darauf, den Textus receptus zugrundelegte (31880, '1882).
Alle folgenden Auflagen ('1883, 61885, 71886, 81888, 91889, 101890) profitierten

von der Mitwirkung des gelehrten Israel I. Kahan, besonders nachdem seit

1885 die neue Übersetzung von Isaac Edward Salkinson (1822-1883), die von
Christian David Ginsburg (1831-1914) weiter betreut wurde und überhaupt in
England starke Förderung erfuhr, eine erneute Herausforderung darstellte. Im
Februar 1890 vertraute Delitzsch, schon auf dem Krankenbett, die Weiterarbeit
Gustaf Dalman an, der ja als Gymnasiast 19 Jahre zuvor grade durch hebräische

Übersetzungsversuche von Evangelientexten den Kontakt zu Delitzsch gesucht
und gefunden hatte. 1 Als Sachwalter besorgte Dalman 1892 die 11. und 1901

die 12. Auflage, obwohl er dem Unterfangen Delitzschs, „nach eigenem Ermessen

aus dem Hebräisch aller Perioden bis zum Abschluss der Mischna einen
Dialekt zu bilden, welcher sich eigne, das Gefäss der neutestamentlichen Gedan-

71 Franz Delitzsch, Eine Ubersetzungsarbeit von 52Jahren, Leipzig 1891, S. 29.

72 'S-1?!/1 nunn nna, London 1813, Widmung an die Bischöfe, Vorwort S. V.

73 Franz Delitzsch, Wissenschaft, Kunst, Judentum, Grimma 1838, S. 308£, vgl.

Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. lOOf.

74 Zu ihm vgl. Mathias, Das Alte Testament in Leipzig, S. 394.396£

75 Männchen, DalmansLeben und Wirken, S. 41.53.

30



kenweit zu werden", 6
grundsätzlich kritisch gegenüberstand. Aufschlussreich ist

nun freilich die Begründung, die Dalman später, auf dem Ubergang zu seinem

neuen Lebensabschnitt, für den Kompromiss anführt, den er seinem philologischen

Gewissen aus Pietät gegenüber Delitzsch zumutet. Seiner Meinung nach
lässt sich die neutestamentliche Offenbarung nicht in alttestamentlichem
Hebräisch wiedergeben. Die Wahl einer späteren Sprachstufe aber kommt deswegen
nicht in Betracht, weil „ein heiliges Buch, die Vollendung der alttestamentlichen

Offenbarung, aus Schicklichkeitsgründen nicht in das Gewand des rabbinischen
Idioms gekleidet werden" kann, da es eben zwar mit dem Alten Testament, nicht
aber mit Talmud und Midrasch ein Ganzes bilde!7 Diese Kritik und ihre mehr

dogmatisch und geschmäcklerisch als historisch und philologisch gehaltene
Begründung, die jeder soziolektalen Betrachtung zuwiderläuft, führt zu Dalmans
dezidierter Mitteilung vom 3. Juli 1934, „dass er, seit 1901 die 12. Auflage von
Delitzschs Hebräischem Neuen Testament erschien, nichts mehr mit diesem

Werk zu tun hatte".'8
So ergibt sich die nur auf den ersten Blick verwunderliche Tatsache, dass

ausgerechnet der Testamentsvollstrecker Dalman der schärfste Kritiker des ihm von
Delitzsch überantworteten hebräischen Neuen Testaments ist, während dieses

im übrigen sehr positiv aufgenommen und rezensiert wurde, etwa durch Fachleute

wie Emil Kautzsch, Hermann L. Strack, Samuel R. Driver, Carl Siegfried. 9

Gewiss konnte sich Dalman in seiner eigenen, so ambivalent motivierten
Suche nach dem echten sprachlichen und damit geistigen Hintergrund des

Neuen Testaments auch auf einzelne Äusserungen Delitzschs stützen, wenn
dieser das Neue Testament anlässlich seiner Römerbrief-Übersetzung - die

mit ihren „Erläuterungen aus Talmud und Midrasch" auch Vor- und Urbild für
den grossen Kommentar von Paul Billerbeck darstellt, der in dieser Zeit,
Sommersemester 1874 bis Sommersemester 1875, bei Delitzsch studierte - mit der
Mischna und dem Midrasch vergleicht: Obgleich unendlich verschieden von
diesen Werken der Halacha und Haggada, „ist die neutestamentliche Schrift
doch ein echtes und zwar das allerechteste Produkt jüdischen Geistes. Denn
Jesus der Christ ist der Gipfelpunkt ,.."80 Dalman hat seinerseits später, 1928

76 Gustaf Dalman, Das hebräische Neue Testament von Franz Delitzsch, in: Saatauf
Hoffnung39 (1902), S. 154, vgl. Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 54.

77 Ebd. S. 155, vgl. Männchen, Dalmans Leben und Wirken, S. 54.

78 Julius Böhmer, Das Geheimnis um die Geburt von Franz Delitzsch, Kassel, 1934,
S. 22 Anm. 47.

79 Vgl. Wagner, Franz Delitzsch, S. 179 mit Anm. 207.
80 Franz Delitzsch, Paulus des Apostels Briefan die Römer. Aus dem griechischen

Urtext auf Grund des Sinai-Codex in das Hebräische übersetzt und aus Talmud
undMidrasch erläutert, Leipzig 1870, S. 7-9 (mit einem Rückblick auf die

Übersetzungsgeschichte vom ersten bis zum neunzehnten Jahrhundert); vgl. auch

31



im hohen Alter zurückblickend, immerhin die Möglichkeit reflektiert, das

Hebräische der Rabbinen einer Ubersetzung des Neuen Testaments zugrunde zu
legen.81 Ahnt er hier etwas von der zwei Jahrzehnte danach getätigten Entdeckung

des hebräischen Schrifttums in Qumran und am Toten Meer? Mit seiner

Einschätzung des Zionismus mag es zusammenhängen, dass er sich kaum zu
den Bestrebungen äussert, das von Schalom Jakob Abramowicz (Pseudonym
Mendele Moicher Sfurim, 1835-1917) geschaffene moderne Hebräisch zur
gesprochenen Sprache zu machen, wie es durch Eliezer Jitzchak Perlman (Elie-
zer Ben Yehuda, 1858-1922) und den Kreis um den 1889 gegründeten Va'ad

ha-Laschon ha-'Iwrit (Jakob M. Pines, Zvi Yavetz, David Yellin u.a.) geschah.82

Eine wirklich judenmissionarisch abgezweckte Übersetzung des Neuen
Testaments hätte hier8 ' oder noch eher beim Jiddischen84 ansetzen müssen.

Dalman selber hat sich, in einer für ihn typischen Weise, genau in der Zeit,
wo er Delitzschs hebräisches Neues Testament betreute, einen ganz anderen

Zugang zu Sprache und Welt Jesu und des Neuen Testaments erschlossen: die

Erforschung des Aramäischen. Das immer wieder kolportierte, auf der

Einschätzung K.H. Rengstorfs8' - der Dalman seine ersten Schritte in rabbinicis

Saat aufHoffnung 15 (1878), S. 223 und dazu Wagner, Franz Delitzsch, S. 179

Anm. 207.
81 Dalman, Religionswissenschaft der Gegenwart, S. 9: Bei einer solchen Übersetzung

des Neuen Testaments war „ohne Anleihen aus dem Hebräischen der Mischna und
des Midrasch nicht auszukommen Mir wäre es deshalb als eine wichtige Aufgabe
erschienen, dies dem Neuen Testament in Stil und Wortbildung viel näherstehende

Idiom zugrunde zu legen!'

82 Dazu Eduard Yechezkel Kutscher, A History ofthe Hebrew Language, Lei¬

den 1982, Kap. 8, S. 183-196; Angel Säenz-Badillos, A History ofthe Hebrew

Language (engl, transi. John Elwolde), Cambridge 1993, S. 269-287.
83 Erst 1969 wurde das Projekt der British and Foreign Bible Society einer modernen

Wiedergabe des Neuen Testaments in Iwrit in Angriff genommen und unter der

Federführung von Josef Atzmon durchgeführt, vgl. die Ausgabe man ,nnn mnn
nttnnn erschienen 1976 und Lapide, Hebräisch in den Kirchen, S. 196-199.

84 Nach früheren Ausgaben Amsterdam (1676-1678), Amsterdam (1679) und Lon¬

don (1821), London (1872-1878) sind an modernen jiddischen Übersetzungen

vor allem die beiden von Aaron Krolenbaum (1950) und Henry Einspruch (1959)
zu erwähnen, vgl. Erdtracht Davis, Art. Bible, Jiddisch, in: Encyclopädia Ju-
daica, Jerusalem/New York 1971, Bd. 4, Sp. 866-868 und Wilhelm Gundert,
Art. Bibelübersetzungen in europäische Sprachen vom 17. Jh. bis zur Gegenwart, in:
Theologische Realenzyklopädie, Berlin/New York, Bd. 6, 1980, S. 280f.

85 Karl Heinrich Rengstorf, Gustaf Dalmans Bedeutung für die Wissenschaft

vom Judentum, in: Wissenschaftliche Zeitschrift derErnst-Moritz-Arndt-Universität
IV (1954/55), Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe Nr. 4/5, S. 376:

32



verdanke und sich nach dem Zweiten Weltkrieg mit dem Münsteraner Institu-
tum Delitzschianum als Sachwalter der Leipziger Tradition geriert hat -
beruhende Urteil, Dalmans diesbezügliche Forschung müsse „als überholt" gelten,86
bedarf einer sorgfältig abwägenden Revision.

Für Franz Rosenthal in seiner „Die Aramaistische Forschung seit Th. Nöldekes

Veröffentlichungen"87 jedenfalls bleibt es das Verdienst des Aramaisten Dalman,
die Tür zu den regionalen Ausprägungen des Aramäischen auf dem Ubergang
vom Mittel- (300 v. Chr.-200 n. Chr.) zum Spätaramäischen (200-700 n.Chr.)
geöffnet zu haben. Seine „Grammatik des jüdisch-palästinischen Aramäisch"88

mit den sie ergänzenden „Aramäischen Dialektproben"89 sowie im lexikographischen

Bereich das „Aramäisch-neuhebräische [Pfand-] Wörterbuch zu Tar-

gum, Talmud und Midrasch, mit Vokalisation der targumischen Wörter nach
südarabischen Handschriften und besonderer Bezeichnung des Wortschatzes des

Onkelostargums, Teil I-II"90 - ein in den Etymologien zurückhaltender Auszug
aus den grossen Wörterbüchern von J. Levy u.a., der sich durch die Kenntlichmachung

des Onkelos-Gutes sowie durch die jemenitische Vokalisation auszeichnet91

- werden bis heute immer neu aufgelegt. Natürlich differenziert die moderne

Forschung in manchen Punkten heute anders als es Dalman tut in den eher

zusammenfassenden Werken „Die Worte Jesu, mit Berücksichtigung des

nachkanonischen jüdischen Schrifttums und der aramäischen Sprache erörtert. Bd.
I Einleitung und wichtige Begriffe. Nebst Anhang (Messianische Texte)"92 und
dem in Greifswald abgefassten „Jesus - Jeschua: die drei Sprachen Jesu - Jesus

in der Synagoge, auf dem Berge, beim Passahmahl, am Kreuz".93 Deutlich wird
hier, dass auch die aramaistischen Forschungen Dalmans von der Ausgangsfrage

„Dennoch wird es dabei bleiben müssen, dass DALMANs Theorie über die sprachlichen

Grundlagen einer RückÜbertragung der Worte Jesu in ihre Ursprache als

solche als überholt zu gelten hat
86 Karl-Heinz Bernhardt, Art. Dabnan, Gustaf, in: Theologische Realenzyklopä¬

die Berlin/New York 1981, Bd. 8, S. 322f.; Männchen, Dalmans Lehen und Wirken,

S. 54 mit Anm. 212.
87 Als Preisaufgabe des 19. Orientalistenkongresses in Rom ausgeschrieben, erschien

die Arbeit 1939 in Leiden.
88 1894, 2 erw. 1905 I960; 1978; 1981; 1989
89 1896, 2 erw. 1927 1960; 1978; 1981; 1989.
90 1897-1901, 2 verb, und erw. 1922, T938 1967; 1987; 1997... 2007.
91 Franz Rosenthal Die aramaistische Forschungseit Th. Nöldeke's Veröffentlichun¬

gen, Leiden 1939, S. 117.
92 1898.
93 1922.

33



bestimmt sind, „wie die Worte Jesu in der Ursprache haben lauten müssen, und
welchen Sinn sie in dieser Gestalt für den Hörer hatten".94

Dalman als Aramaist wird seinen Platz in der Wissenschaftsgeschichte schon

aus den folgenden beiden Gründen behalten: Einmal macht er konsequent ernst
mit der elementaren Differenzierung zwischen dem (zum sog. Reichsaramäischen

gehörenden) biblischen Aramäisch und dem Aramäischen der rabbinischen
Traditionsliteratur, die der „treffliche [Samuel David] Luzzatto"95 in seiner 1832/33
ausgearbeiteten, aber erst 1865 erschienenen Abhandlung schon im Titel
unterscheidet: „Elementi grammaticali del Caldeo Biblico e del Dialetto Talmudico
Babilonese".96 Zum Zweiten mahnt Dalman dringend kritische Textausgaben an
und warnt vor einem Vorgehen wie dem von A. Merx in seiner „Chrestomathia
Targumica".9 An diesem Punkt kommen, was Druckausgaben betrifft, eine ganze

Reihe von Judaica des Gustaf-Dalman-Instituts zu Ehren, die von Dalman in
seinen Schriften akribisch konsultiert werden.9" Gerade weil Dalman und seinen

94 Gustaf Dalman, Die WorteJesu: mit Berücksichtigung des nachkanonischen jü¬
dischen Schrifttums und der aramäischen Sprache, 2 Bde., Leipzig 1898, Bd. I, S.

57 (im Original gesperrt). Man vergleiche dazu die Nachricht, wonach letztlich
die Frage, „was denn die Zuhörer Jesu unter Himmelreich verstanden hätten",
Paul Billerbeck zu seinem Lebenswerk veranlasst habe, s. Julia Männchen,
Billerbeck, in: Christfried Böttrich, Judith Thomanek & Thomas
Willi (eds.), Zwischen Zensur und Selbstbesinnung. Christliche Rezeptionen des

Judentums. Beiträge des interdisziplinären Symposiums am 15.-16. Februar 2007
im Alfried Krupp Wissenschaftskolleg Greifswald, Frankfurt am Main u.a. 2009
Greifswalder theologische Forschungen Nr. 17), S. 233.

95 Theodor Nöldeke, Mandäische Grammatik, Halle 1875, S. V.

96 Padua 1865 ; zur langen Latenzzeit zwischen Konzipierung und Veröffentlichung S. 3.

97 Adalbert Merx, Chrestomathia Targumica, Karlsruhe/Leipzig 1888 Porta

linguarum orientalum Bd. 8), dazu kritisch Dalman, Grammatik des Jüdisch-Palästinischen

Aramäisch, S. 13 Anm. 5.

98 In Ergänzung der bereits o. S. 19 Anm. 22 aufgeführten Bände der Dalmansamm-

lung, die Dalman für seine Studien konsultierte, seien hier die Exemplare genannt,
die in Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. VII als „Druckausgaben"
zusammengestellt sind: Pentateuch mit Targum Onkelos (von Lissabon 1491),
Sabbioneta 1557: J I 14; Pentateuch mit drei Tagumen (Editioprineeps für Targum
Jeruschalmi I), Venedig 1591: J I 15; Erste rabbinische Bibel (Editio prineeps für
das Hagiographentargum und Targum Jeruschalmi II) [Felix Pratensis bei Daniel

Bomberg], Venedig 1517: J I 25; Midrasch chamesch Megilloth, Pesaro 1519,

Venedig 1545, Saloniki 1593: J VI 1; Midrasch [Ber.] rabba, Konstantinopel 1512: J

VII 1; Midrasch Tehillim, Konstantinopel 1512, Venedig 1547: J VI 1; Jerusalemischer

Talmud [Editio prineeps], Venedig 1523/24: J V 1; En Jaakob, Venedig 1546:

J XIII 5; Aruk, Pesaro 1517: J XXI 50.

34



Zeitgenossen die Bedeutung und Dimension des Altaramäischen als dem
Nährboden des Reichsaramäischen nicht bewusst war und nicht bewusst sein konnte,

tat er gut daran, sich mit seiner bahnbrechenden „Grammatik des Jüdisch-Palästinischen

Aramäisch" ganz auf den so definierten Bereich des Mittelaramäischen

zu beschränken und ihn „nach Idiomen des palästinischen Talmud und Mid-
rasch, des Onkelostargums (Cod. Socin 84) und der jerusalemischen Targume
zum Pentateuch" darzustellen. Schon im Vorwort zur zweiten Auflage verwahrt
sich Dalman gegen die „irrtümliche Annahme, als sähe ich darin ein in Judäa

gesprochenes Aramäisch", und insofern geht der Vorwurf, dass seit Paul Kahle
„der der Sprache Jesu am nächsten kommende Dialekt" am ehesten in den - dank
den durch Salomon Schechter, d.h. ab 1897, langsam zugänglich werdenden -
Fragmenten aus der Kairoer Geniza, besonders dem palästinischen Pentateuch-

targum, zu finden sei, ins Leere.1,9 Gewiss ist es für Dalman unverändert das

„Interesse an der Sprache Jesu" und damit die „Erfassung des grössten Problems der

Weltgeschichte, der Erscheinung Jesu",1"'1 das seine aramaistischen - wie später
seine landeskundlichen - Forschungen antreibt. Er gelangt dabei zu Positionen,
die zwar im einzelnen später durch die Forschungen v.a. Paul Kahles korrigiert
werden, die aber mit ihren Fragestellungen und den Mitteln, sie zu lösen, gültig

bleiben. Dazu gehört Dalmans durchaus zutreffende Empfindung, dass dem

„westaramäischen" Sprachmaterial, dem sein Ffauptaugenmerk gilt, durchaus

eine einheitliche Vorstufe zugrunde lag.""
Auch in weiteren - weitgehend von ihm eröffneten - Untersuchungsfeldern

verdient seine Stimme nach wie vor Gehör:
1.) In der Frage nach der Sprache Jesu - wo Nöldekes Warnung vor einer

zu sehr differenzierten Dialekteinteilung immer wichtig bleibt - war er es, der

es „wohl als erster mit der philologischen Seite des Problems wirklich genau
nahm",102 und im Disput mit J. Wellhausen und mit dem von diesem herkommenden

F. Schulthess hielt Dalman an dem „als solide Arbeitsgrundlage in
philologischer Ff insicht doch nur zu berechtigten Grundsatz ...: quod non est apud
Rabbinos, non estJudaicum' fest.'"3

2.) Bei der Suche nach einer hinter den Evangelien liegenden „ursprünglichen"

- aramäischen - Sprache war Dalman durchaus kritischer eingestellt als

etwa E. Nestle oder J. Wellhausen, die beide mit einer aramäischen Quelle für
Matthäus rechneten.

99 Rengstorf, Gustaf Dalmans Bedeutung, S. 376.
100 Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. VII.X.
101 Rosenthal, Die aramaistische Forschung, S. 104 Anm. 2.

102Rosenthal, Die aramaistische Forschung, S. 106.

103Rosenthal, Die aramaistische Forschung, S. 107, unter Verweis auf die

Gegenposition bei Julius Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin

1905, S. 41 und dann die ausführliche Begründung ebd. 2. Auflage 1911.

35



3.) Im Gebiet der jüdisch-palästinischen aramäischen Literatur nahm Dal-

man, auch hier bahnbrechend, auf den einleitenden Seiten 6-39 seiner Grammatik

(die leider die Syntax übergeht) eine Einteilung von drei Hauptgruppen

vor, die sich als ganze bewährte: nämlich a) die jüdischen d.h. judäischen
Schriftdenkmäler, zu denen er die aramäischen Partien des Alten Testaments,
das aramäische Hasmonäerbuch,1"4 die aramäischen Vokabeln im Neuen Testament

und beijosephus, die Megillat Ta'anit, alte Aussprüche, Urkundenformulare

sowie das Onkelos- und Prophetentargum zählt (S. 6-16). b) Als galiläisch
gelten ihm die aramäischen Partien im palästinischen Talmud, in den
palästinischen Midraschim und die Mosaikinschrift im galiläischen Ka.fr Kenna.
c) Die Gruppe der „Sprachdenkmäler mit gemischtem Sprachtypus" schliesslich

erscheint sehr zusammengewürfelt und ist als solche denn auch durch Paul
Kahle zu Recht als unbrauchbar erklärt worden; nach Dalman (S. 27-39)
gehören dazu die palästinischen Pentateuchtargume, die Targume zu den Hagio-
graphen, von denen Dalman selber freilich schon sagt, „dass sie nur Kunstprodukte

sind"1"5 und apokryphe aramäische Schriften wie der aramäische Tobit.
In der Einschätzung dieses letztgenannten Werks, das Adolph Neubauer 1878

herausgegeben hatte, dürfte übrigens Dalman mit seiner Datierung „nicht vor
dem siebenten Jahrhundert"11"' gegenüber Th. Nöldeke, der sein Idiom noch als

„eine wirklich lebendige Sprache" einstufte und der es um 300 n. Chr. ansetzte,107

im Recht bleiben.

4.) Zum christlich-palästinischen Aramäisch hat sich Dalman aufgrund
seiner eigenen Schwerpunktsetzung nur sporadisch und am Rande geäussert; ihm

war wichtig, dass die seiner Zeit oft behauptete Beziehung zum galiläischen Dialekt

nicht erweisbar sei, und er lehnt daher die von J. Wellhausen „aufgestellte
Forderung, das Evangeliarium Hierosolymitanum bei der Erörterung der

Muttersprache Jesu zu Grunde zu legen", rundweg ab.108

Dalman stellte seine auf die Erhellung des jüdisch-palästinischen Aramäisch

focussierten Forschungen in einen breiteren semitistischen Rahmen. Dafür

legen nicht bloss seine aktiven Kenntnisse des Arabischen, besonders der

104„Das er als eine Nachahmung in der aramäischen Sprachform des Alten Testaments

erkannte, also ganz hätte aus dem Spiel lassen müssen", Rosenthal, Die aramais-
tische Forschung, S. 124.

105 Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. 35.

106 Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. 37: „Die uns vorliegende Schrift
ist nicht vor dem siebenten Jahrhundert entstanden in Kreisen, welche durch beide

Talmude und die älteren Targume beeinflusst waren ..."

107Theodor Nöldeke, Berichte über die Verhandlungen der königlichen Akademie der

Wissenschafien zu Berlin, Berlin 1879, S. 65-69, vgl. dazu Rosenthal, Die arama-
istische Forschung, S. 125.

108 Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. 41 mit Anm. 1.

36



„Volkssprache",109 auf die er seine Sammeltätigkeit schon anlässlich seiner
Nahostreise vom 10.3.1899 bis 12.6.1900 und dann in Jerusalem ausdehnte und in
dem er sogar selber dichtete, Zeugnis ab, sondern auch seine Nabatäeruntersu-

chungen im Zusammenhang des zwischen 1904 und 1910 zehnmal besuchten
Petra."" Die Aramaistik bildet überhaupt ein wichtiges continuum zwischen

seiner Leipziger und seiner Jerusalemer Zeit. Die mit sicherem Empfinden als

den Ursprüngen am nächsten stehend eingeschätzte jemenitische Vokalisierung
hat er für die zweite Auflage seiner Grammatik anhand einer jemenitischen
Gen-Ex-Handschrift im Besitz der Edler von Lämel-Schule111 in Jerusalem und

vor allem durch „praktische Kenntnisnahme der jemenischen Aussprache des

Hebräischen und Aramäischen, zu welcher Jerusalem Gelegenheit bietet",
verifiziert und bereinigt."2

4. Schluss

Wenn Dalman sich von jungen Jahren an der Judenmission verpflichtet fühlt
und ihrem Anliegen bis zum Ende seines Lebens verbunden bleibt, so hat das

neben frühen Prägungen, vor allem durch das Vorbild seiner tief verehrten
Mutter, deren Familiennamen er zum seinen macht, eine Reihe von Gründen.
Zunehmend empfindet er den christlichen Nachholbedarf an Kenntnis des

Judentums, und noch stärker spürt er, in der Linie seines väterlichen Freundes

Delitzsch, die Gefahr, dass Bibelwissenschaft und Theologie sich auf der
Schwelle zum 20. Jahrhundert ihren Ursprüngen und Quellen entfremdeten
und so der fortschreitenden Säkularisierung hilflos gegenüberstünden. Diese

Optik schärft ihm auch den Blick auf das Judentum. Die mit der Emanzipation

verbundene Entwicklung im west- und in anderer Weise im osteuropäischen

Judentum, ganz besonders die Bewegung des Zionismus, gilt ihm als

Symptom und Fanal einer allgemeinen Abkehr von Religion. Das Judentum
präsentiert sich ihm unter diesem Blickwinkel als defizitär, es mangelt ihm
schlicht an Religion. In dieser Beziehung gehört Dalman trotz seines

konservativ-theologischen Umfeldes zu den Erben Schleiermachers.113 Dalmans apo-

109„Die arabische Volkssprache, für welche mich Prof. Socin vor meiner Abreise in

grosser Freundlichkeit noch privatim geschult hatte ...", Religionswissenschaft der

Gegenwart, S. 13.

IIORosenthal, Die aramaistische Forschung, S. 86.

111 Die 1856 gegründete Schule galt dem orthodoxen Jerusalem als Zentrum der Ha-
skala, wozu auch die Tatsache beitrug, dass sie die erste war, an der einzelne Fächer

in Iwrit unterrichtet wurden.
112 Grammatik desJüdisch-Palästinischen Aramäisch, S. VIII.
113 Wenn Schleiermacher „gewissen Juden", bei allen Überlegungen zur Emanzipation

der Juden im Allgemeinen und bei allen persönlichen Kontakten zu Juden, als Ein-

37



logetisch geprägte Grundhaltung ist insofern nur konsequent, gerade wenn
ihr die Front, gegen die sie sich richtet, quer durch Judentum und römischen
Katholizismus hindurch verläuft. Positiv betont er, hierin ganz Herrnhuter,
die Persönlichkeit Jesu. In ihr sieht er das Unterscheidungsmerkmal zwischen

Judentum und Christentum.
Das wirkt, auf Dalmans Lebenswerk gesehen, paradox. Denn gerade um

Jesus besser und tiefer zu verstehen hat sich der Christ, der Philologe, der
Palästinawissenschaftler der jüdischen Welt Jesu, der Sprache der jüdischen Tradition
und dem Land der Bibel zugewendet und auf diesem Gebiet seine bleibenden

Leistungen erzielt.
Blickt man auf Dalmans Lebenswerk zurück, wie es sich in der Bibliothek

des Gustaf-Dalman-Instituts spiegelt, so fühlt man sich fast ungezwungen
an die Trias jüdischen Lebensvollzugs erinnert, wie ihn der religiöse Zionismus

in der oft zitierten Sentenz „Das Israelland dem Israelvolk aufgrund der
Israeltora"114 umreisst.

Dabei sind die von Dalman gesetzten abweichenden Akzente nicht zu
übersehen. Die Erforschung des „Heiligen Landes" ist für Dalman, dem

zeitgenössischen Sprachgebrauch und der politischen Realität des in seinen
letzten Zügen liegenden osmanischen Reiches entsprechend, „Palästinawissenschaft".

Der Aspekt eines „Israellandes", px, braucht dabei nicht
zwangsläufig verdrängt und eskamotiert zu werden. Gegen den bei Dalman
allbeherrschenden religiösen Individualismus115 setzt er aber eine der bibli-

ziges doch die „stille Freude über das herannahende Christenthum ohne Christus"
nehmen will (Sämtliche Werke Bd. 1, 5, 38), so wirkt das wie wenn er zu Beginn des

19. Jahrhunderts etwas von dem vorweggenommen hätte, was Dalman mit seinem

Konzept von Judenmission an dessen Ende - und darüber hinaus - vorschwebte. Von
daher erklärt es sich, wenn Schleiermacher in seiner Fünften Rede Über die Religion
das Judentum als „schon lange tote Religion" bezeichnet, d.h. ihm eben genau jene

religiöse Komponente abspricht, die für ihn den Inbegriffdes Christentums ausmacht.
1 14Vxw mm mAi? Vm®' ovb Vxittr p». Vgl. etwa Yosef Tirosh (ed.), Religious Zi¬

onism. An Anthology, Jerusalem 1975, S. 12: "The Land of Israel for the People of
Israel according to the Torah of Israel."

115 Insofern zögert man trotz einzelner in diese Richtung weisender Aussagen über „Got¬

tes Reichsgedanken" [Nathanael 7 (1891), S. 166] Dalmans, diesen sans phrase als

einen „der wichtigsten Vertreter der neulutherisch-heilsgeschichtlich [Kursivierung tw]
geprägten Judenmission'" zu bezeichnen, wie Wiese, Wissenschaft desJudentums, S.

92 das tut. (Das Etikett „heilsgeschichtlich-missionarische Strömung des Protestantismus",

ebd. S. 99 im Zusammenhang mit F. Delitzsch mag eher zutreffen.) Dagegen

spricht schon die von 1890-1893 geführte, oben S. 27 mit Anm. 53 erwähnte

Auseinandersetzung mit Dr. Johannes Müller und der Haltung der Leipziger Judenmission
nach Delitzschs Tod.

38



sehen Tradition Alten wie Neuen Testaments gemässe Konzeption nicht bloss

eines „Judentums", sondern eines - unter Umständen durchaus „säkularen"

- jüdischen Volkes voraus, das den einzelnen Menschen und Individuen vor-
und übergeordnet ist und sozusagen eine eschatologische Aufgabe bleibt. Das

ist etwas ganz anderes als die kritiklose Übernahme in der Luft liegender
nationaler Denkstrukturen des 19. Jahrhunderts durch den Zionismus. Dagegen
hat sich Dalman nicht ohne Grund, aber in zuweilen abschüssiger Ausdrucksweise,

gewendet. Denn gerade diese gar nicht religiöse, sondern rein menschliche

jüdische Stimme, die sich da erhob, verlieh dem Zionismus ein Recht und
eine Legitimität, für die sowohl die Judenmission wie der Antisemitismus, je
von ihrer Warte her, blind waren.

Wenn schliesslich all das, was sich da im Land, für das Volk zu Lebzeiten Dal-

mans und unter seiner wachen Wahrnehmung abspielte, nicht allein aus Zufall
oder aus politischem Kalkül heraus geschieht, so bleibt es das monitum des

Philologen Dalman, dass sich das Wort des lebendigen Gottes, auf das sich sowohl
Christen wie Juden, wenn auch auf durchaus unterschiedliche Weise, stützen und

berufen, im vollen Sinn nur dem erschliesst, der seinen jüdischen, d.h. menschlichen,

Wortlaut eben so ernst nimmt wie seinen göttlichen Ursprung.

39


	Christliche Rezeption des Judentums in Greifswald : Judenmission, Palästinawissenschaft und Aramaistik bei Gustaf Dalman

