
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

MORA, FABIO: Tanak, Bibbia e Corano. Tre scritture e tre reügioni a confronta, Messina:
Università di Messina. Dipartimento di Scienze dell'Antichità, Studi Tardo-Antichi,
Medievali e Umanistici 2008 Polifemo supplemento, Bd. 5), 2008, 438 S., gr.8°,
ISBN 88-8268-098-3.

„Judentum, Christentum, Islam, Bibel, Koran — drei Religionen, zwei heilige
Texte, ein Monotheismus: So könnte man zusammenfassend die heute nicht
unübliche Art und Weise beschreiben, wie die interreligiösen Beziehungen dargestellt

und die eigene Identität und die des anderen erforscht werden" (S. 1). Der
Anfangssatz zur Einführung dieses bemerkenswerten Buches des italienischen
Gelehrten Fabio Mora ist programmatisch und gibt mit dem Konjunktiv zugleich
zu erkennen, dass die Sachverhalte religionswissenschaftlich doch nicht immer
nach symmetrischen Gesichtspunkten anzuordnen sind. Der Autor trägt dem
Rechnung, indem er — nach dem Hinweis auf Monotheismen ausserhalb des

mediterranen Raumes, etwa in der Sikh-Religion oder bei den Bahai — zum einen
die Ausgangsthese modifiziert („tre monoteismi, di due tipi radicalmente opposti,
e non tre tradizioni diverse di un unico monoteismo", S. 3) und zum andern
zunächst mit historischen Darstellungen der jeweiligen Religionen beginnt, was
bei ihm aber den Vorzug hat, dass die „beiden anderen" von Anfang an jeweils
mit im Blick sind. Der erste Hauptteil des Buches enthält fünf Kapitel, die die

heiligen Texte zunächst in ihrem historischen Werden und im Kontext der
geschichtlichen Entwicklung der drei Religionen selbst vorstellen (I), diese heiligen
Texte dann literarisch - d.h. textgeschichtlich und einleitungswissenschaftlich -
behandeln (II), ihren liturgischen und ausserliturgischen sowie schliesslich
polemischen, gegen „die anderen" gerichteten, Gebrauch untersuchen (III-IV) und
abschliessend die Frage nach den unterschiedlichen Kontinuitäten, Diskontinuitäten

und Kontexten stellen: Das Alte Testament im Neuen Testament, das biblische

Material im Koran sowie die gegenseitigen Beeinflussungen in der
Wirkungsgeschichte (V). In diesem letzteren Abschnitt rezipiert der Autor neuere
Untersuchungen zum christlichen Einfluss auf das aschkenasische und zu den
islamischen Auswirkungen auf das sefardische Judentum (Abschaffung der
Polygamie im Westen, Weihnachten und Chanukka, Waschungsriten usw.). Der
islamische Einfluss auf das Christentum wird vermutungsweise in der Vorstellung
der Christenheit als eines politischen Blocks („blocco politico") analog zur „dina-
mica espansiva" des frühen Islams gesehen (S. 176); die mittelalterliche Idee eines

territorial homogenen Christentums entspreche der islamisch-theologischen
Konzeption des „dar-al Islam" (S. 177). Der Autor sieht hier einen radikalen Bruch
(„rottura", S. 177) zum altchristlichen und dann vor allem auch monastischen
Ideal der Passivität, Weltflucht und Askese, was er durch den Hinweis auf
kirchenrechtliche Vorschriften untermauert, die den Klerikern den Gebrauch von
Waffen verboten hätten. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass für den Autor
Judentum und Islam gemeinsam zum „antitrinitarischen" Typus des Monotheis-

368



mus gehören, wobei das Abgrenzungsbedürfnis des Judentums als Reaktion auf
die jahrhundertelangen christlichen Versuche einer Fremddefinition des Judentums

vom Christentum zu verstehen seien (S. 2f).
Der zweite Hauptteil des Buches enthält neun ausführliche Anhänge:l. Eine

ausführliche bibelkundliche Einführung in die jüdische Bibel, gefolgt von einer
Tabelle der Sabbatlesungen, einschliesslich der Haftarot und der sefardischen

Varianten, nach dem dreijährigen Zyklus sowie der aschkenasischen Haftarot in ihrer
biblischen Reihenfolge; hinzukommen sieben chronologisch geordnete Aufstellungen

der unterschiedlichen literarkritischen Modelle der Bibelwissenschaft zur
Entstehung des Pentateuch (von Astruc bis zur Encyclopedia Judaica 2007) sowie

Aufstellungen zu den rabbinischen Interpretationsregeln von Rabbi Hillel und
Rabbi Ishmael sowie andere Informationen zur klassisch-jüdischen Bibelhermeneutik;

2. neun Tabellen zur Auflistung, Klassifizierung und Begründung der 613
rabbinischen Gebote (u.a. nach Maimonides und Nachmanides); 3. ausführliche
Textdokumentationen in italienischer Sprache zum hebräischen Gebet, zu jüdischen
Glaubensbekenntnissen (vgl. S. 262f das Glaubensbekenntnis des Karäers Elija
Bashyazi) bis hin zur liberalen amerikanischen Pittsburgh Declaration (1885) und
neueren Erklärungen des „Rabbinical Council of America" (S. 279).

In den Anhängen 4-9 findet sich, bezogen auf das Neue Testament, näherhin
im Kontext der Synoptikerforschung, zunächst eine (das Thomas-Evangelium
einbeziehende) Auflistung der Logien der Q-Quelle; es folgen tabellarische

Zusammenstellungen zum synoptischen Vergleich der Evangelien, ein Überblick
über das Diatessaron des Tatian sowie Nachweise über die Art und Weise, wie das

Neue Testament alttestamentliche Texte zitiert („L'Antico Testamento Nel
Nuovo", S. 329-364), Nachweise zur entsprechenden Zitatpraxis der anglikanischen,

christlich-orthodoxen sowie römisch-katholischen Liturgie und schliesslich

zur Zitatpraxis in den Bekenntnisschriften der unterschiedlichen christlichen
Konfessionen („Citazioni bibliche nelle confessioni di fede cristiane" mit den
Rubriken „luterani, riformati, valdesi, anabattisti, mennoniti, quaccheri", S. 389ff).
Die Anhänge 10-11 sind dem Islam gewidmet; sie enthalten Informationen zur
inneren Chronologie der Koransuren, zu ihrem Namen und Inhalt, zu ihrem
liturgischen Gebrauch, zu abrogierten und abrogierenden Gesetzesbestimmungen,

zum islamischen Glaubensbekenntnis sowie zu den 99 Namen Gottes,
jeweils in italienischer Übersetzung. Die beiden letzten Anhänge versuchen unter
der Überschrift „Repliche" eine Auflistung unterschiedlicher interreligiöser
Polemiken von den (hypothetischen) antichristlichen Passagen im Talmud bis hin zu
den unterschiedlichen antijüdischen und antiislamischen Gesetzesbestimmungen
des christlichen Mittelalters. Eine Bibliographie mit Schwerpunkt auf italienischer
Literatur, aber auch vielen Hinweisen in englischer, deutscher und französischer
Sprache runden diesen zweiten Teil des Buches ab. Dieses Beiheft zur in Messina

herausgegebenen religionswissenschaftlichen Zeitschrift Polifemo wird im italienischen

Kontext sicherlich und mit grossem Gewinn als Lehrbuch und ausserhalb des

italienischen Sprachraumes als praktisches Nachschlagewerk zu benutzen sein.

Tübingen Matthias Morgenstern

369



BERLEJUNG, Angelika & BerndJanOWSKI (eds.): Tod und jenseits im alten Israel und
seiner Umwelt. Theologische, religionsgeschichtliche, archäologische und ikonographische Aspekte,

Tübingen: Mohr Siebeck, 2009 Forschungen zum Alten Testament; Bd. 64), 650
S., gr.8°, ISBN 978-3-16-149776-6.

Der vorliegende Band versammelt die Vorträge eines internationalen und
interdisziplinären Symposiums, das im Alärz 2007 unter der Leitung der Herausgeber
an der Universität Leipzig stattfand. Die 27 Beiträge, die theologische,
religionsgeschichtliche, archäologische und ikonographische Aspekte des Themas „Tod
und Jenseits im alten Israel und seiner Umwelt" aufarbeiten, sind folgenden
Kategorien zugeordnet: I. Der Mensch und sein Tod - übergreifende Aspekte (mit
Beiträgen von Johannes Schnocks, Christian Frevel, Rüdiger Lux, Stefanie U.
Guide, Irmtraud Fischer), II. Der gute und der schlechte Tod - zur Bewertung
des Todes (mit Beiträgen von Ute Neumann-Gorsolke; Anette Krüger, Martin
Leuenberger; Jan Dietrich; Angelika Berlejung); III. Bestattungs- und Trauersitten
— zur rituellen Bewältigung des Todes I (mit Beiträgen von Jens Kamiah; Silvia
Schroer; Herbert Niehr; Reinhard Achenbach) ; IV. Postmortale Existenzformen
— kosmologische und theologische Aspekte (Gönke D. Eberhardt; Kathrin Liess;
Klaus Bieberstein; Bernd Janowski); V. Das Band zwischen Lebenden und Toten
— zur rituellen Bewältigung des Todes II (Dagar Kühn; Rüdiger Schmitt; Raik
Heckl; Jan Christian Gertz); V. Tod und Jenseits im antiken Mittelmeerraum —

komparatistische Aspekte (mit Beiträgen von Annete Zgoll; Daniel Schwemer;
Joachim F. Quack; Joachim Bretschneider; Jürgen Zangenberg). Das Werk bildet
so einen umfassenden und hervorragenden Überblick zu der Thematik, die vor
allem in jüngerer Zeit durch die Kulturwissenschaften stark in den Fokus der
Wissenschaft getreten ist. Speziell für die Judaistik, die ihren Forschungsschwerpunkt

in der hellenistischen Zeit beginnen lässt, dürfte es interessant sein, wie

vielfältig die Vorstellungen über die postmortale Existenz um die Zeitenwende
waren (vgl. hierzu insbesondere den Beitrag von Jürgen Zangenberg, „Trockene
Knochen, himmlische Seligkeit. Todes- und Jenseitsvorstellungen im Judentum
der hellenistisch-römischen Zeit", 655-689). Der Beitrag von Reinhard Achenbach

(„Verunreinigung durch die Berührung Toter", 347-369) gibt zudem wichtige

Anregungen zum Ursprung und Vorstellungshintergrund der Konzeption der

Totenunreinheit, wie sie dann im rabbinischen Denken bedeutsam werden soll.

Osnabrück Beate Ego

Übersetzung des Talmud Yerushalmi, Bd. III/3: Kenbbot — Eheverträge, übersetzt von
Matthias Morgenstern, Tübingen: Mohr Siebeck 2009, 505.S., gr.8°, ISBN
978-3-16-150049-7.

Ketubbot, der zweite Traktat der Mischna Nasim (Frauen), bespricht besonders die
bereits bei der Eheschliessung festzulegende Summe für die Frau im Falle der

Scheidung oder des Todes des Ehemannes. Ferner werden die Pflichten der Eheleute

wie die Besitz- und Erbrechte der Frau oder Witwe abgehandelt. Eine Fülle
weiterer Materialien finden sich darin, wie anatomisch-medizinische Fragen (im
Zusammenhang mit der Jungfernschaftsklage, Strafbestimmungen bei Unzucht

370



und Ehebruch), Vergewaltigungen etc.), Versorgungsrechtsfragen von Kindern,
Legendenmaterial (z. B.: zu Tod und Beerdigung von Rabbi Jehuda ha-Nasi),
Rechtprobleme von Eheleuten (im Zusammenhang mit den Wohnen in Eretz
Israel und Jerusalem). Die Bedeutung des Traktates mit seinen weitgespannten
Themenfeldern (nicht ohne Grund wird er im Schulchan Aruch auch „kleiner
Talmud" - „shas kcttan" genannt) liegt, so Morgenstern, einerseits darin, dass er
den Unterschied zwischen dem biblischen Eherecht und den Rechtsdokumenten

aus der Judäischen Wüste klar dokumentiert und andererseits die oft postulierte
Uniformität der rabbinischen Normenwelt in Frage stellt. So ist z. B. auf dem

Hintergrund des gesamten Textzusammenhanges zu fragen, ob ein Jungfern-
schaftsprozess (.Pereq 1) jemals von jüdischen Männern durchgeführt wurde. Um
überdies eine gründliche Analyse des Traktates im „zeitlichen Kontext" durchzuführen,

wäre der Vergleich mit klassischen griechischen und römischen Rechtstexten

und mit denen der Spätantike (Kaiser Augustus' Gesetzgebung, Edikte
Caracallas, CodexJustinianus) wie auch die Auseinandersetzung mit neutestamentü-
chen und patristischen Texten zu Ehe, Eherecht und Eheverständnis notwendig.
Dieser Forderung kommt der „Übersetzer" hier und da selber nach in den

Anmerkungen, und dies auf vorbildhafte Weise. Damit stellt sich Morgenstern in die

Reihe der Gelehrten, die die Bearbeitung dieses weiten Forschungsfeldes in
Zukunft einfordern. Als Grundtext dient der Übersetzung die Handschrift Leiden,
die mit Hilfe der Yerushalmi-Synopse (ed. P. Schäfer und H. J. Becker) und der
Editio Princeps (Venedig) und den unterschiedlichen (zum grossen Teil via Internet
als pdf-Dateien zugänglichen) Druckausgaben verglichen wurde. In den Anmerkungen

werden abweichende Lesearten (Textvarianten), Korrekturen und Variationen,

Zusätze und Weglassungen (von späterer Hand dokumentiert, um zusammen

mit der Übersetzung ein „gesamtes Textpanorama" zu ermöglichen. Die
Übersetzung ist wortgetreu und in einer Sprache verfasst, die auch dem Nicht-
fachmann zugänglich ist. Überdies versucht der Übersetzer (und das in plausibler
Art und Weise) den „äusserst knappen Stil des Jerusalemer Talmuds" zu interpretieren

und den Diskussionsverlauf der beteiligten Rabbinen nach zu zeichnen. Er
tut dies einerseits, indem er gleiche Formulierungen manchmal unterschiedlich
erläutert und (von Fall zu Fall kontextgerecht) verschieden übersetzt. Der Grund
dafür ist, dass der Talmud immer wieder „terminologisch identisch - abstrakte

religionsgesetzliche Sachverhalte von einem Anwendungsbereich auf einen anderen

überträgt" (XXX). Andererseits bietet Morgenstern Verständnisbrücken, die
innerhalb der Klammern in den Text eingefügt sind. Das erleichtert den manchmal

abrupten Stil des Talmuds zu lesen und zu verstehen. So heisst es z. B.:

„[Wenn] sie nach der Antrauung Witwen geworden sind oder geschieden wurden,
[so kann die betreffende Frau nur] zweihundert [Zunz] einfordern, [wenn sie aber
nach der Heirat Witwe geworden ist oder geschieden wurde, kann sie] alles

einfordern." (S. 215). In den Anmerkungen wird auf die traditionellen jüdischen
Kommentare verwiesen, die wesentlich das Textverständnis als auch dessen

Wirkungsgeschichte aufschlüsseln. Der Vergleich mit Übersetzungen ins Französische

(Moise Schwab) und ins Englische (Jacob Neusner und Heinrich Guggenheimer)

und mit den bereits ins Deutsche übersetzten Paralleltexten aus anderen

Traktaten des Jerusalemer Talmud veranlassten Morgenstern, die Gründe für die

371



jeweiligen Interpretationsentscheidungen offenzulegen, wie z. B., dass mittelalterliche

Kommentare eine Harmonisierung mit dem Talmud Bavli anstrebten. Natürlich

wurden auch die bereits vorgelegten Ubersetzungen der Reihe des Talmud
Yerushalmi mit ihren Ergänzungen, Modifikationen oder Verbesserungen
berücksichtigt. Dieser Reichtum an Wissen und Erfahrung hat vor allem Auswirkungen
auf das textkritische Problembewusstsein, auf die kommentierenden Literaturangaben

(Realien) und auf die Querverweise zu anderen, dem Verständnis dienenden

rabbinischen Texten, die auch angeführt werden.
Besonders zu erwähnen ist das in Tübingen verfasste und aufbewahrte

Übersetzungsmanuskript (1930/31) zum Traktat Ketubbot von Charles Chaim Horowitz

(1892-1969), der vor dem Krieg ein „angesehener" Mitarbeiter des „notorischen

Antisemiten Gerhard Kittel" (S. XXXII) war. Dieses Manuskript wurde
vergleichend hinzugezogen und diente dem Übersetzer vor allem zur Präzisierung
des Textverständnisses. So liest man zum Satz: „Rabbi Yishaq Haquala sagte und
[ebenfalls] R. ShinTon be-Rabbi" (Ket 2,7.8; 95) in der Fussnote S. 316: „Horowitz

übergeht die Kopula we- vor „Rabbi Shim'on Der hier präsentierte
Übersetzungsversuch versucht sowohl die Verform amar als auch die Kopula we- ein-
zubeziehen" (S. 95). Anlässlich von Horowitz' vierzigsten Todesjahres hat
Morgenstern seinen Band dem Andenken diesem grossen Talmudforschers gewidmet,
der 1938 seine Forschungsarbeit in Deutschland gezwungenermassen aufgeben
musste. Historisch bedeutsam und zugleich paradox, wenn nicht eine Ironie der
Geschichte ist, dass die Editionsgeschichte der deutschen Übersetzung des
Talmud Yerushalmi 1975 mit der Übersetzung des Traktates Berakhot aus der Feder
eben des Talmudforschers Horowitz einsetzte (mit einem Forschungsstipendium,
das ihm der katholische Theologieprofessor Ratzinger vermittelt hatte), und dass

er über der Vollendung dieses Bandes starb. Peter Schäfer und Frowald Gil
Hüttenmeister haben 1983 dann das überarbeitete Manuskript herausgegeben. Die
hier vorgelegte Übersetzung von Morgenstern ist ein wichtiger Beitrag für die
wissenschaftliche Aufschlüsselung des Traktates Ketubbot und sie fügt zu den
bereits bestehenden Übersetzungen aus den jerusalemer Talmud eine solide
gearbeitete hinzu. Er bedient sich dabei der wichtigsten Kommentare zum Traktat
und bezieht darüber hinaus den bis heute nicht zugänglichen Kommentar von
C. C. Horowitz in die Erläuterungen ein. Dem Buch ist ein gelehrtes Fachpublikum

ebenso wie eine interessierte Leserschaft zu wünschen; seine Qualität macht
es möglich, diese Breite an Leserschaft zu erreichen.

Wien Bernhard Dobia

ROTHSCHILD, Rabbiner Dr. Walter L.: 'Der Honig und der Stachel". Das Judentum
— erklärt für alle, die mehr wissen wollen, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2009,
431 S., gr.8°, ISBN 978-3-579-06528-1

Dem vorliegenden Buch liegen Lehrmaterialien für Erwachsene zugrunde, die der
Autor während seiner Tätigkeit in der jüdischen Gemeinde in Leeds entwickelt
hat (S. 13). Es richtet sich nach eigenem Bekunden gleichermassen an Juden, die

„mehr über ihr Judentum wissen wollen" (ibid.), wie an nichtjüdische Ehepartner
oder Menschen, die sich auf ihre Konversion zum Judentum vorbereiten.

372



Folgerichtig beschäftigt sich das Werk weit überwiegend mit Themen des

jüdischen Alltags: mit der Synagoge und dem, was in ihr geschieht (Kapitel I, S. 25-69),
dem Schabbat und wie man ihn begeht (S. 70-81), dem jüdischen Festkalender

(Kapitel II, S. 82-189), den jüdischen Rites de Passage (Kapitel V, S. 275-328) sowie

den häuslichen und persönlichen Geboten (Kapitel IV, S. 238-274). Hinzu kommen

Informationen, die der Orientierung innerhalb der breit gefächerten jüdischen
Tradition dienen: zu den grossen Textkorpora (Kapitel III, S. 190- 237), ethischen

Verpflichtungen, Zukunftserwartungen und grossen jüdischen Strömungen (Kapitel
VI, Verschiedene Überlegungen, S. 329-354), der Schoa und Israel (Kapitel VII, S.

355-359, und VIII, S. 360-370). Nicht zuletzt - als Lehrmittel für Konversionswillige

— bietet das Werk detaillierte Hinweise für einen Übertritt zum Judentum (Kapitel

IX, S. 371-397). Ein Anhang mit der synagogalen Leseordnung (S. 398 f.),

„Übungen und Testfragen" (S. 401-412) und einem „Purim-Quiz" (eher ein Witz, S.

413-416) vervollständigt das Buch.
Der Hinweis in Titel und Einleitung, dass sich das vorliegende Werk an Menschen

richtet, die mehr wissen wollen, ist durchaus ernst zu nehmen. Man spürt dem Verfasser
seine profunde Kenntnis von Gemeindeleben und dessen theoretischem Unterbau ab.

Er ist engagiert und zutiefst involviert, wenn er Fragen des alltäglich praktizierten
Judentums darstellt. Rothschild weiss, wovon er redet, wenn es um die zahlreichen

grossen und kleinen Konflikte innerhalb und ausserhalb der Gemeinde geht.
Diese Ausgangssituation führt indessen auch dazu, dass der Verfasser bei seinen

Leserinnen einiges an Vertrautheit mit (hebräischen) Begriffen, mit Religionsgeschichte,

mit typischen Konflikten und Positionen voraussetzt. Trotz eines Glossars

(S. 417-427) muss das Buch daher systematisch von Anfang bis Ende gelesen werden,

damit man den zahlreichen Quer- und Rückbezügen folgen kann. Hin und
wieder bedarf es schon mal umfassenderer Vorkenntnisse, um zum Beispiel
Quellenangaben des Autors orten zu können: „Im nichtkanonischen Jabel-Buch, einem
Werk von Sektierern, das sich damit beschäftigt, das Alter verschiedener Praktiken

zu beweisen [...] wird die Behauptung aufgestellt, der Patriarch Jakob habe dem

[Sukkot-]Fest den achten Tag hinzugefügt." (S. 121)
Ähnlich ambivalent wirkt die klare Positionierung des Autors im Spektrum

des liberalen Judentums. Für Jüdinnen und Juden, für deren nichtjüdische
Angehörige oder für Konversionswillige, die bereits über eine Grundorientierung
innerhalb der zahlreichen jüdischen Strömungen verfügen, bietet das Buch wertvolle

Anregungen. Es hilft dabei, die eigenen Positionen zu begründen und argumentativ

zu untersetzen. Für Menschen, die nach einer Erstinformation über das

Judentum suchen, erscheinen manche der Äusserungen Rothschilds zu konkurrierenden

Gruppen kryptisch, für um Ausgewogenheit und „Objektivität" bemühte
Wissenschaftler/innen zuweilen ärgerlich. Das gilt insbesondere dann, wenn
Seitenhiebe auf das (chassidisch-)orthodoxe Judentum ausgeteilt werden: „Es gibt
den zielgerichteten (und sehr erfolgreichen) Versuch einiger, das Judentum in eine

Art Nostalgie des osteuropäischen 18. Jahrhunderts zurückzuführen, eine Religion,

die an Disneyland erinnert und angereichert ist mit heiligen Helden und bösen
Schurken." (S. 16) Oder: „Es gibt innerhalb des Judentums Gruppen, die ihre

Anhänger ermutigen, ohne zu fragen und kritisch zu denken, alles hinzunehmen,
was ihr Rebbe ihnen erzählt (S. 21) Der Vergleich zwischen einigen Aussa-

373



gen des Tanya, dem theoretischen Hauptwerk des ChaBa"D-Chassidismus (welches

als Quelle jedoch nicht eigens Erwähnung findet), zum Status von Nichtju-
den und dem nationalsozialistischen Rassenwahn ist in seiner Pauschalität unnötig
(S. 347). Mitunter wünschte man selbst den Verfechtern liberaler Grundpositionen

eine ausgewogenere Argumentationsgrundlage.
Die Stärken des Buches liegen eindeutig in seinen klaren und nachgerade

liebevollen Beschreibungen jüdischer Praxis, den Hinweisen und Reflexionen zu
Riten, Gebräuchen und Handlungen im Alltag. Wer zum Wie und Warum seines

(künftigen) jüdischen Lebens Orientierung sucht, wird sie vielfältig finden. Darüber

hinaus trägt der oft narrative (manchmal ironische) Gestus des Werks, der
weitgehende Verzicht auf Fussnoten und umfangreiche Quellenangaben zu einer
weithin guten Lesbarkeit bei. Zu den ausgesprochenen Vorzügen des Werks
gehört auch seine profunde Verwobenheit mit der Lebenswirklichkeit der
Gemeinden; Rothschild problematisiert unermüdlich die Spannung zwischen
Anspruch und Wirklichkeit und ermutigt zu deren konstruktiver Überwindung.

Ein persönlicher Satz zum Schluss: „Das Judentum zeichnet sich durch
verschiedene Gegensätze und Widersprüche aus. Irgendwie kommen wir trotzdem
klar." (S. 337) Diese, auf den ersten Blick flapsig wirkende Aussage Rothschilds,
wandelt sich bei weiterem Nachdenken in ein faszinierendes Fazit (auch des zu
rezensierenden Buches), das man auch der eigenen Tradition dringend ins
Stammbuch schreiben möchte: Probleme und Widersprüche offen anzusprechen,
diese nicht oberflächlich und nur scheinbar auszugleichen und die Konsequenzen
daraus unverdrossen zu ertragen.

Bamberg Susanne Talabardon

SCHAD, MARGIT: Rabbiner Michael Sachs. Judentum als höhere Lebensanschauung,
Hildesheim: Georg Olms Verlag - Weidmannsche Verlagsbuchhandlung 2007
NETIVA. Wege deutsch-jüdischer Geschichte und Kultur. Studien des Salomon
Ludwig Steinheim-Instituts, Bd. 7), 463 S., gr.8°, ISBN 978-3-487-13415-4.

In seinem nunmehr schon fast zwei Jahrzehnte zurückliegenden Überblick zur
neueren Historiographie über die jüdische Religion (Leo Baeck Institute Yearbook 35

[1990], S. 3-16 weist Michael A. Meyer auf den bemerkenswerten Umstand hin,
dass die religiösen Strömungen des deutschen Judentums zwar insgesamt
wachsenden Interesses zuteil werde, dass aber die sich zwischen den Extremen verortende

sogenannte „positiv-historische" Strömung, die „gemässigte Reform",
bislang vergleichsweise wenig Beachtung gefunden habe. Tatsache ist, dass auch
heute noch bedeutende Forschungslücken auszumachen sind, dass aber inzwischen

auch einzelne Untersuchungen vorliegen, die sich dem religiösen Mittelweg
vor allem durch einen lebensgeschichtlichen Zugang nähern.

Auch Margit Schads Dissertation, die seit 2007 im Druck vorliegt, widmet
sich mit Rabbiner Michael Sachs einem Wortführer jener Richtung, die sich
sowohl vom strikten Traditionalismus der Neo-Orthodoxie als auch von dem

Modernisierungsenthusiasmus der Reformbewegung distanzierte. Im Grunde bündelt
die Verfasserin drei Monographien in einer: So widmet sich das erste Hauptkapitel

Sachs' Biographie, in der dessen Standpunkte biographisch vorbereitet, erklärt

374



und kontextualisiert werden sollen. Die nächsten beiden Abschnitte wenden sich
Rabbinat und Predigt zu. Kapitel 2 konzentriert sich auf Sachs' Tätigkeit als

Rabbinatsassessor in Berlin. Im Mittelpunkt stehen die Kontroversen um Kultus
und Schule innerhalb der Gemeinde, aber auch das „Gesetz über die Verhältnisse
der Juden" von 1847. Ihre besondere Aufmerksamkeit richtet die Autorin auf den
Kanzelredner Sachs, indem sie sowohl Aufbau und Konzept der Predigten analysiert

als auch die Metaebene beleuchtet und nach Einflüssen, Denkfiguren und

Quellen fragt. Der vierte Abschnitt schliesslich thematisiert Sachs' Beiträge zur
Wissenschaft des Judentums, in der er sich vor allem als Übersetzer, Philologe
und Herausgeber des Gebetbuches einen Namen machte.

Die Verfasserin hat eine Arbeit vorgelegt, die durch ihre Sorgfalt besticht und
ihrem Anspruch, das Klischee des „Romantikers" zu korrigieren, allemal gerecht
wird. Entgegen der landläufigen Meinung, dass Sachs einer der „einflussreichsten
Vorläufer und Vorkämpfer der konservativen Richtung des Judentums" gewesen
sei, zeichnet Schad das Bild einer eigenwilligen Persönlichkeit, die ihre Eigenständigkeit

im „positiv-historischen" Lager bewahrte. Zwar habe Sachs weder ein

Programm aufgestellt noch eine „Schule" gegründet, doch könnten seine Schriften

durchaus dazu dienen, um ein Modell für ein Judentum der Mitte zu entwickeln.

Schads ideen- und geistesgeschichtlicher Ansatz ist Stärke und Schwäche

zugleich. So versteht es die Autorin meisterhaft, Sachs' Bild vom Judentum als

eine „höhere Lebensanschauung" in den Kontexten sowohl der jüdischen als

auch christlichen Theologie und Philosophie zu deuten. Allerdings kommen bei
diesen Betrachtungen sozialgeschichtliche Gesichtspunkte kaum zum Tragen.

Trotzdem gilt: Margit Schad hat sich mit ihrer Arbeit über Michael Sachs wichtige
Verdienste bei der Rekonstruktion der mitderen Strömung erworben. 2010 bis 2012

(bzw. 2013) wird sie im Rahmen eines von der DFG geförderten Forschungsprojekts
(am Institut für die Geschichte der deutschen Juden, Hamburg) Gelegenheit haben,
erstmals an einer Gesamtdarstellung der religiösen Mittelpartei zu arbeiten.

Hamburg Andreas Brämer

HlLBRENNER, ANKE: Diaspora-Nationalismus. Zur Geschichtskonstruktion Simon

Dubnows, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007 Schriften des Simon
Dubnow Instituts, Bd. 7), 315 S., gr.8°, ISBN 978-3-525-36985-2.

Die Arbeit sei nicht als Biographie angelegt, schreibt Anke Hilbrenner, und doch

liegt mit ihrem Buch eine umfassende biographische Würdigung Simon Dubnows
(1860-1941) vor, denn der lebensweltliche Kontext wird nicht negiert, sondern
eindrücklich in die verschiedenen Phasen des geschichtswissenschaftlichen Schreibens

und Analysierens Dubnows einbaut. Die Autorin setzt dabei Dubnows
Konzentration auf den Kahal (die jüdische Gemeinde) als zentralen Punkt der Entwicklung

der jüdischen Gemeinschaft in Osteuropa und zeigt, wie stark Dubnow dies

idealisierend in seine Vorstellung eines „Diaspora-Nationalismus" eingebracht hat.
Hieraus entfaltet sich eine reichhaltige Biographie des intellektuellen Weges Simon

Dubnows, der selbst nie eine akademische Ausbildung genossen hat und doch zu
einem der führenden Historiker der osteuropäischen jüdischen Geschichte wird.
Fasst man die Stationen zusammen, entwickelt sich aus dem Autodidakten Dubnow

375



zunächst ein der traditionellen Vorstellung von jüdischer Geschichte anhängender
Journalist, der sich aber schon bald aufmacht, seine „soziologische Auffassung" zu
formulieren und immer weiter auszuarbeiten. Er wird damit zu einem Erneuerer
jüdischen Geschichtsverständnisses in Osteuropa, und dies auch und besonders

gegen die in Deutschland dominierende „Wissenschaft des Judentums". Zwar
schätzt Dubnow Eleinrich Graetz als Nestor jüdischer Geschichte, doch schliesslich

muss er sich auch davon lösen, um seine Vorstellungen umzusetzen. Dubnow nutzt
sein Ansehen dafür, seine Idee des von der Gemeinschaft inspirierten und getragenen

Diaspora-Nationalismus zu formulieren. In Verbindung mit seiner soziologischen

Auffassung der jüdischen Geschichte wird er schliesslich selbst als der
führende Historiker zumindest in Osteuropa angesehen. Doch auf dem Höhepunkt
beginnen auch die Schwierigkeiten. Dubnow, der sich immer auch politisch engagiert

hat, immigriert 1922 aus der Sowjetunion nach Berlin, doch wird er im
deutschen Wissenschaftskontext nicht seiner Position entsprechend aufgenommen. Die
Gründung des YTVO aber ausgerechnet in Berlin zeigt diese Ambivalenz. Die junge
Historikergeneration in Osteuropa sieht in Dubnow bald nicht mehr nur den
unangefochtenen Doyen jüdischer Geschichte, sondern eher den Paten, den Inspirator,
dem man viel verdankt, dem man aber im Geschichtsverständnis nicht bedingungslos

folgen muss. Damit kann sich Dubnow nur schwer abfinden, er fordert für sich
die Deutungshoheit ein, doch dies wird ihm verweigert. Auch sein Diaspora-
Nationalismus wird nicht mehrheitsfähig, das Konzept wird von den Geschehnissen

zwischen 1918 und 1939 schlicht überrollt, Dubnow selbst 1941 in Riga von
den Deutschen ermordet. Simon Dubnows Rolle als innovativer und politisch
engagierter Historiker ist nach 1945 fast in Vergessenheit geraten, erst in den letzten
Jahren, u.a. mit der Gründung des Simon-Dubnow-Instituts in Leipzig, hat sich dies

geändert. Das vorliegende Buch ist dazu angetan, den Menschen und den Historiker
Simon Dubnow der heutigen historischen Zunft wieder näherzubringen — eine
absolute Notwendigkeit.
Basel Erik Petty

HIRSCHHAUSEN, ULRIKE VON: Die Grenzen der Gemeinsamkeit. Deutsche, Eetten, Russen

und Juden in Riga 1860-1914, Göttingen 2006 Kritische Studien zur
Geschichtswissenschaft; Bd. 172), 430 S., ISBN 10: 3-525-35153-4.

Das Buch geht auf Ulrike von Hirschhausens Habilitationsschrift zurück, die im
Sommer 2005 von der Universität Göttingen angenommen wurde. Von Hirschhausen

analysiert die Leitvorstellungen, Ordnungsmuster, Vergesellschaftungsmodi und
Vergesellschaftungsrealität der unterschiedlichen zivilgesellschaftlichen Gruppierungen

in einer multiethnischen Grosskommune im nordöstlichen Raum — in Riga.
Sie möchte herausfinden, in welchem Masse es möglich war, dort eine städtische

Zivilgesellschaft zu initiieren, welche nicht unmittelbar an den ethnischen Grenzen
zerbrochen ist. Auch hier in dieser Stadt deckten sich die ethnischen und sozialen
Grenzen auf verhängnisvolle Weise. Um die Nationalisierung einer multiethnischen
Stadtbevölkerung näher zu betrachten, untersucht die Verfasserin den Ubergang
von einem ständischen über ein kommunalliberales bis zum nationalen
Organisationsprinzip. Sie führt überzeugend vor Augen, dass es sich dabei um keine chrono-

376



logische Abfolge, sondern vielmehr um das parallele Auftreten und die Gleichzeitigkeit

unterschiedlicher Leitvorstellungen und Organisationsformen handelte.
Methodisch zeichnet sie eine lokale Verflechtungsgeschichte, in der sich die

einzelnen Gruppierungen in ihren Aktionen gegenseitig anspornten, bedingten, beein-
flussten und begrenzten. Sie kommt zum Ergebnis, dass sich die Ethnizität
mehrheitlich auf die Grenzen der zivilgesellschaftlichen Handlungen bezog, da die diese

vorwiegend innerhalb einer Ethnie konzipiert und auf die Verbesserung derer Situation

abzielten. Von Hirschhausen entwirft hierfür den Begriff des „ethnischen
Milieus", welchen sie definiert als „hochverdiente Gruppen, die sich durch spezifische

Selbst- und Weltdeutungen nach aussen abgrenzen und durch die Umsetzung
dieser Deutungskultur in der Lebenswelt innere Kohärenz aufweisen" (S. 27).

In der ethnischen Diversität der kommunalen Bevölkerung sieht sie andererseits
die Voraussetzung zur enormen kommunalpolitischen und zivilgesellschaftlichen
Aktivierung der Bevölkerung Rigas, die sich einer ständigen Konkurrenz der
zivilgesellschaftlichen Institutionen „der Anderen" ausgesetzt sahen. Sie untersucht die

Sozialisierung der Akteure, stellt umfangreich ihr kommunal-politisches Handeln

vor und fragt nach den Vorbildern dieses Handelns. Im Unterschied zu ihren
Vorgängern, die vorwiegend von deutschen Einflüssen ausgingen, sucht sie nach den

Orientierungsprinzipien sowohl im westlichen als auch im östlichen Europa. Die
Verfasserin nimmt eine profunde Auswertung der Literatur vor, die sowohl die

Entwicklungen im westlichen als auch im östlichen Europa analysiert und führt
beide wissenschaftliche Diskurse anschliessend zusammen. In diesem Sinne zieht
sie anhand einer kurzen Zusammenstellung im letzten Kapitel einen Vergleich
zwischen den Entwicklungen Rigas und denen der beiden ähnlich multiethnischen
Grosskommunen Odessa und Prag.

Das Buch weist eine klare Struktur auf, die von der Verfasserin durch begleitende

Begründungen ihrer vorzunehmenden Arbeitsschritte gestützt wird. Den De-
skriptionen und Analysen der einzelnen Kapitel folgt eine Zusammenfassung, die in
wenigen sehr präzise formulierten Sätzen das Ergebnis vorstellt und wissenschaftlich

verortet. Von Hirschhausen baut sorgfältig ausgewählte Zitate ein, die ihre
Analyseergebnisse angemessen untermauern. Im Grossen und Ganzen ist der
Verfasserin ein hochgradig lesenswertes und lehrreiches Werk gelungen, das sich nicht
zuletzt durch die Sprachgewandtheit der Autorin und begriffliche Präzision
auszeichnet. In künftigen Analysen anderer multiethnischer Städte wird an von
Hirschhausens Arbeit kein Weg vorbeiführen können. Kritisch anzumerken bleibt
jedoch, dass ausgerechnet den Juden Rigas — verglichen mit seinen deutschen,
russischen und lettischen Bewohnern — sträflich wenig Platz und Aufmerksamkeit im
Buch eingeräumt wurden.

Rostock Hanna Koginska-Witt

DREIFUSS-GOLDSTEIN, ALICE: Normale Bärger — widrige Zeiten. Aus dem Amerikanischen

von Edith DuBose, ed. vom deutsch-israelischen Arbeitskreis, Euenheim /
Konstanz: Hartung-Gorre Verlag, 2009, 128 S., Abb., ISBN 978-3-86628-252-0.

Das Buch beschreibt den Lebensweg einer badisch-jüdischen Familie in der
Emigration in den USA sowie die späte(re) Kontaktaufnahme durch eine Bürgerinitiative.

Alice Dreifuss wurde als Tochter eines Ladenbesitzers in Kenzingen in der

377



Nähe von Freiburg geboren. Sie beschreibt ihre Familie und das gesellschaftliche
Umfeld, aber auch den Einbruch der NS-Verfolgung und den Prozess der
gesellschaftlichen Ausgrenzung. Die Familie Dreifuss wohnte an einem Ort ohne jüdische

Gemeinde, hielt aber Kaschrut und Schabbat, d. h. sie bewahrte trotz ihrer
relativen Isolation gegenüber jüdischem Gemeindeleben durchaus ihre deutschjüdische

Identität. Nur für die Flohen Feiertage reiste man nach Freiburg, wo der
Familienvater seine Ausbildung erhalten hatte. Alice Dreifuss beschreibt, wie sie die
meisten ihrer vorgeblichen nichtjüdischen Freunde enttäuschten und sich von ihr
mit einer Ausnahme distanzierten. Sie musste die Jüdische Schule in Freiburg besuchen,

die rigoros von der allgemeinen getrennt war. Am 15. August 1939 wanderte
die Familie nach New York aus. Hier mussten sich ihre Eltern zuerst als Buder und
Hausangestellte bei reichen nichtjüdischen amerikanischen Familien durchschlagen.
Immer aber hielten sie Kontakt zu jüdischen Gemeinden. Alice Goldstein studierte
schliesslich und wurde wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Brown University am
Institut für Demographie (siehe ihre Studie über Altdorf: Determinants of change and

response among Jews and Catholics in a nineteenth century German village, New York 1984).
Kulturgeschichtlich interessant sind vor allem die Bemerkungen zum Brauchtum,
wie es in den 1930er Jahren noch immer existierte und gepflegt wurde.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Högerle, Heinz/ Carsten Kohlmann & Barbara Staudaci-ier (eds): Ort der

Zuflucht und I Zrheissung Shavei Zion 1938-2008, Stuttgart: Konrad Theiss Verlag 2008,
178+134+8 S., „Gründergalerie", dt. und hebr., ISBN 978-3-8062-2141-1.

Bei dem Band handelt es sich um den Katalog, den der Träger- und Förderverein
ehemalige Synagoge Rexingen zu einer Ausstellung erarbeitet hat, die sowohl in
Deutschland als auch in Israel gezeigt worden ist. In 412 kurzen Beiträgen, zum Teil
Erinnerungen, zum Teil wissenschaftlichen Aufsätzen, wird die Geschichte der

Auswanderung einer Gruppe Juden aus dem südwestdeutschen Raum mit Schwerpunkt

Rexingen (bei Horb am Neckar) im Jahr 1938 und ihr Aufbau einer
Gemeinschaftssiedlung (Moshav shitufi) in Israel geschildert. Vor allem erfährt man von der

schwierigen Aufbauarbeit bis zum blühenden Dorf südlich von Naharija, das heute
Shavei Zion ist. Bewundernswert ist, wie sich Einwohner dieses Dorfes in den 1960er

Jahren in den Dienst der Annäherung zwischen der Bundesrepublik Deutschland
und Israel gestellt haben. Stellvertretend stehen dafür die Bemühungen seines

Bürgermeisters Hans Bloch, die Bedeutung für ganz Baden-Württemberg hatten. Deutlich

wird aber auch, wie schwierig die Kontaktaufnahme gerade auf lokaler Ebene
war. Erinnerung an die jüdische Vergangenheit war in Rexingen lange unerwünscht.
Inzwischen wurden aber zur jüngeren Generation freundschaftliche Bande
geknüpft, und zumindest indirekt zeigt sich auch ein Wandel bei pietistischen Christen

weg von der Judenmission hin zur Bejahung jüdischer Existenz. Unangemessen und
unsachlich ist jedoch, wenn Hartmut Metzger in diesem Zusammenhang davon

spricht, dass nur bei orthodoxen Juden die „Tora im Mittelpunkt stehe" (S. 144).
Eine Besonderheit Rexingens ist heute ein Erholungsheim für Opfer der Schoa

(„Beit El"), das von pietistischen Christen in inzwischen zweiter Generation
geführt, aber vom orthodoxen Distriktsrabbiner betreut wird.

Dossenheim Uri K Kaufmann

378


	Rezensionen

