
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Moses Mendelssohn - neu porträtiert : Anmerkungen zu Shmuel
Feiners Mendelssohn-Biografie

Autor: Lauer, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenstand seiner Erkenntnis, auch ewige Existenz erhält, kann der Messias
auch nicht mit der Entstehungsweise einer überirdischen Lebensweise
zusammengebracht werden. Die Tage des Messias, die messianische Zeit ermöglichen

Israel das Erreichen der Gotteserkenntnis und damit durch den erworbenen

Intellekt Anteil am Leben der kommenden Welt. Der König Messias
steht nicht über dem Gesetz, sondern dient ihm (S. 432). Seine Hauptaufgabe
ist Repräsentanz und volle Anwendung einer der Tora gemässen Ordnung. Er
agiert politisch und vollendet, worauf sich die Menschen durch das Studium
des Gesetzes vorbereitet haben „genauso wie sich die Bürger der platonischen
Polis und die Untergebenen des muslimischen Königs bei al-Färäbl dem Gesetz

widmen müssen, um den gerechten König anerkennen zu können"
(S. 433). Die Messiaserwartung ist demnach kein passives Verhalten sondern
höchste Aktivität, da der Mensch durch den Gehorsam gegenüber dem Gesetz

die Ankunft des König-Messias ermöglichen kann.
Francesca Yardenit Albertini stellt mit dieser politischen König-Messias-

Konzeption des Maimonides, deren philosophische Vorläufer (Piaton, Aristoteles,

al-Färäbl) sie beispielhaft herausarbeitet, ein herausragendes Werk vor.
Der Reichtum an eingearbeiteten (biblischen, rabbinischen, griechischen und
arabischen) philosophischen Quellen und der durchgehaltene Blick aufs Ganze

des Gesamtkonzeptes der Messiasvorstellung sind beindruckend. Der
noble und zugleich leidenschaftliche intellektuelle Diskurs, den sie mit den
bedeutendsten modernen Interpreten zum Thema führt, ist kompetent und

regt zu weiteren fachspezifischen Fragstellungen an. Darüber hinaus eröffnet
dieses Buch sicherlich auch neue Perspektiven im Hinblick auf die Wurzeln
europäischer Geistesgeschichte. Ihm sind viele Leser zu wünschen.

Moses Mendelssohn - neu porträtiert
Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

von Simon Lauer*

Bekanntlich ist die Verfertigung eines wissenschaftlichen Buches keine leichte
Aufgabe. Die Schwierigkeit ist noch grösser, wenn sich der Autor mit
wissenschaftlichen Erkenntnissen an ein breites Publikum wendet: Er muss die dem
Fachmann vertrauten Begriffe übersetzen oder erklären; er muss aber auch
dem Leser, dessen Interesse er doch wecken will, Rechenschaft darüber ablegen,

was er als Wissenschafter bekannt machen möchte. Das heisst, dass er
mindestens die Quellen seines Wissens nennen muss, wenn anders er
wünscht, dass wenigstens einige seiner Leser sich zu weiterer Lektüre anregen

* Prof. Dr. Simon Lauer, Poststr. 7, D—79085 Freiburg i. Br.

363



lassen. Dies nun ist der erste Punkt, an dem Feiners Buch2 zu kritisieren ist.
An recht vielen Stellen möchte man ausrufen: „Woher haben Sie das?"
Feiners „Auswahlbibliographie" ist denn auch ziemlich dünn: Von Jacob Katz
figuriert nur ein Buch (ein weiteres wird einmal im Text erwähnt), von
Alexander Altmann findet man nur die grosse „Biographical Study", nichts von
seinen zahlreichen und höchst wichtigen Einzeluntersuchungen, und das

magnum opus von Selma Stern-Taeubler Derpreussische Staat und die Juden kommt
überhaupt nicht vor. Brauchbar ist das Glossar, wenig hilfreich die Beschreibungen

im Personenregister. (Gershom Scholem würde toben, wenn er lesen
müsste, Sabbatai Zvi sei ein „Pseudomessias".)

Es ist übrigens schmerzlich, sagen zu müssen, dass der Verfasser an zwei
Stellen sein Publikum überschätzt: Wie viele merken wohl, dass Mendelssohns

Stammbucheintrag „Liebet Wahrheit und Frieden" ein Zitat (Sach 8,19)
ist (S. 12)? Wie wenige wissen, dass Die Gewalt des Brauches ist mächtig und stark
(S. 109) ein talmudisches Prinzip ist (bBer 60a)?

Zwei Adjektive verwendet Feiner immer wieder, um Mendelssohn zu
charakterisieren: „humanistisch" und „liberal". Nur auf S. 197 wird Mendelssohn
meines Erachtens mit Recht als Liberaler bezeichnet, weil er dem Bürger den
Primat gegenüber dem Staat einräumt. Sonst wäre „human" (wegen seines
Eintretens für Toleranz, Gewisssensfreiheit, Menschenwürde und das Recht
auf Freiheit und Glück: S. 197) wohl richtiger. Ähnliches gilt für das andere

Epithet, das sonst doch verschwommen bleibt. Mendelssohns „Auslegung
des Judentums nach rationalen und ethischen Massstäben" (S. 199) weist
vielleicht eher in die Richtung der Reform, die mit diesen Kriterien zu einer
selektiven Lesung der jüdischen Quellen (Bibel inclusive) gelangt — einer Lesart,

mit der Mendelssohn bestimmt nicht einverstanden wäre. Ein Humanist
im eigentlichen Sinn war Mendelssohn insofern, als er um ein philologisch
richtiges Verständnis der Quellen als Grundlage seines zeitgenössischen Denkens

bemüht war. (Sein Griechischlehrer, Rektor Damm, war auch in seiner
standhaften Haltung gegenüber schweren Anfeindungen ein Beispiel. Damms
Lexicon Pindaricum hat der Schreibende seinerzeit dankbar benützt.)

Eine Chance, Mendelssohns Unbestechlichkeit zu zeigen, hat Feiner leider
ausgelassen. Auf S. 60 spricht er von den „Münzjuden", die Friedrichs II. Krieg
durch die Verschlechterung der Münzen unterstützt haben. Mendelssohn hätte
sich ihnen anschliessen und rasch reich werden können; er hat dies abgelehnt.

Das ganze fünfte Kapitel des Buches ist dem leidigen „Bekehrstreit"
gewidmet. Es beginnt denn auch leidig, nämlich mit einem scharfen Angriff auf
Lavater, bevor die Sache, um die es geht, überhaupt benannt wird. Damit
wird der unbefangene Leser von Anfang an gegen Lavater eingenommen.
Wenn man für ein breites, d.h. der Sache unkundiges Publikum schreibt,
sollte man sich vor solchen Vorgriffen lieber hüten. Richtig ist, dass Lavater

2 FEINER, Shmuel: Moses Mendelssohn. Line Biografie. Ein jüdischer Denker in der

Zeit der Aufklärung. Aus dem Hebräischen von INGE YASSUR, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2009 Veröffentlichung des Simon Dubnow Instituts),
222 S., ill., geb., ISBN 978-3-525-35097-3.

364



Chiliast war und sich damit dem Verdacht der Häresie aussetzte. Aber wie
erklärt man dann, dass sowohl Lavater als auch Mendelssohn die den Streit
beendenden Briefe mit der jüdischen bzw. christlichen messianischen
Perspektive geschlossen haben? Vor allem aber: Hat Lavater Mendelssohn wirklich

zum Christentum bekehren wollen? Die heutzutage herrschende
communis opinio scheint das zu behaupten, schreibt aber offensichtlich ältere

Darstellungen ab. Indessen hat neuere und unbefangene Forschung doch ein

paar Tatsachen geliefert, die zu denken geben sollten. Eine Auswahl sei im
Telegrammstil dargelegt.

1768 richtet Lavater an die ganze Gelehrtenwelt, Mendelssohn ausdrücklich

inbegriffen, die Bitte, ihm bei der Abfassung seiner „Aussichten in die

Ewigkeit" beizustehen. 1769 erscheinen Bonnets Palingénésie philosophique und
die dritte, mit einem Nachwort versehene Auflage von Mendelssohns Phädon.

Auf diese beiden Werke hin beginnt Lavater mit der (übrigens nicht unkritischen)

Übersetzung des zweiten, anthropologischen Teils von Bonnets Buch,
das sich (wie der Autor eingangs ausdrücklich erklärt) nur an Christen richtet.
Es ist belegt, dass Lavater als Adressaten der Übersetzung an drei christliche
Theologen gedacht hat. Sein höchster kirchlicher Vorgesetzter fand aber, das

Buch eines Philosophen sollte einem Philosophen, nicht einem Theologen
zugeeignet werden; er schlug Mendelssohn vor. (Feiners Buch ist zuerst 2005
erschienen, Lavaters Brief steht im dritten Band der historisch-kritischen
Ausgabe von Lavaters Werken, Zürich 2002, S. 131 f. Von dieser Edition
scheint Feiner nichts zu wissen.) Das Resultat ist die Widmung. Und nun lese

man, bitte, Mendelssohns Nachwort zur dritten Auflage des Phädon neben
Lavaters Widmung und bedenke dabei, dass Lavater in solchem Kontext
nicht für „ungeübte Leser" zu schreiben pflegte. Glaubt etwa Professor Feiner

(mit erstaunlich vielen Anderen), der Sokrates des 4. Jahrhunderts
v. d. g. Z. — und wenn er auch den Mantel des 18. Jahrhunderts n. d. g. Z.
trüge — hätte sich zwinglianisch möge taufen lassen? Bitte, lesen Sie, wie
Mendelssohns Sokrates das Gespräch beendet! Lavater, von den
Naturwissenschaften begeistert, erhoffte von diesen Unterstützung für die Theologie;
deshalb griff er zu Bonnet, der sich als Biologe einen Namen gemacht hatte.
Lavater hat denn auch den Vorwurf der Proselytenmacherei zurückgewiesen
und in einem Brief an Mendelssohn von dessen „unabgefordertem
Glaubensbekenntnis" gesprochen. Man ist versucht, an Lichtenbergs Aphorismus zu
erinnern: „Was jedermann für ausgemacht hält, verdient oft am meisten,
untersucht zu werden".

Lavaters Intervention zu Gunsten der Surbtaler Juden (S. 114) scheint
nicht ganz korrekt dargestellt zu sein. Es ging um den Plan der drei Stände

(Kantone), denen die Herrschaft über die damalige Grafschaft Baden anvertraut

war, die Zahl der Eheschliessungen einzuschränken. In der Folge hat es

in der Schweiz — anders als in Osterreich und Bayern — nie wieder einen
solchen Plan gegeben. Überhaupt war Lavater — gut schweizerisch — ein homo

politicus, aufgewachsen in einem Staat, der seit langem und noch für eine gute
Weile die einzige Republik in ganz Europa war; er konnte sich schlicht nicht
vorstellen, wie es in einer absoluten (wenn auch aufgeklärten) Monarchie zu

365



und her ging. Ausserdem war gerade Zürich zu Lavaters Zeit eine ausgesprochen

aufgeklärte Stadt, in der Konversionen selten waren (auch weil
Patenschaften recht teuer werden konnten) und die antijüdischen Bestimmungen
offenbar locker gehandhabt wurden. Der homo politicus stand übrigens am
Anfang und am Ende von Lavaters Tätigkeit: Er kam mit seinen beiden
Freunden über Barth (Schwedisch Pommern) nach Berlin, weil seine Lehrer
Bodmer und Breitinger die jungen Männer aus dem Verkehr ziehen wollten,
nachdem diese durch die Enthüllung der Unredlichkeit eines hohen Beamten
einen Skandal ausgelöst hatten. Am Ende seines Lebens hat Lavater eine

Abhandlung „Moses und Aaron" verfasst, in der er das Direktorium der
kurzlebigen Helvetischen Republik aufforderte, die jüdische „Kirche" der christlichen

rechtlich gleichzustellen. Die Arbeit, erst nach seinem Tode veröffentlicht,

ist bis ins Detail von Mendelssohns „Jerusalem" inspiriert - einem Text,
der den Adressaten von ihren Studien in Göttingen her vertraut war. Die
Realisation hat freilich bis nach dem Zweiten Weltkrieg warten müssen; heute
ist das Postulat in allen Kantonen mit grösseren jüdischen Gemeinden erfüllt
(nur in Genf herrscht strikte Trennung von Staat und Kirche).

Dass Friedrich II. Mendelssohns Wahl in die Akademie der Wissenschaften

nicht bestätigt hat, mag durchaus mit seiner Abneigung gegen Juden
zusammenhängen. Man sollte aber auch daraufhinweisen, dass der König schon
seit 1753 und bis ans Ende seines Lebens keine Wahl mehr bestätigt hat —

eine Folge des unglückseligen Akademiestreits von 1751-1753.
Der Pantheismusstreit, der Mendelssohns letzte Lebensjahre so schwer

beschattet hat, kommt in Feiners Darstellung etwas zu kurz; das liegt in der Natur
der Sache, die in jeder Hinsicht äusserst schwierig und komplex ist. Man wüsste

gerne, um welchen Spinozismus es sich handelt: War Lessing ein kruder Spino-
zist geworden, oder hat er einen „geläuterten Spinozismus" (wie Mendelssohn
ihn schon 1755 in Schutz zu nehmen bereit war) vertreten? Auf jeden Fall war
Mendelssohn zum zweiten Mal von Lessing enttäuscht (das erste Mal, als Lessing

ihm einen Einblick in die Geheimnisse der Freimaurerei verweigerte). In
einem wichtigen Punkt hat Mendelssohn seinem Freund nie zugestimmt:
Mendelssohn hat an seinen Kindern (auch an den ganz jung verstorbenen) festgestellt,

dass ein Mensch Fortschritte machen kann; aber an einen Fortschritt der
Menschheit hat er nicht geglaubt. Damit hat er sich gegen Lessings These in der

„Erziehung des Menschengeschlechts" gestellt. Dass auch Lessings Verteidigung

der Vorsehung (gegen Voltaires „Candide") an bestimmte Grenzen stiess,

zeigt die Schlussszene seines „Nathan": Alle Protagonisten sind mit einander
verwandt, nur der Jude nicht.

Feiners Darstellung der beiden kompliziertesten Kapitel, „Jerusalem" und
„Pantheismusstreit", für ein breites Publikum kann man ruhig als wohlgeraten
bezeichnen; dass hier Fragen offen bleiben, liess sich nicht vermeiden.
Mendelssohns philosophischem Gegner Hamann wird der Verfasser kaum
gerecht; es bleibt unerwähnt, mit welcher Hochachtung für den Menschen
Mendelssohn Hamann dessen Tod beklagt hat; nur wenige Zeitgenossen
haben sich so geäussert. Lavater kommt bei Feiner viel zu schlecht davon. Es
ist offensichtlich, dass er diesem bedeutenden Denker nicht die nötige Auf-

366



merksamkeit geschenkt hat. Lavaters Persönlichkeit zu erfassen, erfordert
allerdings ein immenses Wissen, das nicht leicht zu erwerben ist (die Zürcher
Zentralbibliothek verwahrt etwa 20'000 noch unerschlossene Briefe von ihm
und an ihn), und vor allem ein nicht geringes Mass an geistiger Reife.

Sehr gut ist Feiners Einordnung Mendelssohns gegenüber den jüngeren
jüdischen Aufklärern (den Maskilim), die sich — zu Unrecht - so gern auf ihn
berufen. Es wäre sehr zu wünschen, dass gerade diese Darlegung weitere
Verbreitung finde.

Wichtig, gerade im Hinblick auf die weitere Entwicklung des Judentums
bis heute, ist es, wie Feiner Mendelssohns Unterscheidung zwischen dem

„Joch des Glaubens" und dem „Joch der Gebote" (wohl besser so als

„Gesetz", weil dieser Begriff christlich-theologisch belastet ist) herausarbeitet.

„Orthopraxie" ist in Kreisen der von Samson Raphael Hirsch im 19.
Jahrhundert begründeten jüdischen Orthodoxie (einem Modernitätsphänomen)
ein beliebtes Programm geworden, dessen Schwäche in der Zerbrechlichkeit
des Offenbarungsbegriffs liegen könnte: Ohne den Glauben an die
Offenbartheit der Gebote, die gerade dank dieser ihrer Herkunft mindestens
Respekt heischen, auch wenn sie nicht rational nachzuvollziehen sind, verliert
die Orthopraxie ihre Verbindlichkeit.

Es bleibt eine ewige Frage, ob Aufklärung und gläubig praktiziertes Judentum

mit einander verbunden sein können. Der französische jüdische Philosoph

Sylvain Zac hat ihre Unvereinbarkeit demonstriert. Der Schreibende

vermutet, die Synthese könne gelingen — freilich nicht als allgemein gültiges
Programm, sondern nur in der einzelnen Persönlichkeit und um den Preis

lebenslangen Ringens. Könnte das nicht analog auch für Hirschs (schon
knapp hundert Jahre nach ihrer Formulierung unter Beschuss geratene) Parole

Tora im derekh eret\ gelten?
Persönliche Erinnerungen an den Vorabend des Zweiten Weltkriegs drängen

den Schreibenden dazu, bei der Lektüre der letzten Zeilen dieses Buches

zu fragen: Müssen wir Mendelssohn sub specie saeculi saevissimi lesen? Ist seine
auf Schrift, Tradition und lumen naturale gegründete Philosophie und humanistische

Pädagogik ganz erledigt und entbehrlich? Zählen nur noch die zählebigen

Gespenster, von denen wir wie er geschreckt werden? Kurzum: Ist das

Ende der Geschichte — ohne Messias — schon gekommen, und wenn ja: wann
genau (1945? 1948? 1967? Vertrauen wir doch auf den Herrn der Welt,
den Gott nicht nur Mendelssohns (S. 198), sondern unserer Heiligen Schrift!

367


	Moses Mendelssohn - neu porträtiert : Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

