Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Moses Mendelssohn - neu portratiert : Anmerkungen zu Shmuel
Feiners Mendelssohn-Biografie

Autor: Lauer, Simon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gegenstand seiner Erkenntnis, auch ewige Existenz erhilt, kann der Messias
auch nicht mit der Entstehungsweise einer tUberirdischen Lebensweise zu-
sammengebracht werden. Die Tage des Messias, die messianische Zeit ermog-
lichen Israel das Erreichen der Gotteserkenntnis und damit durch den erwor-
benen Intellekt Anteil am Leben der kommenden Welt. Der Konig Messias
steht nicht Uber dem Gesetz, sondern dient ihm (8. 432). Seine Hauptaufgabe
ist Reprisentanz und volle Anwendung einer der Tora gemissen Ordnung. Er
agiert politisch und vollendet, worauf sich die Menschen durch das Studium
des Gesetzes vorbereitet haben ,,genauso wie sich die Burger der platonischen
Polis und die Untergebenen des muslimischen Koénigs bei al-Farabi dem Ge-
setz widmen miissen, um den gerechten Konig anerkennen zu konnen®
(S. 433). Die Messiaserwartung ist demnach kein passives Verhalten sondern
hochste Aktivitit, da der Mensch durch den Gehorsam gegentber dem Ge-
setz die Ankunft des Konig-Messias ermoglichen kann.

Francesca Yardenit Albertini stellt mit dieser politischen Kénig-Messias-
Konzeption des Maimonides, deren philosophische Vorldufer (Platon, Aristo-
teles, al-Farabi) sie beispielhaft herausarbeitet, ein herausragendes Werk vor.
Der Reichtum an eingearbeiteten (biblischen, rabbinischen, griechischen und
arabischen) philosophischen Quellen und der durchgehaltene Blick aufs Gan-
ze des Gesamtkonzeptes der Messiasvorstellung sind beindruckend. Der
noble und zugleich leidenschaftliche intellektuelle Diskurs, den sie mit den
bedeutendsten modernen Interpreten zum Thema flhrtt, ist kompetent und
regt zu weiteren fachspezifischen Fragstellungen an. Dariiber hinaus eréffnet
dieses Buch sichetlich auch neue Perspektiven im Hinblick auf die Wurzeln
europiischer Geistesgeschichte. Thm sind viele Leser zu wiinschen.

Moses Mendelssohn — neu portritiert
Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

von Simon Lauer®

Bekanntlich ist die Verfertigung eines wissenschaftlichen Buches keine leichte
Aufgabe. Die Schwierigkeit ist noch grosser, wenn sich der Autor mit wissen-
schaftlichen Erkenntnissen an ein breites Publikum wendet: Er muss die dem
Fachmann vertrauten Begriffe tbersetzen oder erkliren; er muss aber auch
dem Leser, dessen Interesse er doch wecken will, Rechenschaft dariiber able-
gen, was er als Wissenschafter bekannt machen mochte. Das heisst, dass er
mindestens die Quellen seines Wissens nennen muss, wenn anders er
winscht, dass wenigstens einige seiner Leser sich zu weiterer Lektlire anregen

*  Prof. Dr. Simon Lawer, Poststr. 7, D-79085 Freiburg 1. Br.

363



lassen. Dies nun ist der erste Punkt, an dem Feiners Buch? zu kritisieren ist.
An recht vielen Stellen mochte man ausrufen: ,,Woher haben Sie das?“
Feiners ,,Auswahlbibliographie® ist denn auch ziemlich diinn: Von Jacob Katz
figuriert nur ein Buch (ein weiteres wird einmal im Text erwihnt), von Ale-
xander Altmann findet man nur die grosse ,,Biographical Study®, nichts von
seinen zahlreichen und hochst wichtigen Einzeluntersuchungen, und das
magnum opus von Selma Stern-Taeubler Der preussische Staat und die [nden kommt
Gberhaupt nicht vor. Brauchbar ist das Glossar, wenig hilfreich die Beschrei-
bungen im Personenregister. (Gershom Scholem wiirde toben, wenn er lesen
miusste, Sabbatai Zvi sei ein ,,Pseudomessias‘.)

Es ist tibrigens schmerzlich, sagen zu miissen, dass der Verfasser an zweli
Stellen sein Publikum Uberschitzt: Wie viele merken wohl, dass Mendels-
sohns Stammbucheintrag ,,Liebet Wahrheit und Frieden® ein Zitat (Sach 8,19)
ist (S. 12)? Wie wenige wissen, dass Die Gewalt des Brauches ist michtig und stark
(8. 109) ein talmudisches Prinzip ist (bBer 60a)?

Zwei Adjektive verwendet Feiner immer wieder, um Mendelssohn zu cha-
rakterisieren: , humanistisch® und , liberal®. Nur auf S. 197 wird Mendelssohn
meines Erachtens mit Recht als Liberaler bezeichnet, weil er dem Burger den
Primat gegeniiber dem Staat einriumt. Sonst wire ,,human® (wegen seines
Eintretens fur Toleranz, Gewisssensfreiheit, Menschenwtrde und das Recht
auf Freiheit und Gliick: S. 197) wohl richtiger. Ahnliches gilt fiir das andere
Epithet, das sonst doch verschwommen bleibt. Mendelssohns ,,Auslegung
des Judentums nach rationalen und ethischen Massstiben® (8. 199) weist
vielleicht eher in die Richtung der Reform, die mit diesen Kriterien zu einer
selektiven Lesung der jiudischen Quellen (Bibel inclusive) gelangt — einer Les-
art, mit der Mendelssohn bestimmt nicht einverstanden wire. Ein Humanist
im eigentlichen Sinn war Mendelssohn insofern, als er um ein philologisch
richtiges Verstindnis der Quellen als Grundlage seines zeitgendssischen Den-
kens bemiitht war. (Sein Griechischlehrer, Rektor Damm, war auch in seiner
standhaften Haltung gegeniiber schweren Anfeindungen ein Beispiel. Damms
Lexczcon Pindaricum hat der Schreibende seinerzeit dankbar beniitzt.)

Eine Chance, Mendelssohns Unbestechlichkeit zu zeigen, hat Feiner leider
ausgelassen. Auf S. 60 spricht er von den ,,Minzjuden®, die Friedrichs II. Krieg
durch die Verschlechterung der Minzen unterstitzt haben. Mendelssohn hitte
sich thnen anschliessen und rasch reich werden koénnen; er hat dies abgelehnt.

Das ganze flinfte Kapitel des Buches ist dem leidigen ,,Bekehrstreit™ ge-
widmet. Es beginnt denn auch leidig, nimlich mit einem scharfen Angriff auf
Lavater, bevor die Sache, um die es geht, tiberhaupt benannt wird. Damit
wird der unbefangene Leser von Anfang an gegen Lavater eingenommen.
Wenn man fur ein breites, d.h. der Sache unkundiges Publikum schreibt,
sollte man sich vor solchen Vorgriffen lieber hiiten. Richtig ist, dass Lavater

2 FEINER, SHMUEL: Moses Mendelssobn. Eine Biografie. Ein jiidischer Denker in der
Zeit der Aufklirung. Aus dem Hebriischen von INGE YASSUR, Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2009 (= Veréffentlichung des Simon Dubnow Instituts),
222 §., 1L, geb., ISBN 978-3-525-35097-3.

364



Chiliast war und sich damit dem Verdacht der Hiresie aussetzte. Aber wie
erklart man dann, dass sowohl Lavater als auch Mendelssohn die den Streit
beendenden Briefe mit der judischen bzw. christlichen messianischen Per-
spektive geschlossen haben? Vor allem aber: Hat Lavater Mendelssohn wirk-
lich zum Christentum bekehren wollen? Die heutzutage herrschende
communis opinio scheint das zu behaupten, schreibt aber offensichtlich dltere
Darstellungen ab. Indessen hat neuere und unbefangene Forschung doch ein
paar Tatsachen geliefert, die zu denken geben sollten. Eine Auswahl sei im
Telegrammstil dargelegt.

1768 richtet Lavater an die ganze Gelehrtenwelt, Mendelssohn ausdriick-
lich inbegriffen, die Bitte, ihm bei der Abfassung seiner ,,Aussichten in die
Ewigkeit* beizustehen. 1769 erscheinen Bonnets Palingénésie philosophigune und
die dritte, mit einem Nachwort versehene Auflage von Mendelssohns Phddon.
Auf diese beiden Werke hin beginnt Lavater mit der (ibrigens nicht unkriti-
schen) Ubersetzung des zweiten, anthropologischen Teils von Bonnets Buch,
das sich (wie der Autor eingangs ausdriicklich erkldrt) nur an Christen richtet.
Es ist belegt, dass Lavater als Adressaten der Ubersetzung an drei christliche
Theologen gedacht hat. Sein hochster kirchlicher Vorgesetzter fand aber, das
Buch eines Philosophen sollte einem Philosophen, nicht einem Theologen
zugeeignet werden; er schlug Mendelssohn vor. (Feiners Buch ist zuerst 2005
erschienen, Lavaters Brief steht im dritten Band der historisch-kritischen
Ausgabe von Lavaters Werken, Zirich 2002, S. 131f. Von dieser Edition
scheint Feiner nichts zu wissen.) Das Resultat ist die Widmung. Und nun lese
man, bitte, Mendelssohns Nachwort zur dritten Auflage des Phddon neben
Lavaters Widmung und bedenke dabei, dass Lavater in solchem Kontext
nicht fur ,,ungetibte Leser” zu schreiben pflegte. Glaubt etwa Professor Fei-
ner (mit erstaunlich vielen Anderen), der Sokrates des 4. Jahrhunderts
v.d. g. Z. — und wenn er auch den Mantel des 18. Jahrhunderts n. d. g. Z.
triige — hitte sich zwinglianisch mdge taufen lassen? Bitte, lesen Sie, wie
Mendelssohns Sokrates das Gesprich beendet! Lavater, von den Naturwis-
senschaften begeistert, erhoffte von diesen Unterstiitzung fur die Theologie;
deshalb griff er zu Bonnet, der sich als Biologe einen Namen gemacht hatte.
Lavater hat denn auch den Vorwurf der Proselytenmacherei zurtickgewiesen
und in einem Brief an Mendelssohn von dessen ,,unabgefordertem Glaubens-
bekenntnis® gesprochen. Man ist versucht, an Lichtenbergs Aphorismus zu
erinnern: ,,Was jedermann fiir ausgemacht hilt, verdient oft am meisten, un-
tersucht zu werden®.

Lavaters Intervention zu Gunsten der Surbtaler Juden (S. 114) scheint
nicht ganz korrekt dargestellt zu sein. Es ging um den Plan der drei Stinde
(Kantone), denen die Herrschaft iiber die damalige Grafschaft Baden anver-
traut war, die Zahl der Eheschliessungen einzuschrinken. In der Folge hat es
in der Schweiz — anders als in Osterreich und Bayern — nie wieder einen sol-
chen Plan gegeben. Uberhaupt war Lavater — gut schweizerisch — ein bomo
politicns, aufgewachsen in einem Staat, der seit langem und noch fir eine gute
Weile die einzige Republik in ganz Europa war; er konnte sich schlicht nicht
vorstellen, wie es in einer absoluten (wenn auch aufgeklirten) Monarchie zu

365



und her ging. Ausserdem war gerade Ziirich zu Lavaters Zeit eine ausgespro-
chen aufgeklirte Stadt, in der Konversionen selten waren (auch weil Paten-
schaften recht teuer werden konnten) und die antijiidischen Bestimmungen
offenbar locker gehandhabt wurden. Der homo politicus stand tbrigens am
Anfang und am Ende von Lavaters Titigkeit: Er kam mit seinen beiden
Freunden tber Barth (Schwedisch Pommern) nach Berlin, weil seine Lehrer
Bodmer und Breitinger die jungen Minner aus dem Verkehr ziehen wollten,
nachdem diese durch die Enthillung der Unredlichkeit eines hohen Beamten
einen Skandal ausgel6st hatten. Am Ende seines Lebens hat Lavater eine
Abhandlung ,,Moses und Aaron* verfasst, in der er das Direktorium der kurz-
lebigen Helvetischen Republik aufforderte, die jidische ,,Kirche® der christli-
chen rechtlich gleichzustellen. Die Arbeit, erst nach seinem Tode verotfent-
licht, ist bis ins Detail von Mendelssohns ,,Jerusalem® inspiriert - einem Text,
der den Adressaten von ihren Studien in Goéttingen her vertraut war. Die
Realisation hat freilich bis nach dem Zweiten Weltkrieg warten miissen; heute
ist das Postulat in allen Kantonen mit grosseren judischen Gemeinden erfiillt
(nur in Genf herrscht strikte Trennung von Staat und Kirche).

Dass Friedrich II. Mendelssohns Wahl in die Akademie der Wissenschaf-
ten nicht bestatigt hat, mag durchaus mit seiner Abneigung gegen Juden zu-
sammenhingen. Man sollte aber auch darauf hinweisen, dass der Konig schon
seit 1753 und bis ans Ende seines Lebens keine Wahl mehr bestitigt hat —
eine Folge des ungliickseligen Akademiestreits von 1751-1753.

Der Pantheismusstreit, der Mendelssohns letzte Lebensjahre so schwer be-
schattet hat, kommt in Feiners Darstellung etwas zu kurz; das liegt in der Natur
der Sache, die in jeder Hinsicht dusserst schwierig und komplex ist. Man wiisste
gerne, um welchen Spinozismus es sich handelt: War Lessing ein kruder Spino-
zist geworden, oder hat er einen ,,gelduterten Spinozismus® (wie Mendelssohn
ihn schon 1755 in Schutz zu nehmen bereit war) vertreten? Auf jeden Fall war
Mendelssohn zum zweiten Mal von Lessing enttiuscht (das erste Mal, als Les-
sing ihm einen Einblick in die Geheimnisse der Freimaurerei verweigerte). In
einem wichtigen Punkt hat Mendelssohn seinem Freund nie zugestimmt: Men-
delssohn hat an seinen Kindern (auch an den ganz jung verstorbenen) festge-
stellt, dass ein Mensch Fortschritte machen kann; aber an einen Fortschritt der
Menschheit hat er nicht geglaubt. Damit hat er sich gegen Lessings These in der
,Erziechung des Menschengeschlechts® gestellt. Dass auch Lessings Verteidi-
gung der Vorsehung (gegen Voltaires ,,Candide®) an bestimmte Grenzen stiess,
zeigt die Schlussszene seines ,,Nathan®: Alle Protagonisten sind mit einander
verwandt, nur der Jude nicht.

Feiners Darstellung der beiden kompliziertesten Kapitel, ,,Jerusalem® und
,Pantheismusstreit®, fiir ein breites Publikum kann man ruhig als wohlgeraten
bezeichnen; dass hier Fragen offen bleiben, liess sich nicht vermeiden. Men-
delssohns philosophischem Gegner Hamann wird der Verfasser kaum ge-
recht; es bleibt unerwihnt, mit welcher Hochachtung fiir den Menschen
Mendelssohn Hamann dessen Tod beklagt hat; nur wenige Zeitgenossen
haben sich so gedussert. Lavater kommt bei Feiner viel zu schlecht davon. Es
ist offensichtlich, dass er diesem bedeutenden Denker nicht die notige Auf-

366



merksamkeit geschenkt hat. Lavaters Personlichkeit zu erfassen, erfordert
allerdings ein immenses Wissen, das nicht leicht zu erwerben ist (die Zircher
Zentralbibliothek verwahrt etwa 20’000 noch unerschlossene Briefe von ihm
und an ihn), und vor allem ein nicht geringes Mass an geistiger Reife.

Sehr gut ist Feiners Einordnung Mendelssohns gegentiber den jingeren ji-
dischen Aufklirern (den Maskilim), die sich — zu Unrecht — so gern auf ihn
berufen. Es wire sehr zu wiinschen, dass gerade diese Darlegung weitere Ver-
breitung finde.

Wichtig, gerade im Hinblick auf die weitere Entwicklung des Judentums
bis heute, ist es, wie Feiner Mendelssohns Unterscheidung zwischen dem
Joch des Glaubens® und dem ,,Joch der Gebote® (wohl besser so als ,,Ge-
setz“, weil dieser Begriff christlich-theologisch belastet ist) herausarbeitet.
,,Orthopraxie® ist in Kreisen der von Samson Raphael Hirsch im 19. Jahr-
hundert begrindeten judischen Orthodoxie (einem Modernititsphinomen)
cin beliebtes Programm geworden, dessen Schwiche in der Zetrbrechlichkeit
des Offenbarungsbegriffs liegen konnte: Ohne den Glauben an die
Offenbartheit der Gebote, die gerade dank dieser ihrer Herkunft mindestens
Respekt heischen, auch wenn sie nicht rational nachzuvollziehen sind, verliert
die Orthopraxie ihre Verbindlichkeit.

Es bleibt eine ewige Frage, ob Aufklirung und gliubig praktiziertes Juden-
tum mit einander verbunden sein kénnen. Der franzosische jidische Philo-
soph Sylvain Zac hat ihre Unvereinbarkeit demonstriert. Der Schreibende
vermutet, die Synthese kénne gelingen — freilich nicht als allgemein giiltiges
Programm, sondern nur in der einzelnen Personlichkeit und um den Preis
lebenslangen Ringens. Konnte das nicht analog auch fiir Hirschs (schon
knapp hundert Jahre nach ihrer Formulierung unter Beschuss geratene) Paro-
le Tora im derekh erefz gelten?

Personliche Erinnerungen an den Vorabend des Zweiten Weltkriegs drin-
gen den Schreibenden dazu, bei der Lektiire der letzten Zeilen dieses Buches
zu fragen: Missen wir Mendelssohn sub specie saecnli saevissimi lesen? Ist seine
auf Schrift, Tradition und umen naturale gegrindete Philosophie und humanis-
tische Pidagogik ganz erledigt und entbehrlich? Zihlen nur noch die zihlebi-
gen Gespenster, von denen wir wie er geschreckt werden? Kurzum: Ist das
Ende der Geschichte — ohne Messias — schon gekommen, und wenn ja: wann
genau (19452 19487 19677 ...7)? Vertrauen wir doch auf den Herrn der Welt,
den Gott nicht nur Mendelssohns (S. 198), sondern unserer Heiligen Schrift!

367



	Moses Mendelssohn - neu porträtiert : Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

