Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Die Konzeption des Messias bei Maimonides : eine Liicke in der
Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

Autor: Dolna, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Gesprdich * = » Im Gesprdich « = « Im Gesprdch « » « Im Gesprdéich * * * Im Gesprdch

Die Konzeption des Messias bei Maimonides —
eine Liicke in der Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

von Bernhard Dolna*

Eine die Entstehungs- und Rezeptionsgeschichte der maimonideischen Auffas-
sung vom Messias in ihrer Gesamtheit in den Blick nehmende Untersuchung ist
seit lingerem ein Desiderat der Forschung gewesen. Hier Abhilfe zu schaffen,
ist die erklirte Absicht von Francesca Yardenit Albertini. Mit ihrer Arbeit Die
Konzeption des Messias bei Maimonides und die frithmittelalterliche Philosophie! will sie
diese in der Rezeptionsgeschichte von Moses Maimonides (1135/38-1204)
bestehende Liicke schliessen. Angeregt durch Herman Cohens Annahme, dass
das Messiasbild des Maimonides, in dessen Denken bekanntlich sehr unter-
schiedliche intellektuelle Stromungen von innerhalb und ausserhalb des Juden-
tums zusammengeflossen sind, eine Form Sozialismus ante ltteram sei (S. XX),
wendet sie sich dem Politischen im Denken des Maimonides zu. Mit dieser
Akzentuierung greift sie einen Faden auf, der am Ende des 19. Jahrhunderts am
Judischen Theologischen Seminar in Breslau zuerst gesponnen wurde. Unter
anderen waren es David Kaufmann, Manuel Joel und Isaak Heinemann, die
durch das Studium der politischen Werke der arabischen Welt zu einer neuen
Interpretation von Maimonides’ Philosophie kamen. Albertini schliesst nun an
diese ,,traditionelle” durch das Naziregime abgebrochene Fragestellung an und
stellt das Messiasbild des Maimonides (Messias als politische Figur) in den Mit-
telpunkt ihrer Erwagungen. Dieser ist nicht einer von Gott zu einer bestimmten
Zeit und aus unerforschlichen Grinden geschenkter ,,Gesalbter”. Vielmehr ist
er detjenige, der das Gesetz, und zwar hier auf der Welt, vollkommen verstind-
lich macht, der folglich ein Werk vollendet, das der Mensch bereits angefangen
hat. ,,Der Messias verwirklicht sich in der zeitlichen und geschichtlichen Ent-
wicklung der Menschheit* (S. XXIII). Um dieses Konzept zu erhellen, geht sie
von der frithmittelalterlichen islamischen Philosophie aus (8. bis 12. Jahrhun-
dert) und weist auf die politisch-philosophisch Verbindungskette zwischen
Platon (428/427-348/347 v.), al-Farabi (870-950) und Maimonides in bezug auf
den messianischen Koénig hin. Da dieses Konzept ausfiithtlicher im Mishneh Tora
(MT) als im Moreh ha-Nevukhim (MN) zu finden ist, steht dieser (und hier be-
sonders das Sefer ha-Madda® [das erste Buch des MT| und das Sefer Shoffin [das

*

Dr. Bernbard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.
1 Francesca Yardenit Albertini, Die Kongeption des Messias bei Maimonides und die
friibmittelalterliche Philosophie, Betlin: Vetlag Walter De Gruyter 2009 (= Studia
Judaica — Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 44), 435 S., ISBN
978-3-11-020636-4.

351



letzte Buch des MT]) im Zentrum von Albertinis Untersuchung. Dabei wurde
der Autorin auch klar, dass Maimonides fir die Entwicklung seines
Messiasbildes sowohl den frithen islamischen Theologen (Mu‘taziliten und
Ash‘ariten) als auch den Kardern (die ash‘aritisches Gedankengut iibernahmen)
viel zu verdanken hat (u. a.: Eschatologie und Ankunft des Messias). Das erklir-
te Ziel dieser Arbeit ist es, den politischen Charakter des Messiaskonigs und
diese ,,moderne® Vorstellung hinsichtlich des geistig-kulturellen Umfeldes von
Maimonides aufzuzeigen.

Im 1. Kapitel ,,Moses Maimonides™ Briefe und der Messias*™ (S. 1-41) ver-
sucht Albertini die komplexe politische Konzeption des Messias als ein Ge-
samtkonzept in Maimonides™ Briefen zu erhellen. Die scheinbaren Wider-
spriuche in den einzelnen Briefen sind Konsequenz der politischen Ausrich-
tung der jeweiligen Werke, die ja an unterschiedliche Adressaten gingen (S. 7).
Der lggeret ha-Shmad, der ,,Brief iber die Apostasie™ (1160/61) zum Beispiel
lenkt die Aufmerksamkeit von einem Messias-zentrierten Judentum zu einem
Tora-orientierten Glauben. Albertini erkennt darin, ,,dass die Konzeption des
Messias bereits beim jungen Maimonides von den politischen, geschichtlichen
und gemeinschaftlichen Umstinden der jiidischen Gemeinde geprigt ist™ (S.
13). Der lgoeret Teman, der ,,Brief an die Juden Jemens™ (1172), argumentiert
hinsichtlich des Messias in drei Richtungen: (a) Kritik an der christlichen und
islamischen Vorstellung vom Messias und an deren Geschichtsverstindnis;
(b) Kritik an der Berechnung der Ankunft des Messias und an der Astrologie;
(c) Ausarbeitung der politischen Funktion des Messias, der durch theoretische
Weisheit Gottes Gesetz verwirklichen wird. Diese Verwirklichung geschieht
durch tberzeugende politische Handlungen. Der Iggeret Teman ist demnach
derjenige Brief, in dem die politischen und juristischen Charakteristika am
deutlichsten herausgestellt werden (S. 31). Aber auch im Md'amar Tehiyyat ha-
metim, im Traktat iiber die Wiederbelebung der Toten (1191) und im Iggeret le-hakbme
Montpellier al gezerat ha-kokhavim, im ,,Brief an die Weisen von Montpellier Gber
die Astrologie® (1194) findet sich eine deutliche politische Interpretation des
Messias (8. 32-41).

Im II. Kapitel ,,Perek Heleg und der Messias ausgehend von den frihislami-
schen FEinflissen® (S. 42-119) versucht Albertini die geschichtlich-philoso-
phische Kette des Messias-Verstindnisses an Hand der Glaubensartikel zu
zeigen. Diese beginnt bei den friithislamischen Bewegungen der Mu‘taziliten [sie
konzipierten keine Dogmatik sondern ein rationales Handbuch fiir menschli-
ches Verhalten; S. 52) und der Ash‘ariten (sie formulierten theologische Frage-
stellungen, z. B. die Frage nach dem Verhiltnis von menschlicher und géttlicher
Freiheit; S. 53). Die Kette fihrt dann tiber die Karder (diese benutzten islami-
sche juristische Hermeneutik, um die buchstibliche Bedeutung der hebriischen
Bibel zu betonen; ebenso tberlieferten sie die Lehre von der ausgleichenden
Gerechtigkeit; S. 60) hin zu Maimonides’ Perek Heleg, dem ,Kapitel tiber den
Anteil an der zukiinftigen Welt” (mSanh X). Auch die eschatologischen Glau-
bensartikel (gottliche Erkenntnis menschlicher Taten und Lehre von Strafe und
Belohnung und das Messias-KKonzept haben eine rational begriindbare Struktur
(S. 61). Die kommende Welt, ‘olans ha-ba, ist nicht nur eine in Zukunft erwartete

358



sondern ,,die Konsequenz des Handelns sowohl des Einzelnen als auch des
Kollektivs® (S. 73). Der Messias selbst ist an eine individuelle Gestalt gebunden:
er ist ein weiser Gesetzgeber (ahnlich dem Koénig und Philosoph bei Platon; S.
112) und kein Wundertiter. ,,Obwohl sich die Ankunft des Messias verzogert,
muss man dem gottlichen Gesetz in der Erwartung dieser Ankunft gehorchen®
(S. 115). Der Perek Heleq ist keine ,,Jiidische Dogmatik®, sondern hat eine identi-
tatsstiftende | katechetische Funktion®, die theologisch, sozial, politisch und
damit ,,gemeinschaftsbezogen® (S. 118) ist.

In der Einleitung zum Kapitel 111 ,,Die Bedeutung des ‘olam ha-ba im Sefer
ha-Madda“ (S. 121-275) stellt die Autorin grundsitzlich fest, dass MT vom
gottlichen Gesetz als Leitschnur des Handelns und von rationalem Verstindnis
des Gesetzes ausgeht. Dieses ,,Zweigespann® geht auf islamischen Einfluss
zuruck: (a) in der Rezeption der juristischen Bedeutung der Vernunft, ohne die
man die Grundlagen des Gesetzes nicht begreifen kann; (b) in der Anerken-
nung des menschlichen Verstandes als Fundament der Geschopflichkeit, und
(c) in der Bedeutung des Gesetzes als Weg zur Erkenntnis Gottes (S. 135).
Maimonides tibernimmt folglich den islamischen Grundsatz des Rechts (figh),
der rationalen Untersuchung der Grundlagen des Gesetzes (Sari'a) als des Wil-
lens Gottes. Aber er deutet diese um: von einer metaphysischen Erkenntnis des
Willens Gottes hin zu einem ethischen Verstindnis Seines Willens (Gesetzes).
Dabei betont er das Verhiltnis von Gesetz und Gemeinde und die Beziehung
von Gesetz und Ethik. Dementsprechend haben alle drei Abschnitte im Sefer ba
Madda: Hilkhot Déot, Hilkhot Talmnd Tora und Hilkor Teshuva eine ethisch-
soziale Funktion zugunsten des Finzelnen und zugunsten der Gemeinde.
(S. 151). Auf diesem Hintergrund untersucht die Autorin die Verbindung zwi-
schen Erkenntnis, Gemeinde und der ,,zukiinftigen Welt* (‘olam ha-ba) als poli-
tisch systematisches Element und als Denkstruktur.

Hilkhot Dé‘ot 1-1V arbeitet die Charakterzuge des Individuums heraus (d. h.
die Notwendigkeit des aristotelischen Mittelweges) und Hilkhot De‘or V-VII
beschiftigt sich mit dem Leben des Einzelnen innerhalb der Gemeinde
(S. 153). Im letzteren Teil finden sich auch Hinweise auf den ‘olum ha-ba, das
besonders mit den Vorschriften der Liebe zum Nichsten in Verbindung ge-
bracht wird (S. 160). Anteil an dem ‘vlam ha-ba wird demnach als natiirliches
Ziel gerechten und sozialen Handelns gegentiber dem Nichsten vorgestellt
und ist mit der ,gemeinschaftlichen Dimension des Handelns verkntpft®
(S. 162). Nach den Hilkhot Talmud Tora ist der Zweck der Tora das Verwirkli-
chen derselben im praktischen Leben in der Gemeinde (S. 171). Daraus ent-
faltet sich die Gliickseligkeit des Menschen. Auch wird der ‘olam ha-ba vom
Leben im Diesseits (‘olam ha-geh) unterschieden und die Glickseligkeit in der
Welt als Vorstufe fir die Glickseligkeit der kommenden Welt beschrieben
(diese zwei Akzente treffen besonders auf das Lehrer-Schuler Verhiltnis zu).
In den Hilehkot Teshuva wird der ‘olam ha-ba an Hand der Umkehr (als einem
ethischen Verhalten) thematisiert, die das Individuum ebenso wie die Ge-
meinde im Blick auf Israel und auf die ganze Welt zu vollziechen hat, um fiir
die ,,kommende Welt* gewtirdigt zu werden (S. 203). Albertini stellt vor allem
den Aspekt der universalistischen und gemeinschaftlichen Reue (S.219) in

359



den Mittelpunkt, um von dort die erkenntnistheoretische Dimension des ‘o/a
ha-ba bei Aristoteles (384-322 v.), al Farabi und im Talmud im Hinblick auf
Maimonides zu durchleuchten. Aristoteles’ Gliickseligkeit ist eine verninftige,
stabile und optimistische Disposition, die zwar praktisch, zukunftsorientiert,
jedoch niemals einholbar ist (S. 226). Al Farabis Kitab Tahsid as-sa‘ada (Das
Erreichen der Gliickseligkeif) baut auf Aristoteles auf, ist jedoch religiés bestimmt
und hat ein politisches Telos, das im rechten Handeln des Einzelnen und der
Gemeinschaft besteht (S. 233). Der ‘olam ha-ba wird als empirische und intel-
lektuelle Gliickseligkeit begriffen. Diese Merkmale finden sich, so Albertini,
im Sefer ha-Madda“ wieder (S 236). Der Talmud selbst gibt keine inhaltliche
Vorstellung vom ‘olam ha-ba vor, sondern nur zwel verschiedene Zuginge zu
einer eschatologischen Hoffnung: einerseits die freie Entscheidung zur ,,Um-
keht* (feshnva), andererseits gilt, ,,ein politischer Leiter™ (Messias) wird sicher-
stellen, dass die sozialen, 6konomischen und politischen Vorbedingungen im
0lam ha-zeh (S. 251) fur den “olam ha-ba (dem nach Maimonides ein historisch
uneinholbares, utopisches Element eigen ist; S. 253) erfullt sind. Die messia-
nische Zeit ereignet sich im ‘olam ha-zeh und ist von der menschlichen Fihig-
keit, gemiss der Tora zu handeln, abhingig. Der ‘olam ha-ba hingegen existiert
wimmer® und ist zukiinftig® nur fir den Menschen, der im ‘olam ha-zeh lebt
(S. 254). Der Messias wird in dieser Welt, innerhalb der menschlichen Ge-
schichte wirken, kein natiitliches Gesetz vetletzen und die Méglichkeit fir
den ,vernunftbegabten Menschen* ertffnen, sich dem Studium des gottli-
chen Gesetzes als Orientierung des gerechten Handelns zu widmen (S. 269).
Ziel des Studiums ist fiir Maimonides eine von der Erkenntnis getragene Liebe
zu Gott. Diese bedeutet Erkenntnis im Sinne ,,Von der Welt Besitz nehmen*
(S. 273), nimlich eine Erkenntnis, die nicht nur intellektuell, sondern auch prak-
tisch ist (aristotelisch gesprochen: von der phronesis zur sophia). Sie besteht aus
dem gerechten Handeln des Individuums im Umgang mit den anderen Men-
schen und mit den anderen Elementen der Schéptung im ‘olam ha-zeh. Diese
Liebe gestattet es, ,,die Gliickseligkeit in beiden Welten zu geniessen® (8. 274).
Das IV. Kapitel ,,Die frihmittelalterliche islamische Philosophie und der
Messias in den Hilkhot Melakhim U Mithamotebens (S. 276-434) konzentriert
sich (im Gegensatz zu Hilkhot Teshuva aut die kollektive Dimension der Etlo-
sung (der Gluckseligkeit), die mit dem politischen und geschichtlichen gerech-
ten Handeln des Menschen verbunden ist. Im letzten Abschnitt von Sefer
Shoftim, Hilkhot Melakhim n-Milhamotehem, wird die messianische Konzeption
des Messias in Zusammenhang mit dem Konig als politischer Gestalt thema-
tisiert, der in besonderer Beziechung zur Weisheit steht (S. 287). Der politische
und ,,weise” Konig und Gesetzgeber Platons wird im Judentum erstmals
ausdriicklich durch Philon von Alexandria (um 15/10 v. - 40 n.) thematisiert:
Mose als ,,der Philosophen-Koénig®. Er ist derjenige, der die praktische und
theoretische Philosophie zugleich mit der Offenbarung (Tora) verbindet. Al
Farabis Interpretation von Platon, auf die sich auch Maimonides stiitzt, baut
auf judisch-hellenistische politische Philosophie auf, wenn er eine genaue
Korrespondenz zwischen Prophetie, Philosophie und Politik feststellt. So

360



werden Prophetie (aus der Offenbarung [Qur’an] herkommend) und Politik
bei al Farabi in der Gestalt des Leiters der Gemeinde verbunden (S. 294).

Der Entwicklung der Vorstellung des Gesetzgebers (arab. wad: an-
nawamis) bei al-Farabi und dessen Einfluss auf den Konig Messias im MT
widmet Albertini eine ausfithrliche ,,erstmalig durchgeftihrte® Studie (S. 287-
359). Dabei berticksichtigt sie neben dem Qur’an folgende Werke al-Farabis:
Kitabh ithsd al-ulim (Buch uber die Einteilung der Wissenschaften), Kitab al-
milla (Buch der Religion), Kitab tahsil as-sa‘ada (Buch iber die Erlangung der
Glickseligkeit), Kitab al-gam* baina ra’yai al-hakimain Aflatin al-ilabi wa-Aristita-
/s (Buch uiber die Gemeinsamkeit im Denken der beiden Gelehrten, des gott-
lichen Platon und des Aristoteles), Mabad? ara’ ahl al-madina al-fadila (Die
Prinzipien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt), Fus#/ al-
madani (Aphotismen fir den Staatsmann). Die in diesen Werken al-Farabis
rezipierte und weiterentwickelte politische Lehre von Platon und Aristoteles
kommt zu dem Ergebnis, dass die Gliickseligkeit eine doppelte Dimension
hat: eine theoretische, die Verbindung von Gotteserkenntnis und sittlichem
Tun (Qur’an) und eine praktische, die das irdische Leben im Staat betrifft.
Der Imam, der Philosoph und der Gesetzgeber sind eins (S. 312). Nach al-
Farabi besteht die Vollkommenheit der héchsten Wissenschaft (Philosophie)
in der Verwirklichung der Gerechtigkeit als héchste Gliickseligkeit der irdi-
schen Sphire durch die Gestalt des Leiters-Philosophen (S. 323), wobei Aris-
toteles hoher anzusetzen ist, da er (im Gegensatz zu Platon) die theoretische
und praktische Dimension des Intellekts zugunsten der Politik und der Philo-
sophie in der Metaphysik zu zeigen versucht. ,,Philosophy is identical with the
scientific spirit ‘in action’.” (8. 329) In ihrer Untersuchung von al-Farabis
Verstindnis des Konig-Philosophen geht Albertini nicht chronologisch vor,
sondern sie konzentriert sich auf die politisch- spekulative Rekonstruktion des
Konzeptes, wobei al-Farabi letztes Werk, die Fus#/ al-madani (Aphorismen fir
den Staatsmann), wohl als eine Zusammenfassung zu gelten hat (S. 349).
,Dank der Vollkommenheit seines theoretischen und praktischen Intellekts
fithrt der Konig seine Gemeinde zur Wahrheit mithin zum Guten als Glick-
seligkeit im Jenseits und im Diesseits.” (S. 359) Albertini gelingt es mit dieser
genauen Analyse der politischen Philosophie al-Farabis Einfluss auf die Ge-
stalt des Konig-Messias in Sefer Shofizm nachzuweisen, in dem Maimonides die
Lehre vom Konig- Philosophen mit halachischen, theologischen und religi-
onsphilosophischen Elementen kombinierte.

Nach einer kurzen und sehr zu weiterer Diskussion anregenden Einfiih-
rung in das Verstindnis der Monarchie im TaNaKh — in der Tora findet man
nirgendwo die Vorstellung des Konigtums im Sinne eines Imperatives (S.
360); offenkundig war die Angst vor dem Missbrauch der koniglichen Macht
sehr gross (S. 361); der zentrale Ausgangspunkt fir deine Neudeutung scheint
vor allem das Jerusalemer Heiligtum mit seiner jebusitischen Priesterschaft
gewesen zu sein (S. 362); die judische Konigsreligion ist als gesellschaftliche
Realitit mit dem Ende des Staates Juda 587 v. ¢. Z. zu ihrem Abschluss ge-
kommen und lebte nur noch als Hoffnung (S. 365) — und in der rabbinischen
Tradition, die danach strebte, die Monarchie positiv zu interpretieren (S. 365),

3061



wenn auch als ,umstrittene® halakhische Norm (S. 360), folgert die Autorin,
dass im Gegensatz zum Islam, gerade die historische Auseinandersetzung mit
dem Kénigtum im Judentum den Boden fiir eine positive Rezeption der poli-
tischen monarchischen Theorie Platons bereitete. Im Mittelalter wurde dann
das Konzept eines platonischen Konig-Philosophen (ein absoluter Fihrer
[#omoid] und einer, der die Vollkommenheit des Intellekts besitzt, der nach
Wahrheit strebt |[po/iteia]) allmihlich dem Prophet-Gesetzgeber dhnlich
(S. 370). Maimonides greift das Konzept des Konigs (Platon, al-Farabi) und
des Messias auf, wobei er beide Vorstellungen abwandelt. So steht dem Ko-
nig, im Gegensatz zu Platon und al-Farabi eine Kontrollfunktion gegentiber
(die 70 Altesten). Das Kénigtum hatte auch keine zentrale Rolle (siche Dtn
17,15) und seine Legitimation als ,, davidischer Kénig, der dem Gesetz Gottes
untergeordnet ist, bzw. als Messias ist mit den sozialen Unruhen verbunden,
die entstehen, wenn ein falscher Konig bzw. ein falscher Messias entlarvt
wird® (S. 374). Im Kapitel 4 von Hilkhot Melakbin: n-milhamotebem wird zum
ersten Mal der Ausdruck Konig-Messias im Zusammenhang mit ,,Krieg® und
HIKriegstithrung® erwihnt, der um der Gerechtigkeit wegen ,,in der Unvoll-
kommenheit des Diesseits* gefihrt werden muss. Der messianische Konig ist
nicht mit dem Ende der Geschichte verbunden, sondern er steht in der david-
ischen Dynastie, die mit und nach dem Koénig Messias ihre Vollendung finden
wird: ,,Gerechtigkeit und Wohlstand werden in Israel und in den von ihm
eroberten Landern walten® (S. 376). Maimonides bleibt in seinem Verstehen
des Krieges und der Kriegsfilhrung und der Rolle des Konigs darin sowohl
den talmudischen (milhemet miswa, milhemet resut bet din) als auch den islami-
schen Vorgaben treu (nach al-Farabi ist der Krieg ein Mittel, fur die Glickse-
ligkeit der Gemeinde zu sorgen) (S.395). Auf dem erwihnten platonisch-
alfarabischen Modell eines politischen Leiters aufbauend (S. 403), definiert
Albertini dann den Konig-Messias des Maimonides. ,,Zugunsten der ganzen
Gemeinde vereint er die Weisheit bei der Interpretation des Gesetzes mit der
vollkommenen Erkenntnis von Gottes Willen. Er ist nicht das Eschaton der
Zeit, sondern thre Erfillung® (8. 403). Maimonides akzeptiert weder die
,»Wehen des Messias® noch jedwede ,katastophische bzw. apokalyptische
Darstellung der messianischen Tage® (S. 405). Letztlich hilft der Messias das
Gesetz durch die Weisheit seiner politischen und gesetzgebenden Fithrung
unter optimalen Bedingungen zu studieren und zu begreifen (S. 415). Die
Verwirklichung desselben hat sowohl nationale als auch eine tibernationale
Dimension: das erwihlte Israel hat die Reinheit des Gesetzes zu bewahren,
Christentum und Islam sind Instrumente, um das Gesetz Israels unter den
Volkern bekanntzumachen. ,,All diese Angelegenheiten, die Jesus von Naza-
reth und den Ismaeliten Muhammad betreffen, der nach ithm kam, dienten
nur dazu, den Weg fiir den Konig Messias zu ebnen, die ganze Welt darauf
vorzubereiten, Gott im Einklang zu verehren® (S. 420). Die gemeinsame
Grundlage fur diesen Einklang ist die Rationalitit der Vernunft, welche das
friedliche Zusammenleben zwischen Israel und den anderen Nationen bewir-
ken wird (S. 423). Da der Mensch sich aufgrund seiner Vernunftpotenz Er-
kenntnis erwirbt, den erworbenen Intellekt, der von Gott, als dem ewigen

362



Gegenstand seiner Erkenntnis, auch ewige Existenz erhilt, kann der Messias
auch nicht mit der Entstehungsweise einer tUberirdischen Lebensweise zu-
sammengebracht werden. Die Tage des Messias, die messianische Zeit ermog-
lichen Israel das Erreichen der Gotteserkenntnis und damit durch den erwor-
benen Intellekt Anteil am Leben der kommenden Welt. Der Konig Messias
steht nicht Uber dem Gesetz, sondern dient ihm (8. 432). Seine Hauptaufgabe
ist Reprisentanz und volle Anwendung einer der Tora gemissen Ordnung. Er
agiert politisch und vollendet, worauf sich die Menschen durch das Studium
des Gesetzes vorbereitet haben ,,genauso wie sich die Burger der platonischen
Polis und die Untergebenen des muslimischen Koénigs bei al-Farabi dem Ge-
setz widmen miissen, um den gerechten Konig anerkennen zu konnen®
(S. 433). Die Messiaserwartung ist demnach kein passives Verhalten sondern
hochste Aktivitit, da der Mensch durch den Gehorsam gegentber dem Ge-
setz die Ankunft des Konig-Messias ermoglichen kann.

Francesca Yardenit Albertini stellt mit dieser politischen Kénig-Messias-
Konzeption des Maimonides, deren philosophische Vorldufer (Platon, Aristo-
teles, al-Farabi) sie beispielhaft herausarbeitet, ein herausragendes Werk vor.
Der Reichtum an eingearbeiteten (biblischen, rabbinischen, griechischen und
arabischen) philosophischen Quellen und der durchgehaltene Blick aufs Gan-
ze des Gesamtkonzeptes der Messiasvorstellung sind beindruckend. Der
noble und zugleich leidenschaftliche intellektuelle Diskurs, den sie mit den
bedeutendsten modernen Interpreten zum Thema flhrtt, ist kompetent und
regt zu weiteren fachspezifischen Fragstellungen an. Dariiber hinaus eréffnet
dieses Buch sichetlich auch neue Perspektiven im Hinblick auf die Wurzeln
europiischer Geistesgeschichte. Thm sind viele Leser zu wiinschen.

Moses Mendelssohn — neu portritiert
Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

von Simon Lauer®

Bekanntlich ist die Verfertigung eines wissenschaftlichen Buches keine leichte
Aufgabe. Die Schwierigkeit ist noch grosser, wenn sich der Autor mit wissen-
schaftlichen Erkenntnissen an ein breites Publikum wendet: Er muss die dem
Fachmann vertrauten Begriffe tbersetzen oder erkliren; er muss aber auch
dem Leser, dessen Interesse er doch wecken will, Rechenschaft dariiber able-
gen, was er als Wissenschafter bekannt machen mochte. Das heisst, dass er
mindestens die Quellen seines Wissens nennen muss, wenn anders er
winscht, dass wenigstens einige seiner Leser sich zu weiterer Lektlire anregen

*  Prof. Dr. Simon Lawer, Poststr. 7, D-79085 Freiburg 1. Br.

363



	Die Konzeption des Messias bei Maimonides : eine Lücke in der Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

