
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Die Konzeption des Messias bei Maimonides : eine Lücke in der
Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch

Die Konzeption des Messias bei Maimonides -
eine Lücke in der Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

von Bernhard Dolna*

Eine die Entstehungs- und Rezeptionsgeschichte der maimonideischen Auffassung

vom Messias in ihrer Gesamtheit in den Blick nehmende Untersuchung ist
seit längerem ein Desiderat der Forschung gewesen. Hier Abhilfe zu schaffen,
ist die erklärte Absicht von Francesca Yardenit Albertini. Mit ihrer Arbeit Die
Konzeption des Messias bei Maimonides und die frühmittelalterliche Philosophie1 will sie

diese in der Rezeptionsgeschichte von Moses Maimonides (1135/38-1204)
bestehende Lücke schliessen. Angeregt durch Herman Cohens Annahme, dass

das Messiasbild des Maimonides, in dessen Denken bekanntlich sehr
unterschiedliche intellektuelle Strömungen von innerhalb und ausserhalb des Judentums

zusammengeflossen sind, eine Form Sozialismus ante litteram sei (S. XX),
wendet sie sich dem Politischen im Denken des Maimonides zu. Mit dieser

Akzentuierung greift sie einen Faden auf, der am Ende des 19. Jahrhunderts am
Jüdischen Theologischen Seminar in Breslau zuerst gesponnen wurde. Unter
anderen waren es David Kaufmann, Manuel Joel und Isaak Heinemann, die
durch das Studium der politischen Werke der arabischen Welt zu einer neuen
Interpretation von Maimonides' Philosophie kamen. Albertini schliesst nun an
diese „traditionelle" durch das Naziregime abgebrochene Fragestellung an und
stellt das Messiasbild des Maimonides (Messias als politische Figur) in den
Mittelpunkt ihrer Erwägungen. Dieser ist nicht einer von Gott zu einer bestimmten
Zeit und aus unerforschlichen Gründen geschenkter „Gesalbter". Vielmehr ist
er derjenige, der das Gesetz, und zwar hier auf der Welt, vollkommen verständlich

macht, der folglich ein Werk vollendet, das der Mensch bereits angefangen
hat. „Der Messias verwirklicht sich in der zeitlichen und geschichtlichen
Entwicklung der Menschheit" (S. XXIII). Um dieses Konzept zu erhellen, geht sie

von der frühmittelalterlichen islamischen Philosophie aus (8. bis 12. Jahrhundert)

und weist auf die politisch-philosophisch Verbindungskette zwischen
Piaton (428/427-348/347 v), al-FäräbT (870-950) und Maimonides in bezug auf
den messianischen König hin. Da dieses Konzept ausführlicher im Mishneh Tora

(MT) als im Moreh ha-Nevukhim (MN) zu finden ist, steht dieser (und hier
besonders das Sfer ha-Maddd [das erste Buch des MT| und das Sefer Shoftim [das

* Dr. Bernhard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.
1 Francesca Yardenit Albertini, Die Konzeption des Messias bei Maimonides und die

frühmittelalterliche Philosophie, Berlin: Verlag Walter De Gruyter 2009 Studia

Judaica — Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 44), 435 S., ISBN
978-3-11-020636-4.

357



letzte Buch des MTj) im Zentrum von Albertinis Untersuchung. Dabei wurde
der Autorin auch Idar, dass Maimonides für die Entwicklung seines

Messiasbildes sowohl den frühen islamischen Theologen (Mukaziliten und
Ashcariten) als auch den Karäern (die ashüritisches Gedankengut übernahmen)
viel zu verdanken hat (u. a.: Eschatologie und Ankunft des Messias). Das erklärte

Ziel dieser Arbeit ist es, den politischen Charakter des Messiaskönigs und
diese „moderne" Vorstellung hinsichtlich des geistig-kulturellen Umfeldes von
Maimonides aufzuzeigen.

Im 1. Kapitel „Moses Maimonides" Briefe und der Messias" (S. 1-41)
versucht Albertini die komplexe politische Konzeption des Messias als ein
Gesamtkonzept in Maimonides" Briefen zu erhellen. Die scheinbaren
Widersprüche in den einzelnen Briefen sind Konsequenz der politischen Ausrichtung

der jeweiligen Werke, die ja an unterschiedliche Adressaten gingen (S. 7).
Der lageret ha-Shmad, der „Brief über die Apostasie" (1160/61) zum Beispiel
lenkt die Aufmerksamkeit von einem Messias-zentrierten Judentum zu einem
Tora-orientierten Glauben. Albertini erkennt darin, „dass die Konzeption des
Messias bereits beim jungen Maimonides von den politischen, geschichtlichen
und gemeinschaftlichen Umständen der jüdischen Gemeinde geprägt ist" (S.

13). Der Iggeret Teman, der „Brief an die Juden Jemens" (1172), argumentiert
hinsichtlich des Messias in drei Richtungen: (a) Kritik an der christlichen und
islamischen Vorstellung vom Messias und an deren Geschichtsverständnis;
(b) Kritik an der Berechnung der Ankunft des Messias und an der Astrologie;
(c) Ausarbeitung der politischen Funktion des Messias, der durch theoretische
Weisheit Gottes Gesetz verwirklichen wird. Diese Verwirklichung geschieht
durch überzeugende politische Handlungen. Der Iggeret Teman ist demnach
derjenige Brief, in dem die politischen und juristischen Charakteristika am
deutlichsten herausgestellt werden (S. 31). Aber auch im MTamar Tehiyyat ba-

metim, im Traktat über die Wiederbelebung der Toten (1191) und im Iggeret le-hakhme

Montpellier algekernt ha-kokbavim, im „Brief an die Weisen von Montpellier über
die Astrologie" (1194) findet sich eine deutliche politische Interpretation des
Messias (S. 32-41).

Im II. Kapitel „Perek Heleq und der Messias ausgehend von den frühislamischen

Einflüssen" (S. 42-119) versucht Albertini die geschichtlich-philosophische

Kette des Messias-Verständnisses an Hand der Glaubensartikel zu
zeigen. Diese beginnt bei den frühislamischen Bewegungen der Mutiaziliten [sie

konzipierten keine Dogmatik sondern ein rationales Handbuch für menschliches

Verhalten; S. 52) und der Ashcariten (sie formulierten theologische
Fragestellungen, z. B. die Frage nach dem Verhältnis von menschlicher und göttlicher
Freiheit; S. 53). Die Kette führt dann über die Karäer (diese benutzten islamische

juristische Hermeneutik, um die buchstäbliche Bedeutung der hebräischen
Bibel zu betonen; ebenso überlieferten sie die Lehre von der ausgleichenden
Gerechtigkeit; S. 60) hin zu Maimonides' Perek Heleq, dem „Kapitel über den
Anteil an der zukünftigen Welt" (mSanh X). Auch die eschatologischen
Glaubensartikel (göttliche Erkenntnis menschlicher Taten und Lehre von Strafe und
Belohnung und das Messias-Konzept haben eine rational begründbare Struktur
(S. 61). Die kommende Welt, :olam ba-ba, ist nicht nur eine in Zukunft erwartete

358



sondern „die Konsequenz des Handelns sowohl des Einzelnen als auch des

Kollektivs" (S. 73). Der Messias selbst ist an eine individuelle Gestalt gebunden:
er ist ein weiser Gesetzgeber (ähnlich dem König und Philosoph bei Platon; S.

112) und kein Wundertäter. „Obwohl sich die Ankunft des Messias verzögert,
muss man dem göttlichen Gesetz in der Erwartung dieser Ankunft gehorchen"
(S. 115). Der Perek Heleq ist keine „Jüdische Dogmatik", sondern hat eine identi-
tätsstiftende „katechetische Funktion", die theologisch, sozial, politisch und
damit „gemeinschaftsbezogen" (S. 118) ist.

In der Einleitung zum Kapitel III „Die Bedeutung des 'olam ba-ba im Sefer
ba-Mctddcf" (S. 121-275) stellt die Autorin grundsätzlich fest, dass MT vom
göttlichen Gesetz als Leitschnur des Handelns und von rationalem Verständnis
des Gesetzes ausgeht. Dieses „Zweigespann" geht auf islamischen Eintluss
zurück: (a) in der Rezeption der juristischen Bedeutung der Vernunft, ohne die

man die Grundlagen des Gesetzes nicht begreifen kann; (b) in der Anerkennung

des menschlichen Verstandes als Fundament der Geschöpflichkeit, und
(c) in der Bedeutung des Gesetzes als Weg zur Erkenntnis Gottes (S. 135).
Maimonides übernimmt folglich den islamischen Grundsatz des Rechts (fiqh),
der rationalen Untersuchung der Grundlagen des Gesetzes (Jaffa) als des Willens

Gottes. Aber er deutet diese um: von einer metaphysischen Erkenntnis des

Willens Gottes hin zu einem ethischen Verständnis Seines Willens (Gesetzes).
Dabei betont er das Verhältnis von Gesetz und Gemeinde und die Beziehung
von Gesetz und Ethik. Dementsprechend haben alle drei Abschnitte im Sefer ha

Madda'\ Hilkhot Déot, Hilkhot Talmud Tora und Hilkot Tesbuva eine ethischsoziale

Funktion zugunsten des Einzelnen und zugunsten der Gemeinde.
(S. 151). Auf diesem Hintergrund untersucht die Autorin die Verbindung
zwischen Erkenntnis, Gemeinde und der „zukünftigen Welt" ('flam ha-ba) als
politisch systematisches Element und als Denkstruktur.

Hilkhot Déot I-IV arbeitet die Charakterzüge des Individuums heraus (d. h.
die Notwendigkeit des aristotelischen Mittelweges) und Hilkhot Déot V-VII
beschäftigt sich mit dem Leben des Einzelnen innerhalb der Gemeinde
(S. 153). Im letzteren Teil finden sich auch Hinweise auf den Tlam ha-ba, das

besonders mit den Vorschriften der Liebe zum Nächsten in Verbindung
gebracht wird (S. 160). Anteil an dem TIam ha-ba wird demnach als natürliches
Ziel gerechten und sozialen Handelns gegenüber dem Nächsten vorgestellt
und ist mit der „gemeinschaftlichen Dimension des Handelns verknüpft"
(S. 162). Nach den Hilkhot Talmud Tora ist der Zweck der Tora das Verwirklichen

derselben im praktischen Leben in der Gemeinde (S. 171). Daraus
entfaltet sich die Glückseligkeit des Menschen. Auch wird der Tlam ha-ba vom
Leben im Diesseits Jolam ha-qeh) unterschieden und die Glückseligkeit in der
Welt als Vorstufe für die Glückseligkeit der kommenden Welt beschrieben
(diese zwei Akzente treffen besonders auf das Lehrer-Schüler Verhältnis zu).
In den Hilchkot Tesbuva wird der colam ha-ba an Hand der Umkehr (als einem
ethischen Verhalten) thematisiert, die das Individuum ebenso wie die
Gemeinde im Blick auf Israel und auf die ganze Welt zu vollziehen hat, um für
die „kommende Welt" gewürdigt zu werden (S. 203). Albertini stellt vor allem
den Aspekt der universalistischen und gemeinschaftlichen Reue (S. 219) in

359



den Mittelpunkt, um von dort die erkenntnistheoretische Dimension des 'olam
ha-ba bei Aristoteles (384-322 v.), al Fârâbl und im Talmud im Hinblick auf
Maimonides zu durchleuchten. Aristoteles' Glückseligkeit ist eine vernünftige,
stabile und optimistische Disposition, die zwar praktisch, zukunftsorientiert,
jedoch niemals einholbar ist (S. 226). AI Färäbls Kitäb Tahsid as-scfäda (Das
Erreichen der Glückseligkeit) baut auf Aristoteles auf, ist jedoch religiös bestimmt
und hat ein politisches Telos, das im rechten Handeln des Einzelnen und der
Gemeinschaft besteht (S. 233). Der dlam ha-ba wird als empirische und
intellektuelle Glückseligkeit begriffen. Diese Merkmale finden sich, so Albertini,
im Sefer ha-Maddd wieder (S 236). Der Talmud selbst gibt keine inhaltliche
Vorstellung vom dlam ha-ba vor, sondern nur zwei verschiedene Zugänge zu
einer eschatologischen Hoffnung: einerseits die freie Entscheidung zur „Umkehr"

(iteshuva), andererseits gilt, „ein politischer Leiter" (Messias) wird
sicherstellen, dass die sozialen, ökonomischen und politischen Vorbedingungen im
Plam ha-geh (S. 251) für den 'olam ha-ba (dem nach Maimonides ein historisch
uneinholbares, utopisches Element eigen ist; S. 253) erfüllt sind. Die messia-
nische Zeit ereignet sich im rolam ha-geh und ist von der menschlichen Fähigkeit,

gemäss der Tora zu handeln, abhängig. Der Plam ha-ba hingegen existiert
„immer" und ist" zukünftig" nur für den Menschen, der im dlam ha-geh lebt
(S. 254). Der Messias wird in dieser Welt, innerhalb der menschlichen
Geschichte wirken, kein natürliches Gesetz verletzen und die Möglichkeit für
den „vernunftbegabten Menschen" eröffnen, sich dem Studium des göttlichen

Gesetzes als Orientierung des gerechten Handelns zu widmen (S. 269).
Ziel des Studiums ist für Maimonides eine von der Erkenntnis getragene Liebe
zu Gott. Diese bedeutet Erkenntnis im Sinne „Von der Welt Besitz nehmen"
(S. 273), nämlich eine Erkenntnis, die nicht nur intellektuell, sondern auch praktisch

ist (aristotelisch gesprochen: von der phronesis zur Sophia). Sie besteht aus
dem gerechten Handeln des Individuums im Umgang mit den anderen
Menschen und mit den anderen Elementen der Schöpfung im (olam ha-geh. Diese
Liebe gestattet es, „die Glückseligkeit in beiden Welten zu gemessen" (S. 274).

Das IV. Kapitel „Die frühmittelalterliche islamische Philosophie und der
Messias in den Hilkhot Melakhim U'Milhamotehem" (S. 276-434) konzentriert
sich (im Gegensatz zu Hilkhot Teshuva auf die kollektive Dimension der Erlösung

(der Glückseligkeit), die mit dem politischen und geschichtlichen gerechten

Handeln des Menschen verbunden ist. Im letzten Abschnitt von Sefer

Shofiim, Hilkhot Melakhim u-MUhamotehem, wird die messianische Konzeption
des Messias in Zusammenhang mit dem König als politischer Gestalt thematisiert,

der in besonderer Beziehung zur Weisheit steht (S. 287). Der politische
und „weise" König und Gesetzgeber Piatons wird im Judentum erstmals
ausdrücklich durch Philon von Alexandria (um 15/10 v. - 40 n.) thematisiert:
Mose als „der Philosophen-König". Er ist derjenige, der die praktische und
theoretische Philosophie zugleich mit der Offenbarung (Tora) verbindet. AI
Färäbls Interpretation von Piaton, auf die sich auch Maimonides stützt, baut
auf jüdisch-hellenistische politische Philosophie auf, wenn er eine genaue
Korrespondenz zwischen Prophétie, Philosophie und Politik feststellt. So

360



werden Prophétie (aus der Offenbarung [Qur'än] herkommend) und Politik
bei al Färäbi in der Gestalt des Leiters der Gemeinde verbunden (S. 294).

Der Entwicklung der Vorstellung des Gesetzgebers (arab. ivädf an-

nawämis) bei al-Färäbl und dessen Einfluss auf den König Messias im MT
widmet Albertini eine ausführliche „erstmalig durchgeführte" Studie (S. 287-
359). Dabei berücksichtigt sie neben dem Qur'än folgende Werke al-Färäbls:
Kitäb ihsä al-ulüm (Buch über die Einteilung der Wissenschaften), Kitäb al-

milla (Buch der Religion), Kitäb tahsil as-scfäda (Buch über die Erlangung der

Glückseligkeit), Kitäb al-ganf baina rcbyai al-hakimain Aflatün al-ilähi wa-Aristntä-
lis (Buch über die Gemeinsamkeit im Denken der beiden Gelehrten, des
göttlichen Piaton und des Aristoteles), Mabädf ara' abI al-madina al-fädila (Die
Prinzipien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt), Fusül al-
madani (Aphorismen für den Staatsmann). Die in diesen Werken al-Färäbls
rezipierte und weiterentwickelte politische Lehre von Piaton und Aristoteles
kommt zu dem Ergebnis, dass die Glückseligkeit eine doppelte Dimension
hat: eine theoretische, die Verbindung von Gotteserkenntnis und sittlichem
Tun (Qur'än) und eine praktische, die das irdische Leben im Staat betrifft.
Der Imam, der Philosoph und der Gesetzgeber sind eins (S. 312). Nach al-
Färäbl besteht die Vollkommenheit der höchsten Wissenschaft (Philosophie)
in der Verwirklichung der Gerechtigkeit als höchste Glückseligkeit der
irdischen Sphäre durch die Gestalt des Leiters-Philosophen (S. 323), wobei
Aristoteles höher anzusetzen ist, da er (im Gegensatz zu Piaton) die theoretische
und praktische Dimension des Intellekts zugunsten der Politik und der
Philosophie in der Metaphysik zu zeigen versucht. „Philosophy is identical with the
scientific spirit 'in action'." (S. 329) In ihrer Untersuchung von al-Färäbls
Verständnis des König-Philosophen geht Albertini nicht chronologisch vor,
sondern sie konzentriert sich auf die politisch- spekulative Rekonstruktion des

Konzeptes, wobei al-Färäbl letztes Werk, die Fusül al-madani (Aphorismen für
den Staatsmann), wohl als eine Zusammenfassung zu gelten hat (S. 349).
„Dank der Vollkommenheit seines theoretischen und praktischen Intellekts
führt der König seine Gemeinde zur Wahrheit mithin zum Guten als

Glückseligkeit im Jenseits und im Diesseits." (S. 359) Albertini gelingt es mit dieser

genauen Analyse der politischen Philosophie al-Färäbls Einfluss auf die
Gestalt des König-Messias in Sefer Shoftim nachzuweisen, in dem Maimonides die
Lehre vom König- Philosophen mit halachischen, theologischen und
religionsphilosophischen Elementen kombinierte.

Nach einer kurzen und sehr zu weiterer Diskussion anregenden Einführung

in das Verständnis der Monarchie im TaNaKh — in der Tora findet man
nirgendwo die Vorstellung des Königtums im Sinne eines Imperatives (S.

360); offenkundig war die Angst vor dem Missbrauch der königlichen Macht
sehr gross (S. 361); der zentrale Ausgangspunkt für deine Neudeutung scheint
vor allem das Jerusalemer Heiligtum mit seiner jebusitischen Priesterschaft

gewesen zu sein (S. 362); die jüdische Königsreligion ist als gesellschaftliche
Realität mit dem Ende des Staates Juda 587 v. c. Z. zu ihrem Abschluss
gekommen und lebte nur noch als Hoffnung (S. 365) — und in der rabbinischen
Tradition, die danach strebte, die Monarchie positiv zu interpretieren (S. 365),

361



wenn auch als „umstrittene" halakhische Norm (S. 366), folgert die Autorin,
dass im Gegensatz zum Islam, gerade die historische Auseinandersetzung mit
dem Königtum im Judentum den Boden für eine positive Rezeption der
politischen monarchischen Theorie Piatons bereitete. Im Mittelalter wurde dann
das Konzept eines platonischen König-Philosophen (ein absoluter Führer
[nomoi] und einer, der die Vollkommenheit des Intellekts besitzt, der nach
Wahrheit strebt \po/iteia]) allmählich dem Prophet-Gesetzgeber ähnlich
(S. 370). Maimonides greift das Konzept des Königs (Piaton, al-Färäbl) und
des Messias auf, wobei er beide Vorstellungen abwandelt. So steht dem König,

im Gegensatz zu Piaton und al-Färäbl eine Kontrollfunktion gegenüber
(die 70 Ältesten). Das Königtum hatte auch keine zentrale Rolle (siehe Dtn
17,15) und seine Legitimation als „ davidischer König, der dem Gesetz Gottes
untergeordnet ist, bzw. als Messias ist mit den sozialen Unruhen verbunden,
die entstehen, wenn ein falscher König bzw. ein falscher Messias endarvt
wird" (S. 374). Im Kapitel 4 von Hilkhot Melakhim n-milhamotehem wird zum
ersten Mal der Ausdruck König-Messias im Zusammenhang mit „Krieg" und
„Kriegsführung" erwähnt, der um der Gerechtigkeit wegen „in der Unvoll-
kommenheit des Diesseits" geführt werden muss. Der messianische König ist
nicht mit dem Ende der Geschichte verbunden, sondern er steht in der
davidischen Dynastie, die mit und nach dem König Messias ihre Vollendung finden
wird: „Gerechtigkeit und Wohlstand werden in Israel und in den von ihm
eroberten Ländern walten" (S. 376). Maimonides bleibt in seinem Verstehen
des Krieges und der Kriegsführung und der Rolle des Königs darin sowohl
den talmudischen (milhemet miswa, milhemet rebut bet din) als auch den islamischen

Vorgaben treu (nach al-Färäbl ist der Krieg ein Mittel, für die Glückseligkeit

der Gemeinde zu sorgen) (S. 395). Auf dem erwähnten platonisch-
alfaräblschen Modell eines politischen Leiters aufbauend (S. 403), definiert
Albertini dann den König-Messias des Maimonides. „Zugunsten der ganzen
Gemeinde vereint er die Weisheit bei der Interpretation des Gesetzes mit der
vollkommenen Erkenntnis von Gottes Willen. Er ist nicht das Eschaton der
Zeit, sondern ihre Erfüllung" (S. 403). Maimonides akzeptiert weder die
„Wehen des Messias" noch jedwede „katastophische bzw. apokalyptische
Darstellung der messianischen Tage" (S. 405). Letztlich hilft der Messias das

Gesetz durch die Weisheit seiner politischen und gesetzgebenden Führung
unter optimalen Bedingungen zu studieren und zu begreifen (S. 415). Die
Verwirklichung desselben hat sowohl nationale als auch eine übernationale
Dimension: das erwählte Israel hat die Reinheit des Gesetzes zu bewahren,
Christentum und Islam sind Instrumente, um das Gesetz Israels unter den
Völkern bekanntzumachen. „All diese Angelegenheiten, die Jesus von Nazareth

und den Ismaeliten Muhammad betreffen, der nach ihm kam, dienten
nur dazu, den Weg für den König Messias zu ebnen, die ganze Welt darauf
vorzubereiten, Gott im Einklang zu verehren" (S. 420). Die gemeinsame
Grundlage für diesen Einklang ist die Rationalität der Vernunft, welche das

friedliche Zusammenleben zwischen Israel und den anderen Nationen bewirken

wird (S. 423). Da der Mensch sich aufgrund seiner Vernunftpotenz
Erkenntnis erwirbt, den erworbenen Intellekt, der von Gott, als dem ewigen

362



Gegenstand seiner Erkenntnis, auch ewige Existenz erhält, kann der Messias
auch nicht mit der Entstehungsweise einer überirdischen Lebensweise
zusammengebracht werden. Die Tage des Messias, die messianische Zeit ermöglichen

Israel das Erreichen der Gotteserkenntnis und damit durch den erworbenen

Intellekt Anteil am Leben der kommenden Welt. Der König Messias
steht nicht über dem Gesetz, sondern dient ihm (S. 432). Seine Hauptaufgabe
ist Repräsentanz und volle Anwendung einer der Tora gemässen Ordnung. Er
agiert politisch und vollendet, worauf sich die Menschen durch das Studium
des Gesetzes vorbereitet haben „genauso wie sich die Bürger der platonischen
Polis und die Untergebenen des muslimischen Königs bei al-Färäbl dem Gesetz

widmen müssen, um den gerechten König anerkennen zu können"
(S. 433). Die Messiaserwartung ist demnach kein passives Verhalten sondern
höchste Aktivität, da der Mensch durch den Gehorsam gegenüber dem Gesetz

die Ankunft des König-Messias ermöglichen kann.
Francesca Yardenit Albertini stellt mit dieser politischen König-Messias-

Konzeption des Maimonides, deren philosophische Vorläufer (Piaton, Aristoteles,

al-Färäbl) sie beispielhaft herausarbeitet, ein herausragendes Werk vor.
Der Reichtum an eingearbeiteten (biblischen, rabbinischen, griechischen und
arabischen) philosophischen Quellen und der durchgehaltene Blick aufs Ganze

des Gesamtkonzeptes der Messiasvorstellung sind beindruckend. Der
noble und zugleich leidenschaftliche intellektuelle Diskurs, den sie mit den
bedeutendsten modernen Interpreten zum Thema führt, ist kompetent und

regt zu weiteren fachspezifischen Fragstellungen an. Darüber hinaus eröffnet
dieses Buch sicherlich auch neue Perspektiven im Hinblick auf die Wurzeln
europäischer Geistesgeschichte. Ihm sind viele Leser zu wünschen.

Moses Mendelssohn - neu porträtiert
Anmerkungen zu Shmuel Feiners Mendelssohn-Biografie

von Simon Lauer*

Bekanntlich ist die Verfertigung eines wissenschaftlichen Buches keine leichte
Aufgabe. Die Schwierigkeit ist noch grösser, wenn sich der Autor mit
wissenschaftlichen Erkenntnissen an ein breites Publikum wendet: Er muss die dem
Fachmann vertrauten Begriffe übersetzen oder erklären; er muss aber auch
dem Leser, dessen Interesse er doch wecken will, Rechenschaft darüber ablegen,

was er als Wissenschafter bekannt machen möchte. Das heisst, dass er
mindestens die Quellen seines Wissens nennen muss, wenn anders er
wünscht, dass wenigstens einige seiner Leser sich zu weiterer Lektüre anregen

* Prof. Dr. Simon Lauer, Poststr. 7, D—79085 Freiburg i. Br.

363


	Die Konzeption des Messias bei Maimonides : eine Lücke in der Rezeptionsgeschichte wird geschlossen

