
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Fremde in einer Priestergesellschaft : die Beschreibung der Fremden
im Traktat Schabbat

Autor: Spann, Korbinian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fremde in einer Priestergesellschaft:
Die Beschreibung der Fremden im Traktat Schabbat

von Korbinian Spann*

Einleitung
Der Festtag Schabbat erinnert an den Zeitraum, an dem Gott die Welt
erschaffen hat, und ist damit ein Fixpunkt jüdischer Identität. Wer zu
Israel gehört, muss am Schabbat ruhen. Nach der Tora sollen auch der
israelitische Sklave und der in Israel lebende Fremde an diesem Tag
ruhen.1 Da mit diesem Gebot ein Unterscheidungsmerkmal zwischen Israeliten

und Fremden aufgehoben wird, kommentiert die rabbinische Literatur

speziell die Interaktion mit Fremden am Schabbat. Die rabbinische
Literatur entwickelt eine eigene Definition des Fremden und fordert einen
besonderen Umgang mit Fremden im Rahmen einer Reformulierung der
Ideale der Priestergesellschaft der Tora.2 Die Differenz zwischen Priestern
(kohanim) und Nichtpriestern (parim) besteht nicht nur im wörtlichen Sinn.

Der Gegensatz von Rein und Unrein und die Behandlung der gerim und
der Konversion zeigen, dass Fremde nur unter Vorbedingungen in Israel

integrierbar sind. Die Beschreibung der Fremden ist damit nicht Ausdruck
einer wertfreien Wahrnehmung, sondern verfolgt eine bestimmte Intention.

Diese Intention der Differenz und Distanz lässt sich anhand von
Auszügen des Traktats Schabbat zeigen.

Im Folgenden werden Textstellen der Mischna (mShab), des Jerusalemer

Talmud (yShab) und des babylonischen Talmud (bShab), die Begriffe
für Fremde enthalten, verglichen. Die Begriffe par und 'avoda para entsprechen

dem „Nichtpriester" und dem fremden Dienst' („Götzendienst"). ZU7

* Dr. des. Korbinian Spann, Palestrinastr. 15, D — 80639 München,
mail@korbinianspann.de.

1 In Ex 20,10 werden neben Sohn und Tochter auch Sklaven und Fremde in das

Ruhegebot einbezogen. In Dtn 5,14 wird es auf das Vieh ausgedehnt.
2 Die rabbinische Gesellschaftsvorstellung steht keineswegs immer Widerspruch

zur Priestergesellschaft. Anhand der Beschreibung der Fremden zeigt sich,
welchen Einfluss die Priestergesellschaft auf die Rabbinen hatte. Vgl. dazu G.
STEMBERGER, Das allgemeine Priestertum im rabbinischen Denken; in: R.

MESSNER & A. VONACH (eds.), Volk Gottes als Tempel.\ Münster 2008, S. 107-

121, dort S. 117-120.

323



und nokhri verweisen auf alle Stellen im Text, an denen fremde Personen
behandelt werden. Auch der ger, der Fremder und Proselyt ist, gibt über
die soziale Hierarchie in den rabbinischen Texten Aufschluss. Diese

Begriffe können gelegentlich als Synonyme verstanden werden und müssen

genauer in ihrer Bedeutung und Verwendung erforscht werden.3 Der Vielfalt

der Begriffe entspricht eine Vielfalt der Perspektiven in Beziehung auf
die Fremden. Aus ihrer Verwendung lassen sich Rückschlüsse auf die

soziale Hierarchie der rabbinischen Gesellschaftsvorstellung ziehen.

Die verbotene Arbeit der Fremden am Schabbat

Die Arbeit am Schabbat und ihre Definition stehen im Mittelpunkt des

Traktats Schabbat. Deshalb behandelt die zugehörige Mischna auch die

Arbeit von Fremden. Eine Auswahl an Belegstellen veranschaulicht, dass in
der Mischna mit dem Verbot zugunsten einer sozialen Differenz argumentiert

wird. In mShab 1,7 wird grundsätzlich geregelt, dass am Schabbat mit
Fremden kein Handel getrieben werden darf:

Die vom Haus Schammais lehren: Man darf keinem nokhri etwas verkaufen,
mit ihm aufladen oder ihm selbst aufladen, ausser es ist genug Zeit, dass er
einen nahen Ort erreicht. Die vom Haus Hillels erlauben es.4

Da in Dtn 5,14 der ger in das Ruhen am Schabbat einbezogen ist, müsste
sich das Ruhegebot auch auf den Fremden erstrecken. Doch der nokhri ist
kein ger. So wird die Arbeit des Fremden von den Häusern Schammais

und Hillels unterschiedlich bewertet. Während das Haus Schammais die

Arbeit eines Fremden, die vor dem Beginn des Schabbat nicht beendet
werden kann, verbietet, erlaubt das Haus Hillels diese Arbeit durchaus.5

Die Uneinigkeit in der Behandlung der Fremden in Bezug auf das Ruhen

am Schabbat bezieht sich in diesem Abschnitt auf den Zeitpunkt des

Schabbat und wird in der Gemara weiter diskutiert. Eindeutig ist nur, dass

an einem Feiertag Distanz zu den Fremden geboten ist. Die Interaktion
mit Fremden am Schabbat scheint nicht erwünscht zu sein, denn Fremde
müssen nicht zur Schabbatruhe angehalten werden.

3 Im Traktat Schabbat finden sich für diese aufgezählten Begriffe in mShab 11, in
yShab 44 und in bShab 55 Belege, auf die liier allerdings nur in Auswahl

eingegangen werden kann.
4 Alle Übersetzungen der Quellen sind eigene Übersetzungen. Alle Begriffe für

Fremdbeschreibung wurden nach den Handschriften Ms Kaufmann und
Ms Parma korrigiert. Vgl. Ch. Albeck, mtran 'no nun®, Bd. II: 7inn 770, Tel
Aviv 1952, S. 19.

5 Vgl. G. PORTON, Goyim. Gentiles and Israelites in Mishna-Tosefta, Atlanta 1988,
S. 209. Die Argumentation Portons unterstützt diese Auslegung.

324



Im Weiteren wird nur die Nutznießung der Arbeit erlaubt, die ein Fremder

im Eigeninteresse geleistet hat. Die Intention des Fremden ist entscheidend,

wie in mShab 16,8. Dort darf das Dchts eines Fremden nur verwendet

werden, wenn es dieser für sich selbst und nicht für einen Israeliten

angezündet hat. Im Kontrast zu den bisherigen Stellen steht mShab 24,1:

Wer unterwegs in die Dunkelheit gerät, gibt seinen Beutel einem nokhri. Wenn
kein nokhri bei ihm ist, lege er ihn auf den Esel. Ist er am äußersten Flof
angelangt, nehme er die Geräte ab, die am Schabbat genommen werden dürfen.
Und von denjenigen, die nicht genommen werden dürfen, löse er die Stricke,
so dass die Säcke von selbst herunterfallen.

In diesem Fall ist die Arbeit offensichtlich erlaubt. Damit bleibt die

Nutznießung der Arbeit der Fremden am Schabbat unentschieden, denn diese

Stelle widerspricht den vorhergehenden Belegstellen. Zusammenfassend
werden die Fremden in dieser Mischna offensichtlich als Nichtjuden
definiert, zu denen Distanz gewahrt werden soll. Wenn diese Fremden am
Schabbat in Kontakt mit Israeliten treten, stehen sie nicht auf einer Stufe

mit ihnen.6 Mit den Begriffen goy und nokhri werden ohne erkennbares

Muster fremde Personen bezeichnet. Auf diese Weise liefert die Mischna
eine formal und inhaltlich ambivalente Fremdbeschreibung, die im
Vergleich zur Tora deutlich andere Akzente setzt.

Der Kommentar der Mischna verlangt wegen der Ambivalenz in der

palästinischen Gemara nach einem Kommentar. An verschiedenen Stellen

werden die Umstände genauer definiert, unter denen Fremde am Schabbat

arbeiten dürfen. Der erste Abschnitt entspricht der Meinung des Hauses

Schammais in der Mischna, den Fremden keinen Arbeitsauftrag zu geben,
der nicht vor dem Beginn des Schabbat beendet werden kann. Die
Schabbatgesetze sind deshalb auch für goyim wirksam. Es muss zwischen
dem Auftrag an den Fremden und seiner Intention unterschieden werden.
Für die Intention des Fremden, am Schabbat zu arbeiten, tragen die Israeliten

keine Verantwortung. In yShab 1,11 /l7 wird bestimmt:

Man darf einem goy nicht etwas geben, damit er es beim Hinausgehen herumträgt.

Wenn er es aber selbst genommen hat und hinausgegangen ist, trägt
man keine Verantwortung. Einem Hund darf man nicht etwas geben, damit er
es beim Hinausgehen herumträgt. Wenn er es aber selbst genommen hat und

hinausgegangen ist, trägt man keine Verantwortung.

6 Die Fremden werden stets aus der Perspektive jüdischer Gebote betrachtet; vgl.
G. Porton, Goyim, S. 51.

7 Die Vorlage und die Zählung folgen P. Schäfer & H. H. Becker, Synapse ytm
Talmud Yerushalmg Tübingen 1991-2002 Texte und Studien zum Antiken
Judentum, Bd. 82).

325



Hier wird eine abwertende Parallele zwischen und Hund gezogen. Dies
unterstellt den Fremden ein allgemeines Unverständnis für den Schabbat. Es
fällt auf, dass der Begriff nokhri aus der Mischna offensichtlich durch goy
ersetzt wurde und damit in yShab an dieser Stelle synonym verstanden werden
kann. Auch bShab thematisiert ausführlich diese Mischna und folgt der

Argumentation von yShab. Beispielsweise in bShab 18b darf ein Israelit Fremden

nichts schenken, leihen und borgen. In bShab 19a lässt sich lesen:

Die Rabbanan lehrten: Man darf dem Hund (am Schabbat) im Hof Futter
geben. Wenn er es nimmt und hinausträgt, ist man dafür nicht verantwortlich.
Es folgt daraus, dass man dem gor Futter im Hof geben darf. Nimmt er es, ist
man dafür nicht verantwortlich. Und warum? Es ist ja das Gleiche. Man
könnte von dem, den man ernähren muss, auf den schließen, den man nicht
ernähren muss.8

Vergleichbar mit yShab wird zwischen dem Auftrag an einen Fremden
und seiner eigenen Intention unterschieden.9 Die Parallele zwischen Hund
und goy wird in dem Bewusstsein gezogen, dass es keine Verpflichtung
gibt, Fremde zu ernähren. Die Fremden stehen auf diese Weise in deutlicher

Distanz zu Israel. Uber diese Argumente hinaus wird in bShab die
Ambivalenz der Mischna bezüglich der Arbeit erneut aufgegriffen. In
bShab 153a wird über das Tragen von Dingen geboten:

Weshalb erlaubten die Rabbanan, seinen Geldbeutel einem nokhri zu geben?
Weil die Rabbanan überzeugt waren, dass ein Mensch dem Geld nicht
widerstehen kann. Hätten sie es nicht erlaubt, könnte es sein, dass man vier Ellen
auf öffentlichem Gebiet tragen müsste.1"

Diese Belegstelle liefert eine Erklärung für das Gebot, das Geld einem
Fremden zu geben, der nicht durch das Ruhegebot betroffen ist. Der Fremde

verhilft dazu, den Schabbat einzuhalten. Um der Verlockung des Geldes

nicht zu erliegen, dürfen Israeliten sich fremder Hilfe bedienen. Auf diese

Weise wird die Ausnahme aus AI 24,1 in bShab 153a übernommen:

8 Die Quellen texte stammen aus The SAUL LlEBERMAN INSTITUTE OF TALMU-

dic Research of the Jewish Theological Seminary, The Saul and Evelyn
Henkind Talmud Text Databank, New York 2002. Hier nach der Handschrift Ms.
München 95.

9 Die Idee der Intention des Fremden in ökonomischen Beziehungen entwickelt
auch G. Porton in einem allgemeineren Sinn. Grundsätzlich ist der Handel
verboten, wenn die Gegenstände für den fremden Dienst, die 'avoda gara, verwendet
werden können; G. PORTON, Forbidden Transactions: Prohibited Commerce
with Gentiles in Earliest Rabbinism; in: J. NEUSNER (ed.) "To see ourselves as others

see us". Christians, Jews, "Others", in Date Antiquity, Chico 1985, S. 317-335, dort S.

322.
10 Hier nach der Handschrift Ms. Vatikan 108.

326



„Wenn kein nokhri bei ihm ist." Nur, wenn kein nokhri mit ihm ist; ist aber ein
nokhri bei ihm, gebe er ihm (den Geldbeutel). Aus welchem Grund? Die
Schabbatruhe des Esels musst du einhalten, aber die Schabbatruhe des goy
musst du nicht einhalten.11

Das Ruhegebot zählt nur für die Arbeitstiere, die Sklaven und den ger; nicht
aber für den goy. Auf diese Weise zeigt sich ein terminologischer Widerspruch

zu M 1,7 sowie zu bShab 153b, in denen das Ruhegebot auf den^gj'
ausgedehnt wurde. Einmal wird der nokhri vom Ruhegebot ausgenommen
und ein anderes Mal ist seine Arbeitsleistung am Schabbat verlangt.12 Da in
diesem Abschnitt sonst ausschließlich der Begriff nokhri verwendet wird
und es nur die eine Nennung des goy gibt, muss entweder von einem
vorsätzlichen Widerspruch oder einer Änderung im Nachhinein ausgegangen
werden. Die begriffliche Ambivalenz hat sich auf diese Weise von der Mi-
schna auf die Gemarot verlagert. Ein weiteres Beispiel für die erlaubte

Nutznießung fremder Arbeit wird in bShab 129a gegeben, in der explizit die

Krankenpflege durch einen goy gestattet wird.
Die Arbeitsleistung von Fremden wird im Traktat Schabbat trotzdem

weitgehend eingeschränkt, und selbst bei Lebensgefahr darf der Fremde am
Schabbat nicht helfen. Damit wird das Ruhen am Schabbat zu einem wichtigen

Unterscheidungsmerkmal gegenüber Fremden. Im Vergleich zur Tora
wird der Schabbat zu einem exklusiven Fest Israels. Die Ambivalenz, ob
Fremde in bestimmten Fällen am Schabbat für Israeliten arbeiten dürfen,
bleibt ausgehend von der Mischna in bShab ungelöst.13 Die Terminologie,
die zwischen nokhri und goy pendelt, unterstreicht die inhaltliche Ambivalenz.

Die Fremdbeschreibung betont mit den verschiedenen Begriffen
besonders die Distanz und Differenz zwischen Israeliten und Fremden.

Die Verunreinigungen durch Fremde am Schabbat

Nicht nur die Arbeit, auch Verunreinigungen durch Fremde markieren
eine Grenze zwischen Fremden und Israeliten. Die rituelle Unreinheit der
Fremden verlangt Distanz, um die eigene Identität zu schützen.14 Sowohl

11 Auch diese Stelle nach Ms Vatikan 108. Die terminologische Unsicherheit wird
von den Quellen übereinstimmend überliefert, wie in Ms München 95.

12 Vgl. beispielsweise bShab 150a. An dieser Stelle darf ein Fremder wegen des

Ruhegebots keinen offiziellen Auftrag für eine Arbeitsleistung erhalten.
13 Diese Spannung spiegelt die Existenz des Schabbes Goy, der zu einer festen Insti¬

tution wird. Vgl. J. Katz, The Shabbes Goy. A Study in Halakhic Flexibility,
Philadelphia 1989, S. 228-229.

14 Zu den Modi der Verunreinigung, die in der rabbinischen Literatur verwendet
werden, vgl. C. HAYES, Gentile Impurities and Jeivish Identities. Intermarriage and
Conversionfrom the Bible to the Talmud, Oxford 2002, S. 137.

327



Priester, als auch Israeliten müssen sich von Verunreinigungen fern halten,

die von Fremden ausgehen.
In der rabbinischen Literatur verunreinigen vor allem fremde Idole und

der fremde Dienst. Die 'avoda %ara, wörtlich: der fremde Dienst., bezeichnet fremde

Kulte und Gegenstände, die verunreinigend wirken. Der fremde Dienst

bildet damit den Gegensatz zur 'avoda, dem Gottesdienst und dem Tempelkult.

Deshalb sollen sich Israeliten am Schabbat vor Verunreinigungen
hüten. In mShab 9,1 wird mit einem drastischen Bild die verunreinigende
Wirkung des fremden Diensts und die notwendige Distanz betont:

R. Aqiva sagte: Woher (kommt der Lehrsatz), dass der fremde Dienst favoda %ara)

wie eine Menstruierende verunreinigt? Wie es heißt: Entfremde dich dem
Unreinen. Hinaus, sage dazu! (Jes 30,22). So wie die Menstruierende durch Berührung

verunreinigt, so verunreinigt auch die 0avoda %ara durch Berührung.13

Die Verunreinigung wird mit der Unreinheit einer menstruierenden Frau

verglichen. Dem Zitat aus Jesaja zufolge soll eine physische Distanz zum
Kult und den Gegenständen gewahrt werden. Die Berührung der Gegenstände

würde zur Verunreinigung führen. In M 9,6 wird weiter ausgeführt,
dass auch die Geräte des fremden Dienstes verunreinigen. Die Gemarot
versuchen daraufhin zu definieren, was Berührung bedeutet. In yShab 9,1/1
wird die verunreinigende Wirkung der Berührung mit einer Analogie erklärt:

Bei den Menstruierenden steht (der Begriff) „Greuel" geschrieben, es steht
„Greuel" bei der 'avoda sgtra und es steht Greuel bei den Kriechtieren
geschrieben. Bei der Menstruierenden steht „Greuel" geschrieben, weil „jeder,
der etwas von all diesen Greueln tut" (Lev 18,29). „Greuel" bei der 'avoda yara:
„Du sollst keinen Greuel in dein Haus bringen" (Dtn. 7,26) [...] R. Aqiva sagt:
Sie (die 'avoda %ara) wird mit dem Greuel der Menstruierenden verglichen. So,
wie die Menstruierende durch direktes Berühren verunreinigt, so verunreinigt
auch die 'avoda yara durch direktes Berühren.

Da die Menstruierende durch ihre Unreinheit ein Greuel ist, wird diese

Vokabel des emotionalen Abscheus aus der Tora auch für das Idol verwendet.16

Sowohl die Menstruierende als auch die ravoda %ara und das Kriechtier

15 Vgl. die Übersetzung von A. SAMTER ET. AL., Mischnajot. Die sechs Ordnungen der

Mischna, Bd. II: Ordnung Fest^eit, Berlin 1927, S. 22. Die Übersetzung des Zitats
ist besonders schwierig. Das Wortspiel mit antn lässt sich schwer wiedergeben.
Vgl. die hebräische Version von C. Albeck, n:roan mo nwizt, Bd. II: -una no, S.

39: naxn xx nn laa nmn naxju; trm xiaan nxaaau> mt nTnvV pa xn'pi? 'an nax
xwan nxaaa mt rrnnv xtran nxaua m:n na.

16 Vgl. Dtn 29, 15-16: „Ihr wisst noch von unserem Aufenthalt in Ägypten und
von unserem Zug mitten durch die Völker, deren Gebiet ihr durchziehen musstet.

Ihr habt bei ihnen Scheusale und Götzen aus Holz und Stein, aus Silber und
Gold gesehen."

328



verbinden sich über den Begriff des Greuels. Weil von diesen drei Begriffen
laut den Torazitaten eine vergleichbare Verunreinigung ausgeht, können
diese Begriffe wechselseitig erschlossen werden. Dabei ist der Aspekt des

„Tragens" das heißt der direkten und vorsätzlichen Berührung, von
Bedeutung. Der wesentliche Gehalt der Stelle ist, dass Kriechtier und der

fremde Dienst nur durch direkte Berührung [xi27ö] und nicht durch die indirekte

und zufällige Berührung, das „Schütteln" [DOTl], verunreinigen. Eine
Erklärung für das Jesajazitat in der Mischna bietet die Belegstelle yShab 9,1/7:

Wie erklärt Rabbi Aqiva „Entfremde dich dem Unreinen. Hinaus, sage dazu!"
(Jes 30,22)? R. Yose beRabbi Bun (und) Rav Huna im Namen des Rav Yosef:
Daher, weil man nicht zu einem Menschen „Hinaus" sagt, wenn er nicht
schon den größeren Teil (seines Körpers) hineingesteckt hat.

Die Aufforderung, den fremden Dienst zu meiden, macht nur Sinn, wenn
eine gewisse körperliche Nähe zu Idolen besteht.17 Darin könnte der
Vorwurf enthalten sein, dass Israeliten zu wenig Distanz wahren. Die
Jerusalemer Gemara bekräftigt die notwendige physische Distanz und

spezifiziert, dass sich Verunreinigung über Berührung vollzieht. Eine
andere Erklärung der Belegstelle aus Jesaja leisten bShab 82a und 82b:

R. Aqiva sagt: „Wirf sie hinaus wie eine Menstruierende" (Jes 30,22). Wie eine

Menstruierende durch direkte Berührung verunreinigt, so verunreinigt auch
die YAvoda Zara durch direkte Berührung. Raba sagte: Mit „entfremden"
meint die Schrift „mache ihn fremd." Wie zu einem nokhri. „Geh hinaus!", sage

zu ihm. Sage nicht zu ihm: „Herein." Und Raba sagte: Über das direkte
Berühren stimmen alle überein, dass das direkte Berühren verunreinigend ist, da

es ja mit der Menstruierenden verglichen wird.18

Das Wortspiel mit „entfremden" [D~iTn] in der Ableitung von par erhält
durch den Begriff nokhri einen klaren Bezug zu Fremden. Der Begriff nokhri

wird auffallend häufig im Zusammenhang mit Verunreinigungen verwendet.19

Auf diese Weise verunreinigen nicht nur Gegenstände und Kulte,
sondern auch Personen. So wenig, wie mit einer Menstruierenden körperlicher

Kontakt erlaubt ist, darf mit Fremden körperlicher Kontakt gepflegt
werden. Das Gebot der Distanz wird in bShab 83a genauer definiert:

nokhri und nokhrit, der fremde Dienst und die Geräte; sie (verunreinigen), aber

nicht durch indirekte Berührung. R. Aqiva sagt, sie; durch indirekte Berührung.

17 Diese Nähe könnte das Ergebnis alltäglicher Interaktion sein, wie Seth Schwartz

argumentiert. Vgl. S. SCHWARTZ, Imperialism and Jewish Society. 200 BCE. to 640

CE., Princeton 2001, S. 165-167.
18 Hier nach Ms München 95.
19 Die konsequente Verwendung des Begriffs nokhri ist mindestens auffällig, da

dieser Begriff im allgemeinen spärlich verwendet wird.

329



Ist das richtig? Nach R. Eleazar; gegen Raba gibt es einen Einwand. Raba würde
dir erwidern: Und nach deiner Meinung: nokhri und nokhrit, sie; nicht durch
indirekte Berührung, denn es wird gelehrt: Sprich zu den Kindern Israel (Lev 15,2);
die Israeliten werden durch körperliche Ausflüsse unrein. Diegoym werden aber
durch diese Ausflüsse nicht unrein. Aber die Weisen haben über sie bestimmt,
dass sie wie durch körperliche Ausflüsse verunreinigen.20

An dieser Stelle wird bestätigt, dass der fremde Dienst und die Geräte durch
indirekte Berührung verunreinigen. Auch nokhri und nokhrit verunreinigen
durch indirekten Kontakt. Doch die Unreinheit der Israeliten lässt sich

nicht ohne weiteres auf Fremde ausdehnen. Wie im Fall der Arbeit am
Schabbat wird terminologisch differenziert. Die goyim verunreinigen
offenbar nur durch direkte Berührung, während nokhrim, die Nichtjuden,
selbst durch indirekte Berührung verunreinigen. Damit werden verschiedene

Gruppen von Fremden definiert, die eine unterschiedliche Wirkung
auf die Israeliten haben. Der allgemeine Kontakt mit Fremden ist deshalb
aber nicht untersagt, sondern nur eingeschränkt.21 In der babylonischen
Gemara wird das Verbot des Kontakts, das ursprünglich nur den fremden
Dienst betraf, auch auf Personen ausgedehnt.

Israeliten verunreinigen sich nicht nur durch den fremden Dienst,
sondern auch durch Speisen und körperlichen Kontakt mit Fremden. In
yShab 1,7/2 werden das Brot der goyim, ihr Käse, ihr Ol, ihre Töchter, ihr
Samenerguss, ihr Urin, und auch das Land der Fremden aufgezählt. Diese
Liste konzentriert sich vordringlich auf die Speisen von Fremden und auf
unreine Flüssigkeiten, zählt aber auch das Land der Fremden zu den
unreinen Dingen.22 Dieser Katalog benennt unreine und damit verbotene

Beziehungen zu Fremden, wie die Mischehe mit Nichtjuden. Das Feld der
Interaktion mit Fremden umfasst auf diese Weise fremde Speisen und die

Kommunikation, aber auch Mischehen und die daraus resultierenden

gemeinsamen Nachkommen.23 Es scheint offensichtlich, dass damit die

20 Hier nach Ms Oxford Opp 23.
21 Dabei werden die Fremden im allgemeinen nicht als unrein betrachtet, da für sie

die Reinheitsgesetze nicht zutreffen. In diesem Zusammenhang steht die
Unreinheit der Fremden in Analogie zu den fremden Kulten. Siehe dazu auch C.

Hayes, Gentile Impurities, S. 125-126.
22 Die Heiligkeit und Reinheit des Landes Israel besteht in Kontrast zu den Län¬

dern der Fremden; H. LICHTENBERGER, „Im Lande Israel zu wohnen wiegt alle

Gebote der Tora auf. Die Heiligkeit des Landes und die Heiligung des Lebens;
in: R. FELDMEIER (ed.), Die Heiden, Juden, Christen und das Problem des Fremden,

Tübingen 1994, S. 92-107, dort S. 94.

23 C. Hayes bietet eine ausführliche Auslegung einer verwandten Stelle in bAZ 36b
in Bezug auf die Mischehenfrage. C. HAYES, Gentile Impurities, S. 146-154.

330



vielfältigen Kontakte mit Fremden eingeschränkt werden sollen. Weiter
wird in yShab 1,7/7 nur das Brot von Fremden erlaubt, weil es als

lebensnotwendig angesehen wird. Im Vergleich dazu wiederholt bShab 17b alle

aufgezählten Formen der Interaktion und liefert eine neue Deutung:
R. Aha b. Ada sagte nämlich im Namen R. Yishaqs: Man hat über ihr Brot
wegen ihres Öls, über ihr Öl wegen ihres Weins, und wegen ihres Weins über
ihre Töchter (negativ) entschieden. Über ihr Brot wegen ihres Öls. Weshalb
wird das Öl vom Brot abgeleitet? Ihr Brot von ihrem Öl wegen ihres Weins;
und ihren Wein wegen ihrer Töchter und ihre Töchter wegen einer anderen
Sache. Eine andere Sache aber wegen einer anderen Sache. Was ist diese andere

Sache? R. Nahman b. Yishaqs sagte: sie entschieden über ein Kind eines goy,
dass es wie eine Menstruierende verunreinigend sei, um ein Kind von Israeliten

nicht an sexuelle Unzucht zu gewöhnen.24

Im Gegensatz zu yShab werden in diesem Abschnitt die Verbote von
Brot, Öl, Wein und der Töchter in einen kausalen Zusammenhang gesetzt.
Ausgehend von fremden Speisen und Flüssigkeiten wird auch über die

Töchter negativ entschieden, wie über eine „andere Sache". Diese „Sache"
bezieht sich wohl auf die sexuelle Unzucht, so dass der Kontakt mit einem

goy ursächlich für die Verunreinigung ist. Damit berührt der Katalog
möglicher Interaktionen mit Fremden die Verunreinigung, die im Fall der
sexuellen Unzucht auch als moralische Unreinheit verstanden werden
kann.25 Das Motiv der Unreinheit von Speisen und Flüssigkeiten wird in
bShab vergleichbar mit yShab behandelt, bleibt aber durch die kausale

Verknüpfung auf die Verbote beschränkt. Mischehen werden als

Verunreinigung der Israeliten gewertet und mit den Speisegesetzen verglichen.26
Nicht nur Israeliten ist der Kontakt mit Fremden verboten, auch Priester

müssen sich vor Verunreinigung schützen. Die Belegstelle yShab
2,5/9-10 thematisiert ein verbotenes Opfer des yctr am Schabbat im Tempel,

das mit einem Sündopfer bestraft wird:
Ein yar, der am Schabbat im Tempel Dienst getan hat oder ein körperlich

Versehrter (Priester), die in Unreinheit geopfert haben. R. Hiyya der
Ältere sagte zwei (Sündopfer). Bar Kappara sagte ein (Sündopfer). Bar

Kappara erwiderte Rabbi Fliyya: Wegen eines Dienstes, der einem Priester

24 Vgl. Ms München 95.

25 Gerade der Zusammenhang zwischen Unreinheit und dem Verbot der Misch¬

ehe, den C. Hayes als rabbinische Erfindung wertet, lässt sich an dieser Stelle

gut beobachten. C. HAYES, Intermarriage and Impurity in Ancient Jewish
Sources, in: Harvard Theological Review 92 (1999), S. 3-36.

26 Der Kontakt zu Fremdem wird in yShab und bShab auf die gleiche Weise limi¬
tiert. Vgl. S. J. D. Cohen, The beginnings ofJewishness. Boundaries, Varieties,

Uncertainties, Berkely 2000, S. 246.

331



erlaubt ist, wird ein Nichtpriester schuldig. [...] Er (Bar Kappara) entgegnete:

Hier ist es etwas anderes, denn es steht geschrieben: „Kein Fremder
darf Geheiligtes essen" (Lev 22,10).

Der Nichtpriester, der am Schabbat im Tempel Dienst getan hat, wird
zu einem bestimmten Strafmass verurteilt, weil er nicht aus der Priesterkaste

stammt und damit den Anforderungen für den Priesterdienst nicht
entspricht. Mit dem Zitat aus Levitikus 22,10 wird belegt, dass kein Fremder

das heilige Opfer essen dürfe. Dies entspricht dem sozialen Anspruch
der Priester, allein Zugang zu den Opfern zu haben.27 Mit diesem Zitat
wird auf die soziale Differenz von Nichtpriestern und Priestern hingewiesen,

wodurch der gar zu einem Fremden innerhalb der jüdischen Gesellschaft

gestempelt wird.28 Damit sind Fremde nicht nur Nichtjuden,
sondern unter Lfmständen auch Israeliten.

Fremde sind wie die Israeliten von den Geboten der Reinheit und
Unreinheit betroffen und nicht ausgenommen. In bShab 150a wird dies mit
folgender Analogie veranschaulicht:

R. Jehuda sagte: Einem nackten goy gegenüber ist es verboten, das Schmcf zu
lesen. Vor einem goy, doch auch vor einem Israeliten? Es ist nicht fraglich,
dass es gesagt wird, und es ist nicht fraglich, dass es einem Israeliten verboten
ist. Aber über einen nackten goy steht geschrieben: „deren Fleisch dem Fleisch
des Esels gleicht" (Ez 23,20). Man könnte ihn als (unreinen) Fötus betrachten,
doch es wird gelehrt, dass auch bei ihnen von Scham gesprochen wird, wie
geschrieben steht: „und die Scham ihrer Väter sahen sie nicht" (Gen 9,23).

Der tiefere Sinn der Belegstelle erschließt sich über folgende Zitate. In Ez
23,20 wird von der Verunreinigung durch Prostitution gehandelt. Gen
9,23 schildert die Entblößung Noahs, vor der sich Shem und Jafet
gemeinsam abwenden. Dies ist als Hinweis zu verstehen, dass ein Gebet
durch die Entblößung einer Person entweiht wird. Weiter wird der goy mit
einem Fötus verglichen. Es gilt für Israeliten wie für die Fremden, sich

voreinander nicht zu entkleiden und damit das Gebet zu entweihen. Ei-

27 In mKel 1,8 werden die zehn Grade der Heiligkeit beschrieben. K. H. RenGS-

TORF, Die• Mischna. 17. Seder. Toharot. Kelim (Gefäße), Berlin 1972 Die Mischna.
Text, Ubersetzung und ausführliche Erklärung, Bd. 6,1), S. 81: „Heiliger als dieses

[das Gebiet innerhalb der Mauer] ist der Tempelberg. Diesen dürfen (nämlich)

Samenflussbehaftete und an Blutfluss erkrankte (Frauen), Menstruierende
und Wöchnerinnen nicht betreten. Heiliger als dieser ist die Schanze. Diese dürfen

Nichtjuden und Leichenunreine nicht betreten."
28 In Levitikus werden auch Beisassen und Gehilfen des Priesters ausgeschlossen. Der

Deutung, dass es um Fremde geht, schliesst sich F. Hüttenmeister an; Übersetzung

des Talmud Yerushalmi, Bd. II/1 : Schabbat, übersetzt von F. G. HÜTTENMEISTER,

Tübingen 2004, S. 91.

332



nem bekleideten goy gegenüber ist das Gebet erlaubt. Die Definition der

Unreinheit enthält auf diese Weise auch moralische Anteile.
Das rabbinische Konzept der Unreinheit erfasst unterschiedliche

Aspekte, um Fremde von Israel zu unterscheiden. Nicht nur fremde Kulte
und Kultgegenstände, auch Nahrung, Flüssigkeiten und Speisen und sogar
der Anblick eines Fremden können verunreinigen. Von der Mischna zum
babylonischen Talmud wird diese Grenze diskursiv ausgestaltet und in
eine soziale Hierarchie eingebettet.

Die gcrim als Fremde
Die soziale Hierarchie der Rabbinen manifestiert sich in der Unterscheidung

von verschiedenen Begriffen für Fremde. Diese Hierarchie ist von
Priestern über die „Nichtpriester" bis zu den goyim gestaffelt. Eine weitere

Kategorie sind die gerim, die in der rabbinischen Literatur einen
Bedeutungswandel von Fremden zu Proselyten vollziehen.29 Die gerim werden
nicht ohne Grund an verschiedenen Stellen in der rabbinischen Literatur
als „Kaste" bezeichnet.30 In der Mischna Schabbat finden sich zwar keine

Belegstellen zu diesem Begriff, aber in den Gemarot werden die gerim

häufig erwähnt. Obwohl die Genealogie der Priestergesellschaft Konversionen

erschwert, eröffnet der Begriff die Möglichkeit, sich Israel
anzuschließen. Doch die Konversion ist in der Mischna und den Gemarot
noch kein verbindlicher Prozess. Sicher ist nur, dass die gerim nicht sofort
aufgenommen werden, wie yShab 5,1/2 zeigt:

Rabbi Yona sagte, Rabbi Hoshaya fragte: Muss man bei gerim, die aus Libyen
kommen, drei Generationen warten (bis sie Israeliten werden)? Rabbi Yona
sagte: das können wir anhand der ägyptischen Bohne entscheiden. Solange sie

noch feucht ist, nennen wir sie „libysch". Wenn sie trocken ist, nennt man sie

„ägyptische Bohne". Das besagt, dass ein Proselyt aus Libyen drei Generationen

warten muss.

Die thematische Nähe der Unreinheit von Speisen und der Konversion der

Proselyten ist augenfällig. Da nach Dtn 23,9 die Kinder aus Mischehen erst
nach der dritten Generation aufgenommen werden dürfen, wird in Analogie
zur Bohne im Fall des libyschen Proselyten auf die gleiche Weise entschie-

29 Dies lässt sich besonders nachvollziehen bei M. GuTTMANN, Das Judentum und
seine Umwelt, Berlin 1927, S. 85-87.

30 Nach bjeb 37a sind laut Hillel zehn Geburtskasten [pom1] aus Babylonien zu¬

rückgekehrt, unter ihnen Priester, Leviten, Israeliten, Entweihte, und auch gerim.

Auch in mQid 4,1 und yQid 4,1/4 wird diese Hierarchie überliefert. Damit
gehören die gerim zu einer internen sozialen Hierarchie Israels. Es bleibt aber

umstritten, ob die Kasten untereinander heiraten dürfen.

333



den. Die Unreinheit der Speisen, die durch Wartezeit koscher werden,
ähnelt dem Prozess der Aufnahme von Proselyten. Diegerim sind also Fremde,
die unter bestimmten Bedingungen aufgenommen werden können.

Eine andere Definition der gerim liefert bShab 33b. Ein gewisser Yehuda

ben gerim diskutiert mit einigen Rabbinen über die Werke der Römer.
Während Yehuda die Straßen, Brücken und Bäder lobt, entlarvt Shimon
ben Yochai diese Taten als reinen Egoismus. Dafür wird er von Yehuda

an die Römer verraten und Shimon wird hingerichtet.
Es gibt Stimmen unter den Rabbinen, die mit der Herrschaft und dem

kulturellen Einfluss der Fremden einverstanden sind. Darüber besteht
offenbar ein innerjüdischer Interessenkonflikt. Es darf vermutet werden,
dass die Figur des Verräters an dieser Stelle nicht ohne Grund ein Sohn

von Proselyten ist. Die Abstammung von Proselyten bedeutet in diesem
Fall politische UnZuverlässigkeit. Proselyten sind deshalb Fremde, die

selbst nach Generationen keine gleichwertigen Israeliten sind.
So ist der Begriff ger eng mit den anderen Begriffen für Fremde

verknüpft. Dies wird unter anderem in bShab 31a deutlich, in der von drei
Fremden berichtet wird, die bei Schammai und Hillel konvertieren möchten.

Während Schammai stets die Proselyten abweist, erklärt sich Hillel
dazu bereit, Fremde aufzunehmen:

Eine weitere Erzählung von einem goy, der an einer Synagoge vorüberging
und die Stimme eines Vorlesers hörte, der folgendes sagte: „Dies sind die

Kleider, die sie anfertigen sollen" (Ex 28,4). Da trat er vor den Vorleser und
fragte: Für wen sind diese? Er antwortete ihm: Sie sind für den hochwohlge-
borenen Hohenpriester gedacht. Da dachte dieser goy bei sich: Ich will gehen
und zu einem ger werden (konvertieren), damit man mich zum Hohenpriester
macht. Er kam vor Schammai und sprach: Mache mich zum ger unter der
Bedingung, dass du mich zum Hohenpriester machst. Der schlug ihn mit einer
Elle, die er in der Hand hatte. Darauf kam er zu Hillel und sagte: Mache mich
zum ger unter der Bedingung, dass du mich zum Hohenpriester machst. Er
sagte ihm: Man setzt niemanden anderes neben den König, als einen, der die

Regierungsordnung kennt. Geh und lies (die Tora). Als er (der Fremde) an die
Stelle kam: „ein gar, der sich (dem Heiligsten) nähert, soll sterben" (Num
1,51), fragte er ihn: Auf wen bezieht sich dieser Vers? Er (Hillel) antwortete
ihm: Selbst auf David, den König Israels. Da schloss dieser ger mit einem
Schluss vom Leichteren auf das Schwerere auf sich selbst: Wenn es von den
Israeliten, die als Kinder Gottes bezeichnet werden und die er (Gott) aus Liebe

„meinen erstgeborenen Sohn Israel" genannt hat, heißt: „ein gar, der
herantritt, soll sterben", um wie viel mehr gilt dies von einem einfachen ger,
der mit Stab und Wandersack gekommen ist. Da kam er nochmals zu
Schammai und sprach: Ich bin es nicht wert, Hohenpriester zu werden, denn
es steht geschrieben: „ein gar, der herantritt, soll sterben". Dann kam er vor

334



Hillel und sprach: Sanftmütiger Hillel, der Segen möge auf deinem Haupt
ruhen, denn du hast mich unter die Fittiche der Gottesgegenwart gebracht. '1

Die soziale Hierarchie tritt über den Zusammenhang der Begriffe goy, ger
und gar deutlich hervor. Alle drei Begriffe bezeichnen Fremde, allerdings
mit unterschiedlichen Konnotationen. Die Figur des goy ist in diesem Fall

einfältig und eigennützig; ein fremder Nichtjude par exellence. Nur durch den

guten Vorsatz Hillels kann dieser Fremde die nächste Stufe, den Status des

ger, erreichen und den Wert der Tora erkennen. Das Zitat aus Num 1,51

verbietet analog zu Lev 22,10 sogar einem gar, dem Tempel zu nahe zu
treten.32 Der Proselyt und der Nichtpriester sind Fremde in Israel und
haben einen untergeordneten Status. Beide sind im Vergleich zu den Priestern
Fremde und doch keine Fremden wie der goy.33 In der sozialen Hierarchie
ist der nichtjüdische Fremde, der goy, ganz unten angesiedelt. Es folgen der

ger, der Proselyt ist, und der gar, der Israelit ist, aber kein Priester.34 Prosely-
ten sind deshalb Fremde, die nicht Israeliten und doch Teil Israels sind.

Wenn Fremde sich in die Hierarchie eingliedern wollen, müssen sie

nicht nur mit Gefühl und Verstand konvertieren, sondern sich auch
äußerlich anpassen. Deshalb ist die Beschneidung ein wichtiger Schritt, denn
die Beschneidung macht aus Fremden Proselyten.35 Im Kontext zu yShab
19,2/2 wird behandelt, wer das Ritual vollziehen darf:

Rav sagte: „Beschnitten — er soll beschnitten werden" (Gen 17,13). Deswegen
muss man bei einem Neugeborenen, der beschnitten geboren wurde, das Blut
des Bundes tropfen lassen. „Beschnitten - er soll beschnitten werden": des-

31 Hier nach München 95.

32 Vgl. Lev 22,10: „Kein Laie darf Heiliges essen; weder der Hausgenosse eines

Priesters noch sein Lohnarbeiter darf etwas Heiliges essen."
33 Die Abhängigkeit einer Gemeinschaft von einem fremden Gegenüber hängt

stark von der Wahrnehmung der Fremden ab, wie W. S. Green in seinem Aufsatz

zeigt. W. S. GREEN, Otherness Within: Towards a Theory of Difference in
Rabbinic Judaism; in: J. NEUSNER (ed.) "To see ourselves as others see us". Christians,

Jews, "Others", in Tate Antiquity, Chico 1985, S. 49-69, dort S. 50-52.
34 Diese soziale Hierarchie wird in vielen Meinen Bemerkungen reflektiert, wie

bShab 132a veranschaulicht. So ist gerade der gareine Figur, die in erster Linie
einen Gegensatz zu Priestern markiert. S. FRAADE, Navigating the Anomalous:

Non-Jew at the Intersection of Early Rabbinic Law and Narrative; in: L.J. SlL-

BERSTEIN (ed.) The Other in Jewish Thought and History. Constructions ofJeivish Culture
and Identity, New York 1995, S. 145-165, dort S. 158. Im Gegensatz zu Fraade
kann aber argumentiert werden, dass dizgerim in den Gemarot einen Platz in der
rechtlichen Ordnung Israels haben.

35 J. J. COLLINS, A Symbol of Otherness: Circumcision and Salvation in the First
Century; in: J. NEUSNER (ed.) "To see ourselves as others see us". Christians, Jews, "Others",

in Tate Antiquity, Chico 1985, S. 163-186.

335



wegen darf kein unbeschnittener Israelit beschneiden und auch kein
unbeschnittener goy. Rabbi Levi sagte: Es steht geschrieben: „und du sollst
meinen Bund halten" (Gen 17,9): jeder, der wie du ist.

Die Frage, wer beschneiden darf, ist ein Merkmal der Differenz, weshalb
die Beschneidung nicht von Fremden vollzogen werden darf. Die
Beschneidung kann nur vornehmen, der „wie du" und damit Israelit ist. Im
Fall des Proselyten, der bereits beschnitten übergetreten ist, wird in yShab
19,2/4 trotzdem eine formale Beschneidung verlangt, weil sie auch von
einem beschnitten geborenen Israeliten verlangt wird. Die Symbolsprache
der Beschneidung ist weniger eine physische Maßnahme als ein Teil einer
rabbinischen Konversionszeremonie.36

In bShab wird die Beschneidung zu einem festen Merkmal der
Konversion.37 Mit einer Wortwahl, die sich fast völlig mit yShab deckt, wird
ebenfalls das Problem des beschnitten Geborenen diskutiert. Zur Konversion

gehören das Untertauchen, die Beschneidung und das Opfer, wenn
auch eine endgültige Form der Konversion noch nicht festgelegt ist.38 Die
Beschneidung ist damit in der rabbinischen Literatur ein Kriterium der

Differenz, mit dem Fremde von Israeliten zumindest symbolisch
unterschieden werden können.

Da die gerim keine israelitischen Vorfahren und keine entsprechende
Genealogie besitzen, kann dieser Mangel durch eine Konversion und eine

Beschneidung nicht ausgeglichen werden. Nach bShab 146a geht von
Fremden deswegen ein übler Geruch aus:

Weswegen riechen die goyim? Weil sie nicht am Berg Sinai standen. Als die

Schlange sich der Eva näherte, übertrug sie einen üblen Geruch. Bei den
Israeliten, die am Berg Sinai standen, verging der Geruch. Bei den goyim, die nicht
am Berg Sinai standen, verging der Geruch nicht. Rav Aha, der Sohn des

Rabba, sagte zu Rav Ashi: Was ist mit den gerinil Er erwiderte ihm: Wenn sie

auch nicht selbst anwesend waren, waren sie doch im Geist anwesend, wie
geschrieben steht: „mit denen, die jetzt hier vor dem Herrn, unserem Gott
stehen, wie mit denen, die hier nicht stehen (Dtn 29,14).39

Der unreine Geruch, der den Menschen als Erbsünde aus dem Paradies

anhaftet, verflüchtigt sich durch die Verleihung der Gebote von Isra-

36 M. GOODMAN, Jewish Proselytizing in the First Century; in: J. Lieu (ed.) The

Jem among Pagans and Christians in the Roman Empire, London 1992, S. 53-78, dort
S. 68-69.

37 In der rabbinischen Literatur ist ein weiteres wesentliches Element die Taufe; S.

COHEN, The Rabbinic Conversion Ceremony; in: journal of Jewish Studies 41

(1990), S. 177-203, dort S. 184-186.
38 Vgl. J.J. COLLINS, A Symbol of Otherness, S. 171.

39 Hier nach der Handschrift Ms München 95.

336



el. In einer dualistischen Welt aus Israeliten und Fremden ist der Status

der gerim problematisch, da sie keine genealogische Verbindung zum
historischen Heilsgeschehen haben. Diese Schwierigkeit wird über den
anwesenden Genius [bra] der Proselyten gelöst. Mit diesem Begriff aus der

Astrologie werden die Proselyten über die Vorsehung integriert. Den
Autoren gelingt auf diese Weise der Spagat zwischen dem vergangenen
Heilsgeschehen und der Existenz von Proselyten. gerim sind zwar Fremde,
können aber unter Vorbehalten integriert werden. Sie sind auf diese Weise
wie die garim fremde Israeliten in einer Gesellschaft von Priestern.

Schlussgedanken
Die Beschreibung der verschiedenen Arten von Fremden im Traktat
Schabbat zeigt, dass Fremde hier keineswegs nur als „Andere" beschrieben

werden. Aus der Perspektive einer Priestergesellschaft sind sie als

goyim und nokhrim Fremde, aber als garim und gerim Israeliten. Die Mischna
setzt mit der Arbeit am Schabbat und der Unreinheit die wesentlichen

Impulse für den Talmud. Die Gemarot betonen den Unterschied
zwischen Fremden und Israeliten und diskutieren die Unterscheidungsmerkmale.

Die Distanz und die Differenz gegenüber Fremden wird damit zu
einem grundlegenden Moment der Fremdbeschreibung und belegt, dass

die unterschiedlichen Fremden im Gegensatz zur Tora nur partiell mit
Israel vereinbar sind. Die gerim werden erst in den Gemarot zu einem

wichtigen Thema. Dort entsprechen sie sowohl Proselyten als auch Fremden

und sind Teil der sozialen Hierarchie Israels.

Die Priestergesellschaft und ihre Genealogie ist nicht mit den Fremden
vereinbar. Es kann aus der rabbinischen Argumentation geschlossen werden,

dass die Autoren die Distanz und Differenz gegenüber Fremden im
Vergleich zur Tora deutlich verstärken wollten. Obwohl diese Fremden in
den meisten Fällen keine individuellen Personen sind, bilden sie eine

notwendige Kontrastfolie zu den israelitischen Geboten. Damit sind die
Fremden ein Teil der sozialen Hierarchie Israels. Die Wahrnehmung der
Autoren orientiert sich an der Tempelgesellschaft, wenn sich auch der
Prozess der Ablösung von den traditionellen Strukturen am Beispiel der
Konversion zeigt. Spätestens mit dem rabbinischen Judentum ist eine

Aufnahme rechtgläubiger Fremder möglich. So entspricht die Ambivalenz
zwischen dem Priestersystem und einer neuen, flacheren Hierarchie dem
historischen Übergang von der Gesellschaft des zweiten Tempels zum
rabbinischen Judentum.4" Diese kontinuierliche Entwicklung lässt sich in

40 Dieser Übergang, der die Frage nach der Kontinuität jüdischer Geschichte in
der Antike impliziert, entspricht den Ergebnissen von S. Schwartz. So besteht

337



einer Graphik darstellen, in der die graduelle Steigerung der Begriffe und
ihre Zusammenhänge deutlich werden:

PRIESTER

„GOYIM"

Die Graphik deutet mit einer dynamischen Struktur an, dass zwischen den
sozialen Stufen der Priester, der Israeliten und der Fremden fließende

Ubergänge bestehen. Dafür stehen die verschiedenen Begriffe und eine

Terminologie, die in der Rhetorik der rabbinischen Literatur ambivalent
bleibt.41 Uber die Darstellung der Fremden lässt sich zuletzt erkennen,
welchen Stellenwert sich die Autoren selbst geben. Unverändert soll die

Führungs- und Deutungshoheit in Israel in den Blanden einer ausgewählten

Kaste liegen, die sich an den Priestern orientiert. Die Fremden sind die

Kontrastfolie einer Priestergesellschaft, die zur Zeit der Rabbinen nur
noch in der Erinnerung besteht. Historische Rückschlüsse über die
Herkunft der Rabbinen aus der Priesterkaste werden damit möglich. Es ist
zumindest eindeutig, dass die Beschreibung der Fremden in der rabbinischen

Literatur zu einem anderen Ergebnis kommt als die der Tora oder
der Psalmen und eigene Akzente setzt.

die Frage, was die jüdische Gesellschaft nach den zwei grossen Kriegen verbindet:

„Indeed, if there was anything at all holding Palestinian Jewish Society
together, it may have been no more than an attenuated sense of a common past, a

mild feeling of seperation of their neighbors that the latter, who had shared
memories of their own, may have conspired to maintain." Vgl. S. SCHWARTZ,

Imperialism andJewish Society. 200 BCE. to 640 CE., Princeton 2001, S. 103.
41 Die Analyse der Begriffe goy, per, nokhri, par zeigt diese Doppeldeutigkeit anhand

der Bedeutungsnuancen. Vgl. KORBINIAN SPANN, Die Darstellung und Wahrnehmung

des Fremden in der rabbinischen Eiteratur anhand der Traktate Brachot, Schabbat,

Jebamot und Sanhédrin, Diss. phil. Freiburg i. Br. 2009 (unveröffentlicht).

338


	Fremde in einer Priestergesellschaft : die Beschreibung der Fremden im Traktat Schabbat

