Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Fremde in einer Priestergesellschaft : die Beschreibung der Fremden
im Traktat Schabbat

Autor: Spann, Korbinian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fremde in einer Priestergesellschaft:
Die Beschreibung der Fremden im Traktat Schabbar

von Korbinian Spann*®

Einleitung

Der Festtag Schabbat erinnert an den Zeitraum, an dem Gott die Welt
erschaffen hat, und ist damit ein Fixpunkt jidischer Identitit. Wer zu
Israel gehort, muss am Schabbat ruhen. Nach der Tora sollen auch der
israelitische Sklave und der in Israel lebende Fremde an diesem Tag ru-
hen.! Da mit diesem Gebot ein Unterscheidungsmerkmal zwischen Israe-
liten und Fremden aufgehoben wird, kommentiert die rabbinische Litera-
tur speziell die Interaktion mit Fremden am Schabbat. Die rabbinische
Literatur entwickelt eine eigene Definition des Fremden und fordert einen
besonderen Umgang mit Fremden im Rahmen einer Reformulierung der
Ideale der Priestergesellschaft der Tora.? Die Differenz zwischen Priestern
(kobanim) und Nichtpriestern (garizz) besteht nicht nur im wortlichen Sinn.
Der Gegensatz von Rein und Unrein und die Behandlung der gerzz und
der Konversion zeigen, dass Fremde nur unter Vorbedingungen in Israel
integrierbar sind. Die Beschreibung der Fremden ist damit nicht Ausdruck
einer wertfreien Wahrnehmung, sondern verfolgt eine bestimmte Intenti-
on. Diese Intention der Differenz und Distanz lasst sich anhand von Aus-
zugen des Traktats Schabbat zeigen.

Im Folgenden werden Textstellen der Mischna (mShab), des Jerusale-
mer Talmud (yShab) und des babylonischen Talmud (bShab), die Begriffe
fir Fremde enthalten, verglichen. Die Begriffe zar und ‘avoda gara entspre-
chen dem ,Nichtpriester* und dem ,,fremeden Dienst (,,Gotzendienst™). goy

*  Dr. des. Korbinian Spann, Palestrinastr. 15, D — 80639 Minchen,
mail@korbinianspann.de.

1 In Ex 20,10 werden neben Sohn und Tochter auch Sklaven und Fremde in das
Ruhegebot einbezogen. In Dtn 5,14 wird es auf das Vieh ausgedehnt.

2 Die rabbinische Gesellschaftsvorstellung steht keineswegs immer Widerspruch
zur Priestergesellschaft. Anhand der Beschreibung der Fremden zeigt sich, wel-
chen Finfluss die Priestergesellschaft auf die Rabbinen hatte. Vgl. dazu G.
STEMBERGER, Das allgemeine Priestertum im rabbinischen Denken; in: R.
MESSNER & A. VONACH (eds.), Volk Gottes als Tempel, Munster 2008, S. 107-
121, dort S. 117-120.

323



und nokhri verweisen auf alle Stellen im Text, an denen fremde Personen
behandelt werden. Auch der ger, der Fremder und Proselyt ist, gibt tber
die soziale Hierarchie in den rabbinischen Texten Aufschluss. Diese Be-
griffe kénnen gelegentlich als Synonyme verstanden werden und mussen
genauer in ihrer Bedeutung und Verwendung erforscht werden.? Der Viel-
falt der Begriffe entspricht eine Vielfalt der Perspektiven in Beziehung auf
diec Fremden. Aus ihrer Verwendung lassen sich Ruckschlisse auf die
soziale Hierarchie der rabbinischen Gesellschaftsvorstellung ziehen.

Die verbotene Arbeit der Fremden am Schabbat

Die Arbeit am Schabbat und ihre Definition stehen im Mittelpunkt des
Traktats Schabbat. Deshalb behandelt die zugehorige Mischna auch die
Arbeit von Fremden. Eine Auswahl an Belegstellen veranschaulicht, dass in
der Mischna mit dem Verbot zugunsten einer sozialen Differenz argumen-
tiert wird. In mShab 1,7 wird grundsitzlich geregelt, dass am Schabbat mit
Fremden kein Handel getrieben werden darf:

Die vom Haus Schammais lehren: Man darf keinem #okbri etwas verkaufen,

mit thm aufladen oder ihm selbst aufladen, ausser es ist genug Zeit, dass er ei-

nen nahen Ort erreicht. Die vom Haus Hillels erlauben es.*
Da in Dtn 5,14 der ger in das Ruhen am Schabbat einbezogen ist, musste
sich das Ruhegebot auch auf den Fremden erstrecken. Doch der nokhri 1st
kein ger. So wird die Arbeit des Fremden von den Hiusern Schammais
und Hillels unterschiedlich bewertet. Wihrend das Haus Schammais die
Arbeit eines Fremden, die vor dem Beginn des Schabbat nicht beendet
werden kann, verbietet, erlaubt das Haus Hillels diese Arbeit durchaus.’
Die Uneinigkeit in der Behandlung der Fremden in Bezug auf das Ruhen
am Schabbat bezieht sich in diesem Abschnitt auf den Zeitpunkt des
Schabbat und wird in der Gemara weiter diskutiert. Eindeutig ist nur, dass
an einem Feiertag Distanz zu den Fremden geboten ist. Die Interaktion
mit Fremden am Schabbat scheint nicht erwtinscht zu sein, denn Fremde
mussen nicht zur Schabbatruhe angehalten werden.

3 Im Traktat Schabbat finden sich fiir diese aufgezihlten Begriffe in mShab 11, in
yShab 44 und in bShab 55 Belege, auf die hier allerdings nur in Auswahl einge-
gangen werden kann.

4 Alle Ubersetzungen der Quellen sind eigene Ubersetzungen. Alle Begriffe fiir
Fremdbeschreibung wurden nach den Handschriften Ms Kaufmann und
Ms Parma korrigiert. Vgl. CH. ALBECK, mwnn »170 qww, Bd. II: 7w 370, Tel
Aviv 1952, 8. 19.

5 Vgl G. PORTON, Goyim. Gentiles and Israelites in Mishna-Tosefta, Atlanta 1988,
S. 209. Die Argumentation Portons unterstiitzt diese Auslegung.

324



Im Weiteren wird nur die NutznieBung der Arbeit erlaubt, die ein Frem-
der im Figeninteresse geleistet hat. Die Intention des Fremden ist entschei-
dend, wie in mShab 106,8. Dort darf das Lichts eines Fremden nur verwen-
det werden, wenn es dieser fir sich selbst und nicht fiir einen Israeliten
angezindet hat. Im Kontrast zu den bisherigen Stellen steht mShab 24,1:

Wer unterwegs in die Dunkelheit gerit, gibt seinen Beutel einem nokhri. Wenn

kein nokhri bei ihm ist, lege er ihn auf den Esel. Ist er am duBersten Hof ange-

langt, nehme er die Gerite ab, die am Schabbat genommen werden durfen.

Und von denjenigen, die nicht genommen werden durfen, l9se er die Stricke,

so dass die Sicke von selbst herunterfallen.

In diesem Fall ist die Arbeit offensichtlich erlaubt. Damit bleibt die Nutz-
nieBung der Arbeit der Fremden am Schabbat unentschieden, denn diese
Stelle widerspricht den vorhergehenden Belegstellen. Zusammenfassend
werden die Fremden in dieser Mischna offensichtlich als Nichtjuden defi-
niert, zu denen Distanz gewahrt werden soll. Wenn diese Fremden am
Schabbat in Kontakt mit Israeliten treten, stehen sie nicht auf einer Stufe
mit ithnen.® Mit den Begriffen goy und mokhri werden ohne erkennbares
Muster fremde Personen bezeichnet. Auf diese Weise liefert die Mischna
eine formal und inhaltlich ambivalente Fremdbeschreibung, die im Ver-
gleich zur Tora deutlich andere Akzente setzt.

Der Kommentar der Mischna verlangt wegen der Ambivalenz in der
paldstinischen Gemara nach einem Kommentar. An verschiedenen Stellen
werden die Umstinde genauer definiert, unter denen Fremde am Schabbat
arbeiten diirfen. Der erste Abschnitt entspricht der Meinung des Hauses
Schammais in der Mischna, den Fremden keinen Arbeitsauftrag zu geben,
der nicht vor dem Beginn des Schabbat beendet werden kann. Die
Schabbatgesetze sind deshalb auch fir goyi wirksam. Es muss zwischen
dem Auftrag an den Fremden und seiner Intention unterschieden werden.
Fir die Intention des Fremden, am Schabbat zu arbeiten, tragen die Israe-
liten keine Verantwortung. In yShab 1,11/17 wird bestimmt:

Man darf einem goy nicht etwas geben, damit er es beim Hinausgehen herum-

tragt. Wenn er es aber selbst genommen hat und hinausgegangen ist, tragt

man keine Verantwortung. Einem Hund darf man nicht etwas geben, damit er

es beim Hinausgehen herumtragt. Wenn er es aber selbst genommen hat und
hinausgegangen ist, trigt man keine Verantwortung,

6 Die Fremden werden stets aus der Perspektive judischer Gebote betrachtet; vgl.
G. PORTON, Goyim, S. 51.

7 Die Votlage und die Zihlung folgen P. SCHAFER & H. H. BECKER, Synopse zum
Talmnd Yerushalmi, Tubingen 1991-2002 (= Texte und Studien zum Antiken Ju-
dentum, Bd. 82).

525



Hier wird eine abwertende Parallele zwischen goy und Hund gezogen. Dies
unterstellt den Fremden ein allgemeines Unverstindnis fir den Schabbat. Es
fallt auf, dass der Begritf nokhri aus der Mischna offensichtlich durch goy er-
setzt wurde und damit in yShab an dieser Stelle synonym verstanden werden
kann. Auch bShab thematisiert ausfiihrlich diese Mischna und folgt der Ar-
gumentation von yShab. Beispielsweise in bShab 18b darf ein Israelit Frem-
den nichts schenken, lethen und borgen. In bShab 19a lisst sich lesen:

Die Rabbanan lehrten: Man darf dem Hund (am Schabbat) im Hof Futter ge-

ben. Wenn er es nimmt und hinaustrigt, ist man dafiir nicht verantwortlich.

Es folgt daraus, dass man dem goy Futter im Hof geben darf. Nimmt er es, ist

man dafir nicht verantwortlich. Und warum? Es ist ja das Gleiche. Man

konnte von dem, den man ernihren muss, auf den schlieBen, den man nicht

ernahren muss.®
Vergleichbar mit yShab wird zwischen dem Auftrag an einen Fremden
und seiner eigenen Intention unterschieden.” Die Parallele zwischen Hund
und goy wird in dem Bewusstsein gezogen, dass es keine Verpflichtung
gibt, Fremde zu ernihren. Die Fremden stehen auf diese Weise in deutli-
cher Distanz zu Israel. Uber diese Argumente hinaus wird in bShab die
Ambivalenz der Mischna bezuglich der Arbeit erneut aufgegriffen. In
bShab 153a wird tber das Tragen von Dingen geboten:

Weshalb erlaubten die Rabbanan, seinen Geldbeutel einem #okhri zu geben?

Weil die Rabbanan tberzeugt waren, dass ein Mensch dem Geld nicht widet-

stechen kann. Hitten sie es nicht erlaubt, kénnte es sein, dass man vier Ellen

auf 6ffentlichem Gebiet tragen musste.!”
Diese Belegstelle liefert eine Erklarung fur das Gebot, das Geld einem
Fremden zu geben, der nicht durch das Ruhegebot betroffen ist. Der Frem-
de verhilft dazu, den Schabbat einzuhalten. Um der Verlockung des Geldes
nicht zu erliegen, diirfen Israeliten sich fremder Hilfe bedienen. Auf diese
Weise wird die Ausnahme aus M 24,1 in bShab 153a tibernommen:

8 Die Quellentexte stammen aus THE SAUL LIEBERMAN INSTITUTE OF TAILMU-
DIC RESEARCH OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY, The Sau! and Evelyn
Henkind Talmud Text Databank, New York 2002. Hier nach der Handschrift Ms.
Miunchen 95.

9 Die Idee der Intention des Fremden in 6konomischen Beziehungen entwickelt
auch G. Porton in einem allgemeineren Sinn. Grundsitzlich ist der Handel ver-
boten, wenn die Gegenstinde fir den fremden Dienst, die ‘avoda zara, verwendet
werden konnen; G. PORTON, Forbidden Transactions: Prohibited Commerce
with Gentiles in Farliest Rabbinism; in: J. NEUSNER (ed.) "1 see ourselves as others
see us". Christians, Jews, "Others", in Late Antignity, Chico 1985, S. 317-335, dort S.
322,

10 Hier nach der Handschrift Ms. Vatikan 108.

326



. Wenn kein nokhri bei ihm ist.“ Nur, wenn kein #okbr mit ithm ist; ist aber ein

nokhri bei thm, gebe er ihm (den Geldbeutel). Aus welchem Grund? Die

Schabbatruhe des Esels musst du einhalten, aber die Schabbatruhe des goy (1)

musst du nicht einhalten.!!

Das Ruhegebot zahlt nur fir die Arbeitstiere, die Sklaven und den ger, nicht
aber fir den goy. Auf diese Weise zeigt sich ein terminologischer Wider-
spruch zu M 1,7 sowie zu bShab 153b, in denen das Ruhegebot auf den goy
ausgedehnt wurde. Einmal wird der #okbr vom Ruhegebot ausgenommen
und ein anderes Mal ist seine Arbeitsleistung am Schabbat verlangt.!? Da in
diesem Abschnitt sonst ausschlieBlich der Begriff nokhri verwendet wird
und es nur die eine Nennung des goy gibt, muss entweder von einem vor-
sitzlichen Widerspruch oder einer Anderung im Nachhinein ausgegangen
werden. Die begriffliche Ambivalenz hat sich auf diese Weise von der Mi-
schna auf die Gemarot verlagert. Ein weiteres Beispiel fur die erlaubte
NutznieSung fremder Arbeit wird in bShab 129a gegeben, in der explizit die
Krankenpflege durch einen goy gestattet wird.

Die Arbeitsleistung von Fremden wird im Traktat Schabbat trotzdem
weitgehend eingeschrinkt, und selbst bei Lebensgefahr darf der Fremde am
Schabbat nicht helfen. Damit wird das Ruhen am Schabbat zu einem wich-
tigen Unterscheidungsmerkmal gegeniiber Fremden. Im Vergleich zur Tora
wird der Schabbat zu einem exklusiven Fest Israels. Die Ambivalenz, ob
Fremde in bestimmten Fillen am Schabbat fiir Israeliten arbeiten durfen,
bleibt ausgehend von der Mischna in bShab ungelost.!'* Die Terminologie,
die zwischen nokhri und goy pendelt, unterstreicht die inhaltliche Ambiva-
lenz. Die Fremdbeschreibung betont mit den verschiedenen Begriffen be-
sonders die Distanz und Differenz zwischen Israeliten und Fremden.

Die Verunreinigungen durch Fremde am Schabbat

Nicht nur die Arbeit, auch Verunreinigungen durch Fremde markieren
eine Grenze zwischen Fremden und Israeliten. Die rituelle Unreinheit der
Fremden verlangt Distanz, um die eigene Identitit zu schiitzen.'* Sowohl

11 Auch diese Stelle nach Ms Vatikan 108. Die terminologische Unsicherheit wird
von den Quellen Gbereinstimmend tberliefert, wie in Ms Minchen 95.

12 Vgl. beispielsweise bShab 150a. An dieser Stelle darf ein Fremder wegen des
Ruhegebots keinen offiziellen Auftrag fiir eine Arbeitsleistung erhalten.

13 Diese Spannung spiegelt die Existenz des Schabbes Goy, der zu einer festen Insti-
tution wird. Vgl. ]. KATZ, The Shabbes Goy. A Study in Halakhic Flexibility, Phila-
delphia 1989, S. 228-229.

14 Zu den Modi der Verunreinigung, die in der rabbinischen Literatur verwendet
werden, vgl. C. HAYES, Gentile lmpurities and Jewish 1dentities. Intermarriage and Con-
version from the Bible to the Talmnd, Oxford 2002, S. 137.

327



Priester, als auch Israeliten miissen sich von Verunreinigungen fern hal-
ten, die von Fremden ausgehen.

In der rabbinischen Literatur verunreinigen vor allem fremde Idole und
der fremde Dienst. Die ‘avoda zara, wortlich: der fremde Dienst, bezeichnet frem-
de Kulte und Gegenstinde, die verunreinigend wirken. Der fremde Dienst
bildet damit den Gegensatz zur ‘avoda, dem Gottesdienst und dem Tempel-
kult. Deshalb sollen sich Israeliten am Schabbat vor Verunreinigungen hu-
ten. In mShab 9,1 wird mit einem drastischen Bild die verunreinigende Wir-
kung des fremden Diensts und die notwendige Distanz betont:

R. Aqiva sagte: Woher (kommt der Lehrsatz), dass der fremde Dienst (‘avoda 7ara)

wie eine Menstruierende verunreinigt? Wie es heilt: Entfremde dich dem Un-

reinen. Hinaus, sage dazu! (Jes 30,22). So wie die Menstruierende durch Bertih-

rung verunreinigt, so verunreinigt auch die ‘avoda zara durch Beriihrung.!®
Die Verunreinigung wird mit der Unreinheit einer menstruierenden Frau
verglichen. Dem Zitat aus Jesaja zufolge soll eine physische Distanz zum
Kult und den Gegenstinden gewahrt werden. Die Bertihrung der Gegen-
stinde wiirde zur Verunreinigung fithren. In M 9,6 wird weiter ausgefiihrt,
dass auch die Gerite des fremden Dienstes verunreinigen. Die Gemarot ver-
suchen daraufhin zu definieren, was Berithrung bedeutet. In yShab 9,1/1
wird die verunreinigende Wirkung der Berithrung mit einer Analogie erklart:

Bei den Menstruierenden steht (der Begriff) ,,Greuel” geschrieben, es steht

,»Greuel” bei der ‘avoda zara und es steht Greuel bei den Kriechtieren ge-

schrieben. Bei der Menstruierenden steht ,,Greuel” geschrieben, weil ,,jeder,

der etwas von all diesen Greueln tut” (Lev 18,29). ,,Greuel” bei der ‘avoda zara:

,Du sollst keinen Greuel in dein Haus bringen® (Dtn. 7,26) [...] R. Aqiva sagt:

Sie (die ‘avoda zara) wird mit dem Greuel der Menstruierenden verglichen. So,

wie die Menstruierende durch direktes Bertihren verunreinigt, so verunreinigt

auch die ‘avoda ara durch direktes Bertihren.
Da die Menstruierende durch ihre Unreinheit ein Greuel ist, wird diese
Vokabel des emotionalen Abscheus aus der Tora auch fiir das Idol verwen-
det.!® Sowohl die Menstruierende als auch die ‘@wda zara und das Kriechtier

15 Vgl. die Ubersetzung von A. SAMTER ET. AL., Mischnajot. Die sechs Ordnungen der
Mischna, BA. 11: Ordnung Fesrzeit, Betlin 1927, S. 22. Die Ubersetzung des Zitats
ist besonders schwierig. Das Wortspiel mit omn lisst sich schwer wiedergeben.
Vel. die hebriische Version von C. ALBECK, mwni »170 nww, Bd. 11: 73 17, S.
39: 1% RN RY 71T 19D DN MKW 7D RWHI ARHOAY 7T 7TIAYY PN RPPY 727 R
RWD2 ARNDOD 73T 772V R RWD ARNDLD 7710 70,

16 Vgl. Dtn 29, 15-16: ,,]Ihr wisst noch von unserem Aufenthalt in Agypten und
von unserem Zug mitten durch die Vélker, deren Gebiet ihr durchziehen muss-
tet. Thr habt bei ihnen Scheusale und Gotzen aus Holz und Stein, aus Silber und
Gold gesehen.*

328



verbinden sich tber den Begriff des Greuels. Weil von diesen drei Begriffen
laut den Torazitaten eine vergleichbare Verunreinigung ausgeht, kénnen
diese Begriffe wechselseitig erschlossen werden. Dabei ist der Aspekt des
,»Iragens® [xwn], das heit der direkten und vorsitzlichen Bertihrung, von
Bedeutung. Der wesentliche Gehalt der Stelle ist, dass Kriechtier und der
fremde Dienst nur durch direkte Berithrung [xwa] und nicht durch die indirek-
te und zufillige Beriihrung, das ,,Schitteln® [vo°n], verunreinigen. Eine Er-
klirung fiir das Jesajazitat in der Mischna bietet die Belegstelle yShab 9,1/7:
Wie erklirt Rabbi Aqiva ,,Entfremde dich dem Unreinen. Hinaus, sage dazul®
(Jes 30,22)? R. Yose beRabbi Bun (und) Rav Huna im Namen des Rav Yosef:
Daher, weil man nicht zu einem Menschen ,Hinaus“ sagt, wenn er nicht
schon den groBeren Teil (seines Korpers) hineingesteckt hat.
Die Aufforderung, den fremden Dienst zu meiden, macht nur Sinn, wenn
cine gewisse korperliche Nihe zu Idolen besteht.!” Darin kénnte der
Vorwurf enthalten sein, dass Israeliten zu wenig Distanz wahren. Die
Jerusalemer Gemara bekriftigt die notwendige physische Distanz und
spezifiziert, dass sich Verunreinigung tiber Berithrung vollzieht. Eine an-
dere Erklirung der Belegstelle aus Jesaja leisten bShab 82a und 82b:
R. Agiva sagt: ,,Wirf sie hinaus wie eine Menstruierende® (Jes 30,22). Wie eine
Menstruierende durch direkte Beriihrung verunreinigt, so verunreinigt auch
die YAveda Zara durch direkte Bertihrung. Raba sagte: Mit ,.entfremden®
meint die Schrift ,,mache ihn fremd.” Wie zu einem nokbrz: ,,Geh hinaus!®, sa-
ge zu ihm. Sage nicht zu ihm: ,,Herein.” Und Raba sagte: Uber das direkte Be-
rihren stimmen alle berein, dass das direkte Bertihren verunreinigend ist, da
es ja mit der Menstruierenden verglichen wird.!®
Das Wortspiel mit,.entfremden™ [07n] in der Ableitung von zar erhilt
durch den Begriff nokhri einen klaren Bezug zu Fremden. Der Begriff nokhri
wird auffallend hiufig im Zusammenhang mit Verunreinigungen verwen-
det.!? Auf diese Weise verunreinigen nicht nur Gegenstinde und Kulte,
sondern auch Personen. So wenig, wie mit einer Menstruierenden kérperli-
cher Kontakt erlaubt ist, dart mit Fremden korperlicher Kontakt gepflegt
werden. Das Gebot der Distanz wird in bShab 83a genauer definiert:

nokbri und nokhrit, der fremde Dienst und die Gerite; sie (verunreinigen), aber
nicht durch indirekte Bertihrung. R. Aqiva sagt, sie; durch indirekte Berithrung,

17 Diese Nihe konnte das Ergebnis alltaglicher Interaktion sein, wie Seth Schwartz
argumentiert. Vgl. S. SCHWARTZ, lmperialism and Jewish Society. 200 BCE. fo 640
CE.,, Princeton 2001, S. 165-167.

18 Hier nach Ms Miinchen 95.

19 Die konsequente Verwendung des Begriffs nokbri ist mindestens auffiallig, da
dieser Begriff im allgemeinen spirlich verwendet wird.

529



Ist das richtig? Nach R. Eleazar; gegen Raba gibt es einen Einwand. Raba wiirde
dir erwidern: Und nach deiner Meinung: nokbri und nokhbrit, sie; nicht durch indi-
rekte Berithrung, denn es wird gelehrt: Sprich zu den Kindern Israel (Lev 15,2);
die Israeliten werden durch korperliche Ausfliisse unrein. Die goyin werden aber
durch diese Ausfliisse nicht unrein. Aber die Weisen haben Uber sie besimmt,
dass sie wie durch korperliche Ausfliisse verunreinigen.?
An dieser Stelle wird bestatigt, dass der fremde Dienst und die Gerite durch
indirekte Berithrung verunreinigen. Auch nokbri und nokbrit verunreinigen
durch indirekten Kontakt. Doch die Unreinheit der Israeliten lisst sich
nicht ohne weiteres auf Fremde ausdehnen. Wie im Fall der Arbeit am
Schabbat wird terminologisch differenziert. Die goyim verunreinigen of-
fenbar nur durch direkte Berthrung, wihrend nokbrim, die Nichtjuden,
selbst durch indirekte Berithrung verunreinigen. Damit werden verschie-
dene Gruppen von Fremden definiert, die eine unterschiedliche Wirkung
auf die Israeliten haben. Der allgemeine Kontakt mit Fremden ist deshalb
aber nicht untersagt, sondern nur eingeschrinkt.?! In der babylonischen
Gemara wird das Verbot des Kontakts, das urspringlich nur den fremden
Dienst betraf, auch auf Personen ausgedehnt.

Israeliten verunreinigen sich nicht nur durch den fremden Dienst, son-
dern auch durch Speisen und koérperlichen Kontakt mit Fremden. In
yShab 1,7/2 werden das Brot der goyim, ihr Kise, ihr Ol, ihre Téchter, ihr
Samenerguss, ihr Urin, und auch das Land der Fremden aufgezihlt. Diese
Liste konzentriert sich vordringlich auf die Speisen von Fremden und auf
unreine Flissigkeiten, zdhlt aber auch das Land der Fremden zu den un-
reinen Dingen.?? Dieser Katalog benennt unreine und damit verbotene
Beziehungen zu Fremden, wie die Mischehe mit Nichtjuden. Das Feld der
Interaktion mit Fremden umfasst auf diese Weise fremde Speisen und die
Kommunikation, aber auch Mischehen und die daraus resultierenden
gemeinsamen Nachkommen.?> Es scheint offensichtlich, dass damit die

20 Hier nach Ms Oxford Opp 23.

21 Dabei werden die Fremden im allgemeinen nicht als unrein betrachtet, da tiir sie
die Reinheitsgesetze nicht zutreffen. In diesem Zusammenhang steht die Un-
reinheit der Fremden in Analogie zu den fremden Kulten. Siehe dazu auch C.
HAYES, Gentile Impurities, S. 125-126.

22 Die Heiligkeit und Reinheit des Landes Israel besteht in Kontrast zu den Lin-
dern der Fremden; H. LICHTENBERGER, ,,Im Lande Israel zu wohnen wiegt alle
Gebote der Tora auf™. Die Heiligkeit des L.andes und die Heiligung des Lebens;
in: R. FELDMEIER (ed.), Die Heiden, [uden, Christen und das Problem des Fremden,
Tibingen 1994, S. 92-107, dort S. 94.

23 C. Hayes bietet eine ausfithrliche Auslegung ciner verwandten Stelle in bAZ 36b
in Bezug auf die Mischehenfrage. C. HAYES, Gentile Impurities, S. 146-154.

330



vielfaltigen Kontakte mit Fremden eingeschrinkt werden sollen. Weiter
wird in yShab 1,7/7 nur das Brot von Fremden erlaubt, weil es als lebens-
notwendig angesehen wird. Im Vergleich dazu wiederholt bShab 17b alle
aufgezihlten Formen der Interaktion und liefert eine neue Deutung:

R. Aha b. Ada sagte nimlich im Namen R. Yishags: Man hat tber ihr Brot

wegen ihres Ols, Gber ihr Ol wegen ihres Weins, und wegen ihres Weins iiber

ihre Tochter (negativ) entschieden. Uber ihr Brot wegen ihres Ols. Weshalb
wird das Ol vom Brot abgeleitet? Ihr Brot von ihrem Ol wegen ihres Weins;
und ihren Wein wegen ihrer Tochter und ihre Téchter wegen einer anderen

Sache. Eine andere Sache aber wegen einer anderen Sache. Was ist diese ande-

re Sache? R. Nahman b. Yishaqgs sagte: sie entschieden iiber ein Kind eines ggy,

dass es wie eine Menstruierende verunreinigend sei, um ein Kind von Israeli-

ten nicht an sexuelle Unzucht zu gewShnen.?4
Im Gegensatz zu yShab werden in diesem Abschnitt die Verbote von
Brot, Ol, Wein und der Téchter in einen kausalen Zusammenhang gesetzt.
Ausgehend von fremden Speisen und Flussigkeiten wird auch tber die
Tochter negativ entschieden, wie Uber eine ,,andere Sache®. Diese ,,Sache*
bezieht sich wohl auf die sexuelle Unzucht, so dass der Kontakt mit einem
goy ursichlich fur die Verunreinigung ist. Damit berthrt der Katalog mog-
licher Interaktionen mit Fremden die Verunreinigung, die im Fall der
sexuellen Unzucht auch als moralische Unreinheit verstanden werden
kann.?> Das Motiv der Unreinheit von Speisen und Flissigkeiten wird in
bShab vergleichbar mit yShab behandelt, bleibt aber durch die kausale
Verkntpfung auf die Verbote beschrinkt. Mischehen werden als Verun-
reinigung der Israeliten gewertet und mit den Speisegesetzen verglichen.?

Nicht nur Israeliten ist der Kontakt mit Fremden verboten, auch Pries-
ter muissen sich vor Verunreinigung schitzen. Die Belegstelle yShab
2,5/9-10 thematisiert ein verbotenes Opfer des zar am Schabbat im Tem-
pel, das mit einem Stindopfer bestraft wird:

Ein gar, der am Schabbat im Tempel Dienst getan hat oder ein kdrper-
lich Versehrter (Priester), die in Unreinheit geopfert haben. R. Hiyya der
Altere sagte zwei (Sundopfer). Bar Kappata sagte ein (Siindopfer). Bar
Kappara erwiderte Rabbi Hiyya: Wegen eines Dienstes, der einem Priester

24 Vgl. Ms Munchen 95.

25 Gerade der Zusammenhang zwischen Unreinheit und dem Verbot der Misch-
che, den C. Hayes als rabbinische Erfindung wertet, ldsst sich an dieser Stelle
gut beobachten. C. HAYES, Intermarriage and Impurity in Ancient Jewish
Sources, in: Harvard Theolggical Review 92 (1999), S. 3-36.

26 Der Kontakt zu Fremdem wird in yShab und bShab auf die gleiche Weise limi-
tiert. Vgl. S. J. D. COHEN, The Beginnings of Jewishness. Boundaries, 1V arieties, Uncer-
tarntzes, Berkely 2000, S. 246.

531



erlaubt ist, wird ein Nichtpriester schuldig. [...] Er (Bar Kappara) entgeg-
nete: Hier ist es etwas anderes, denn es steht geschrieben: ,,Kein Fremder
darf Geheiligtes essen® (Lev 22,10).

Der Nichtpriester, der am Schabbat im Tempel Dienst getan hat, wird
zu einem bestimmten Strafmass verurteilt, weil er nicht aus der Priester-
kaste stammt und damit den Anforderungen fir den Priesterdienst nicht
entspricht. Mit dem Zitat aus Levitikus 22,10 wird belegt, dass kein Frem-
der das heilige Opfer essen diirfe. Dies entspricht dem sozialen Anspruch
der Priester, allein Zugang zu den Opfern zu haben.?” Mit diesem Zitat
wird auf die soziale Differenz von Nichtpriestern und Priestern hingewie-
sen, wodurch der zar zu einem Fremden innerhalb der judischen Gesell-
schaft gestempelt wird.?® Damit sind Fremde nicht nur Nichtjuden, son-
dern unter Umstinden auch Israeliten.

Fremde sind wie die Israeliten von den Geboten der Reinheit und Un-
reinheit betroffen und nicht ausgenommen. In bShab 1502 wird dies mit
folgender Analogie veranschaulicht:

R. Jehuda sagte: Einem nackten goy gegeniiber ist es verboten, das Sechma" zu

lesen. Vor einem goy, doch auch vor einem Isracliten? Es ist nicht fraglich,

dass es gesagt wird, und es ist nicht fraglich, dass es einem Israeliten verboten
ist. Aber tber einen nackten goy steht geschrieben: ,,deren Fleisch dem Fleisch
des Esels gleicht™ (Ez 23,20). Man konnte ihn als (unreinen) Fotus betrachten,

doch es wird gelehrt, dass auch bei thnen von Scham gesprochen wird, wie
geschrieben steht: ,,und die Scham ihrer Viter sahen sie nicht” (Gen 9,23).

Der tiefere Sinn der Belegstelle erschlief3t sich tiber folgende Zitate. In Ez
23,20 wird von der Verunreinigung durch Prostitution gehandelt. Gen
9,23 schildert die Entbl6Bung Noahs, vor der sich Shem und Jafet ge-
meinsam abwenden. Dies ist als Hinweis zu verstehen, dass ein Gebet
durch die Entbl6Bung einer Person entweiht wird. Weiter wird der goy mit
einem Fotus verglichen. Es gilt fir Isracliten wie fir die Fremden, sich
voreinander nicht zu entkleiden und damit das Gebet zu entweihen. Ei-

27 In mKel 1,8 werden die zehn Grade der Heiligkeit beschrieben. K. H. RENGs-
TORF, Die Mischna. V1. Seder. Tobharot. Kelim (Gefajfie), Berlin 1972 (= Die Mischna.
Text, Ubersetzung und ausfiihrliche Erklirung, Bd. 6,1), S. 81: ,,Heiliger als die-
ses [das Gebiet innerhalb der Mauer] ist der Tempelberg. Diesen diirfen (nam-
lich) Samenflussbehaftete und an Blutfluss erkrankte (Frauen), Menstruierende
und Wo6chnerinnen nicht betreten. Heiliger als dieser ist die Schanze. Diese diir-
fen Nichtjuden und Leichenunreine nicht betreten.*

28 In Levitikus werden auch Beisassen und Gebilfen des Priesters ausgeschlossen. Der
Deutung, dass es um Fremde geht, schliesst sich I'. Hiittenmeister an; Uberset-
zung des Talmud Yerushalmi, Bd. 11/1: Schabbat, ibersetzt von F. G. HUTTENMEIS-
TER, Tubingen 2004, S. 91.

332



nem bekleideten ggy gegeniiber ist das Gebet erlaubt. Die Definition der
Unreinheit enthalt auf diese Weise auch moralische Anteile.

Das rabbinische Konzept der Unreinheit erfasst unterschiedliche As-
pekte, um Fremde von Israel zu unterscheiden. Nicht nur fremde Kulte
und Kultgegenstinde, auch Nahrung, Flissigkeiten und Speisen und sogar
der Anblick eines Fremden kénnen verunreinigen. Von der Mischna zum
babylonischen Talmud wird diese Grenze diskursiv ausgestaltet und in
eine soziale Hierarchie eingebettet.

Die gerim als Fremde

Die soziale Hierarchie der Rabbinen manifestiert sich in der Unterschei-
dung von verschiedenen Begriffen fiir Fremde. Diese Hierarchie ist von
Priestern iiber die ,,Nichtpriester* bis zu den goyim gestaffelt. Eine weitere
Kategorie sind die gerim, die in der rabbinischen Literatur einen Bedeu-
tungswandel von Fremden zu Proselyten vollziehen.?” Die gerim werden
nicht ohne Grund an verschiedenen Stellen in der rabbinischen Literatur
als , Kaste® bezeichnet.?® In der Mischna Schabbat finden sich zwar keine
Belegstellen zu diesem Begriff, aber in den Gemarot werden die gerim
hiufig erwihnt. Obwohl die Genealogie der Priestergesellschaft Konver-
sionen erschwert, eroffnet der Begriff die Moglichkeit, sich Israel anzu-
schlieBen. Doch die Konversion ist in der Mischna und den Gemarot
noch kein verbindlicher Prozess. Sicher ist nur, dass die geriz nicht sofort
aufgenommen werden, wie yShab 5,1/2 zeigt:
Rabbi Yona sagte, Rabbi Hoshaya fragte: Muss man bei gerizz, die aus Libyen
kommen, drei Generationen warten (bis sie Israeliten werden)? Rabbi Yona
sagte: das konnen wir anhand der dgyptischen Bohne entscheiden. Solange sie
noch feucht ist, nennen wir sie ,,libysch®. Wenn sie trocken ist, nennt man sie
,»agyptische Bohne®. Das besagt, dass ein Proselyt aus Libyen drei Generatio-
nen warten muss.
Die thematische Nihe der Unreinheit von Speisen und der Konversion der
Proselyten ist augenfillig. Da nach Dtn 23,9 die Kinder aus Mischehen erst
nach der dritten Generation aufgenommen werden dirfen, wird in Analogie
zur Bohne im Fall des libyschen Proselyten auf die gleiche Weise entschie-

29 Dies lisst sich besonders nachvollziechen bei M. GUTTMANN, Das [udentum nnd
seine Unnpelt, Berlin 1927, S. 85-87.

30 Nach bJeb 37a sind laut Hillel zehn Geburtskasten [pon] aus Babylonien zu-
ruckgekehrt, unter ithnen Priester, Leviten, Israeliten, Entweihte, und auch gerin.
Auch in mQid 4,1 und yQid 4,1/4 wird diese Hierarchie Gberliefert. Damit ge-
horen die gerim zu einer internen sozialen Hierarchie Israels. Es bleibt aber um-
stritten, ob die Kasten untereinander heiraten durfen.

053



den. Die Unreinheit der Speisen, die durch Wartezeit koscher werden, dh-
nelt dem Prozess der Aufnahme von Proselyten. Die gerzzz sind also Fremde,
die unter bestimmten Bedingungen aufgenommen werden konnen.

Eine andere Definition der gerz liefert bShab 33b. Ein gewisser Yehu-
da ben gerimz diskutiert mit einigen Rabbinen iiber die Werke der Romer.
Wihrend Yehuda die Strafen, Briicken und Bider lobt, entlarvt Shimon
ben Yochai diese Taten als reinen Egoismus. Daftr wird er von Yehuda
an die Romer verraten und Shimon wird hingerichtet.

Es gibt Stimmen unter den Rabbinen, die mit der Herrschaft und dem
kulturellen Einfluss der Fremden einverstanden sind. Dartber besteht
offenbar ein innerjidischer Interessenkonflikt. Es darf vermutet werden,
dass die Figur des Verriters an dieser Stelle nicht ohne Grund ein Sohn
von Proselyten ist. Die Abstammung von Proselyten bedeutet in diesem
Fall politische Unzuverldssigkeit. Proselyten sind deshalb Fremde, die
selbst nach Generationen keine gleichwertigen Israeliten sind.

So ist der Begriff ger eng mit den anderen Begriffen fiir Fremde ver-
kntpft. Dies wird unter anderem in bShab 31a deutlich, in der von drei
Fremden berichtet wird, die bei Schammai und Hillel konvertieren moch-
ten. Wihrend Schammai stets die Proselyten abweist, erklirt sich Hillel
dazu bereit, Fremde aufzunehmen:

Eine weitere Erzihlung von einem ggy, der an einer Synagoge voriiberging
und die Stimme eines Vorlesers horte, der folgendes sagte: ,,Dies sind die
Kleider, die sie anfertigen sollen® (Ex 28,4). Da trat er vor den Vorleser und
fragte: Fiir wen sind diese? Er antwortete thm: Sie sind fiir den hochwohlge-
borenen Hohenpriester gedacht. Da dachte dieser goy bei sich: Ich will gehen
und zu einem ger werden (konvertieren), damit man mich zum Hohenpriester
macht. Er kam vor Schammai und sprach: Mache mich zum ger unter der Be-
dingung, dass du mich zum Hohenpriester machst. Der schlug ihn mit einer
Elle, die er in der Hand hatte. Darauf kam er zu Hillel und sagte: Mache mich
zum ger unter der Bedingung, dass du mich zum Hohenpriester machst. Er
sagte thm: Man setzt niemanden anderes neben den Konig, als einen, der die
Regierungsordnung kennt. Geh und lies (die Tora). Als er (der Fremde) an die
Stelle kam: ,,ein zar, der sich (dem Heiligsten) nihert, soll sterben® (Num
1,51), fragte er ihn: Auf wen bezieht sich dieser Vers? Er (Hillel) antwortete
thm: Selbst auf David, den Koénig Israels. Da schloss dieser ger mit einem
Schluss vom Leichteren auf das Schwerere auf sich selbst: Wenn es von den
Israeliten, die als Kinder Gottes bezeichnet werden und die er (Gott) aus Lie-
be ,,meinen erstgeborenen Sohn Israel genannt hat, heillt: ,ein zar, der
herantritt, soll sterben®, um wie viel mehr gilt dies von einem einfachen ger,
der mit Stab und Wandersack gekommen ist. Da kam er nochmals zu
Schammai und sprach: Ich bin es nicht wert, Hohenpriester zu werden, denn
es steht geschrieben: ,.ein zar, der herantritt, soll sterben®. Dann kam er vor

334



Hillel und sprach: Sanftmutiger Hillel, der Segen moge auf deinem Haupt ru-
hen, denn du hast mich unter die Fittiche der Gottesgegenwatt gebracht.?!
Die soziale Hierarchie tritt iber den Zusammenhang der Begriffe goy, ger
und zar deutlich hervor. Alle drei Begriffe bezeichnen Fremde, allerdings
mit unterschiedlichen Konnotationen. Die Figur des goy ist in diesem Iall
einfiltig und eigenniitzig; ein fremder Nichtjude par exellence. Nur durch den
guten Vorsatz Hillels kann dieser Fremde die nichste Stufe, den Status des
ger, erreichen und den Wert der Tora erkennen. Das Zitat aus Num 1,51
verbietet analog zu Lev 22,10 sogar einem zar, dem Tempel zu nahe zu
treten.’2 Der Proselyt und der Nichtpriester sind Fremde in Israel und ha-
ben einen untergeordneten Status. Beide sind im Vergleich zu den Priestern
Fremde und doch keine Fremden wie der ggy.3* In der sozialen Hierarchie
ist der nichtjiidische Fremde, der ggy, ganz unten angesiedelt. Es folgen der
ger, der Proselyt ist, und der zar, der Israelit ist, aber kein Priester.>* Prosely-

ten sind deshalb Fremde, die nicht Israeliten und doch Teil Israels sind.
Wenn Fremde sich in die Hierarchie eingliedern wollen, missen sie

nicht nur mit Gefithl und Verstand konvertieren, sondern sich auch du-

Berlich anpassen. Deshalb ist die Beschneidung ein wichtiger Schritt, denn

die Beschneidung macht aus Fremden Proselyten.?> Im Kontext zu yShab
19,2/2 wird behandelt, wer das Ritual vollziechen datf:

Rav sagte: ,,Beschnitten — er soll beschnitten werden® (Gen 17,13). Deswegen
muss man bei einem Neugeborenen, der beschnitten geboren wurde, das Blut
des Bundes tropfen lassen. ,,Beschnitten — er soll beschnitten werden®: des-

31 Hier nach Miinchen 95.

32 Vgl Lev 22,10: ,,Kein Laie darf Heiliges essen; weder der Hausgenosse eines
Priesters noch sein Lohnarbeiter darf etwas Heiliges essen.*

33 Die Abhingigkeit einer Gemeinschaft von einem fremden Gegeniiber hingt
stark von der Wahrnehmung der Fremden ab, wie W. S. Green in seinem Auf-
satz zeigt. W. S. GREEN, Otherness Within: Towards a Theory of Difference in
Rabbinic Judaism; in: J. NEUSNER (ed.) "To see onrselves as others see us". Christians,
Jews, "Others", in Late Antiguity, Chico 1985, S. 49-69, dort S. 50-52.

34 Diese soziale Hierarchie wird in vielen kleinen Bemerkungen reflektiert, wie
bShab 132a veranschaulicht. So ist gerade der zar eine Figur, die in erster Linie
cinen Gegensatz zu Priestern markiert. S. FRAADE, Navigating the Anomalous:
Non-Jew at the Intersection of Early Rabbinic Law and Narrative; in: L. J. SIL-
BERSTEIN (ed.) The Other in Jewish Thought and History. Constructions of Jewish Culture
and ldentity, New York 1995, S. 145-165, dort S. 158. Im Gegensatz zu Fraade
kann aber argumentiert werden, dass die gezzzz in den Gemarot einen Platz in der
rechtlichen Ordnung Israels haben.

35 J.J. COLLINS, A Symbol of Otherness: Circumcision and Salvation in the First
Century; in: ]. NEUSNER (ed.) "o see ourselves as others see us". Christians, Jews, "Oth-
ers", in Late Antiguity, Chico 1985, S. 163-186.

955



wegen darf kein unbeschnittener Israelit beschneiden und auch kein
unbeschnittener goy. Rabbi Levi sagte: Es steht geschrieben: ,,und du sollst
meinen Bund halten® (Gen 17,9): jeder, der wie du ist.

Die Frage, wer beschneiden darf, ist ein Merkmal der Differenz, weshalb
die Beschneidung nicht von Fremden vollzogen werden darf. Die Be-
schneidung kann nur vornehmen, der ,,wie du® und damit Israelit ist. Im
Fall des Proselyten, der bereits beschnitten tbergetreten ist, wird in yShab
19,2/4 trotzdem eine formale Beschneidung verlangt, weil sie auch von
einem beschnitten geborenen Israeliten verlangt wird. Die Symbolsprache
der Beschneidung ist weniger eine physische Mal3nahme als ein Teil einer
rabbinischen Konversionszeremonie.?

In bShab wird die Beschneidung zu einem festen Merkmal der Kon-
version.’” Mit einer Wortwahl, die sich fast vollig mit yShab deckt, wird
ebenfalls das Problem des beschnitten Geborenen diskutiert. Zur Konver-
sion gehoren das Untertauchen, die Beschneidung und das Opfer, wenn
auch eine endgiltige Form der Konversion noch nicht festgelegt ist.3® Die
Beschneidung ist damit in der rabbinischen Literatur ein Kriterium der
Differenz, mit dem Fremde von Isracliten zumindest symbolisch unter-
schieden werden kénnen.

Da die gerim keine israelitischen Vorfahren und keine entsprechende
Genealogie besitzen, kann dieser Mangel durch eine Konversion und eine
Beschneidung nicht ausgeglichen werden. Nach bShab 146a geht von
Fremden deswegen ein tibler Geruch aus:

Weswegen riechen die goyzm? Weil sie nicht am Berg Sinai standen. Als die

Schlange sich der Eva niherte, ibertrug sie einen tblen Geruch. Bei den Isra-

eliten, die am Berg Sinai standen, verging der Geruch. Bei den goyi, die nicht

am Berg Sinai standen, verging der Geruch nicht. Rav Aha, der Sohn des

Rabba, sagte zu Rav Ashi: Was ist mit den gerin? Er erwiderte ihm: Wenn sie

auch nicht selbst anwesend waren, waren sie doch im Geist anwesend, wie ge-

schrieben steht: ,,mit denen, die jetzt hier vor dem Herrn, unserem Gott ste-
hen, wie mit denen, die hier nicht stehen (Dtn 29,14).3

Der unreine Geruch, der den Menschen als Erbstinde aus dem Para-
dies anhaftet, verfliichtigt sich durch die Vetleihung der Gebote von Isra-

36 M. GOODMAN, Jewish Proselytizing in the First Century; in: J. LIEU (ed.) The
Jews among Pagans and Christians in the Roman Empire, London 1992, S. 53-78, dort
S. 68-69.

37 In der rabbinischen Literatur ist ein weiteres wesentliches Element die Taufe; S.
COHEN, The Rabbinic Conversion Ceremony; in: Journal of Jewish Studies 41
(1990), S. 177-203, dort S. 184-1806.

38 Vgl. J.J. COLLINS, A Symbol of Otherness, S. 171.

39 Hier nach der Handschrift Ms Mtnchen 95.

336



el. In einer dualistischen Welt aus Israeliten und Fremden ist der Status
der gerim problematisch, da sie keine genealogische Verbindung zum histo-
rischen Heilsgeschehen haben. Diese Schwierigkeit wird tiber den anwe-
senden Genius [?m] der Proselyten gelést. Mit diesem Begriff aus der
Astrologie werden die Proselyten tber die Vorsehung integriert. Den Au-
toren gelingt auf diese Weise der Spagat zwischen dem vergangenen
Heilsgeschehen und der Existenz von Proselyten. gerizz sind zwar Fremde,
koénnen aber unter Vorbehalten integriert werden. Sie sind auf diese Weise
wie die zarim fremde Israeliten in einer Gesellschaft von Priestern.

Schlussgedanken

Die Beschreibung der verschiedenen Arten von Fremden im Traktat
Schabbat zeigt, dass Fremde hier keineswegs nur als ,,Andere® beschrie-
ben werden. Aus der Perspektive einer Priestergesellschaft sind sie als
goyim und nokbrim Fremde, aber als garim und gerim Israeliten. Die Mischna
setzt mit der Arbeit am Schabbat und der Unreinheit die wesentlichen
Impulse flir den Talmud. Die Gemarot betonen den Unterschied zwi-
schen Fremden und Israeliten und diskutieren die Unterscheidungsmerk-
male. Die Distanz und die Differenz gegeniiber Fremden wird damit zu
einem grundlegenden Moment der Fremdbeschreibung und belegt, dass
die unterschiedlichen Fremden im Gegensatz zur Tora nur partiell mit
Israel vereinbar sind. Die gerim werden erst in den Gemarot zu einem
wichtigen Thema. Dort entsprechen sie sowohl Proselyten als auch Frem-
den und sind Teil der sozialen Hierarchie Israels.

Die Priestergesellschaft und ihre Genealogie ist nicht mit den Fremden
vereinbar. Es kann aus der rabbinischen Argumentation geschlossen wet-
den, dass die Autoren die Distanz und Differenz gegentiber Fremden im
Vergleich zur Tora deutlich verstirken wollten. Obwohl diese Fremden in
den meisten Fillen keine individuellen Personen sind, bilden sie eine not-
wendige Kontrastfolie zu den israelitischen Geboten. Damit sind die
Fremden ein Teil der sozialen Hierarchie Israels. Die Wahrnehmung der
Autoren orientiert sich an der Tempelgesellschaft, wenn sich auch der
Prozess der Ablosung von den traditionellen Strukturen am Beispiel der
Konversion zeigt. Spitestens mit dem rabbinischen Judentum ist eine
Aufnahme rechtgliubiger Fremder moglich. So entspricht die Ambivalenz
zwischen dem Priestersystem und einer neuen, flacheren Hierarchie dem
historischen Ubergang von der Gesellschaft des zweiten Tempels zum
rabbinischen Judentum.* Diese kontinuierliche Entwicklung lasst sich in

40 Dieser Ubergang, der die Frage nach der Kontinuitit jiidischer Geschichte in
der Antike impliziert, entspricht den Ergebnissen von S. Schwartz. So besteht

337



ciner Graphik darstellen, in der die graduelle Steigerung der Begriffe und
ithre Zusammenhinge deutlich werden:

PRIESTER

Die Graphik deutet mit einer dynamischen Struktur an, dass zwischen den
sozialen Stufen der Priester, der Israeliten und der Fremden flieBende
Uberginge bestehen. Dafiir stehen die verschiedenen Begriffe und eine
Terminologie, die in der Rhetorik der rabbinischen Literatur ambivalent
bleibt.#! Uber die Darstellung der Fremden ldsst sich zuletzt erkennen,
welchen Stellenwert sich die Autoren selbst geben. Unverdndert soll die
Fihrungs- und Deutungshoheit in Israel in den Hinden einer ausgewihl-
ten Kaste liegen, die sich an den Priestern orientiert. Die Fremden sind die
Kontrastfolie einer Priestergesellschaft, die zur Zeit der Rabbinen nur
noch in der Erinnerung besteht. Historische Riuickschlisse tiber die Her-
kunft der Rabbinen aus der Priesterkaste werden damit moglich. Es ist
zumindest eindeutig, dass die Beschreibung der Fremden in der rabbini-
schen Literatur zu einem anderen Ergebnis kommt als die der Tora oder
der Psalmen und eigene Akzente setzt.

die Frage, was die jidische Gesellschaft nach den zwei grossen Kriegen verbin-
det: ,,Indeed, if there was anything at all holding Palestinian Jewish Society to-
gether, it may have been no more than an attenuated sense of a common past, a
mild feeling of seperation of their neighbors that the latter, who had shared
memories of their own, may have conspired to maintain.” Vgl. S. SCHWARTZ,
Imperialisnt and Jewish Society. 200 BCE. 0 640 CE., Princeton 2001, S. 103.

41 Die Analyse der Begriffe goy, ger, nokhbri, zar zeigt diese Doppeldeutigkeit anhand
der Bedeutungsnuancen. Vgl. KORBINIAN SPANN, Die Darstellung und Wabrneb-
mung des Fremden in der rabbinischen Literatur anhand der Traktate Brachot, Schabbat,
Jebamot und Sanbedrin, Diss. phil. Freiburg 1. Br. 2009 (unveréffentlicht).

338



	Fremde in einer Priestergesellschaft : die Beschreibung der Fremden im Traktat Schabbat

