
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Jafet in Sems Zelten : oder was die Talmudweisen und jüdischen
Philosophen unter "Weisheit des Griechischen" [...] verstanden

Autor: Jospe, Raphael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jafet in Sems Zelten
oder was die Talmudweisen und jüdischen Philosophen

unter „Weisheit des Griechischen" (nT1 nüDn) verstanden

von RaphaelJospe*

Einleitung
1. Jehuda ha-Lewi über hokhmatyewanit
Eine der bekanntesten kritischen Stimmen hinsichtlich dessen, was
üblicherweise „griechische Weisheit" genannt wird, ist die Jehuda he-Lewis,
der in einem seiner Gedichte sagt:1

Lass nicht griechische Weisheit dich verführen / / nriri 3333 pK'tïtfl bKl

die keine Frucht bringt, sondern nur Blüten hat. .DTIID QK "O 'HD 3b PK 3tfK
Ihre Frucht ist — dass die Erde nicht ausgebreitet ist / 3171p3 Kb 333K "0 — 313D1

und die Zelte des Himmels nicht aufgespannt, .DTIiriQ pnc 'bnx Kb 'Ol
dass das Schöpfungswerk keinen Anfang, /nll£,K33 3W173 b3b rPWK3 pKl
und die Erneuerung des Monate nie ein Ende hat. .DTITTI K733b 303K pKl
Höre, die Worte ihrer Weisen sind ratlos, / DOOl 3l:i13] 1337 ,S3K7

gegründet auf dem Fundament von Chaos und .0TPQ1 inn 7101 bl7 ,,113
Tünche,

sie kehrt zurück zu dir inhaltslos und endeert, / "1151]! DpO 3b3 "|b 31BI11

und ihr Mund ist voll von Gerede und Geschwätz, .nriTEd DTIZ7 333 Kbö 3D!

Warum sollte ich mir Wege suchen, / 3133K A I3P3K HT 33bl
die krumm sind, und die Hauptstrasse verlassen? ?D,mK QK 3T17K1 ,3lbpbpl?

Einige Punkte in Jehuda ha-Lewis Kritik der hokhmatyewanit (ntiV 33311)

verdienen betont zu werden. Festzuhalten ist zuerst, wie Hayyim Schirmann

bereits bemerkt hat und die Fortsetzung des Gedichtes zeigt: Jehuda
ha-Lewi zielt auf die Metaphysik des Aristoteles und seiner Nachfolger,
nicht unbedingt jedoch auf die griechische Naturwissenschaft. Oder noch
deutlicher: Was Jehuda ha-Lewi hier explizit kritisiert, ist allein die
aristotelische Lehre von der Ewigkeit der Welt und nicht die Philosophie als

* Prof. Dr. Raphael Jospe, Dept. of Jewish Philosophy, Bar Ilan University & He-
J brew University - Rothberg International School, S. O. Box 4649, Jerusalem

91044, Israel. - Aus dem Englischen von Stefan Schreiner.

1 Jehudah Ha-Levi, EPpim "13117 3133 "p337 (Your words are perfumed like myrrh),
Gedicht Nr. 11, in: HAYYIM SCHIRMANN, 01313D31 T1D03 m3S7n Jerusalem

1961, Bd. I, Teil 2, S. 493-494, Z. 27-32.

281



solche. Auf ha-Lewis und seine vermeintliche Opposition gegen die

Philosophie kommen wir später zurück.
Sodann müssen wir, wenn wir das Gedicht interpretieren, Jehuda ha-Lewis

linguistische Präzision beachten. Obwohl er sicher deutliche Kritik zumindest

an aristotelischer Metaphysik, wenn nicht griechischer Philosophie überhaupt
übt (daher habe ich hier, grammatisch zwar nicht korrekt, „griechische Weisheit"

übersetzt), bezieht er sich dabei nicht, wie oft gesagt worden ist, auf
hokhmayewanit („griechische Weisheit"), sondern übernimmt den rabbinischen
Ausdruck hokhmat yewanit. Im Talmud bedeutet er, sowohl aus kontextuellen
als auch rein grammatischen Gründen, man beachte die constmctus-Yorm, „die
Weisheit des Griechischen" und nicht „griechische Weisheit".

In unserer LIntersuchung dieses Ausdrucks haben wir es mit folgendem
Problem zu tun: Obwohl der Talmud eindeutig von hokhmatyewanit („Weisheit

des Griechischen") spricht, wird der Ausdruck in nachtalmudischen

Quellen wie rabbinischen Responsen des Mittelalters und selbst der Neuzeit
immer wieder mit hokhma yewanit („griechische Weisheit") verwechselt, und

zwar sowohl von denen, die sich für, als auch von solchen, die sich gegen
ein jüdisches Sich-einlassen auf Philosophie und Sich-öffnen für fremde
Kultur aussprechen.2 Ein Blick in die Responsa-Datenbank der Bar Ilan-
Universität belegt, dass manche Texte sowohl unter hokhmayewanit als auch

hokhmatyewanit aufgerufen werden können.3 Obwohl manche mittelalterliche

Gelehrte, die der Philosophie gegenüber ablehnend eingestellt waren
oder zumindest dafür plädierten, sie nur Schüler mit genügender Reife zu
lehren, den Begriff hokhmat yewanit („Weisheit des Griechischen") korrekt
benutzten und zwischen ihren Vorbehalten gegenüber der Philosophie und
dem talmudischen Begriff trennten, der — wie sie anerkannten — mit
Philosophie nichts zu tun hat, wurde der nicht korrekte Ausdruck hokhma yewanit

(„griechische Weisheit") im Laufe der Zeit und zunehmender Unsicherheit

2 Selbst Saul Lieberman benutzte die Ausdrücke wechselweise und übersetzte sie

ausnahmslos mit "Greek Wisdom". Wenn er rabbinische Quellen hebräisch
zitierte, zitierte lieberman korrekt rPTT DÜOn, hokhmatyewanit (vgl. Greek in Jewish

Palestine, New York 1942 [repr. New York 1994], S. 20, und Hellenism in Jewish

Palestine, New York 1962, S. 100.102-103.104), wenn er diese Texte jedoch mit
seinen eigenen Worten wiedergab, benutzte Lieberman, schon auf der folgenden

Seite, rp]"P nmn, hokhmayewanit (vgl. Hellenism in Jewish Palestine, S. 105.113.
E. E. Hat.t f.wy, mV n»Dn IIO'X by, in: Tarbis 41 (1971-1972), S. 269-274,
spricht durchgängig von hokhmayewanit und behandelt den Bann als umfassendes

Verbot der griechischen Sprache und Weisheit.
3 Mein Dank gilt Dr. David Feuchtwanger (Jerusalem) für seine freundliche

Hilfe bei der Lokalisierung dieser Texte sowohl unter hokhmatyewanit als auch

282



hinsichtlich seiner exakten Form und Bedeutung als vermeintliche talmudische

Autorität für Opposition gegen Philosophie und fremde Kultur zitiert.
Saul Lieberman bemerkte dazu:

It is universally accepted that the Rabbis imposed a ban on the study of Greek
wisdom. However, upon a closer examination of the sources, this well rooted
opinion seems to have no basis whatsoever.4

Was ist hokhmatyewanil?
2. hokhmatyewanit, Krieg und Einnahme Jerusalems unter Pompeius

Der Ausdruck hokhmatyewanit begegnet in einer in drei Parallelversionen im
babylonischen Talmud5 überlieferten Baraita,6 die von der Einnahme Jerusalems

unter Pompeius im Jahr 63 v. als Folge des Bürgerkriegs zwischen den

um die Königswürde streitenden hasmonäischen Brüdern Aristobulos und

Hyrkanos erzählt. Nach Josephus7 kämpfte Aristobulos gegen Pompeius,
während Hyrkanos und seine Leute ihn unterstützten und die Stadt den
Römern auslieferten. In den drei talmudischen Parallelversionen heisst es

dazu, dass seiner Kenntnis der „Weisheit des Griechischen" wegen, die die

anderen Juden vermutlich nicht kannten, ein alter Jude in der Lage war,
Jerusalem zu verraten, was zu seiner Einnahme durch Pompeius führte.

oibmtzorai [niraa] pinna Dizppip rrn pt by ni 'Khatyn mn •ratio :pnp on
npb pbya vm ppn nsipn npb D'bwbtya pp dp broi 8.[pin:aa] doddü
pök yirrp nTiDna anb tab ,nTP naam noa pra nnK pt atz; rrn] ^awan
ibypi nsipn pirn ibtibw nnab .asm aooaz px nroyn ppoiyti jaï bn :nnb

4 Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine, S. 100.
5 bMen 64b, bSota 49b. Die Version in bBQ 82b-83a hat einige Abweichungen

und kehrt die Reihenfolge derer, die in und ausserhalb der Stadt waren, um
[Abweichungen in bBQ in eckigen Klammern],

6 Baraita — „externes" in der Gemara zitiertes tannaitisches Material, das nicht in
die von Jehuda ha-Nasi redigierte Mischna aufgenommen worden ist.

7 Josephus (Bellum Judaicum 1,128-154; Antiquitafes XIV,37-76) erwähnt den im
Talmud berichteten Vorfall nicht, vermerkt aber voll Bewunderung, dass die

Priester regelmässig die beiden täglichen Opfer darbrachten und betont, dass

Hyrkanos, „der alle notwendige Hilfe leistete", Pompeius unterstützte
(Antiquitafes X3V,60); „Zur Verfügung hatte er auch die Anhänger des Hyrkanos, die

sowohl zum Planen wie zu Handlangerdiensten bereit waren" (Bellum Judaicum

1,144). Zu den Unterschieden zwischen der Version des Josephus und der des

Talmud siehe ERNEST WlESENBERG, Related Prohibitions: Swine Breeding and

the Study of Greek, in: Hebrew Union College Annual 21 (1956), S. 213-233.
8 Raschi sagt: P3lb»P 131 bV pmöl TP DTK.
9 Raschi sagt: imxb PDipn PDiibp nanna pprp painp by» pm» nnsaw nmx

prari rmpb pinnti.

283



vmx Pxa©1 px nynnm naira vmsx pi nainn 'xnP s?rn© ira .Ttn an1?

jD'TTn Pro© ©'xn ins max ny© nmxn .nana mxa imx py nona mxa

irnr naan 1:2 jix ttîP'u? 07xn n-ixi
]i©P ix ?naP ptid ii©P Pxa©1 pxa :m nax :X'inm ?xtox 'a mil' naam

naam .Tin1? mur xiasm Tin1? mnr jurP max 10rpnr]i©P ix ©npn
rn a'iP1 nPx i"a©n dim Pxiü© nax rnirr an naxm ?xmox •»» mam
tpi©i xPi ,mnr naan itoP mxa ©an nmn nap ana mxa ©an ,xax npn
npnp rn© Px'Pm pn n'a nx© max .xpyn xax px pi ixn rx xPx ana

nmn ,pixn na oinPianx .maxn ama ni nn n,aip naoan :xmnai .mnPaP

"nooP" an1; nmn ,Px'Pm pn ma P© .mnPaP anp xin© 'laa mip nooP iP

mnPaP amnp© ns» mnr naana

The rabbis taught: When the Hasmoneans were fighting each other, Hyrcanos
was on the outside [inside] and Aristobulos was on the inside [outside] [of the

city].12 Ever)' day [those within] would lower a basket full of dinars [to those
outside], who would send up the [animals for] the daily sacrifices.13 There was an
old man who knew the wisdom of Greek, and spoke with them in a foreign
language (tâaz), in the wisdom of Greek, and said to them: So long as they
engage in the [Temple] service, they will not fall into your hands. The next day
[the ones inside the city]; sent down the basket of dinars, and [the ones outside
the city] sent up a pig. When [the pig] was half-way up the wall, it fastened its
nails into the wall. The whole Land of Israel shook for four hundred by four
hundred parasangs. At that time they said: Cursed be a person who raises pigs,
and cursed be a person who teaches his child the wisdom of Greek [...].14

Is the wisdom of Greek forbidden? We have learned that Rabbi said: In the Land of
Israel why [use] the Syriac language? Either Hebrew or Greek [should be used].13

[...] It may be said: Greek language is one thing, and the wisdom of Greek is
something else. But is the wisdom of Greek forbidden? Has not Rabbi Judah
said that Samuel said in the name of Rabban Simeon ben Gamliel... In my father's
home there were one thousand children. Five hundred of them studied Torah, and

10 Raschi sagt: Xin lypl p©P 'OIIDI ,nx T©P Xin.
11 Raschi sagt: PlSön Û'IDp. Im Griechischen bedeutet home Haar. In Sparta war es

Brauch, sich das Haar nicht zu scheren. In Athen war es Brauch, sich im Alter
von 18. Jahren das Haar schneiden zu lassen den Göttern zu opfern.

12 Raschi sagt: „Sie waren Brüder, die um das Königtum kämpften".
13 Raschi sagt: „Diejenigen, die innen auf der Mauer standen, warfen zu denen,

die ausserhalb waren, Münzen von den Tempelspenden in einen Korb, damit
sie die täglichen Opfergaben kauften."

14 Die englische Sondno- und die Mtri«T9//-Übersetzung des Talmud haben an dieser
Stelle beide Greek wisdom. Die Mrirrra/Z-Übersetzung zitiert Raschi zu bMen 64b,

bBQ 83a und bSota 49b mit den Worten, dass der alte Mann eine Methode der
Kommunikation durch Signale kannte, die nur die römische Aristokratie
verstand, den Juden aber unbekannt war.

15 Raschi sagt: „Weil das verständlich, Syrisch aber eine unverständliche Sprache ist."

284



five hundred of them studied the wisdom of Greek. Of all of them, only two
remained: I here, and my cousin in Asia.16 It may be said: Rabban Gamliel's house

was different, because they were close to the government. Have we not learned:
One who cuts his hair in the kome fashion17 [imitates] the ways of the Amorite.
Abtolemos bar Reuven was permitted to cut his hair in the kome fashion, because he

was close to the government. They permitted the house of Rabban Gamliel to talk18

in the wisdom of Greek because they were close to the government.

Dem Text des Talmud zufolge sind „die Weisheit des Griechischen" und
die „griechische Sprache" nicht dasselbe. Die Sprache, zumindest auf dem

Niveau der gesprochenen, wenn nicht sogar der literarischen Sprache, war
vielen Juden in Judäa bekannt,19 der alte Mann aber war seiner Kenntnis der
den anderen Juden unbekannten „Weisheit des Griechischen" wegen fähig,
mit dem Feind zu kommunizieren. Daher war es allein „die Weisheit des

Griechischen", die verboten war, nicht jedoch die griechische Sprache,

geschweige denn die griechische Kultur oder „griechische Weisheit". Mehr
noch, der Text vergleicht die Kenntnis der verbotenen „Weisheit des

Griechischen" mit dem verbotenen /èo/Wf-Haarschnitt. Obwohl beide verboten

waren, war in Ausnahmefallen Juden sich auf diese allgemein verbotenen

Dingen einzulassen erlaubt, weil „sie Kontakt zur Regierung hatten".

16 SAUL Lieberman zitiert diese Geschichte in Greek in Jewish Palestine, S. 20, und
Hellenism in Jewish Palestine, S, 104, erklärt aber nicht, warum nach dieser
Geschichte von den 1000 Kindern nur zwei übrigblieben, lieberman sieht in der
Geschichte (die "an obviously legendary stamp" trägt, in: Hellenism in Jewish

Palestine, S. 104, Anm. 33) einen Beweis für jüdisches Studium der "Greek
wisdom" zu jener Zeit: "This is first-hand evidence that an academy of Greek
wisdom existed in Jewish Palestine under the auspices of the Patriarch. It was
established in the beginning of the second century of the purpose of facilitating
the relations between the House of the Patriarch and the Roman government.
The Rabbinic sources have not provided us with a clear statement of what
they called 'Greek wisdom' [...] The Jewish leaders felt that not only is 'Greek
wisdom' indispensable for proper relations with the Roman government, but
that Greek philosophy is a useful instrument in religious discussions, especially

with the Gentile Christians who became more and more influential"
(Greek in Jewish Palestine, S. 1).

17 Raschi sagt: „vor der Stirn" (siehe Anm. 11).
18 Hier scheint ein Wortspiel vorzuliegen: le-sapperkann sowohl „Haare schneiden"

als auch „reden, eine Geschichte erzählen" bedeuten. So war dem Haus Rabban
Gamli'els seines Kontakts zur Regierung wegen erlaubt, in der „Weisheit des

Griechischen" zu reden, was bildlich, aufgrund des talmudischen Wortspiels,
auch „das Haar in griechischer kome-Mode schneiden" genannt werden konnte.

19 Nach Lieberman (Greek in Jewish Palestine, S. 21) kannte die jüdische Ober¬
schicht griechische Literatur, die Mittelschicht ein wenig literarisches
Griechisch und die Unterschicht nur die gesprochene Llmgangssprache.

285



Was immer mit „Weisheit des Griechischen" tatsächlich gemeint ist, ihr
Verbot ist zweifellos im Zusammenhang mit dem Krieg eingeführt worden
und bezieht sich auf eine Fähigkeit, in einer Weise, die den meisten Juden
unverständlich war, mit dem römischen Feind zu kommunizieren und
Jerusalem zu verraten. Als solches handelt es sich nicht um ein generelles und
dauerhaftes Verbot, sondern um eine zeitlich begrenzte „war emergency
measure, directed to the special need of the moment".20 Weiteres Licht auf
dieses Verbot und seinen expliziten Zusammenhang mit dem Krieg wirft
ein zweiter rabbinischer Text über einen anderen Krieg. In der Mischna

(mSota 9,15) heisst es:

.rrn-p m rix cnx iah1 xbv nn (oitrip :x"3) oitro bv DiaVm

Im Krieg gegen Titus (oder: Quietus) verfügte man [...], dass niemand seinen
Sohn Griechisch lehren dürfe.21

Hier richtet sich das Verbot gegen die Lehre der griechische Sprache,22
aber auch hier handelt es sich um ein während eines Krieges (entweder
gegen Titus im Jahre 70 n. oder gegen Quietus im Jahre 117 n.) erlassenes

Verbot, und der Wortlaut des Verbots kann in einem weiteren Sinne ver-

20 Vgl. dazu NORMAN BenTWICH, Hellenism, Philadelphia 1919, S. 253: "The Rab¬

bis were seldom particular about chronology, and as the same story is told of a

period two hundred years later, there is probably an anachronistic reference,
designed to point the lesson that the Flellenistic leanings of a section of the people
led to the national catastrophe. If the prohibition were made at the time stated,
it would have been a war emergency measure, directed to the special need of the
moment." Zur Diskussion unseres Textes siehe S. 286-287.

21 In den gedruckten Mischnaausgaben ist von Titus die Rede, d. h. vom grossen
jüdischen Krieg, der mit der Zerstörung Jerusalems und des Tempels durch
Titus im Jahre 70 n. endete. Aufgrund der Handschriften Cambridge und Parma

korrigiert LlEBERMAN (Hellenism in Jewish Palestine, S. 101) den Text in
Quietus, der unter Trajan 117 n. römischer Statthalter in ]udäa wurde, nachdem

er die jüdische Erhebungen gegen Rom in Mesopotamien niedergeschlagen

hatte. Auch in J udäa unterwarf Quietus die jüdischen Aufständischen. Die
englische Soncino-\]bersetzung des Talmud liest hier ebenfalls Quietus mit
entsprechender Erläuterung.

22 LlEBERMAN (Hellenism in Jewish Palestine, S. 101, Anm. 8), meint, dass "at the
time of Quietus the ban included the language as well as Greek Wisdom", und
kommentiert: "The stud}- of Greek may induce young people to become rheto-

res, and wittingly or unwittingly betray the interests of the group and the
private individuals. This danger, of course, was real in Palestine only (where
Greek was spoken in government offices), but not in the Persian Empire"
(S. 101, Anm. 13). Daher, so Liebermans Schluss, erkläre der Jerusalemer
Talmud hier das Studium der griechischen Sprache für gesetzwidrig, während
der Babylonische Talmud nur das Studium der griechischen Weisheit verbietet.

Siehe unten Abschnitt 5 und Anm. 36.

286



standen werden — aufgrund dessen, was im Krieg geschehen ist, darf man
sein Kind nicht Griechisch lehren - oder im engeren Sinne einer zeitlich
begrenzten Notmassnahme, die man „im Krieg gegen Titus (oder: Quietus)"

verfügt hat, d. h. dass man unter den schwierigen Bedingungen des

Krieges sein Kind nicht Griechisch lehren darf. Der Kontext und die
weiteren im Text erwähnten Verbote unterstützen letztere Lesung.

Ungeachtet dieser historischen Details legen die Texte in keiner Weise
ein generelles Verbot der griechischen Sprache und Kultur (oder was auch

immer mit „Weisheit" hier gemeint ist) nahe. Was eingeschränkt war,
zumindest im Rahmen der Notmassnahme, war nicht das Studium durch
Erwachsene, sondern allein der Unterricht von Kindern. Wie Saul Lieber-
man gezeigt hat:

None of the early Rabbinic sources mentions the direct prohibition of the stud)'
of either the Greek language or Greek Wisdom. An old ban was in force on the

teaching of Greek Wisdom to children. In the time of Quietus it was extended
to the teaching of Greek in general. But even this involved only instruction and

only to children. Study was not enjoined.23

Lieberman führt verschiedene andere rabbinische Texte an, die die
Annahme stützen, dass es um die Angst vor jüdischen Informanten in den

Kriegen gegen die Römer ging. Der Talmud kommt daher zu dem Schluss,
dass sich das Verbot des Griechischen gegen die delatores, die Informanten
(nmoon ^D») richtet.24

3. /;okhmatyewanit als geheimer Code: Mose b. Maimon (Maimo-
nides / RaMBa"M)
In seinem Kommentar zur Mischna erklärt Mose b. Maimon (Maimoni-
des), dass sich dieses Verbot nicht gegen die griechische Sprache als sol-

23 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 102.

24 Siehe die Belege bei LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 101. Vgl. ferner
die Verweise bei MARCUS JASTROW, M Dictionary of the Targumim, the Talmud
Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature, Bd. II, S. 805 (s. v. IDS) and
S. 810-811 (s. v. mnoa). Gegen Lieberman meint E. E. HALLEWY (Anm. 2)

allerdings, dass das Verbot weiter gefasst ist und beide, Sprache und Kultur /
Weisheit einschliesst, und dass die Gründe für dieses Verbot in den talmudi-
schen Quellen — Zeit fürs Torastudium anderweitig vergeuden und jüdische
Informanten befähigen, andere Juden zu verraten — rein formale und nicht
wirkliche Gründe für das wiederholte Verbot sind. Gleichwohl sind sich Hal-
lewy und Lieberman darin einig, dass das Verbot nur für die Unterweisung
von Kindern gilt, nicht jedoch für Erwachsene, die die griechische Sprache
und Weisheit lernen. Hallewy meint, dass das Verbot unter Juden, wie
ähnliche Verbote unter den frühen Christen, letztlich gegen die Anpassung der
Hl. Schrift an griechische literarische Formen zielt.

287



che richtet, sondern gegen die in den oben beschriebenen Vorfällen
erwähnte „Weisheit des Griechischen" des alten Mannes, der durch seine

Fähigkeit, mit dem Feind auf geheime Weise zu kommunizieren, Jerusalem

verraten hat:25

They said Greek, meaning the wisdom of Greek, which is what they called
allusions in speech, and things which are not meant literally, but which refer to some
matter of a secret wisdom There were among the Greeks such things, unique
to this nation, by which people could speak by a hint (al-isära) and in secret (al-

lughg). The reason for this prohibition is that in the time of the second temple,
one of the descendants of the Hasmoneans attacked Jerusalem. The people of
Jerusalem would lower to their camp a basket with dinars every day, and [the
people on the outside] would give them in the basket two [animals] for the daily
sacrifice. There was a man who knew this way of speaking that the Greeks
invented, and he spoke to them in it. This is how the Talmud puts it: He translated
for them in the wisdom of Greek, that so long as they continued offering the
sacrifices, you will not be able to conquer them, so they stopped providing them
with the sacrifice. At that time they forbade a person to teach those hints which
the Greeks invented, or to speak in them. 1 have no doubt that this matter is lost
and nothing remains of it today, not a little and not much.

Maimonides' Auffassung von hokhmatyewanit als geheimer Code ist von
Raschi vorweggenommen worden. In seinem Kommentar zu bMen 64b

deutet er hokhmat yewanit als remi^ot, als Flinweise oder Anspielungen. In
seinem Kommentar zu bBQ 83a identifiziert er sie als eine Art der
Kommunikation, die in Palastkreisen bekannt ist („die Mitglieder der königlichen
Familie, die der Regierung nahestehen, bedienen sich ihrer" - pübs "ha

na QPDOa mahab Cpanpn); und in seinem Kommentar zu bSota 49b erklärt

er hokhmatyewanit darüber hinaus als „eine von den Mitgliedern der königliche

Familie gesprochene gelehrte Sprache, mit der alle anderen Menschen
nicht vertraut sind" (p pmaa nan -ixp pm pübs pa p cmaiap naan ]wb).

25 In Maimonides' Kommentar zur Mischna (mSota 9,15): PPa IffVVD DS7 rtiU/a

nam mpa pa1» P nwa, ed. YosefD. Qafih, 6 Bde, Jerusalem 5725 / 1965

(25729 / 1968), Bd. III, S. 278, steht hokhmayewanit (griechische Weisheit) und
nicht hokhmatyewanit (die Weisheit des Griechischen). Dennoch, angesichts
der unübersehbaren orthographischen Ähnlichkeit und dem eindeutigen
Bezug auf die Talmudtexte, die von hokhmatyeivanit sprechen, muss dies die
korrekte Lesung sein. Die Verweise auf spätere Texte, die über die Responsa-

Datenbank der Bar Ilan Universität zugänglich sind, registrieren manche Texte

doppelt, einmal unter hokhmatyewanit und einmal unter hokhmayewanit, und
reflektieren auf diese Weise die Konfusion der Handschriften und gedruckten
Ausgaben. Wir müssen uns daher vom jeweiligen Kontext und nicht von der
Schreibweise leiten lassen.

288



Nach Maimonides (der als Philosoph die „griechische Weisheit"
studierte und lehrte und die Philosophie in seine halachischen Werke einbezog)

ebenso wie nach Raschi (der keine philosophische Neigung verspürte)

hatte das Verbot der hokbmat yewanil nichts mit griechischer Sprache
und Kultur im allgemeinen oder mit Philosophie und Naturwissenschaften

im besonderen zu tun. Erst in der späteren jüdischen Literatur ist der
Ausdruck hokhmat jeivanit, wie wir schon gesagt haben, oft austauschbar

mit hokhma jeivanit verwendet worden, bei Juden im Mittelalter wie in der

Neuzeit, die in ihr eine talmudische Begründung für ihre Opposition
gegenüber Philosophie und säkulare Bildung sahen. Gleichwohl waren andere

mittelalterliche Juden (wie wir noch sehen werden) präziser in ihrer
Auffassung von hokhmatjeivanit, darunter auch solche, die der Philosophie
gegenüber abgeneigt waren oder zumindest das Studium der Philosophie
eingeschränkt sehen wollten (wenngleich manche von ihnen selber über

philosophische Bildung verfügten), aber meinten, dass die talmudische

Uberlieferung bezüglich der hokhmatjeivanit nichts mit Restriktion gegenüber

griechischer Philosophie und Weisheit zu tun hat.

4. h okhmatyewanit als Rhetorik

Eine andere Deutung von hokhmatyewanit ist von Dov Rappel vorgeschlagen

worden. Er versteht darunter Rhetorik.26 Nach Rappel bediente sich

der alte Jude, der Jerusalem durch seine Kenntnis der hokhmatjeivanit \ç.r-
raten hat, der Mimikry, eines Zweiges der Rhetorik, um mit dem Feind zu
kommunizieren. Folglich war es die Rhetorik, die nach Rappels Ansicht
die fünfhundert Kinder in Rabban Gamli'els Lehrhaus gelehrt wurde.

The danger in teaching rhetoric was clear, and not only because of the possibility of
treason. Hellenistic rhetoric was not limited to the study of language and the study
of techniques of speech. It took a great deal of time. We can see in Rabbi Simeon
ben Gamliel's words that whoever studies hokhmatyevanit did not have time to study
Torah. It gave one a world view and a rich culture, and in its late form it was close

to the Stoa and was able to capture the hearts of young Jews.27

Für Rabban Gamli'el bildete die Erlaubnis, sich auf diese Form von
Rhetorik einzulassen, eine politische Notwendigkeit, denn ohne sie hätte er
mit den Römern nicht wirkungsvoll verhandeln können. „Like the kome

haircut, hokhmatjevanit served a political purpose and was not for the

purpose of identification."28

26 DOV Rappel, npmcn - rPTP n»Dn, in: Jerusalem Studies in Jewish Thought 2 (1983),
S. 317-322.

27 Rappel, npmtn - rmv naon, S. 322.
28 Rappel, npmtn - mr naan, S. 322.

289



Dennoch, was immer die dem Studium der hokhmatyewanit inhärente
Gefahr war, und was immer ihre genaue Bedeutung gewesen sein mag, die eines

geheimen Codes, wie Maimonides und andere Gelehrte des Mittelalters dachten,

oder griechischer Rhetorik, die breitere kulturelle Phänomene umfasste,
wie Rappel vorgeschlagen hat, die Geschichte von Rabban Gamli'el bleibt
rätselhaft. Von den tausend Kindern, die zur Hälfte Tora gelernt und zur
Hälfte „die Weisheit des Griechischen" studiert haben, sind allein Rabban

Gamli'els Sohn Shimcon und dessen Cousin in Asien „übriggeblieben". Doch
was wollte Shintion sagen, als er feststellte: „Von all denen sind nur zwei

übriggeblieben: Ich hier und mein Cousin in Asien"?29 Wenn er mit „all denen"
die tausend Kinder meinte, was ist mit den anderen geschehen? Niemand von
ihnen ist geblieben — niemand von denen, die „die Weisheit des Griechischen"

studiert, aber auch niemand von denen, die Tora gelernt haben.

Umgekehrt, wenn er mit „all denen" nur die fünfhundert gemeint hat,
die „die Weisheit des Griechischen" studiert haben, bleibt es ein Faktum,
dass nach seinen eigenen Worten auch er einer derer gewesen ist, die sie

studiert haben, ebenso wie sein Cousin in Asien. Doch Rabbi Shimcon b.

Gamliel hat auch Tora gelernt, selbst wenn er einer derer war, die „die
Weisheit des Griechischen" studierten. Lag das Problem damit in der dem
Studium der „Weisheit des Griechischen" inhärenten Gefahr der Assimilation,

oder bestand es darin, wie im Falle von Rabbi JishmaVl (siehe unten),
dass das Studium der „Weisheit des Griechischen" dem Studium der Tora
zu viel Zeit raubte? Oder lag das Problem auf einer anderen Ebene: War das

Studium der „Weisheit des Griechischen" wie der /èo;;/e-Haarschnitt

notwendig, um gewissen Juden zu ermöglichen, sich in Kreise der römischen
Macht einzuschleichen, und war es diese Nähe zur korrupten tyrannischen
Macht, die ihre Treue zur Tora untergrub? Sie studierten „die Weisheit des

Griechischen" ja nicht, um Weisheit zu erlangen, sondern um Einlass in die

Flure der fremden Macht zu erhalten. Wenn dies der Fall ist, war Problem

nicht, was die Kinder lernten, sondern das Faktum, dass sie nur allzu leicht

von den schädlichen Einflüssen der römischen Macht infiziert werden

konnten, denen sie ausgesetzt waren.

5. Rabbi Jishmacel: Eine Zeit, die weder Tag noch Nacht ist

Ein anderer Talmudtext scheint das Studium der „Weisheit des

Griechischen" ebenfalls drastisch einzuschränken, und zwar auf eine Zeit, die
weder Tag noch Nacht ist. Ben Dama, der Sohn von Rabbi Jishmacels

29 Wie oben Anm. 16 erwähnt, erklärt Lieberman nicht, warum diesem Text
zufolge nur zwei von tausend übriggeblieben sind.

290



Schwester, behauptete „die ganze Tora" gelernt zu haben und fragte seinen

Onkel, wann er „die Weisheit des Griechischen" studieren dürfe. Rabbi

Jishmacel antwortete, dass man nach Jos 1,8 Tora „Tag und Nacht" lernen
soll, daher solle der Neffe „die Weisheit des Griechischen" zu „einer Stunde

studieren, die weder Teil des Tages noch Teil der Nacht ist" (xb PTKC ITOW

nbPn p xbl DIP! p).30 Die Pointe der Geschichte könnte demnach sein,
dass Rabbi Jishmacels Neffe die Antwort erhielt, die seine Überheblichkeit
verdient hat. Wie dem auch sei, Rabbi Jishmacels Sorge galt nicht der möglichen

Gefahr fremder Weisheit, sondern dem bittul tora, der Vernachlässigung

des Studiums der Tora, und damit der Vergeudung von Zeit für wertloses

Tun. So deutet auch Saul Lieberman diesen Text, dass "the study of
Greek wisdom is not forbidden per se, but only because it leads to neglect
the study of the Torah".31 Wie wir bei den anderen Texten zur „Weisheit
des Griechischen" gesehen haben, spielt auch hier die Zeit des Krieges eine

Rolle: Rabbi Jishmacel lebte während er Hadrianischen Verfolgungen, während

der das Studium der Tora verboten war.32

Den Zusammenhang mit Krieg belegt eine weitere Parallelgeschichte

von Rabbi Joshua im Jerusalemer Talmud,33 die in voneinander abweichenden

Versionen auch in Midraschim zu finden ist,34 nach denen Rabbi Joshua

gefragt worden war, wann man seinen Sohn Griechisch lehren darf. (Im
Jerusalemer Talmud ist „Griechisch", nicht „die Weisheit des Griechischen"

30 bMen 99b.
31 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 100.
32 In seinem Artikel ïshmael (in: Encyclopaedia Judatca, 16 Bde, Jerusalem 1972 [22

Bde, Detroit etc. 22007], Bd. IX, Sp. 83-86), stellt SHMUEL SafrAI jedoch die

Frage, ob Jishma'el bis zum Bar Kokhba-Aufstand von 132-135 n. gelebt hat,
trotz seiner Erwähnung als einer der zehn Märtyrer jener Zeit. Gleichviel, ob
er bis zum Bar Kokhba-Aufstand gelebt hat oder ob die Geschichte früher
spielt, in der Zeit des Quietus (117 n.), sie reflektiert den Ausnahmezustand
eines Krieges, zu dem das Studium der Tora bedroht war.

33 yPeah 1,1 (ed. VenedigS. 15c).
34 Varianten dieser Geschichte finden sich auch in Midraschim, einschliesslich

YalqShirrfoni II zu Josua § 6 und YalqShimconi II zu Prov § 937. In
MidrTehillim zu Ps 1 (ed. Buber) ist eine ähnliche Geschichte Rabbi Joshua
zugeschrieben, der gefragt wurde: „Wann soll jemand seinen Sohn die Weisheit

des Griechsichen lehren?" Rabbi Joshua antwortete: „In einer Stunde, die
weder Teil des Tages noch Teil der Nacht ist" (PK TIÖÜE' 17» yttPP1 '"I PK ibxw
730 an»1 xb] imw pbvn p xbi nun p xb irxa> nron onb n»x ,pur p»nn un
VTDX un PK D7X TO1?1 X7 0P7 7»X ,(P K 17W171) PbÜl DOT in PU71 [TD» HTü PPIPP

(et b nnm) n^nn rnnm naxia? ,min nma bon1 xbw nn ,nu»ix). Der Midrasch
zitiert Jos 1,8 als Schriftbeleg dafür, dass ein Mensch „niemals die Worten der
Tora von seinem Munde weichen lassen solle".

291



der Gegenstand der Frage; in der Parallele im Midrasch zu Ps 1 hingegen
geht es um „die Weisheit des Griechischen"). Rabbi Joshua antwortete: „Zu
einer Stunde, die weder Tag noch Nacht ist" (HPXW nïWD nb8b Nbl DP xb).

Denn nach jos 1,8 soll man Tora „Tag und Nacht" lernen.35 In der Fortsetzung

wird jedoch Rabbi Yohanan von anderen Rabbinen zitiert mit den

Worten, dass der Grund für dieses Verbot „wegen der Informanten" lautet

(nmoan usa).36

6. Rabbi Elicezer: Meide die „Logik"?
Es gibt einen weiteren rabbinischen Text, der auf den ersten Blick ein Verbot

des Studiums der Philosophie nahezulegen scheint, und zwar eine

Geschichte, nach der Rabbi ElFezer rät, higgayon zu meiden, was im Hebräischen

der Begriff für „Logik" ist. In der in bBer 28b überlieferten Baraita57

heisst es:

mrmx irab :ib nax .npab PTabn vbx ididi -lîirbx nbnuo .pm in
1» aras ismi Dmnn tddd nnin :nnb -iax .xdp nbuin "nb pn rom n^n
nnx 'Q usb un a^bbsna nnxuoi .n-'ösn "ona pa aiy»im pmnn

.xdh abiyn "nb mtn -p b'aiîoi .nnaiy
The Rabbis taught: When Rabbi Eliezer became sick, his students came to visit
him. They said to him: Our teacher, teach us the ways of life so that we may merit
the life of the world to come. He said to them: Be careful regarding the honor of
your companions, and restrain your children from higayon, and seat them
between the knees of scholars. When you pray, know before whom you stand.
In this way you will merit the life of the world to come.

Was ist mit higgayon hier gemeint? Saul Lieberman übersetzte: "Prevent your
children from [engaging in] the science of logic (or: dialectics and sophistry)."38

In der englischen do«ß»o-Übersetzung des Talmud wird es mit "keep

your children from meditation" wiedergegeben, in der Artscroll- Übersetzung
steht dafür, Rashi folgend: "restrain your children from recitation".

higgayon ist von der Wurzel h-g-I: abgeleitet, die im biblischen Hebräisch
nicht eine Art Denken, Meditation oder Logik, sondern Laute verschiedener

Art meint, also auf Vortrag oder Rezitation (d. h. lautes Lesen oder Studie-

35 Im weiteren Verlauf jedoch „sagte Rabbi Abahu im Namen von Rabbi Yohanan:

Einem Menschen ist es erlaubt, seine Tochter Griechisch zu lehren, den
es ist ein Juwel (takhshil) für sie."

36 Sie dazu oben Anm. 5.

37 Sie dazu oben Anm. 5. Zur Diskussion der verschiedenen Interpretationen von
„halte deine Kinder fern von higgayon" siehe MORDECHAI BREUER, DDUD 137M

prnn, in: Y. GilAT & E. Stern (eds.), nrDB Tnb, Ramat Gan 1978, S. 242-261.
38 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 103, mit Anm. 26 und 27.

292



ren) verweist.39 In manchen Kulturen werden Texte (wie die Bibel, Homer,
der Qur'än) laut gelesen und studiert; ebenso ist mit dem Verb ve-hagita, mit
dem in Jos 1,8 (das Rabbi Jishmacel im oben behandelten Text zitiert) auf
das Lernen der Tora Tag und Nacht Bezug verwiesen wird (DÛT ID JTtim

Hb1'?'!), lautes Lesen oder Rezitieren gemeint. In Klgl 3,62 drückt das Wort
ebenfalls eine Art zu sprechen aus, in diesem Falle Gezischel oder
Geschnatter, und steht in Parallele zu „Lippen" (oder: Sprache). Ps 115,4-7

polemisiert gegen Götzen, die „Augen haben, aber nicht sehen, Ohren, aber

nicht hören [...] und mi ihren Kehlen keinen Laut hervorbringen ([yehegu)".

Im Zusammenhang mit Musik (z. B. in Ps 92,4) beschreibt higgayon den

Klang eines Saiteninstruments oder die Stimme eines von einem Instrument
begleiteten Sängers. In Ps 19,15 steht hegyon libbi parallel zu „den Worten
meines Mundes", und meint daher wohl „die Sprache meines Herzens"

(und nicht die „Erwägungen meines Herzens", wie oft übersetzt wird).
Als „Sprache des Herzens" meint higgayon — gleich dem griechischen

À.6yoç (von Xkyui), und dem Arabischen mantiq (von nataqa) ursprünglich
Rede, woraus später Denken oder Vernunft und letztlich Logik wurde

(Xoyixf], mantiq).A0 Noch einmal; wenn auch in der späteren jüdischen Literatur

Rabbi EFezers Antwort, die empfohlen hatte, Kinder von higgayon

fernzuhalten (oder sie zu veranlassen, sie zu meiden), als Opposition gegen
Logik, d. h. Philosophie aufgefasst worden ist, kann dies nicht der

(ursprüngliche) Sinn des talmudischen Ausdrucks sein. Mehr noch, aus Rabbi
EFezers Empfehlung, „sie [die Kinder] zwischen den Knien der Gelehrten
sitzen zu lassen", darf man klar entnehmen, dass die (von higgayon fernzuhaltenden)

Kinder kleine Kinder waren, die ohnehin keine Logik oder andere

39 Siehe dazu die verschiedenen Bedeutungen und Belege bei EiTeZER Ben-
YEHUDA, ntznnm HWH rp-nvn yiwhn yiVa - Thesaurus totius Hebraitatis et veteris et

mentions, 8 Bde, New York 1960, Bd. II, Sp. 1032-1033.
40 Zur Wissenschaft der Logik siehe Abraham ibn Ezra, der sie — arabischem

mantiq (Sprache, Rede oder Aussprache) folgend - NODün DDDn (Wissenschaft
des Ausdrucks oder der Aussprache) nennt: min 71D1 RTIH TO1 (ed. JOSEPH
Cohen & Uriel Simon, Ramat Gan 22007) 1,6, (S. 80, Z. 69), vgl. 1,9 (S. 89,
Z. 128); 2,1 (S. 91, Z. 2); 2,2 (S. 93, Z. 11). Moses Mendelssohns hebräische

Einleitung in Maimonides' Maqäla fi sintiat al-mantiq / yiTnn DDG (ed.
arab. & hebr. YOSEF KAFIH, Kiryat Ono 1997) beginnt mit einer Diskussion
von higgayon als Ableitung von hagah, „das manchmal das Bemühen um
Kontemplation und Nachdenken meint" und fügt in Parenthese, in hebräischen
Buchstaben, dann „Meditation, Betrachtung' hinzu, das „inneres Sprechen und
Bedenken" bezeichnet (S. 5). Auch in den Psalmen versteht Mendelssohn unter

higgayon „Kontemplation, Betrachtung' (S. 6).

293



philosophische oder naturwissenschaftliche Fächer studiert hätten. Was also

ist mit higgayon hier gemeint?
Der aus dem 11. Jahrhundert stammende cA.rukb ha-Shalem, das

Wörterbuch zu Talmud und Midrasch des Natan b. Jehi'el von Rom, erklärt
Rabbi ElFezers Antwort mit „einen (Bibel-)Vers nach dem Literalsinn
auslegen" (imiü plOD pinSO).41 Sein französischer Zeitgenosse Raschi
bietet zwei Deutungen für Rabbi Elicezers Antwort an, deren erste gleichfalls

ein Lesen der Schrift nach dem Literalsinn meint:

.nvb1 nrrwa ,nnx p^b .xnwan ira wa nm1 xnpan aibwiri xb

Do not let them become accustomed too much to Scripture, because it attracts.
Another explanation is: |Restrain them] from childish conversations.

Mit anderen Worten, so versteht Raschi Rabbi ElFezer, kleinen Kindern,
die zu jung sind, die Mündliche Tora zu lernen, sollte die unbeschränkte
Rezitation von Bibelversen, die eingänglich und leicht zu lernen sind, nicht
erlaubt werden; auch sollte man sie nicht ihrem kindlichen Geschwätz
überlassen. Vielmehr sollten diese kleinen Kinder zu Füssen junger
Gelehrter sitzen, die die Mündliche Tora studieren, damit sie von dem lernen,
was sie die anderen diskutieren hören.

An Raschis Interpretation der Empfehlung Rabbi ElFezers interessant

ist, dass sie higgayon auf seine ursprüngliche Bedeutung, einen Text laut
lesen oder rezitieren, zurückführt und seine Empfehlung daher nicht als

Verbot des Studiums der Logik missdeutet.

Ungeachtet der Tatsache, dass Rabbi ElFezer und Raschi eindeutig
kleine Kinder im Blick haben, die ohnehin noch nicht in einem Alter sind,

Logik zu studieren, interpretiert Moses Mendelssohn beide so, als hätten
sie das Studium der Logik im Sinn. Raschis erste Interpretation versteht
Mendelssohn als Bezug auf die innere Sprache der Logik und seine zweite

Interpretation als Bezug auf das äussere Sprechen und verweist dabei auf
die Ähnlichkeit der Interpretationen bei Raschi und im 'Arukh ha-Shalem

des Natan b. Jehi'el:42

-mv xnpan p:n rix bvnanw ,Tns?n nm ayan an i"an bc pwxn wits nam

ttnnb yrabw anb dtu ,b"rn mann mbnpa nm n by nyib -pun "bnn nxin
moam bmpnn bx mn1 xb irpr n an .nmnnn mn by nbivn nm inrnsn pionn
nnx pmoi vram pionn Enmsn mbwn rby irai nwa ny imx ma wx inn

41 Nathan b. Jehi'el, Dbwn Tny, ed. ALEXANDER KöHUT, 8 Bde, Wien 21926

[repr. New York 1955], Bd. III, S. 177.

42 Moses Mendelssohn in der Einleitung zu Maimonides' Maqäla ß sinäat al-

mantiq ed. YOSEF D. QAFIH, S. 6-7.

294



^ p ox rrm .nnrn bx pwrï?i aboiy pyn üide?1? -lyuo o^mon OMiah orrrn
vra^n rix -mm pnownam '»^sn mm -iry^x 'n -ony pimn nrn -pnn
tyimn (Nachdenken, Meditation) onb pran by -paoba DITOO rix mww
fa173^pT mm rtrx rom p mo1 bxi ,nbnpn bx yiairb mix iep dx '3 .rmrn
nmn '"ano rouw "awn wiTsbi ,ns byotr rrnnr -nor ap'y mr m ,bxaa> ix
aima prm trim mm rxi ,(plaudern) nrmro marna nam nx ma mman

.omaira xoaam anxnn

Rashi's first interpretation is aimost that of the 1Ar/tkh, that whoever accustoms
his children too much to Scripture without educating the child in his way in the
traditions and interpretations of the Rabbis, causes them to learn to interpret the
verse literally and according to whatever they happen to understand. Then, when
they grow older, they will not look at tradition and what has been handed down
to us, person to person, going back to Moses our teacher, in interpreting the

verse, its allusions and secrets, because they will have been taught and accustomed

from youth to judge it rationally and to rely on their understanding.. According
to this way [of interpretation], the higayon mentioned by Rabbi Eliezer is internal
speech and thought, and he cautioned his students to restrain their children from
relying on the logic of their heart in interpreting the Torah. But if they incline
their ears to listen to tradition, they will not go astray to the right or to the left
from what our elders said, because this is the essence and foundation of the Oral
Torah. According to the second interpretation Rashi mentioned, [Rabbi Eliezer's]
intention is to restrain your children from excessive conversation, in which case
the interpretation of higayon is external speech and the expression of the lips.

Sodann verweist Mendelssohn auf die doppelte Bedeutung des Begriffs
Logik, mit dem, vom griechischen Xöyoc, abgeleitet, „manchmal Rede und

Sprache, und manchmal Begriff oder Denken gemeint ist". Während sich

Mendelssohn deutlich bewusst war, dass beide, higgayon und Xöyoc,, Sprache

ebenso wie Denken meinen können, und obwohl er Raschi und den

(Arukh ha-Shalem zitierte, verstand er dennoch sowohl Rabbi Eltiezer als

auch Raschi, als Empfehlung, Kindern nicht zu erlauben, auf Logik zu
setzen, d. h. auf ihre subjektiv-rationale Lesung der Schrift ohne die objektive

Weisung der in der Mündlichen Tora enthaltenen rabbinischen Tradition.43

Dennoch las Mendelssohn Rabbi Elfezer nicht als Argument gegen
die Philosophie. Seine Sorge war nicht, dass Juden Philosophie und
Naturwissenschaften studierten, wie er es getan hatte, sondern dass Kinder
gelehrt werde, der Weisung der autoritativen Überlieferung zu folgen und

43 Mendelssohns Besorgnis, man könnte auf das bauen, was man, von der Traditi¬

on unabhängig, rationaliter gerade versteht, klingt wie das Echo von Abraham
ibn Ezras Argument gegen die karäische Elxegese, wie er sie in der zweiten der
fünf exegetischen Methoden in seiner Umleitung in die Tora beschreibt: „Ein jeder
deutet die Verse, wie er will, selbst hinsichtlich der Gebote und Gesetze."

295



nicht auf ihre eigene „unangeleitete", subjektiv-individuelle Auslegung zu

setzen, die auf dem beruht, was ihr Verstand ihnen zufällig zu verstehen
erlaubte. Für Mendelssohn war nicht die Vernunft das Problem, sondern

Subjektivismus und Individualismus. Daher sollte (und konnte) sein
Verständnis der Empfehlung Rabbi ElFezers bezüglich der Logik keine

Ablehnung der Philosophie implizieren.
Mendelssohns Sorge, die Logik könne das Vertrauen auf und den

Respekt vor der Tradition untergraben, erinnert an die Sorge, der Lewi b.
Abraham b. Hayyim, ein rationalistischer Philosoph, der seinerseits Angriffen
der Gegner der Philosophie ausgesetzt war, in seiner Ende des 13.

Jahrhunderts verfassten Enzyklopädie Uvyat hen Ausdruck verliehen hatte

(siehe dazu die Diskussion in Abschnitt 9). Lewi b. Abraham befürwortete,

den Unterricht der Kinder in Philosophie und Logik, „die den Anfang
der anderen Wissenschaften bilden", in Grenzen zu halten, „weil sie ihre
Herzen anziehen, und das wird [den Kindern] Anlass geben, die Tradition
(qabbala) zu verlassen", und sie zur Annahme häretischer Meinungen und
antihalachischem Verhalten führen.

7. Shem Tov ibn Falaqueras Ambivalenz gegenüber
der hokhmatyewanit
Shem Tov ibn Falaquera (1225?—1290?), bedeutender Philosoph, Übersetzer,

Bibelkommentator, Dichter und Enzyklopädist, war eine wichtige Figur
in der Verbreitung der Philosophie im 13. Jahrhundert und engagierter
Verteidiger des Maimonides und der Philosophie während der dritten Phase des

sog. antimaimonideischen Streits um die Philosophie in den Jahren 1288-
1290.44 Trotz seiner eigenen offen ausgesprochenen Absicht, der jüdischen
Öffentlichkeit die Philosophie auf Hebräisch zugänglich zu machen, sind
Ibn Falaqueras Bezugnahmen auf die hokhmat jeivanit in gewissem Sinne

ambivalent: In einigen Fällen behandelt er sie so, als hätte sie einen Bezug
zur Philosophie, in anderen Fällen verwirft er diesen Bezug ausdrücklich.

44 Zu Ibn Falaquera siehe RAPHAEL Je )SPE, Torah and Sophia: The Tife and Thought

of Shem Tov ibn Fa/aquera, Cincinnati 1988, insbesondere die Diskussion über
"Faith and Reason", und STEVEN HARVEY, Falaquera s Epistle of the Debate: An
Introduction to Jewish Philosophy, Cambridge 1987. Zur neueren Forschung und
Bibliograhie siehe meinen Art. Falaquera, Shem Tov ben Joseph ibn, in:
Encyclopaedia Judaica (Second Edition), New York 2007, Bd. VI, Sp. 679-683, and
Steven Harvey, Art. Shem Tov ibn Falaquera, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy.

Zur neueren Diskussion und aktualisierten Bibliographie zur Auseinandersetzung

um die Philosophie siehe HAIM HiLLEL BeN-SaSSON / RAPHAEL JOSPE
& DOV SCHWARTZ, Art. Maimonidean Controversy, in: Encyclopaedia Judaica (Second

Edition), Bd. XIII, Sp. 371-381.

296



In seinem Iggeret ha-Wikkuah (Brief über die Disputation), einem fiktiven

Dialog zwischen einem frommen Juden (hasid) und einem Gelehrten bzw.

Philosophen (hakham), der, wie Steven Harvey überzeugend nachgewiesen
hat, der zweiten Phase des Streits um die Philosophie in den frühen 1230er

Jahren45 nachgebildet ist, sagt der hakham: „Es gibt in den Midraschim
Anspielungen auf die Wissenschaften, die nicht klar sind, ausgenommen jenen,
die in den Büchern der Wissenschaften lesen. Die Weisen, ihr Andenken

zum Segen, lehrten, „dass das 'Gott erweiterte Jafet' (Gen 9,27) eine

Anspielung auf 'die Weisheit des Griechischen' (hokhmatyewanit) ist." Darauf
antwortete der hasid: „Dennoch haben sie niemandem die Wissenschaften

zu studieren erlaubt ausser Rabban Gamli'el".46 Mit anderen Worten, Ibn
Falaquera, dessen eigene Position vom hakham vertreten wird, plädiert in
diesem Text für das Studium der Philosophie und Wissenschaften, die er als

h okhmatyewanit identifiziert, durch die dem hasid m den Mund gelegten Worte

aber zugleich anerkennt, dass die Rabbinen das Studium der hokhmat

yewanit begrenzt haben. Dies entspricht Ibn Falaqueras häufigen Hinweisen
auf die Notwendigkeit, philosophische und wissenschaftliche Wahrheit
anzunehmen, aber Irrtümer enthaltende Philosophie, die mit der Tora
unvereinbar ist, abzulehnen; so deutete er den Satz: „Rabbi Me'ir fand
einen Granatapfel; er ass seinen Inhalt, seine Schale aber warf er weg."47

In ähnlicher Weise, und zwar in seinem Moreh ha-Moreh (Führer des

Führers), seinem Kommentar zu Maimonides' Moreh ha-Nevukhim, versteht
Ibn Falaquera den Satz „halte deine Kinder fern von higgayon" als Hinweis
auf die Notwendigkeit, das Studium der Metaphysik auf jene zu beschränken,

die moralisch qualifiziert und intellektuell reif sind.48 Darum „heisst

45 STEVEN Harvey, Falaquera's Epistle of the Debate and the Maimonidean Con¬

troversy of the 1230s, in: RUTH LINK-SALINGER (ed.), Torah and Wisdom: Studies

in Jewish Philosophy, Kabbalah and Halacha: Essays in Honor of Arthur Hyman,
New York 1992, S. 75-86.

46 Englische Übersetzung in HARVEY, Falaquera's Epistle of the Debate: An Introduc¬

tion to Jewish Philosophy, S. 38-39. Da Falaquera in diesem Text hokhmat yewanit
mit Philosophie identifiziert, ist Harveys Übersetzung mit "Greek Wisdom"
korrekt. Siehe die Diskussion und Verweise in Harveys Anm. 71-72. Aufmerksam

macht Harvey auch auf Parallelen zwischen Ibn Falaqueras Position (dass
sich die rabbinischen Restriktionen auf die Philosophie beziehen, aber nur
Kinder betreffen) und die von Jacob Anatoli, einem weiteren wichtigen
Verteidiger der Philosophie und des Maimonides.

47 bHag 15b. Siehe dazu die Diskussion in JOSPE, Torah and Sophia, S. 78-92.
48 crmrm rma bi? mian mis idd, ed. Mordechai L. Bisliches, Pressburg 1837,

S. 170, zu Moreh ha-Nevukhim 1,34, wo Maimonides erklärt, warum das Studium
der Metaphysik denen vorbehalten bleiben muss, die vorbereitet und dafür
qualifiziert sind.

297



es 'deine Kinder' und nicht 'dich'," weil Kinder unreif und moralisch nicht
gefestigt sind.

Während Ihn Falaquera hokhmatyewanit hier mit Philosophie und
Wissenschaft im allgemeinen und higgayon mit Metaphysik identifiziert,
verneint er in seinem Sefer ha-Mdalot (Buch der Stufen),49 dass mit hokhmat

yeivanit griechische Philosophie und Wissenschaft gemeint ist, da sie

universal ist; hokhmatyewanit muss folglich etwas spezifisch Griechisches sein,

wie griechische Religion oder Sprache, über die sich die griechischen
Philosophen in einer Art Code verständigt haben:50

m-ib ibxc? inxqiz> moq mmnn mabba îsia b"r mann m imzrr ahn nun
Nbi avn p raw nyiz> ixm ixu ,nnb -iax ?mT> naan ms mab1® ina s'ywis
ba maann m anonn ibtf iran Nbi ".nbtn aav in mm" aaix© aisa .nb'bn p
irs rwin 'a aase na p byi .nyim naish rmrma arsi ,nna msnma maisn
ms nana mma mm .miwb is am pava nana mmb mnran naann by sbs

lyin naaya mmoibrnn m yimi [...] omn1 sbs aira5 sb ,mmm mrana anann
man rn p byi .anb amirib sbs ,ayn panb ynton naan laa maann mabba

.Salzas 'n nasa mn m ba mz/asi .mram mmna maana amanpn nmioibrnn

The ignorant think that our sages restricted the study of the sciences because of
what they found written: They asked Rabbi Osha'yah when should a person study
the wisdom of Greek? He said to them: Go and look for an hour which is neither
day nor night, because it says, "Study it day and night" (Josl,8). But these
deficient people did not understand that all nations participate in the sciences, which
are not particular to anv specific nation. Therefore, what Rabbi Osha'yah was

talking about was only that wisdom which was particular to the Greeks alone,
concerning their religion or language. They were accustomed to speak of these

things in hints and allusions, which only a few individuals could understand [...] It
is known that the philosophers themselves refrained from teaching such sciences

as physics to the masses of the people, but only to those worthy of them. Therefore

the ancient philosophers spoke of the sciences in hints and illusions. This

may be what Rabbi Osha'yah was talking about.

Mit anderen Worten, die universale Natur von Philosophie und
Wissenschaften) ist es, die ihre Gleichsetzung mit einer spezifischen Kultur — in
diesem Falle der griechischen - ausschliesst. Daher muss sich der Terminus

hokhmat yewanit, wie gesagt, auf ein spezifisch griechisches kulturelles
Phänomen beziehen, wie griechische Religion oder Sprache, nicht jedoch

49 mbyan idd, ed. Ludwig Venetianer, Berlin 1894, S. 75.

50 In Venetianers Edition steht hokhma yewanit und nicht hokhmat yewanit, den¬

noch wird hier sicher auf bMen 99b angespielt (wie auch Venetianer anmerkt).
Eine weitere Abweichung besteht darin, dass das Dictum in Venetianers Edition

Rabbi Osha'ya zugeschrieben ist, während es im Talmud Rabbi Jishma'el
in den Mund gelegt ist.

298



auf Philosophie und Wissenschaft. Interessanterweise greift Ihn Falaquera
dabei auch auf Maimonides' und Raschis Interpretation der hokhmatyewanit

als eine Art Code oder geheime Form der Kommunikation, derer sich

die Elite bedient, um ihren Inhalt vor den Massen zu verbergen. Für Ibn
Falaquera ist zumindest im angeführten Text hokhmatyewanit daher nicht
Philosophie; dem zufolge ist es auch nicht die Philosophie, die Gegenstand

der zitierten rabbinischen Restriktion ist.

8. hokhmatyewanitund die mittelalterlichen Auseinandersetzungen
um die Philosophie
Für unsere Untersuchung der Einstellungen gegenüber der hokhmatyeivanit
interessant ist, dass es in der die mittelalterlichen Auseinandersetzungen
um die Philosophie betreffenden halachischen Literatur sowohl Befürworter

als auch Gegner der Philosophie sind, die den Begriff verwenden, aber

peinlich genau zwischen dem Bezugsrahmen des Begriffs und ihrer je eigenen

Einstellung zur Philosophie unterschieden. Oder anders gesagt, selbst

unter denen, die den Versuch machten, gegen das Studium der Philosophie
insgesamt zu opponieren oder zumindest ihren Unterricht in der Öffentlichkeit

oder vor der Jugend zu beschränken, gab es solche, die anerkannten,

dass die talmudischen Aussagen zur hokhmat yewanit mit der

vorliegenden Frage nichts zu tun haben.51

Unter den Texten, die ich dazu in der Bar Ilan Responsa-Datenbank
finden konnte, stammt der erste von Rabbi Isaak b. Sheshet (RIVa"Sh;
geb. 1326 in Barcelona, gest. 1408 in Algier), einem Schüler des Philosophen

Hasdai Crescas (1340-1412), dessen Responsen zu den Quellen des

Shuttyan \Arnkh gehören. Wenngleich Isaak b. Sheshet mit Philosophie
vertraut war, sprach er sich gegen deren uneingeschränktes Studium aus.

(Isaak b. Sheshet hatte auch Vorbehalte gegenüber der Kabbala.) Dennoch

rechtfertigte er Maimonides Moreh ha-Nevukhitn als Versuch, ratlos

gewordene Menschen mittels Philosophie zur Tora zurückzuführen,
indem er ihnen zeigte, dass sich Tora und Philosophie in Ubereinstimmung

51 Siehe dazu den Überblick mit entsprechenden bibliographischen Angaben bei
RAPHAEL JOSPE, Faith and Reason: The Controversy Over Philosophy in Jewish

History, in: DERS., jeivish Philosophy: Foundations and Extensions, 2 Bde, Lanham
2008, Bd. I: General Questions and Considerations, S. 55—90; Dov SCHWARTZ,

Changing Fronts in the Controversies over Philosophy in Medieval Spain and

Provence, in: journal ofJewish Thought and Philosophy 7 (1997), S. 61-82. Eine wichtige

philosophische Analyse der im folgenden behandelten Quellen bei AVI
Sagi, nnoon ITrwn uriK, Jerusalem 2006, Kap. 8 (zur Auseinandersetzung
um die externe Wissenschaft).

299



befinden. Trotz seiner Abneigung gegen die Philosophie (oder zumindest

gegen deren uneingeschränktes Studium) vermeidet es Isaak b. Sheshet,
die „die Weisheit des Griechischen" verbietenden Talmudtexte als

Begründung für (s)eine Ablehnung der Philosophie heranzuziehen. Gefragt,
ob sich das talmudische Verbot für Physik und Metaphysik gilt, antwortete

Isaak b. Sheshet, dass es allein, wie es Maimonides verstanden hat, um
das Verbot der „Weisheit des Griechischen" geht, d. h. des geheimen
Codes.52 Das Verbot gilt nicht für die Bücher der griechischen Philosophie,

die griechische Sprache, „die sie [die Rabbinen] alle fliessend gesprochen

haben". Wenn Isaak b. Sheshet auch ausdrücklich anerkennt, dass

sich das Verbot nicht für die Bücher der griechischen Philosophie gilt, empfiehlt

er dennoch, von ihrem Studium Abstand zu nehmen, da sie Schöpfung

und Providenz leugnen, und damit die Gefahr in sich bergen, dass sie

zur Leugnung der Tora führen können wie im Falle des Talmudweisen
Elishac b. Avuya (des Lehrers von Rabbi Me'ir), der zum Häretiker wurde.

52 Isaak b. Sheshet, Iinicm mbxiP, Lemberg 1805 [repr. Jerusalem 1968], Nr. 45;

englische Übersetzung des Responsums bei Menachem Kellner, Rabbi Isaac
Bar Sheshet's Responsum Concerning the Study of Greek Philosophy, in:
Tradition15 (1975), S. 110-118.
amo-moan amso djiix an axi ?anxn pnirn nrx mir noan xm na mbxww nai

?yaan inxw nai pyao yatra abiya
pwbn pir pwba amino antr nya nxa> ,ir rnn bbaa ann anson pxw ,nxn ntai
ixa axi .ntz/D bab pir ryb :(m nbmaa) lax nanxi .u pxpa rn abai ,ioxi xb

ptrbo km mar naontr ,b"i pbi ?xinn iprn anb rybir nr ma ,nasya naann

imsa îbmm nab» amx pi ,yiann imx ira1 xbtz? ,mno piisbai mim rr
[...] .xrnmn

noxw xm in /;oa noio/ .mar naan msnpa par "pirba i»xa»o pbsa arvrm
m .nb pans vm ,niabab ammp rnw noa ,a"i ma bwb nmm ,nmw nwya aura

.anmoi ammo in ban ira1 xb pab ,maban mma p nanb aan an
an ax ,ana yrrb nxn bax ,nr xin awn ia xb pmonoan yaon moo ,aiax
,amby nnai xm nwx pinn may nw anoai .nwnpn ummn mpy mpyb amaxna

[...] ,wuxn pan misa pian1 awn nmwm ,abiyn winn ,mîw
ma mo in nayaa irbx nxaw ,nabw nbw nmnnw ,unyn ,naxn Aapa unixi
.naiyb mm odx anrpn bai ,bana nbyab xm ,n"y ommm pnx myxaxai nnain
p aman mmn px maixn :xan abiyb pbn anb pxw in ibxi :iriw (x) pbn pisai
naxi .nmxnn amsoo xnpn px :x"yi pinprnxi pmwn ia nnnn pxi ,nnnn
wmanb nrxn amsia pxmaw ,ibxa inr pirn moo n/'n .pra mso :xnn ixiaia
,amx xnpn ibmx :xbx prnismn amsoa amaxan :xapy 'i nax xbi ?nnnn mpy

.[...] inx ywbxb mpw iaa ,anmana paxnb mab nx ia1 id
am obai xb r"ayi ,'iai prx an :bw nr pica 'man ido wxia b"r a"aain xmn pbi
riixi pro in navaai mnsixn pa pao pmoian rispa naann inx nup pwana b"r
axai .nypn bx nypn ia maab ann a'wixn amnb bar xb iwxa pi inaia nnm xb

.abynai raia iana nr an ^mioibmn bx naaoa pna nnnn ia amya amy anb

300



Eine zweiter Beleg für unseren Begriff findet sich bei Rabbi Shim'on b.

Semah Duran (RaShBa"S, geb. 1361 in Mallorca, gest. 1444 in Algier),
einem jüngeren Zeitgenossen Isaak b. Sheshets, Mitglied des Bet Din in
Algier und Nachfolger Isaak b. Sheshets im Amt des Oberrabbiners. Im
allgemeinen folgte er der maimonideischen Philosophie und betonte die

Übereinstimmung von Religion (Glauben) und Philosophie (Wissen),
unterschied sich aber von Maimonides darin, dass er (wie Abraham ibn
Ezra) an Astrologie glaubte, positive Attribute Gottes anerkannte, die

göttliche Providenz als allen Menschen geltende verstand und verneinte,
dass sich die göttliche Providenz (wie Maimonides behauptete) proportional

zur intellektuellen Auffassungsgabe verhalte. Gleichzeitig war Semah

Duran Förderer der Kabbala und zitierte aus dem Zohar. Sein enzyklopädisches

Magen Avot (Schild der Väter) verwendet nichtjüdische und jüdische

Quellen gleichermassen.
Nach dem Magen Avot ist das Studium der griechischen Wissenschaften)

und Philosophie eindeutig nicht verboten, und das talmudische Verbot

gilt nur für den geheimen Code, den man benutzte, um Jerusalem zu

verraten. Und selbst dieser Code ist erst im Nachhinein verboten worden;
denn zuvor gab es kein Verbot der „Weisheit des Griechischen". Die
Talmudweisen selbst haben, wie Semah Duran bestätigt, Philosophie studiert,

um zu „wissen, was du einem Apiqoros zu antworten schuldig bist".53 Auch
das rabbinische Verbot der sefarim hisonijim, der „externen Bücher",
bezieht sich nicht auf Philosophie, sondern auf Ben Sira, Geschichtsbücher
und Literatur, „in denen keine Weisheit ist, sondern Vergeudung von
Zeit". Das in dem im Talmud erörterten Vorfall enthaltene Verbot der

„Weisheit des Griechischen" meint auch nicht „Weisheit, die mittels
rationaler Forschung erworben wird" (JVbDE? HTpn "|T7 h57 XPP Haan),
sondern allein die geheime Form der Kommunikation, die in der Geschichte

vom Fall Jerusalems beschrieben ist.54

53 mAvot 2,14.
54 Shirrfon b. Semah Duran, 313X pa, Livomo 1762 [Leipzig 21855; repr. Jerusa¬

lem 2007], Kap. 2:

i"i37öe7 na ,ann mnann to1?1? uaxyn nran mm ixaa oimp'sx rix mwim na ym

na 5533 nr pxi .crxmn min man mnoh nrxn an1? px m anh naih D3,im aasy
pbn pna xnaia tots 133 m ,xan abiyb pbn ib px ,amimnn amaoa xmpn ,maxiy
1^3 ,[x - na x"Vn ,Ma ynnmo] max mhanraa im ,xmo p mao pia Ja p pmmo]
13i amm mana anyn mao iani .anan nnann a^yinyn a^xba amao am ,myh p nao
nanw iaa nxan map1? moxty na pi pr max xbx ,naon ana px© ama mao

nmpn pm by xm© noon by nr max xb ,[3 na] ncnoa pnnxi [x la p"a] nama pnaa
nxm xin© laa ,nran pwba nanb iat imxa rams nmn© naann 5y xbx ,m5a©

301



In einem späteren Kapitel des Magen Avot kommt Semah Duran auf den
anderen im Talmud überlieferten Vorfall, die (oben Abschnitt 5 diskutierte)
Geschichte von Rabbi Jishmacels Neffen zu sprechen, der von sich behauptet

hatte, „die ganze Tora" studiert zu haben, und fragte, wann er „die
Weisheit des Griechischen" studieren könne. Wie erinnerlich, lautete Rabbi

Jishmacels Antwort, dass man die Tora nach Jos 1,8 „Tag und Nacht"
studieren solle; daher sollte der Neffe „die Weisheit des Griechischen „zu einer
Stunde" studieren, „die weder Teil des Tages noch der Nacht ist".55 Rabbi

Jishmacel ging es bei dieser Antwort um bittul tora, auf die Vernachlässigung
des Studiums der Tora, und damit auf Vergeudung von Zeit dadurch, dass

man sich mit weniger Nützlichem abgibt.
Zu erinnern ist auch noch einmal daran, dass im von Semah Duran

zitierten Talmudtext und seinen Midraschvarianten von hokhmatyeivanit, nicht
von hokhmayeivanit die Rede ist. Dagegen heisst es in beiden Talmudtexten,
wie sie Semah Duran in seinem uns vorliegenden Buch zitiert, hokhma

yeivanit.56 Diese späteren Quellen scheinen eine auf mangelnde Sorgfalt der
Schreiber schliessen zu lassen, die die Begriffe verwechselt oder als

austauschbar betrachtet haben.

Ein dritter nachmaimonideischer Beleg für die Auffassung von hokhmat

yeivanit als „Weisheit des Griechischen" im Sinne geheimer Kommunikationsmethode,

ist in den Responsen Rabbi David b. Shelomo ibn Abi Zimras

(RaDBa"Z, geb. 1479 in Spanien, gest. 1573 oder 1589 in Jerusalem) zu
finden. Wenngleich Ibn Abi Zimra, ein Kabbaiist und zugleich bedeutender
Mann in der Geschichte der Halacha, anfänglich der Philosophie gegenüber
nicht abgeneigt war, entwickelte er sich mehr und mehr zu einem Gegner
von Philosophie und Systematisierung der Toragebote und erlaubte seinen

Schülern deren Studium nicht. Dennoch war er genau und korrekt im Lesen

pas mraaa aann nroa iniK asa k5k ,nrrn rnma it naan hki .[3 n] nvma yiiraan
.nnan Imam mar naan im jik na5an maK ,nax ntraa iniK 5yi ,[3 to] 5kïmr 'n

.p"oaa 5"k naan irx innn p nana man antyn n5sn pasa [3 na] maaaa maKiy nm

55 bMen 99b.
56 Shirrfon ben Semah Duran, 313K pa, Kap. 5:

pKyaiy1 "an1? kb7 p aaKiy iaa aaKn 5k ,n5ia nnnn 5a ma5 i5pk yirn k5 nra
mm ia nraiy nyw pnai ku ,i5 aaK ?n,3r naan na5Kiy ma nmnn 5a nna5iy nK
iBKiw ,nmnn naan m5it nanK naana piov5 nania nyw my pKiy ,am5a ,n515n iaa
k5k naan nniKa pioy5 mmn k5i ,iarn 5a im .[n k yiyim] nar ia nnm'
nimaa an5n miy pasa aanw iaa ,naina anan5 aioKty pnaan nma ik Kaan nma
n5ya5 maaKnw iaa pmipmK nK a,iyn5 pay5 Km ,nra anm unity nai .[a os]
,yirn k5 nrai nnn nai na n5ai am ,nna amaty maso tyn .[t nitya] nty pasa
k1 nitya a"m k"u] pu man maKn Kmmaa ,mtyaa nt lanai .mam nam p5 y>Kty

.[ta pas a"in

302



des talmudischen Verbotes der hokhmatyeivanit, in der er eine anderen
unverständliche Geheimsprache sah. Weder mit hokhmat yeivanit noch mit den

„externen Bücher" (sefarim hisotiiyim) sind die Bücher der Philosophen
gemeint, die die Rabbinen „die Weisen der Völker" (hakhme ha-ummot) nennen,
Jeder, der Weisheit besitzt, Jude oder Nichtjude, ist ein Weiser (hakham),
und „wir haben nirgends gefunden, dass sie [die Rabbinen] das Studium der
Wissenschaft verboten haben" (naan TöPP DPDn PDXW mpü DPP 1PXÜ Xpl

hpnftn). Dennoch, wie Schüler keinen uneingeschränkten Zugang zur internen

mystischen Weisheit (hokhma mufldà) haben dürfen, umso mehr sollten
sie keinen uneingeschränkten Zugang zur externen Weisheit haben.

Darüber hinaus erklärt Ibn Abi Zimra, dass Rabbi Jishmacels Antwort,
sein Neffe solle „die Weisheit des Griechischen zu einer Stunde studieren,
die weder Teil des Tages noch der Nacht ist", allein dem geheimen
Kommunikationscode gilt, aber „nicht verboten ist, sich dem Studium der
Wissenschaften {hokhmat ha-mehqar) zu widmen, wie wir erklärt haben".57

57 David b. Shelomo ibn Abi Zimra, mmwm mpxw, Teil 8: Hin nnr ,n"n nmx,
Bene Beraq 5735 [1974/5], Nr. 191.
Pux iain -pn py rrnraxp nnoam ppian anmana ana1 'n nana aan Pui [...]

.[...] mnauPi mnpnP ana wanwr [a"y Vu nrm] mxn 'au pa? inaAp
-nix max nyw nmxa [a"y u"a] nuio pioui [a"y a"D p"a] nana pnau maxw nui
naan pwP sintr "aaam [ix n"n nw] ^''wrna aaa nasn ua ns naPan

naxw nai ,nwya imxa nxm pi ,ia p-paa nsn as© psi pups ^a ia nmanatr
[a"y 'p pnnnso] xnana iwnai nmxnn amaou xmpn qx naix xupy mm pPn pua
pa mpa Paa xmpw inuwp -|Pm pmPi mao anw '"una nrra mao npixn »xa

>aan a-'aann Psx ptnps irsioipisn 'aaa Pas .cVuaan wma pi .Vw raPn
naisn Pa pnr 'a nax [x"y t"u] p"a nPna nax wimaai ,amoan xmnu ,rnaixn

.[...] raan iP maxn naxsw aan saps aPisn mais» iP^ss naan aan
.apnan naan maPP n-'aan mos© aipa aitaa irxa sPi

nx Pxyaw 'a Pw mm s ia xan p Pxw [a"y u"x] nnPn mw paa mmau xuw nai
xp ntn xnpan ppy sap mar naan maPP ina ,nPiu mirin Pa mnaPw nx Pxyatm 'a

nP'Pna xPi nana xP nrxw nyw nxn pma nP'Pi aar ia nnm 'iai nairin aao wia1

irs apnan naana pioyp Pas ,;r>sr naan pss? uirms aaa ,nrr naan na maPi

naan mnPPa ran nr usara CTaPnn myzia rxw naxnw '"ayx ,uanas? laa mos
lau 'xun munP ans nur saun ,naann mma lannon maaPn loyamw naa nxr
,na:i nnawa qawai znao nman nap mwru nna yunx [n"a mas] a^aan natz/tzz

a DipaP iPsm niPs nain ïamn sau? namana mnrn aman [k"s /mas/ aw] maxi
mxa nsm .wpaa pxi wmn pki nmnn nuyansw nr naaaTa nPrn mpj qp pxi p^ynn
iDsasw 'na is-'xaw iaai paP nm xaw anxn osanP mmn xP nxPaian naanP iPmxw
Paa p'Tixmn amana pw Pa .xapy 'n xPx aiPwP xx1 xPn [u"y n"1 nrm] onnaP

ammoa rwyai naann naPw m mraP iznwP pn anx nPw'w nmu nr raa xp aipa
awP ommiu rwyaw ira mnnP rxn xannx ,rnPx 'n ay amn ,mxum nmnn ay

.amw

303



9. h okhmatyewanit als Magie
Ein weiteres und vielleicht überraschendes Verständnis von hokhmatyewanit
und Grund für deren Ablehnung beruht auf ihrer Gleichsetzung mit Magie.
Die Forschung der letzten Jahre, insbesondere Dov Schwartz, hat gezeigt,
dass "the spark that kindled the flames of philosophical conflict toward the
end of the 13th century was the rationalists' use of astral magic for medicinal

purposes",58 und solche magischen Praktiken seitens der Gegner der

Philosophie, wie Abba Mari b. Mose ha-Yarhi (13./14. Jahrhundert), bekannt als

Don Astruc von Lunel,59 als Götzendienst betrachtet wurden.
Einer der Philosophen, die während der vierten Phase der Auseinandersetzungen

in Nordspanien, Südfrankreich und der Provence (1303-1306)
angegriffen worden sind, war Lewi b. Abraham b. Hayyim von Villefranche,
Autor des enzyklopädischen Werkes Uvyat hen.60 Dov Schwarz hat einen
Abschnitt dieses vom Ende des 13. Jahrhunderts stammenden Werkes

veröffentlicht, in dem Lewi b. Abraham die Bedeutung von hokhma yewanit
diskutiert. Darin zitiert er direkt, oder verweist indirekt auf, viele der
talmudischen Texte, die wir erörtert haben.61 Lewi b. Abraham bietet drei ver-

58 SCHWARTZ, Changing Fronts in the Controversies (Anm. 51), S. 74. Siehe dazu
auch die Verweise in Anm. 48, und Dov SCHWARTZ, Studies on Astral Magic in
Medieval Jewish Thought, Leiden 2005, bes. Kap. 5.

59 Der Name Yarhi („lunar") ist ein Hinweis auf Abba Maris Heimatstadt Lunel.
Abba Mari hatte sich an Rabbi Shelomo b. Abraham Adret (RaShBaJ in
Barcelona gewandt um Hilfe für den Umgang mit der allegorischen Exegese der

Philosophen, die in seinen Augen häretisch war. Nach der Vertreibung der

Juden aus Frankreich 1306 sammelte Abba Mari, trotz seiner eigenen nicht
unparteiischen Rolle in den Auseinandersetzungen, die von beiden Seiten
geschriebenen Briefe und Pamphlete und veröffentlichte sie in seinem Buch
MinhatQenadot („Eifersuchtsopfer", nach Num 5,15), bis heute die Hauptquelle

für die Geschichte des sog. antimaimonideischen Streits (ni8]p TITIM TDD, ed.

Mordechai L. Bisliches, Pressburg 1838 [repr. o. O. 2003]).
60 in rrib tdo, ed. R. Immanuel b.JekuthielBenevento, Mantua 1557 {editio

princeps)', siehe dazu WARREN ZEV HARVEY, Levi ben Abraham of Villefranche's
Controversial Encyclopedia, in: STEVEN HARVEY (ed.), The Medieval Hebrew

Encyclopedias ofScience and Philosophy, Dordrecht 2000), S. 171-188; Abraham S.

HALKIN, Why Was Levi ben Hayyim Hounded, in: Proceedings of the American

Academy for Jewish Research 34 (1966), S. 65-76. Wesentliche Teile aus Uvyat hen

sind in kommentierten Ausgaben mit wichtigen Einleitungen von HAlM
HOWARD Kreisel veröffentlicht worden pwwn 7»8an i» pbriTi ,in rmb
ÎTW8T3 ntPVD, Jerusalem 2004; 3717171 7117101 71813]" mO'S ,071738 p rib HP p 71Tb,

Be'er Sheva 2007).
61 Wie eingangs bemerkt, warden die Begriffe hokhmat yewanit and hokhmayewanit

oft austauschbar gebraucht. Es handelt sich hier um den Abschnitt aus Uvyat

304



schiedene Erklärungen für den Begriff an. Gemeint sein können damit:
Bücher über religiöse Praxis und Gesetze der Griechen, die als Götzendienst

verboten waren; ein geheimer Kommunikationscode (wie Maimoni-
des und Raschi vorgeschlagen hatten), oder verschiedene Praktiken, die mit
Magie, Zauberei, Wahrsagerei und Astrologie zu tun hatten, von denen

einige (oder viele) falsch und als solche zwar nicht verboten sind, aber eine

Vergeudung von Zeit bedeuten (pTH TTba b3X TI0,K 13 pX pan HP).

Tun nwibwai nbmyia im1 antr riaann rxirai mm naia ibiaa min
."man mrpa anm 1aaiar TOtra bax .rmbxi yatm rtnarn naan

They cause a person to be idle from the words of Torah and from the other
sciences which are more beneficial and perfect the soul, such as astronomy, physics
and metaphysics, whereas astral decrees are popular and by chance.

Andererseits hatten die Talmudweisen, die selbst Kenner der Wissenschaften

waren, nicht im Sinn, das Studium der Naturwissenschaft(en) und
Philosophie zu verbieten.

UDObNi pobaxi axrpioa a"naxn ia'ioibisn pranw naann naoa nav xb bax

rrn naann ia pan ni 'a ,baa itnrsnn xb pvyi nnn tma'a mn n'wnn ^a

.nrb avnma "nay "isoa bxnzp ^aan pa mua

However, they did not speak about the books of science composed by true
philosophers like Socrates, Plato and Aristotle and those like them, because they
were new in those days and had not yet spread among everyone, because this type
of science was found among the sages of Israel in Hebrew books specifically
dealing with this.

Gleichwohl (wie wir in Abschnitt 6 oben bereits erwähnt haben), während
Lewi b. Abraham das Studium der Philosophie einerseits favorisierte,
drückte ihn andererseits (wie Moses Mendelssohn rund fünfJahrhunderte
nach ihm) die Sorge um die Kinder, die nicht in Philosophie oder gar der

Logik unterwiesen werden sollten, was sie zur Preisgabe der Tradition, zu
häretischen Anschauungen oder gesetzwidrigem Verhalten führen könnte.

nmnb maann rxa>b nbnnn xirw pmun p m ia nbx nnaa ynab mmn

riya bx um [...] 'a riyi ,nbapr aityb nnb dtu nr rrnm ,abn rix •oana anaa
.mxanbiy prabi [...] ansian

They commanded preventing children (from studying] these things, and also from
logic, which is the beginning of the other sciences, because they attract the heart,
and this will cause (children] to abandon tradition (qabbala), and also because [...]

they would tend to the opinion of heretics [...] and to cast off the yoke of the
commandments.

hen, Ms. Vatican 192, f. llOa-llOb, ediert von Dov SCHWARTZ, - mm Haan
rmsioiV'sn by oiabisn naipm rumina nrna, in: Sinai 104 (1989), S. 148-153.

305



Mitte 14. Jahrhundert finden wir einen weiteren Beleg für hokhmayeivanit im
Kontext von Magie. Solomon Francos Superkommentar über Abraham ibn
Ezras Torakommentar behandelt die unter den Ibn Ezra-Kommentatoren
vorherrschende Anschauung, dass der miskan (das transportable
Wüstenheiligtum) und seine Geräte fähig waren, horadat ruhaniyyut zu bewirken

("drawing down astral emanations"), die in arabischen magischen und

theurgischen Texten ruhaniyät (Geistwesen) genannt, ihrerseits auf antiken

griechischen hermetischen Texten aus Ägypten basieren.62 Diese Astraloder

„Geistwesen-Emanationen" (ruhanîyâi) vermitteln zwischen Gott und
Menschen, sie sind von Gott ausgehende Emanationen, die die Planeten
lenken und bewegen und Auswirkungen auf terrestrische Vorgänge haben.

Abraham ibn Ezra diskutiert in seinem kurzen Kommentar zu Ex 25,7
die Geräte des Wüstenheiligtums und die priesterlichen Gewänder, dann

sagt er, dass „nachdem du diese Dinge verstanden hast, du auch die
Geheimnisse der ehernen Schlange (Num 21,8) verstehen wirst."

In seinem Kommentar zu dieser Stelle identifiziert Franco die hokhma

yewanifi1' der von uns diskutierten talmudischen Texte mit eben dieser
griechischen astralen Magie:64

nrrbwx bin pxn by mm ypu/nb byn nuwiu; xm appyn ibxn tonn nr mvo
,b"T nax pi .pwan roxbrn nrunsn ibra mmmn nnmn by puyn mai [...]
nasi ,mm nmm tdö inx ipi du; ht [...] nt by nr 'Nnawn pba p

62 Siehe SHLOMO Pines, On the Term Ruhaniyyut and Its Sources, and on Judah
ha-Levi's Teaching (hebr.), in: Tarbis 57 (1988), S. 511—540. — Die Hermes Tris-
megistos „der dreimal Grösste"), dem Gott der Wissenschaft, zugeschriebenen

neuplatonisch-hermetischen Texte handeln von Philosophie, Religion, Mystik,

Astrologie und Alchemie. Pines hat zudem nachgewiesen, dass der aus dem
11. Jahrhundert stammende arabische, im Christlichen Europa als Cicatrix
(Picatrix: the Latin version of the Ghàyat al-Hakïm, ed. DAVID PlNGREE, London
1986 Studies of the Warburg Institute; Bd. 39) bekannte magische Text
Ghayat al-Hakim ("Das Ziel des Weisen"; Maslama ibn Ahmad MagrltT [= Pseu-

do-Magnü], Ghäyat al-hakïm iva-ahaqq al-natigatain bit-taqdïm ed. HELLMUT
RITTER, Berlin 1933; dt. Picatrix — das Ziel des Weisen, aus dem Arabischen übers, von
Hellmut Ritter & Martin Plessner, London 1962) dreimal ins Hebräische
übersetzt worden ist, was von seiner Popularität und seinem Einfluss in
jüdischen Kreisen zeugt.

63 Wiederum lautet der hier gebrauchte Ausdruck hokhmayewanit und nicht hokh-
>nat yewanit. Weil Franco darunter griechische Magie versteht, habe ich hier mit
"Greek wisdom" und nicht mit "the wisdom of Greek" übersetzt.

64 Francos Text ist nach der Handschrift der Bodleiana (Oxford) Ms. 1258/4, f.

72a, ediert worden von Dov Schwartz, rmmn miffnari rpip nmn rmiob ny
7Min nmn, in: Sinai 105 (1990), S. 94-95.

306



IpT iriiK vtw ma moiw ,d3tq cp-ioai vm xb rnimn cppicw vmw ]ar ba anb

,mi3ï nmx mo

The intention of the sage [Abraham ibn Ezra] in these matters was that everything
was done in order to cause forces to emanate on the earth and on its nobles [...]. All
of the matters written in these portions concerning the work of the Tabernacle deal

with this. [The Rabbis] thus said that when two Hasmonean kings were fighting
each other [...] there was an old man who knew Greek wisdom (hokhma yeivanit), and
told them that so long as [the priests] engage in the Temple service, the}' will not fall
into vour hands. We see from this that the old man knew the secret of that service.

III. Jehuda ha-Lewi und h okhmatyexvanit-
abweichende Lesarten65

10. Jehuda ha-Lewis Philosophie und Neuplatonismus
Wir begannen mit Jehuda ha-Lewis Gedicht, in dem die hokhmatyeivanit als

etwas beschrieben wird, „das keine Frucht, sondern nur Blüten hat". In
diesem Gedicht richtet Ha-Lewi die Pfeile seiner Kritik — wie die Zeilen des

Gedichts unschwer erkennen lassen — auf gewisse Lehren der aristotelische

Metaphysik, insbesondere die der Ewigkeit der Welt. Ist diese Kritik an

einigen Aspekten der hokhmat yeivanit aber eine völlige Ablehnung der
griechischen Philosophie, wie oft behauptet wurde?

Ha-Lewis vermeintliche Opposition gegen griechische Philosophie, wie
sie in seiner negativen Aussage über die hokhmatyeivanit in seinem Gedicht

zusammengefasst ist, wird eindrucksvoll in seinem Sefer ha-Ku^ari vorgetragen,

in dem er die Ansicht vertritt, dass die menschliche Vernunft unfähig
ist, die letzte Wahrheit, in Fragen der Metaphysik gewiss, zu begreifen.
Belege für dieses Ungenügen der Vernunft bietet die schlichte historische
Tatsache, dass es niemals einen Philosophen gab, der Prophet, oder einen Pro-

65 In einem „Symposium" im Review of Rabbinic Judaism: Ancient, Medieval and
Modem 6/2-3 (2003) stellte Dov SCHWARTZ die provozierende Frage "Is It
Possible to Write a History of Jewish Thought?" und rechtfertigte sie damit,
dass manche der von mittelalterlichen Kommentatoren und modernen
Erforschern der jüdischen Philosophie vorgetragenen Thesen oft eher ihre eigenen
ideologisch begründeten oder vorgefertigten exegetischen Anschauungen
reflektieren, und die eine Ansicht nicht auf Kosten der anderen als richtig und

objektiv bewiesen erklärt werden kann. Wenngleich ich mich in meiner
Antwort auf Schwartz in diesem „Symposium" von einigen Aspekten seiner mo-
derat-dekonstruktivisüschen Lesart der jüdischen Philosophiegeschichte
unterschied, belegen doch unsere deutlich voneinander divergierenden Lesarten

Jehuda ha-Lewis in gewissem Sinne, dass dieselben Texte durchaus legitim in
unterschiedlicher, ja, gegensätzlicher Weise gelesen werden können.

307



pheten, der Philosoph war,66 und dass sich die Philosophen „keineswegs
über eine Handlung und einen Glauben in Übereinstimmung finden".67

Solche Kritik ist indessen nicht gleichbedeutend mit vollkommener
Opposition oder Ablehnung. Ha-Lewis Kritik der Philosophie - im
Gedicht und seinem Kuyari — hat zu mancherlei Deutung seines Verhältnisses

zur Philosophie im allgemeinen und seiner Beziehung zu einzelnen

Philosophenschulen und deren Ideen im besonderen Anlass gegeben.68

Manche haben ihn in der Nähe des Neupiatonismus gesehen. Julius
Guttmann behandelte Ha-Lewi im Kapitel über den Neuplatonismus, weil
bei Ha-Lewi, wie er behauptete, „der Gott Abrahams, dem die Seele in
Sehnsucht anhängt, metaphysisch in den Formen der neuplatonischen
Gottesidee bestimmt" wird.69 Colette Sirat, die Ha-Lewi zwar nicht als

Neuplatoniker behandelt, betrachtet seine kosmologische Hierarchie

gleichwohl als „very similar to that of the Neoplatonists".7" Dabei bildet
den Kern des mittelalterlichen Neuplatonismus die Emanationslehre und
nicht allein seine hierarchische Kosmologie, und vielleicht stammt die

schärfste und deutlichste Kritik und Ablehnung der Emanationslehre ja
auch von Jehuda ha-Lewi selbst:71

In ähnlicher Weise forschten die Philosophen und gelangten zu dem Ergebnis,
dass aus Einen nur Eins ausgehen kann [...]. Daher sagen sie, dass dieser Engel
zwei Eigenschaften besitzt: die eine, dass er sein Dasein durch sein Wesen kennt,
die andere, dass er weiss, er hat eine Ursache. Daraus ergeben sich zwei Dinge:
ein Engel und die Fixsternsphäre. Aus dem, was ihm von der Ersten Ursache zur
Erkenntnis gekommen ist, ergibt sich ein zweiter Engel, und aus der Erkenntnis
seiner Wesenheit ergibt sich die Saturnsphäre und so fort [...]. Die Menschen
haben dies angenommen und sich so weit täuschen lassen, dass sie es für einen
Beweis nehmen, weil sie es den griechischen Philosophen zuschrieben. Es ist aber

nur eine einfache Behauptung, die nicht überzeugt und verschiedene Einwände
möglich macht [...]. Woher wissen wir denn überhaupt, dass aus dem, der seines

Wesens sich bewusst ist, notwendig eine Sphäre, und aus dem Bewusstsein der

66 Jehuda ha-Lewi, Kugari 1,4 (alle Zitate aus: Das Buch Al-Cbtçarï. Aus dem Arabi¬
schen des Abu-l-Hasan Jehuda Hallend übersetzt von HARTWIG HIRSCHFELD,
Breslau 1885, hier S. 6).

67 Jehuda ha-Lewi, Ku^ari 1,13 (S. 11).
68 Eingehendere Diskussion in RAPHAEL JOSPE, Jewish Philosophy: Foundations and

Extensions, 2 Bde, Lanham 2008, Bd. II: On Philosophers and Their Thought, S. 5-
18: Teaching Judah Ha-Levi: Defining and Shattering Myths in Jelvish Philosophy, und
DERS., Jewish Philosophy in the Middle Ages, Boston 2009, Kap. 6.

69 JULIUS Guttmann, Die Philosophie des Judentums, repr. Wiesbaden 1985, S. 153.
70 COLETTE Sirat, A History of Jewish Philosophy in the Middle Ages, Cambridge

1985 [21990], S. 125.
71 Jehuda ha-Lewi, Ku^ari 4:25 (S. 226-227).

308



Ersten Ursache ein Engel entstehen müsste? Sobald Aristoteles sich rühmt, dass

er sich seiner selbst bewusst sei, kann man von ihm füglich verlangen, dass eine

Sphäre aus ihm emaniert, rühmt er sich, die Erste Ursache erkannt zu haben, dass

ein Engel aus ihm emaniert. Ich habe diese Prinzipen erwähnt, damit die Philosophie

dich nicht verwirrt und du meinst, dass, wenn du ihr folgst, du deiner Seele

durch klaren Beweis Beruhigung gibst. Der Verstand akzeptiert keines ihrer
Prinzipien, auch erfasst sie keine Logik. Darüber hinaus herrscht auch nicht zwischen
zweien von ihnen Ubereinstimmung [...].

Was Ha-Lewi von den Philosophen behauptet — dass sie in nichts
übereinstimmen — ist ebenso wahr, zumindest in gewissem Masse, im Blick auf die

gelehrten Interpretationen seines Denkens. Guttmann und Sirat behandeln,
wie wir gesehen haben, mindestens einige Aspekte seines Denkens als ihrem
Wesen nach neuplatonisch, obwohl er für die Emanationslehre, die das

wesentliche Merkmal des Neuplatonismus ist, nur Verachtung übrig hat.

Was hier jedoch entscheidend ist, ist nicht allein, dass Jehuda ha-Lewi
die Emanationslehre ablehnt, sondern dass er dies nicht aus religiösen
Gründen tut (zum Beispiel der Inkompatibilität zwischen dem neuplatonischen

Einen, das alle Realität aus sich hervorgehen lässt, und dem personhaften

„Gott Abrahams" der Bibel, um Jehuda ha-Lewis gelungene Formulierung

aufzunehmen), sondern aus philosophischen Gründen: „Ihre
Prinzipien sind von der Vernunft nicht zu akzeptieren und mittels der Logik
nicht zu erfassen" und sind daher nicht wirklich bewiesen, auch stimmen
die Philosophen in keinem dieser Prinzipien überein:

Sie haben gleich von vornherein Ansichten, die den Verstand gering achten und

von ihm gering geachtet werden [...].Das sind Dinge [die Emanation], die weniger

zufrieden stellen als das Buch Jezlrah [Sefer Yesira], In allen diesen aber sind
Zweifel vorhanden, und es herrscht keine Übereinstimmung zwischen einem

Philosophen und einem anderen [darüber].72

11. Jehuda ha-Lewis Philosophie und astrale Magie
Oben haben wir auf Deutungen der hokhmatyewanit im Sinne von astraler

Magie und dabei auf Shlomo Pines' diesbezüglich wichtige Untersuchung
hingewiesen (S. 306 mit Anm. 62). Darin hat Pines gezeigt, dass Jehuda ha-

Lewis Kuyari gelegentlich auf die „Geistwesen"-Emanationen (arabisch

ruhanïyâf) Bezug nimmt, die aus arabischen Texten bekannt sind, die von
Magie und Theurgie handeln, die wiederum auf antike griechische hermetische

Texte aus Ägypten zurückgehen. Diese ruh amyät, von Gott ausge-

72 Jehuda ha-Lewi, Ku^ari 5,14 (S. 263-264).
73 SHLOMO Pines, On the Term ~Ruhaniyut and Its Sources, and on Judah Ha-Le-

vi's Teaching (hebr.), in: Tarbis 57 (1988), S. 511—540. Vgl. Dov SCHWARTZ,
Studies on AstralMagic in MedievalJewish Thought, Leiden 2005.

309



hende Emanationen, die die Planeten lenken und bewegen und Einfluss auf
terrestrische Vorgänge haben, sind Vermittler zwischen Gott und
Menschen. Wie Pines weiter gezeigt hat, ist der dieser Vorstellung zugrunde
liegende aus dem 11. Jahrhundert stammende arabische magische Text
Ghäyat al-hakïm wa ahaqq al-natïgatain bit-taqdîm (Das Ziel des Weisen und die
des Vorrangs würdigere der beiden Künste; [siehe Anm. 62]) dreimal ins

Hebräische übersetzt worden ist, was von seiner Popularität und seinem

Einfluss in jüdischen Kreisen zeugt. Pines kommt daher zu dem Schluss,
dass Ha-Lewis Ablehnung dieser Ideen alles andere als eindeutig gewesen
ist, ja, dass er im Grunde genommen geglaubt hat, dass die Gebote der Tora
wirksamer sind als nichtjüdische Theurgie. Judentum ist wirksame und nützliche

Theurgie, während die paganen Religionen, auf die Jehuda ha-Lewi zu
sprechen kommt, wesentlich unbegründete Theurgien darstellen, weil sie

weit entfernt davon sind, irgendwelche positiven Wirkungen zu garantieren,
die die Wirksamkeit und Nützlichkeit widerspiegeln, die das Judentum als

Theurgie mit seinem System der Gebote bereithält.74

Der Linie dieser Ha-Lewi-Interpretation folgend, meint Dov Schwartz,
dass "the first [Jewish] thinker to lay down concrete foundations for astral-magical

interpretation of the Torah and its system of commandments was Judah Ha-

Levi'V5 So deutet Ha-Lewi in Kugari 1,97 (S. 35-36) die Sünde des goldenen

Kalbes (Ex 32) als illegitimen Versuch, ohne göttliche Autorisierung,
die Geistwesen an einen Ort oder Gegenstand zu binden, „auf den sie

hinweisen könnten, wenn sie die Wunder ihres Gottes erzählten, wie die

Philister mit der Lade taten (1. Sam 5,11), indem sie sagten, dass der Herr
darin wäre". Das goldene Kalb war eine Verletzung des Verbots des

Dekalogs, ein Bild zum Zweck der Anbetung anzufertigen (Ex 20,4-5), ganz
im Gegensatz zu jenen sakralen Geräten, die Mose für das transportable
Wüstenheiligtum herzustellen ausdrücklich geboten worden war, wie die

Bundeslade, die Tafeln der Gebote, und die Cherubim.
Was Jehuda ha-Lewi ablehnte, war Schwartz zufolge daher nicht

astrale Magie und Glaube an die ruhanijät, sondern deren illegitimer und

wirkungsloser Gebrauch ausserhalb des Rahmens der göttlichen Gebote
der Tora und deren Weisung. Schwartz zieht daraus den Schluss, dass

die Differenz zwischen Jehuda he-Lewi und Abraham ibn Ezra folglich
darin bestand, dass Ibn Ezra auf der Wirkmächtigkeit von Astrologie

74 PINES, On the Term Tuhanijut, S. 529, englisch bei SCHWARTZ, Studies in Astral
Magic, S. 2—3.

75 Dov SCHWARTZ, Astral Magic in Medieval Jewish Thought (hebr.), Ramat Gan
1999, S. 31.

310



und astraler Magie bestand, während Jehuda ha-Lewi allein die Tora,
nicht die Astrologie als theurgisch wirksam betrachtete. Beide Denker,
so Schwartz, schrieben freilich in einer Weise, die viel von ihrer
astralmagischen Interpretation der jüdischen Quellen geheim halten sollte.

Mein Verständnis von Jehuda ha-Lewi unterscheidet sich von Schwartz'.

Mir scheint, dass wir Jehuda ha-Lewi keinen Glauben an Astrologie
zuschreiben können, geschweige denn an astrale Magie, ohne deren notwendige

Fundierung in einer neuplatonischen, dem Emanationsschema folgenden
Kosmologie (einer Kosmologie, die von Ibn Ezra vertreten wird, aber nicht

von Jehuda ha-Lewi). Trotz dessen gelegentlicher, seltener Verwendung
emanationistischer Sprache, die im besten Falle ambivalent ist, gibt es sicher

keine stärkere Ablehnung und Verhöhnung der Absurditäten der Emanationslehre

im mittelalterlichen jüdischen Denken als deren bissige Verspottung

durch Ha-Lewi in Ku^ari 4,25, wie wir oben gesehen haben.

Um zu wiederholen: Jehuda ha-Lewis Ablehnung der Emanation hat

rationale, wissenschaftliche, nicht aber religiöse Gründe: „Ihre [der
Philosophen] Prinzipien sind von der Vernunft nicht zu akzeptieren und
mittels Logik nicht zu erfassen". Und ebenso in Ku^ari 5,14 (S. 264), wo
er, wie wir sahen, von der Emanation sagt, dass „diese Dinge noch weniger

zufrieden stellen als das Sefer Yesira; sie alle sind zweifelhaft, und kein

Philosoph stimmt mit dem anderen (darüber) überein".
Was ist ohne solche Emanationslehre die Grundlage für den Glauben

an Astralkräfte? Und schliesslich, was ist ohne solche Kräfte die Grundlage

für astrologisches Wissen um jene Kräfte, geschweige denn ihrer
Nutzbarmachung im Rahmen astraler Magie? Die Frage ist folglich, wie man
Jehuda ha-Lewis Interpretation solcher Bibel texte wie von der Sünde des

goldenen Kalbes lesen soll. Vertritt er selbst tatsächlich einen Glauben an
die (im Vergleich zu den Geboten der Tora allerdings begrenzte)
Wirksamkeit astraler Magie, oder deutet er lediglich an, dass ein solcher Glaube
die Israeliten zu ihrer sündhaften Verletzung des in der Tora gegebenen
ausdrücklichen Verbots eines solchen Kultes als Götzendienst angeregt
hat? Wie Ha-Lewi in Kuzari 4,9 (S. 201) schrieb, wenn (und dieses
konditionale „wenn" ist selbstredend) „etwas von dieser Wissenschaft (seil.

Astrologie) sich an die religionsgesetzliche, göttliche Wissenschaft anlehnt,
so nehmen wir es auf, denn es kann keinen Widerspruch zwischen
wissenschaftlicher Wahrheit und der Tora geben;76 „wir sprechen dem Astrologen

jedoch ab", ein spezifisches Wissen von dem, was sein wird, zu
haben „und behaupten, dass ein Sterblicher das nicht erfassen kann".

76 Vgl. Kuzari 1,67 und 1,89 (S. 21 und 29-30)

311



Wie wir oben gesehen haben, hat Dov Schwartz gezeigt, dass hokhmat

yeivanit zuweilen als astrale Magie aufgefasst wurde. Da mag es jetzt paradox
erscheinen, dass sich Jehuda ha-Lewis Kritik der hokhmatyewanit in seinem

Gedicht nicht allein gegen die aristotelische Lehre von der Ewigkeit,
sondern auch gegen die neuplatonische Theorie einer ewigen und notwendigen
Emanation und gegen deren Folgetheorien der Astrologie und Astralmagie
richtet, die (wenn meine Lesung von Jehuda ha-Lewi eher zutrifft als die

von Dov Schwartz) Jehuda ha-Lewi ablehnte, und zwar mit rationalen und
wissenschaftlichen Gründen.

12. Jehuda Ha-Lewis Philosophie: esoterisch oder exoterisch?

Andere anderslautende Lesungen von Jehuda ha-Lewis Ku^ari richten sich

gleichfalls gegen seine Einstellung zur hokhmatyeivanit. Ein weiteres Mal
verweisen wir dazu auf die wichtige Untersuchungen und Thesen von
Dov Schwartz, der eine ganz eigene, radikale Interpretation des Ku^ari
vorgeschlagen hat.77 Leo Strauss folgend,78 verwirft er die Ansicht Eliezer
Schweids und anderer, dass der jüdische Gelehrte (der haver) im Gespräch
mit dem Chazarenkönig Jehuda ha-Lewis eigene Anschauungen wiedergibt.

Sagt doch am Beginn seines Buches Jehuda ha-Lewi selber, dass er
„beschloss [...], diese [Vorgänge] niederzuschreiben, wie sie stattgefunden
haben", da „unter den Beweisgründen des Rabbi solche waren [d. h. nicht
alle], die mir zusagten und mit meinen eigenen Anschauungen
übereinstimmten".79

Der Kanari, wie Schwartz ihn versteht, ist ein Beispiel esoterischen

Schreibens, dessen Absicht es ist, des Autors wahre Intention vor dem dafür

ungeeigneten Leser zu verbergen. Von Strauss' These von "persecution
and the art of writing"89 ausgehend, gelangt Schwartz zum gegenteiligen

Ergebnis. Strauss war zu dem Schluss gekommen, dass auf exoterischer
Ebene der Ku^ari der Philosophie widerspricht, dass auf einer esoterischen
Ebene aber die Philosophie der Religion zumindest zum Teil nützlich ist.81

77 Dov Schwartz, eptsh ,ö,3 rmrrn mm mnom nmno (Contradiction and
Concealment in MedievalJewish Thought), Ramat Gan 2002.

78 LEO Strauss, The Law of Reason in the Ku^ari, in: Proceedings of the American

AcademyforJewish Kesearch 13 (1943), S. 47-96 in: DERS., Persecution and the Art
ofWriting, Glencoe / New York 1952 [Chicago T988], S. 95-141, dort S. 101.

79 Jehudah ha-Lewi, Kusyiri 1,1 (S. 1-2). Siehe dazu die Diskussion bei
SCHWARTZ, Contradiction and Concealment, S. 46 mit Anm. 3 und 4.

80 LEO Strauss, Persecution and the Art of Writing, Glencoe / New York 1952 [Chi¬

cago 31988], besonders den Titelaufsatz (S. 22-37).
81 Siehe dazu SCHWARTZ, mnom HTTIO (Contradiction and Concealment), S. 26. Der

312



Nach Schwartz hingegen ist das „Geheimnis des Ku^ari" das Gegenteil: auf
exoterischer Ebene belässt es das Buch bei einer positiven Funktion der

Philosophie, hingegen ist seine eigentliche esoterische Bedeutung vollständige

und absolute Negation der Philosophie. Aus gesellschaftlichen Gründen

aber musste Jehuda ha-Lewi, der sich in intellektuellen Kreisen von
Dichtern und Philosophen bewegte, die oft nicht weniger intolerant waren
als ihre Gegner, seine wahre Intention als eines gegen die Philosophie
opponierenden „Ultra-Konservativen" vor den Intellektuellen verbergen, unter

denen er sich bewegte und von denen er abhängig war, und von denen

er auch nicht gemieden werden wollte.82

Strauss und Schwartz haben einen gemeinsamen methodischen

Zugang zu Jehuda ha-Lewi — beide lesen ihn esoterisch —, aber sie kommen

zu entgegengesetzten Ergebnissen. Ich jedoch sehe keinen Grund, Jehuda
ha-Lewi esoterisch zu lesen. Seine Kritik der hokhmat yewanit (was auch

immer er darunter verstanden hat) hat er offen und deutlich in seinem

Gedicht artikuliert. Nicht weniger offen und deutlich ist auch im Ku^ari
seine Kritik an manchen philosophischen Lehren — wie der Emanation
und der Ewigkeit der Materie.

13. Eine philosophische Kritik der Philosophie: hokhmatyevanit als

Pseudo-Philosophie
Punkt für Punkt ist Jehuda ha-Lewis Kritik der Philosophie philosophisch,
nicht religiös. Soweit ich sehe, sagt er niemals, dass sich Aristoteles im
Irrtum befindet, weil er der Tora widerspricht. Aristoteles ist im Irrtum, weil er
sich selbst widerspricht. Die Emanationslehre ist unsinnig in sich

widersprüchlich, wie wir gesehen haben. Die Lehre von der Ewigkeit [der Materie]

ist reine Spekulation, entstanden, weil eine verlässliche Tradition fehlt.

Aristoteles, sagt er,

bemühte seinen Geist und sein Denken, weil er keine [verlässliche] Überlieferung
besass, deren Bericht er hätte für wahr halten können. Er dachte zwar über Anfang
und Ende der Welt nach, aber seinem Denken war die Vorstellung des Anfangs
ebenso schwierig, als die der Anfangslosigkeit. Endlich gewannen diejenigen Schlüsse

die Oberhand, welche im abstrakten Denken die Anfangslosigkeit behaupteten
und er glaubte nicht, nach der Zeitrechnung derer, die vor ihm lebten, noch über
ihre Abstammung fragen zu müssen. Plätte dieser Philosoph unter einem Volke
gelebt, welches als authentisch verbürgte, allgemein anerkannte und unanfechtbare
Überlieferungen besass, dann hätte er seine Schlüsse und seinen Beweis trotz ihrer

eingehenden Eröterung dieses Themas hat Schwartz das gesamte folgende
Kap. 2 seines Buches gewidmet.

82 SCHWARTZ, mnom HTriD (Contradiction and Concealment), S. 47-48.

313



Schwierigkeit für die Behauptung der Schöpfung aufgewendet, wie er es für die

Anfangslosigkeit getan hat, welche anzunehmen höchst schwierig ist.83

Als Philosophie genügt die aristotelische Philosophie nicht, wiederum nicht,
weil sie der Tora widerspricht, sondern weil sie in sich widersprüchlich ist,
oder grundsätzlicher, weil sie empirische und historische Fakten ignoriert
(wie etwa das Phänomen der Prophétie), und am wichtigsten, weil sie ein

geschlossenes System darstellt. Wahre Philosophie oder Wissenschaft kann
aber nur als ein offenes System verstanden werden, denn es ist nicht

begrenzt von vorausgehender religiöser Anschauung. Im Gegenteil, als offenes

System kann sie zu jeder Schlussfolgerung führen, einschliesslich solcher

Schlussfolgerungen, die den Glaubensüberzeugungen jedweder Religion
entgegenstehen. Das ist der Grund dafür, dass der Kaläm, der vorgegebene

religiöse Lehren zu systematisieren suchte, von Philosophen wie Maimoni-
des als geschlossenes System und daher nicht als wahre Philosophie
betrachtet wurde.

Jehuda ha-Lewi kehrt dieses Argument ins Gegenteil: Die herrschende

mittelalterliche aristotelische Philosophie ist es, die ein geschlossenes System

darstellt, weil sie auf die unangefochtene Autorität des Aristoteles
setzt und manch willkürlich erscheinende Ansichten als gegeben ansieht,
die Aristoteles nie schlüssig bewiesen hat und mit den natürlichen und
historischen Gegebenheiten faktisch nicht in Einklang zu bringen sind.

Trotz Aristoteles' Behauptung, sich an die empirische Realität zu halten,
ist ein Grossteil seines Denkens — und mehr noch seiner mittelalterlichen

Nachfolger, die seinen Ansichten aufgrund seiner Autorität übernahmen -
empirisch durch nichts gerechtfertigt. Aristotelische Philosophie ist daher

weithin irreführend, nicht weil sie aus religiöser Sicht „Häresie" ist,
sondern weil sie ein geschlossenes, kein offenes System darstellt und deswegen

keine wahre Philosophie ist.

Das Problem ist nicht, dass die Philosophie methodisch falsch, sondern
der vorherrschende Aristotelismus intellektuell ungenügend ist, weil er

nicht leistet, was er verspricht und daher ein philosophischer Irrtum ist;
oder mit Julius Guttmanns Worten, dass Jehuda ha-Lewis „Angriffe auf
die Philosophie nicht ihre Grundlagen, sondern ihre Ergebnisse anfechten".

Darüber hinaus meint Guttmann, dass ha-Lewi nicht die Metaphysik
als solche für unmöglich hält, „sondern zeigt nur die Vergeblichkeit der

bisherigen metaphysischen Bemühungen auf'.84

83 Ku^ari 1,65 (S. 20-21).
84 Guttmann, Die Philosophie desJudentums (Anm. 69), S. 140.

314



Jehuda ha-Lewi war sicher kein Rationalist in dem Sinne, dass er glaubte,
die unabhängige menschliche Vernunft sei das beste und zuverlässigste
Mittel zur Erkenntnis letzter Wirklichkeit. Dennoch gab er die Vernunft
niemals preis. Offenbarung ist zwar ein besserer Wegweiser zur letzten

Wahrheit als menschliche Vernunft, Offenbarung kann aber der Vernunft
niemals widersprechen, so wie das, was wir durch Vernunft erkannt haben,

niemals mit dem unvereinbar sein kann, was wir durch Empirie wissen.

Eine Ebene der Wahrheit kann niemals mit einer anderen Ebene der Wahrheit

in Konflikt geraten. „Da sei Gott davor, dass die Tora etwas brächte,

was mit dem Augenschein oder Beweis in Widerspruch wäre!"85 Ebenso,

„sei fern von mir das Vernunftwidrige, was der Verstand verneint und für
unsinnig erklärt" in der Tora.86 Da es auf Basis von Vernunft oder Wissenschaft

keine Möglichkeit gibt, die Frage der Ewigkeit oder Geschaffenheit
der Welt zu lösen (eine Position, die später von keinem geringeren
„Rationalisten" als Maimonides vertreten wurde), solange ein Mensch überzeugt
ist, dass diese Welt geschaffen ist und dass die menschliche Gattung über

Noah auf Adam zurückgeht, kann er auch „zum Glauben an die anfangslose

Materie und viele Welten vor dieser Welt seine Zuflucht nehmen".87

Schliesslich scheint mir, dass Jehuda ha-Lewis Lehre von der biologischen

„göttlichen Möglichkeit" oder „göttlichen Macht" der Prophétie, die

in allen von einer jüdischen Mutter geborenen Juden latent vorhanden (aber
seit der Tempelzerstörung nicht aktiviert) ist, und damit zusammenhängende

Vorstellungen wie beispielsweise die der Überlegenheit des Israellandes

als geographisches „Klima" (im Sinne des aristotelisch-ptolemäischen
Begriffs xkipa, „Zone der Erde"), Versuche sind darzulegen, was für ihn
objektive und wissenschaftliche Erklärungen nicht zu diskutierender,
unbestreitbarer historischer Tatsachen sind, einschliesslich des Überlebens des

jüdischen Volkes seit der Antike trotz aller Feindschaft ihm gegenüber und
der Asymmetrie der Ansprüche auf wahre Prophétie, der zufolge allein

Israels Propheten als wahre Propheten anerkannt sind, und das nicht nur
bei Juden, sondern ebenso bei Christen und Muslimen. Diese Anomalien
der jüdischen Geschichte werden schlüssig erklärt nicht mit religiösen
Begriffen — dass Gott die Juden erwählt, oder die Juden Gott erwählt haben —,

sondern mit Begriffen, die für Jehuda ha-Lewi objektive, wissenschaftliche

Begriffe inhärenter physischer Charakteristika waren, und zwar des Volkes
Israel ebenso wie des Israellandes.

85 Jehuda ha-Lewi, Ku^ari 1,67 (S. 21).
86 Jehuda ha-Lewi, Kii^ari 1,89 (S. 29).
87 Jehuda ha-Lewi, Ku^ari 1,67 (S. 21).

315



Kurzum, aristotelische Philosophie ignoriert natürliche und historische

Gegebenheiten und ist unvereinbar mit ihnen. Sie vermag viele ihrer Behauptungen

nicht schlüssig zu beweisen; letztendlich ist sie ein geschlossenes

System, das allein auf der unangefochtenen Autorität des Aristoteles beruht,
mehr auf Glauben also, als auf ehrlichem wissenschaftlichem Forschen. Diese

Philosophie bedarf der Korrektur durch eine auf empirischer Forschung
beruhende Philosophie, die sich auf die Fakten und deren wissenschaftliche

Erklärung konzentriert. Die Theorie muss den Fakten entsprechen, die Fakten

jedoch dürfen nicht vorgefassten Theorien angepasst werden.

Wenn mein Verständnis von Jehuda ha-Lewi zutrifft, dann ist das, was

er ablehnt und in seinem Gedicht als hokhmatyewanit verspottet, nicht
Philosophie im Sinne wissenschaftlicher Methode und offenen Systems der

Forschung, für das er sich stets ausgesprochen hat, sondern das geschlossene

System der vorherrschenden Pseudophilosophie seiner Zeit. Von diesen

Pseudophilosophen und ihren unwissenschaftlichen, unbewiesenen und
letztlich in sich widersprüchlichen Spekulationen über Emanation, Ewigkeit
und (wenn meine Lesung von Jehuda ha-Lewi korrekt ist und nicht die von
Dov Schwartz) selbst astraler Magie, konnte Ha-Lewi sehr wohl sagen:

Höre, die Worte ihrer Weisen sind rados,
gegründet auf dem Fundament von Wertiosem und Tünche,
sie kehrt zurück zu dir inhaltslos und endeert,
und ihr Mund ist voll von Gerede und Geschwätz.

IV. Das Schweigen der rabbinischen Gelehrten
über die Philosophie

14. Neun Jahrhunderte Schweigen

Zu den bekannten Paradoxa der jüdischen Geschichte gehört das Schweigen

der Talmudweisen über die Philosophie. Mit Ausnahme von Epikur
(Epikuros; um 341 — 271/70 v.), der als Symbol der Häresie figuriert, und
Önomaus (Oinömaos) von Gadara (2. Jh.),88 wird in der rabbinischen
Literatur kein Philosoph namentlich erwähnt, und ein Kenner der

Philosophiegeschichte wie Harry A. Wolfson stellte in aller Bescheidenheit fest,
dass er in der rabbinischen Literatur keinen einzigen griechischen
philosophischen Begriff zu finden vermochte.89 Und der Talmudforscher Saul

88 SAUL Lieberman, How Much Greek in Jewish Palestine?, in: ALEXANDER
ALTMANN (ed.), Biblical and Other Studies, Cambridge 1963, S. 123-141, dort
S. 130 in: DERS., Texts and Studies, New York 1974, S. 216-234, dort S. 223.

89 Harry A. Wolfson, Philo: Foundations of B>£ligious Philosophy in Judaism, Christi¬

anity and Islam, 2 Bde, Cambridge 1947, Bd. I, S. 92.

316



Liebermann fügte hinzu: "I want to state more positively: Greek philosophic

terms are absent from the entire ancient Rabbinic literature."9" Früher
schon hatte Liebermann geschrieben: "The early rabbinic literature never
mentions a single Greek 'philosophic' term used by the Gnostics."1'1

Dieses Schweigen von der Zeit Philons von Alexandria (urn 15/10 v. —

nach 40 n.) im hellenistischen Ägypten bis zu SaAdya Gaon (892 — 942) im
islamischen Ägypten und Babylon wäre nicht der Erwähnung wert, wenn
die Rabbinen keine Griechischkenntnisse oder Rabbinen und Philosophen
keine gemeinsamen Interessen gehabt hätten. Das ist jedoch nicht der Fall.

Wir haben oben schon auf das im Einzelfall unterschiedliche Niveau der

(direkten und indirekten) Griechischkenntnisse unter den Juden hingewiesen.

Darüber hinaus enthält die rabbinische Literatur Tausende griechischer
und lateinischer Termini, aber keiner von ihnen ist ein philosophischer
Begriff. Rabbinische und philosophische Interessen auf Gebieten wie Ethik,
Kosmologie und Kosmogonie waren, wenn schon nicht völlig kongruent,
so zumindest teilweise überlappend. Mehr noch, wie wir ebenfalls schon

gesehen haben, können die rabbinischen Aussagen über hokhmatyeivanit und

higgayon zwar verschiedene Dinge meinen, sie bedeuten aber sicherlich kein
Verbot des Studiums der Philosophie und Wissenschaften durch Juden,

ganz gleich, wie diese Aussagen später von Gegnern der Philosophie im
Mittelalter und säkularer Bildung in der Neuzeit verwendet wurden.

Zeev Harvey hat die interessante und provozierende These aufgestellt:
Das Schweigen der Rabbinen über die Philosophie ist nicht zufällig,
sondern bewusst gewesen. Es resultierte nicht aus Ignoranz, sondern aus dem
Wissen um die Philosophie. In Abwandlung von Wolfson und Lieberman
schreibt Harvey:

Rather, it seems to me more precise to say that they [i.e., philosophic terms] are
absent from Rabbinic vocabulary. Philosophic terms do indeed appear in Rabbinic
literature in contexts where reference is made to the vocabulary of non-Rabbis.92

90 LIEBERMAN, How Much Greek in Jewish Palestine?, S. 130 / S. 223. Lieberman
zitiert einen Passus aus dem Midrasch Bereshit Rabba, der positiv auf
Oenomaus, einen Rhetor und kynischen Philosophen des 2. Jahrhunderts,
Bezug nimmt: "No philosophers like Balaam the son of Be'or and Oenomaus of
Gadara ever existed among the nations of the world."

91 LIEBERMAN, Greek in Jewish Palestine (Anm. 2), S. 141.
92 WARREN Zev Harvey, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, in: H.J.

Blumberg / B. Braude / B. H. Mehlman / J. S. Gurland & L. Y Gut-
TERMAN (eds.), Open Thou Mine Eyes: Essays on Aggadah and Judaica Presented to

William G. Braude, Hoboken 1992, S. 83-101, dort S. 84.

317



Harvey beschreibt verschiedene Beispiele rabbinischer Diskussion von Fragen

philosophischen Interesses und Inhalts sowie von Kontakten zwischen
Rabbinern und Philosophen, und nennt ihre Einstellung zur hokhmatyeivanit

(wie Lieberman übersetzt auch er "Greek wisdom") „ambivalent". Rabbinische

"reservations concerning 'Greek Wisdom' may indeed be sufficient to
account for the absence of philosophic terminology in Rabbinic vocabulary".93

Auch ist er der Meinung, dass "the Rabbis may simply have considered

the philosophic vocabulary to be foreign to their own style and their

own conceptual framework".94 Schliesslich nennt Harvey einen dritten
möglichen Grund für dieses Schweigen:

The Rabbis may have had an intentional policy of not giving official status to
philosophic positions or systems [...]. The Rabbis were not interested in fixing dogmas;
they were concerned with legislating what a person ought to do, not what he ought
to think [...]. In matters of beliefs and opinions, the Rabbis may have purposely left
the gates of interpretation open [...]. Perhaps they were of the opinion that Judaism
should encourage freedom of thought on philosophic issues — the very freedom of
thought which, in point of historical fact, was the result of their avoidance of
philosophic vocabulary and philosophic argument.93

The Rabbis considered philosophy to be foreign to their concerns. They did not use
technical philosophic terms, and did not write down systematic answers to philosophic

questions Perhaps they considered philosophy to be foreign to their
concerns not because they did not know what it was, but rather because they did know.96

Harveys These, dass die Rabbinen bewusst vermieden haben, philosophisches

Vokabular zu verwenden und sich auf philosophische Spekulation
einzulassen, und / oder dass solche Terminologie einfach irrelevant war für
das, was sie beschäftigte, findet Unterstützung in einer Parallele, die Saul

Lieberman erörtert hat. So haben sich die Rabbinen, wie Lieberman
feststellt, auch nicht auf theoretische Diskussionen von cavoda %ara (wörtlich:
„Fremdkult", üblicherweise mit „Götzendienst" übersetzt) eingelassen, weil
sie keine Notwendigkeit dafür sahen. Vielmehr verfügten sie praktische
Regelungen, die den Kontakt zu und Umgang mit Heiden an deren Feiertagen

einschränkten, und verboten, etwas zu tun, das Götzendienst beförderte

oder vom Götzendienst profitieren Hess.97 In beiden Fällen, der Philosophie

und des Götzendienstes, ist das Vokabular der Rabbinen und ihr
Bezugsrahmen praktischer Natur und konkret, nicht theoretisch und abstrakt.

93 HaVERY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 90.

94 Harvey, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 90.

95 HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 91.

96 HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 101

97 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 128 ff.

318



Wenn Harveys These zutrifft, wäre sie ein weiterer Beleg dafür, dass mit
der rabbinischen Regelung, in Kriegszeiten die Unterweisung von Kindern
in hokhmat yewanit und higgayon zu unterbinden, kein rabbinisches Verbot
oder Missachtung von Philosophie gewesen ist.

15. Rabbinische Literatur als Philosophie
Die übliche Auffassung vom Schweigen der Rabbinen über die Philosophie,
wie sie von Wolfson und Liebermann vertreten wird, ist in jüngster Zeit
durch Jacob Neusner in einer Reihe von Aufsätzen infrage gestellt worden.
Wolfson und Liebermann, so diese neue Interpretation, haben vor lauter
'Blick auf die Bäume den Wald nicht mehr gesehen'. Wenn auch zugegebe-

nermassen keine offenkundig philosophischen Begriffe in der rabbinischen
Literatur zu finden sind, die Rabbinen auch niemals einen griechischen
philosophischen Text explizit zitieren und ihr Kontakt zur Philosophie
vielleicht nicht persönlicher oder literarischer Natur gewesen ist, ist Neusner
dennoch der Meinung, dass "a sizeable portion of the Mishnah is

philosophical in method, manner of formulating results, and [...] in specific

philosophical program", die Argumentation der Mlschna, wenn philosophisch

gelesen, mit Aristoteles' Regeln der Klassifikation übereinstimmt,
und dass ihre Themen und Positionen mit denen der griechischen Philosophie

gleich sind.

Neusner kommt daher zu dem Schluss, dass die Mischna philosophisch
ist, und zwar in der Methode (die er als ähnlich oder parallel der aristotelischen

Klassifikation sieht), dem Medium und der Aussage (die er mit der

neuplatonischen Einheit des Seins vergleicht). Seiner Meinung nach ist die

Mischna Philosophie und nicht Theologie, denn sie zitiert nicht einfach die

Schrift, sondern analysiert ihre Wahrheiten rational. In der Mischna wie bei

Aristoteles figuriert Gott als ein Prinzip, ist aber in das System der Klassifikation

der Wirklichkeit der Natur nicht eingeschlossen. Die Folge ist

jedoch, dass die Mischna Theologie, nicht Philosophie ist, denn die spätere
rabbinische Literatur beruft sich zur Autorisierung auf Zitate aus der Schrift
und der Mischna als Autorität, nicht auf die Vernunft"

In weiteren Untersuchungen dehnt Neusner sein Argument auf die

Gemara aus. Er sieht die Mischna als Philosophie (insbesondere als

Naturgeschichte) in der Form eines Gesetzbuches, und die Gemara ebenso als

98 JACOB Neusner, Judaism as Philosophy: The Method and Message of the Mishnah,
Columbia 1991.

99 JACOB Neusner, The Transformation ofJudaism: From Philosophy to Religion,

Champaign 1992.

319



Philosophie, als spezifisch dialektische Analyse, in der Form eines

Kommentars zur Mischna, wiederholt aber, dass seine Behauptung „Parallelität"
bedeutet, das heisst, Ähnlichkeit, nicht aber unmittelbare Fortsetzung oder
Kontakt zwischen den Rabbinen und griechischer Philosophie. Neusner
ist der Ansicht, dass die konkreten Rechtsfälle, zumindest in einigen Fällen,
ein "philosophical template" reflektieren, "in which diverse subjects yield
an orderly system of abstract thought".101

Nach Neusners Verständnis sehen wir zwar die Rabbinen griechisches

philosophisches Vokabular vermeiden, was sie aber tun, ist seinem Wesen
nach philosophisch, denn wie die Philosophen klassifizieren und ordnen sie

ihre Gegenstände nach rationalen Muster. Mit anderen Worten, sie zitieren
nicht Philosophie sondern machen sie.

V. Schluss

16. Resümee
Damit schliesst sich der Kreis. Wir begannen mit Jehuda ha-Lewis Gedicht,
das die holkhmatyewanit verspottet, vermeintlich aus dem Grund, dass er der

Philosophie ablehnend gegenüberstand. Es zeigte sich jedoch, dass die rab-
binischen Belege für holkhmatyewanit (ebenso wie für higgayori) generell zeitliche

Notmassnahmen in Zeiten des Krieges meinten und selbst dann nur für
die Unterweisung von Kindern galten und wenig, wenn überhaupt etwas,
mit griechischer Kultur insgesamt oder mit Philosophie im einzelnen zu tun
hatten, obgleich sie in dieser Weise verstanden worden sind von späteren
Generationen derer, die die Philosophie ablehnten. Die Ambivalenz der

Begriffe und ihre Bezugsrahmen, haben im Lauf der Jahrhunderte verschiedene

Interpretationen entstehen lassen.

Darüber hinaus haben wir ebenfalls gesehen, dass das, was Jehuda ha-

Lewi kritisierte (zumindest nach meinem Verständnis), die Pseudophilosophie

des vorherrschenden Aristotelismus seiner Zeit gewesen ist, die ein

philosophischer Irrtum war, nicht weil sie nicht mit der Tora übereinstimmte,

sondern weil sie ein geschlossenes System war, das seine Behauptungen
nicht zu beweisen vermochte und letztlich in sich widersprüchlich war.

Schliesslich muss das Schweigen der Rabbinen über die Philosophie,
oder zumindest ihre Vermeidung offenkundig philosophischen Vokabulars,
nicht notwendigerweise Ausdruck von Ignoranz oder Gegensatz zur
Philosophie sein, sondern einfach davon, dass dieses abstrakte theoretische Vo-

100 JACOB NEUSNER, Jerusalem and Athens: The Congruity ojTalmudic and Classical

Philosophy, Leiden 1997 (—Journalfor the Study ofJudaism, Supplements).
101 JACOB Neusner, Intellectual Templates ofthe Halakbah, Lanham 2006.

320



kabular unbrauchbar war oder irrelevant für ihre konkreten praktischen
Ziele und ihrer Bestreben, theoretische Probleme offen zu lassen.

VI. Appendix
17. Die Makkabäer und die Gründe ihres Aufstands
Der Aufstand der Makkabäer gegen die syrisch-griechische Herrschaft und das

Chanukkafest, das ihren Sieg und die Wiedereinweihung des Tempels feiert, sind oft
als jüdischer Widerstand gegen fremde Kultur dargestellt worden. Der historische
Bericht jedoch legt etwas anderes nahe. Beide, das erste und das zweite Buch
Makkabäer sagen ganz eindeutig, dass der Grund des Aufstandes nicht der Hellenismus

per se, sondern die jüdischen, zur Assimilation neigenden Hellenisten gewesen sind:

Zu dieser Zeit traten Herräter am Gesetz in Israel auf, die viele (gum Abfall) überredeten. Sie

sagten: wir wollen einen Bund mit den fremden I 'ölkern schliessen, die rings um uns herum

leben; denn seit wir uns von ihnen abgesondert haben, geht es uns schlecht. Dieser Vorschlag

gefiel ihnen, und einige aus dem Volk fanden sich bereit, gtm König gu gehen. Der König gab
ihnen die Erlaubnis, nach den Gesetzen derfremden T ö'/ker gu leben. Sie errichteten in Jerusalem

eine Sportschule, wie es bei den fremden Völkern Brauch ist, und Hessen bei sich die

Beschneidung rückgängig machen. So fielen sie vom heiligen Bund ab, vermischten sich mit den

fremden Völkern undgaben sich dagu her, Böses gu tun. (1. Makk 1,11-15 EU)
Seleukos starb, und Antiochos mit dem Beinamen Epiphanes übernahm die Herrschaft. Da
erschlich sich Jason, der Bruder des Onias, das Hohepriesteramt. Bei einer Unterredung
versprach er dem König nämlich dreihundertsechfig Talente Silber, dagu noch aus anderen

Einkünften achtfig Talente. Ausserdem wollte er sich schriftlich verpflichten, weitere hunderfünffig
Talente gu fahlen, wenn er die Vollmacht erhalten, eine Sportschule und einen Ubungsplatgjür

junge Heute gu errichten — denn daran sei ihm sehrgelegen — sowie den Einwohnern Jerusalems
das antiochenische Bürgerrecht gu verleihen. Der König war einverstanden. Sobald Jason das

Amt an sich gebracht hatte, führte er unter seinen Handsleuten die griechische Hebensart ein.

[...] Jason hob die althergebrachte I Erfassung auf undführte neue, widerrechtliche Gebräuche

ein. Absichtlich Hess er unmittelbar unterhalb der Burg eine Sportschule errichten, und die

Söhne der besten Familien brachte er dagu, den griechischen Hut aufgusetgen. So kam das

Griechentum in Mode; manfiel ab gu derfremden Art. Schuld daran war die masslose Schlechtigkeit

des ruchlosen Jason, der den Namen des Hohenpriesters gu Unrecht trug. Schliesslich

kümmerten sich die Priester nicht nur um den Dienst am Altar, der Tempel galt in ihren

Augen nichts, undfür die Opfer hatten sie kaum mehr Zeit. Dafür gingen sie eilig auf den

Sportplatg sobald die Aufforderung gtim Diskusweifen erging, um an dem Spiel, das vom

Gesetg verboten war, teilzunehmen. Die Ehren ihres I raterlandes achteten sie gering, auf
griechische Auszeichnungen dagegen waren sie gang versessen [...]. (2. Makk 4,7-17 EÜ)

Die Makkabäer selber fürchteten Kontakt mit fremden Mächten und Kulturen
nicht und lehnten ihn auch nicht ab. Im Gegenteil, sie sandten Gesandtschaften,
um mit Rom Vereinbarungen zu treffen (Kontakte, die ein Jahrhundert später zu

Pompeius' Eingreifen in den Bürgerkrieg zwischen Aristobulos und Hyrkanos -
wenn wir den Ausdruck hokhmat yewanit zum ersten Mal verwendet finden -, und

zur römischen Besetzung des Landes und schliesslich wiederum ein Jahrhundert
später zum Fall Jerusalems, der Zerstörung des Tempels und Verlust jüdischer

321



Staatlichkeit führten). Die römische Kultur ist freilich nicht weniger fremd als die

griechische; und das, was als das Beste der römischen Kultur erscheint, ist oft der

griechischen entlehnt oder ein Derivat von ihr:

Er ßasonj schaffte die günstigen Privilegien ab, die die Juden durch T Ermittlung des Johanan

vom König erhalten hatten. Dieser johanan mar der l ater des Eupolemos, der als Gesandter

nach Korn gegangen war, um dort ein Freundschaftsbündnis gu Schlüssen. (2. Makk 4,11 EU)

judas hörte, wie man von den Körnern erzählte, sie seien geübt im Kriegführen, erwiesen allen, die

gu ihnen hielten, Wohlwollen und schlössen Freundschaft mitjedem, der sie dämm bitte. Sie seien

in der Fat kriegstüchtige Männer, f...] Judas wählte Eupolemos, den Sohn johanans und Enkel
des Kog aus, so wie Jason, den Sohn Eleasars, und schickte sie nach Rom, um mit den Römern

ein Freundschafts- und Waffenbündnis gu schliessen, damit das Joch von Judäa genommen werde;

denn die Römer sahen ja, wie die Könige der Griechen Israel in Knechtschaft hielten. Sie reisten

also nach Rom - es war ein sehr weiter Weg —, traten vor den Senat und sagten: judas, derMak-
kabäer; seine Brüder und dasjüdische l ölk haben uns gu euch geschickt. Wir wollen mit euch ein

Friedensbündnis Schlüssen und als eure Bundesgenossen und Freunde eingeschrieben werden. Der
Senat war mit dem I 'orschlag einverstanden. Dies ist eine Abschrift der Erkunde, die sie Bronge-

taffeln aufgeichnen und nach Jerusalem schicken Hessen, damit die Erinnerung an das Friedensbündnis

ständiggegenwärtig bleibe [...] (1. Makk 8,1-22 EU)

18. Griechische Namen und religiöse Begriffe
Es überrascht daher nicht mehr, dass wir griechische und lateinische technische,
kommerzielle, rechtliche, administrative und militärische Begriffe in der rabbini-
schen Literatur finden. Was jedoch überrascht, ist, dass die Rabbinen (wenn sie der

griechischen Kultur und Weisheit gegenüber, wie unterstellt, wirklich ablehnend

eingestellt waren) kein Problem hatten, griechische Begriffe — für die sie gewiss auch

hinreichend hebräisches Vokabular gefunden hätten — selbst für spezifisch religiöse
jüdische Institutionen und Funktionen zu verwenden wie zum Beispiel: Sanhédrin,

sandaq, afiqoman, sanegor; qategor, piyyut oder / und prosbul.

Die Rabbinen scheinen auch kein Problem mit Juden gehabt zu haben, denen

griechische Namen gegeben worden sind, und unter den Tannaiten des Israellandes

finden wir Namen wie Avtaljon, Antigonos, Dosa, Dostai, Hyrkanos, Tarfon und

Jannai wie selbst verständlich.

322


	Jafet in Sems Zelten : oder was die Talmudweisen und jüdischen Philosophen unter "Weisheit des Griechischen" [...] verstanden

