Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Jafet in Sems Zelten : oder was die Talmudweisen und jiudischen
Philosophen unter "Weisheit des Griechischen" [...] verstanden

Autor: Jospe, Raphael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jafet in Sems Zelten

oder was die Talmudweisen und jiidischen Philosophen
unter ,,Weisheit des Griechischen* (n°11° n20n) verstanden

von Raphael Jospe™

Einleitung
1. Jehuda ha-Lewi iiber hokhmat yewanit

Eine der bekanntesten kritischen Stimmen hinsichtlich dessen, was tbli-
cherweise ,,griechische Weisheit genannt wird, ist die Jehuda he-Lewis,
der in einem seiner Gedichte sagt:!

Lass nicht griechische Weisheit dich verfithren / / D11 PRI IRWN IR
die keine Frucht bringt, sondern nur Bliten hat. .0°7179 0K % D 139 PR WK
Thre Frucht ist — dass die Erde nicht ausgebreitetist ~ /A¥1p7 82 AnTR °2 — 719
und die Zelte des Himmels nicht aufgespannt, D°MNR PR 220K KD )
dass das Schépfungswerk keinen Anfang, /DPWRNA TWYR 937 WK PR
und die Erneuerung des Monate nie ein Ende hat. 207 WITN? NONR PR
Hore, die Worte ihrer Weisen sind ratlos, / 02121 71°1321 12T L ynw
gegriindet auf dem Fundament von Chaos und .2°°01 170 707 5y 213
Tunche,
sie kehrt zurtick zu dir inhaltslos und entleert, /e gpa 272 T 2wm
und ihr Mund ist voll von Gerede und Geschwitz, DMWY OO 2712 RY7 Y
Warum sollte ich mir Wege suchen, / MININ 9 WRIAR AT AR
die krumm sind, und die Hauptstrasse verlassen? 20°77R OR ATYRY ,M9PIPY

Einige Punkte in Jehuda ha-Lewis Kritik der hokbmat yewanit (11> NA2M)
verdienen betont zu werden. Festzuhalten ist zuerst, wie Hayyim Schir-
mann beteits bemerkt hat und die Fortsetzung des Gedichtes zeigt: Jehuda
ha-Lewi zielt auf die Metaphysik des Aristoteles und seiner Nachfolger,
nicht unbedingt jedoch auf die griechische Naturwissenschaft. Oder noch
deutlicher: Was Jehuda ha-Lewi hier explizit kritisiert, ist allein die aristo-
telische Lehre von der Ewigkeit der Welt und nicht die Philosophie als

*  Prof. Dr. Raphael Jospe, Dept. of Jewish Philosophy, Bar Ilan University & He-
/ brew University — Rothberg International School, S. O. Box 4649, Jerusalem
91044, Israel. — Aus dem Englischen von Stefan Schreiner.
1 Jehudah Ha-Levi, 2111 721w 7112 727 (Your words are perfumed like myrrh),
Gedicht Nr. 11, in: HAYYIM SCHIRMANN, 01211921 71902 N°M2ya A7, Jerusa-
lem 1961, Bd. 1, Teil 2, S. 493-494, Z.. 27-32.

281



solche. Auf ha-Lewis und seine vermeintliche Opposition gegen die Philo-
sophie kommen wir spiter zurtick.

Sodann miissen wir, wenn wir das Gedicht interpretieren, Jehuda ha-Lewis
linguistische Prizision beachten. Obwohl er sicher deutliche Kritik zumindest
an aristotelischer Metaphysik, wenn nicht griechischer Philosophie Giberhaupt
Ubt (daher habe ich hier, grammatisch zwar nicht korrekt, ,,griechische Weis-
heit® tbersetzt), bezieht er sich dabei nicht, wie oft gesagt worden ist, auf
hokbma yewanit (,,griechische Weisheit™), sondern iibernimmt den rabbinischen
Ausdruck hokbmat yewanit. Im Talmud bedeutet er, sowohl aus kontextuellen
als auch rein grammatischen Griinden, man beachte die constructus-Form, ,,die
Weisheit des Griechischen® und nicht ,,griechische Weisheit™.

In unserer Untersuchung dieses Ausdrucks haben wir es mit folgendem
Problem zu tun: Obwohl der Talmud eindeutig von hokbmat yewanit (,,\Weis-
heit des Griechischen™) spricht, wird der Ausdruck in nachtalmudischen
Quellen wie rabbinischen Responsen des Mittelalters und selbst der Neuzeit
immer wieder mit hokhma yewanit (,,griechische Weisheit®) verwechselt, und
zwar sowohl von denen, die sich fir, als auch von solchen, die sich gegen
ein judisches Sich-einlassen auf Philosophie und Sich-6ffnen fiir fremde
Kultur aussprechen.? Ein Blick in die Responsa-Datenbank der Bar Ilan-
Universitit belegt, dass manche Texte sowohl unter hokbma yewanit als auch
hokbmat yewanit aufgerufen werden kénnen.> Obwohl manche mittelalterli-
che Gelehrte, die der Philosophie gegentiber ablehnend eingestellt waren
oder zumindest daftir pladierten, sie nur Schiler mit gentigender Reife zu
lehren, den Begtiff hokbmat yewanit (,,Weisheit des Griechischen®) korrekt
benutzten und zwischen thren Vorbehalten gegeniiber der Philosophie und
dem talmudischen Begriff trennten, der — wie sie anerkannten — mit Philo-
sophie nichts zu tun hat, wurde der nicht korrekte Ausdruck hokbma yewanit
(,,griechische Weisheit™) im Laufe der Zeit und zunehmender Unsicherheit

2 Selbst Saul Liecberman benutzte die Ausdriicke wechselweise und Ubersetzte sie
ausnahmslos mit “Greek Wisdom®. Wenn er rabbinische Quellen hebriisch zi-
tierte, zitierte Lieberman korrekt NI nMdn, hokbmat yewanit (vgl. Greek in Jewish
Palestine, New York 1942 [repr. New York 1994], S. 20, und Hellenism in Jewish
Palestine, New York 1962, S. 100.102-103.104), wenn er diese Texte jedoch mit
seinen eigenen Worten wiedergab, benutzte Lieberman, schon auf der folgen-
den Seite, W1V 7020, hokhma yewanit (vgl. Hellenism in Jewish Palestine, S. 105.113.
E. E. HALLEWY, D11 andn MO 2y, in: Tarbis 41 (1971-1972), S. 269-274,
spricht durchgingig von hokbma yewanit und behandelt den Bann als umfassen-
des Verbot der griechischen Sprache und Weisheit.

3 Mein Dank gilt Dr. David Feuchtwanger (Jerusalem) fiir seine freundliche
Hilfe bei der Lokalisierung dieser Texte sowohl unter hokbmat yewanit als auch
hokbma yewanit.

282



hinsichtlich seiner exakten Form und Bedeutung als vermeintliche talmudi-
sche Autoritit fiir Opposition gegen Philosophie und fremde Kultur zitiert.
Saul Lieberman bemerkte dazu:

It is universally accepted that the Rabbis imposed a ban on the study of Greek

wisdom. However, upon a closer examination of the sources, this well rooted
opinion seems to have no basis whatsoever.*

Was ist hokhmat yewanil ?
2. hokhmat yewanit, Krieg und Einnahme Jerusalems unter Pompeius

Der Ausdruck hokbmat yewanit begegnet in einer in drei Parallelversionen im
babylonischen Talmud® tbetlieferten Baraita, die von der Einnahme Jerusa-
lems unter Pompeius im Jahr 63 v. als Folge des Biirgerkriegs zwischen den
um die Konigswiirde streitenden hasmoniischen Briddern Aristobulos und
Hyrkanos erzihlt. Nach Josephus” kimpfte Aristobulos gegen Pompeius,
wihrend Hyrkanos und seine Leute ihn unterstitzten und die Stadt den
Romern auslieferten. In den drei talmudischen Parallelversionen heisst es
dazu, dass seiner Kenntnis der ,,Weisheit des Griechischen® wegen, die die
anderen Juden vermutlich nicht kannten, ein alter Jude in der Lage war,
Jerusalem zu verraten, was zu seiner Einnahme durch Pompeius fihrte.

0172107 IXY [0°19272] YIN2M DUPTNA 377 77 DY 7T ORIAWA NP2 1IRWI (1327 10
D> POYA VM OPIT 19pa ant oowhwa o ar bo1 S[yinaan] ovsan
TAR PRI ARSRA @MY TYY NS MDA 1°OR Nw AR pT ow atA] C.ovTnn
U 19192 PO W NN 00772 020N PR 1712V PRowWw jaT B anb

4 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 100.

bMen 64b, bSota 49b. Die Version in bBQ 82b-83a hat einige Abweichungen

und kehrt die Reihenfolge derer, die in und ausserhalb der Stadt waren, um

[Abweichungen in bBQ in eckigen Klammern].

6 Baraita — ,externes” in der Gemara zitiertes tannaitisches Material, das nicht in
die von Jehuda ha-Nasi redigierte Mischna aufgenommen worden ist.

7 Josephus (Bellum [udaicnm 1,128-154; Antiquitates XIV,37-76) erwihnt den im
Talmud berichteten Vorfall nicht, vermerkt aber voll Bewunderung, dass die
Priester regelmissig die beiden tiglichen Opfer darbrachten und betont, dass
Hyrkanos, ,,der alle notwendige Hilfe leistete”, Pompeius unterstiitzte (Ans-
quitates XIV,60); ,,Zur Verfligung hatte er auch die Anhinger des Hyrkanos, die
sowohl zum Planen wie zu Handlangerdiensten bereit waren® (Bellum [udaicun:
1,144). Zu den Unterschieden zwischen der Version des Josephus und der des

¢ Talmud siehe ERNEST WIESENBERG, Related Prohibitions: Swine Breeding and
the Study of Greek, in: Hebrew Union College Annual 27 (1956), S. 213-233.

8 Raschi sagt: 1217171 727 HY 1201 177 DN,

9 Raschi sagt. '[ﬂWNL) balips! ToWhT DMK T 3R it 1777 0122w N
P70 NP5 PINaw

wun

283



Y2IR ORI VIR OYIVIIN A2 PINDY PV A0 X0 vaaw 100 .0 onb
LI DTOW WORT IR AR VY INIRA LA07D MRA YAIR KV 07D NN
... D917 NASM 12 DR TARR TR 1N

WY IR 2707 500 NWH HRIWS PRI 1227 AR RN 7RIPOR N NPIN° Nnom
DRI TR DA NROMY TING AN PWY oMK L L. U WY IR W
P DT AR L L L AW 2WR PRAY AR T 27 AR 2RTVR M N
T NWI KDY NN NROM 1Y NIRD WA TN 1T1° 30 NIRD Wan ,NAR N2
07217 PRAW PRO9N3 127 N2 CIRY OOAR LKPDYA RIAN AR JA1 XD IR ROX Onn
1PN ,IIRT T2 DINPIVAR LNNARGT 2TTH 7T 0 TR 9607 R0INTIY .MavnY
"990%" 1% 17PN L5R0%N 127 D02 HY .NDhRD 2P RINW C19n Mmp 909 1

mMobn% o 2Pw "15n N NHana

The rabbis taught: When the Hasmoneans were fighting each other, Hyrcanos
was on the outside [inside] and Aristobulos was on the inside [outside][of the
city].'? Every day [those within] would lower a basket full of dinars [to those
outside], who would send up the [animals for] the daily sacrifices.!* There was an
old man who knew the wisdom of Greek, and spoke with them in a foreign
language (/a‘az), in the wisdom of Greek, and said to them: So long as they
engage in the [Temple| service, they will not fall into your hands. The next day
[the ones inside the city]; sent down the basket of dinars, and [the ones outside
the city] sent up a pig. When [the pig] was half-way up the wall, it fastened its
nails into the wall. The whole Land of Israel shook for four hundred by four
hundred parasangs. At that time they said: Cursed be a person who raises pigs,
and cursed be a person who teaches his child the wisdom of Greek |[...].14

Is the wisdom of Greek forbidden? We have learned that Rabbi said: In the Land of
Israel why [use] the Syriac language? Fither Hebrew or Greek [should be used].!?
...] It may be said: Greek language is one thing, and the wisdom of Greek is
something else. But is the wisdom of Greek forbidden? Has not Rabbi Judah
said that Samuel said in the name of Rabban Simeon ben Gamliel . . . In my father's
home there were one thousand children. Five hundred of them studied Torah, and

10 Raschi sagt: 17 3021 1w% "0M101 , 1% W2 K.

11 Raschi sagt: M¥n2 0°19%. Im Griechischen bedeutet £ome Haar. In Sparta war es
Brauch, sich das Haar nicht zu scheren. In Athen war es Brauch, sich im Alter
von 18. Jahren das Haar schneiden zu lassen den Géttern zu opfern.

12 Raschi sagt: ,,Sie waren Briider, die um das Konigtum kimpften”.

13 Raschi sagt: ,,Diejenigen, die innen auf der Mauer standen, warfen zu denen,
die ausserhalb waren, Minzen von den Tempelspenden in einen Korb, damit
sie die tdglichen Opfergaben kauften.*

14 Die englische Soncino- und die Arntseroll-Ubersetzung des Talmud haben an dieser
Stelle beide Greek wisdom. Die AﬁjﬁvlﬁUbersetzung zitiert Raschi zu bMen 64b,
bBQ 83a und bSota 49b mit den Worten, dass der alte Mann eine Methode der
Kommunikation durch Signale kannte, die nur die romische Aristokratie ver-
stand, den Juden aber unbekannt war.

15 Raschi sagt: , Weil das verstandlich, Syrisch aber eine unverstindliche Sprache ist.

284



five hundred of them studied the wisdom of Greek. Of all of them, only two re-
mained: I here, and my cousin in Asia.l® It may be said: Rabban Gamliel's house
was different, because they were close to the government. Have we not learned:
One who cuts his hair in the kome fashion!” [imitates| the ways of the Amorite.
Abtolemos bar Reuven was permitted to cut his hair in the &ome fashion, because he
was close to the government. They permitted the house of Rabban Gamliel to talk!®
in the wisdom of Greek because they were close to the government.

Dem Text des Talmud zufolge sind ,,die Weisheit des Griechischen® und
die ,,griechische Sprache® nicht dasselbe. Die Sprache, zumindest auf dem
Niveau der gesprochenen, wenn nicht sogar der literarischen Sprache, war
vielen Juden in Judida bekannt,!? der alte Mann aber war seiner Kenntnis der
den anderen Juden unbekannten ,,Weisheit des Griechischen* wegen fihig,
mit dem Feind zu kommunizieren. Daher war es allein ,,die Weisheit des
Griechischen®, die verboten war, nicht jedoch die griechische Sprache, ge-
schweige denn die griechische Kultur oder ,,griechische Weisheit™. Mehr
noch, der Text vergleicht die Kenntnis der verbotenen ,,Weisheit des Grie-
chischen® mit dem verbotenen kome-Haarschnitt. Obwohl beide verboten
waren, war in Ausnahmefillen Juden sich auf diese allgemein verbotenen
Dingen einzulassen erlaubt, weil ,,sie Kontakt zur Regierung hatten®.

16 SAUL LIEBERMAN zitiert diese Geschichte in Greek in Jewish Palestine, S. 20, und
Hellenism in Jewish Palestine, S, 104, erklart aber nicht, warum nach dieser Ge-
schichte von den 1000 Kindern nur zwei tibrigblieben. Lieberman sicht in der
Geschichte (die “an obviously legendary stamp” trigt, in: Hellenism in Jewish
Palestine, S. 104, Anm. 33) einen Beweis fiir jidisches Studium der “Greek
wisdom” zu jener Zeit: “This is first-hand evidence that an academy of Greek
wisdom existed in Jewish Palestine under the auspices of the Patriarch. It was
established in the beginning of the second century of the purpose of facilitating
the relations between the House of the Patriarch and the Roman government.
The Rabbinic sources have not provided us with a clear statement of what
they called 'Greek wisdom' [...] The Jewish leaders felt that not only is 'Greek
wisdom' indispensable for proper relations with the Roman government, but
that Greek philosophy is a useful instrument in religious discussions, espe-
cially with the Gentile Christians who became more and more influential”
(Greek in Jewish Palestine, S. 1).

17 Raschi sagt: ,,vor der Stirn® (siche Anm. 11).

18 Hier scheint ein Wortspiel vorzuliegen: /-sapper kann sowohl ,,Haare schneiden®
als auch ,,reden, eine Geschichte erzahlen” bedeuten. So war dem Haus Rabban
Gamli’els seines Kontakts zur Regierung wegen erlaubt, in der ,,Weisheit des
Griechischen zu reden, was bildlich, aufgrund des talmudischen Wortspiels,
auch ,,das Haar in griechischer &ome-Mode schneiden® genannt werden konnte.

19 Nach Lieberman (Greek in Jewish Palestine, S. 21) kannte die judische Ober-
schicht griechische Literatur, die Mittelschicht ein wenig literarisches Grie-
chisch und die Unterschicht nur die gesprochene Umgangssprache.

285



Was immer mit ,,Weisheit des Griechischen® tatsichlich gemeint ist, ihr
Verbot ist zweifellos im Zusammenhang mit dem Krieg eingefuhrt worden
und bezieht sich auf eine Fahigkeit, in einer Weise, die den meisten Juden
unverstindlich war, mit dem rémischen Feind zu kommunizieren und Jeru-
salem zu verraten. Als solches handelt es sich nicht um ein generelles und
dauerhaftes Verbot, sondern um eine zeitlich begrenzte ,,war emergency
measure, directed to the special need of the moment®.?® Weiteres Licht auf
dieses Verbot und seinen expliziten Zusammenhang mit dem Krieg wirft
ein zweiter rabbinischer Text tber einen anderen Krieg. In der Mischna
(mSota 9,15) heisst es:

L1 2 DR DR T ROW L LT (D100p (RMD) DI W 0mna
Im Krieg gegen Titus (oder: Quietus) verfigte man [...], dass niemand seinen
Sohn Griechisch lehren diirfe.?!
Hier richtet sich das Verbot gegen die Lehre der griechische Sprache,?
aber auch hier handelt es sich um ein wihrend eines Krieges (entweder ge-
gen Titus im Jahre 70 n. oder gegen Quietus im Jahre 117 n.) erlassenes
Verbot, und der Wortlaut des Verbots kann in einem weiteren Sinne ver-

20 Vgl. dazu NORMAN BENTWICH, Hellenisim, Philadelphia 1919, S. 253: “The Rab-
bis were seldom particular about chronology, and as the same story is told of a
period two hundred years later, there is probably an anachronistic reference, de-
signed to point the lesson that the Hellenistic leanings of a section of the people
led to the national catastrophe. If the prohibition were made at the time stated,
it would have been a war emergency measure, directed to the special need of the
moment.” Zur Diskussion unseres Textes siche S. 286-287.

21 In den gedruckten Mischnaausgaben ist von Titus die Rede, d. h. vom grossen
judischen Krieg, der mit der Zerstérung Jerusalems und des Tempels durch
Titus im Jahre 70 n. endete. Aufgrund der Handschriften Cambridge und Par-
ma korrigiert LIEBERMAN (Hellenism in Jewish Palestine, S. 101) den Text in
Quietus, der unter Trajan 117 n. romischer Statthalter in Judda wurde, nach-
dem er die jidische Erhebungen gegen Rom in Mesopotamien niedergeschla-
gen hatte. Auch in Judda unterwarf Quietus die jidischen Aufstindischen. Die
englische Soncino-Ubersetzung des Talmud liest hier ebenfalls Qwuietus mit ent-
sprechender Erliuterung.

22 LIEBERMAN (Hellenism in Jewish Palestine, S. 101, Anm. 8), meint, dass “at the
time of Quietus the ban included the language as well as Greek Wisdom”, und
kommentiert: “The study of Greek may induce young people to become rhezo-
res, and wittingly or unwittingly betray the interests of the group and the pri-
vate individuals. This danger, of course, was real in Palestine only (where
Greek was spoken in government offices), but not in the Persian Empire”
(S. 101, Anm. 13). Daher, so Liebermans Schluss, erklire der Jerusalemer
Talmud hier das Studium der griechischen Sprache fiir gesetzwidrig, wihrend
der Babylonische Talmud nur das Studium der griechischen Weisheit verbie-
tet. Sieche unten Abschnitt 5 und Anm. 36.

286



standen werden — aufgrund dessen, was im Krieg geschehen ist, darf man
sein Kind nicht Griechisch lehren — oder im engeren Sinne einer zeitlich
begrenzten Notmassnahme, die man ,,im Krieg gegen Titus (oder: Quie-
tus)* verfiigt hat, d. h. dass man unter den schwierigen Bedingungen des
Krieges sein Kind nicht Griechisch lehren darf. Der Kontext und die
weiteren im Text erwihnten Verbote unterstutzen letztere Lesung.
Ungeachtet dieser historischen Details legen die Texte in keiner Weise
ein generelles Verbot der griechischen Sprache und Kultur (oder was auch
immer mit ,,Weisheit” hier gemeint ist) nahe. Was eingeschrinkt war, zu-
mindest im Rahmen der Notmassnahme, war nicht das Studium durch Et-
wachsene, sondern allein der Unterricht von Kindern. Wie Saul Lieber-
man gezeigt hat:
None of the early Rabbinic sources mentions the direct prohibition of the study
of either the Greek language or Greek Wisdom. An old ban was in force on the
teaching of Greek Wisdom to children. In the time of Quietus . . . it was extended
to the teaching of Greek in general. But even this involved only instruction and
only to children. Study was not enjoined.??
Lieberman fihrt verschiedene andere rabbinische Texte an, die die An-
nahme stiitzen, dass es um die Angst vor jidischen Informanten in den
Kriegen gegen die Rémer ging. Der Talmud kommt daher zu dem Schluss,
dass sich das Verbot des Griechischen gegen die defatores, die Informanten
(MT1027 *197) richtet. 2

3. hokhmat yewanit als geheimer Code: Mose b. Maimon (Maimo-

nides / RaMBa“M)

In seinem Kommentar zur Mischna erklirt Mose b. Maimon (Maimoni-
des), dass sich dieses Verbot nicht gegen die griechische Sprache als sol-

23 LIEBERMAN, Hellenisnm: in Jewish Palestine, S. 102.

24 Siehe die Belege bei LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 101. Vel. ferner
die Verweise bei MARCUS JASTROW, A Dictionary of the Targuminm, the Talmnd
Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature, Bd. 11, S. 805 (s. v. 70n) and
S. 810-811 (s. v. m1Mon). Gegen Lieberman meint E. E. HALLEWY (Anm. 2)
allerdings, dass das Verbot weiter gefasst ist und beide, Sprache und Kultur /
Weisheit einschliesst, und dass die Grinde fir dieses Verbot in den talmudi-
schen Quellen — Zeit fiirs Torastudium anderweitig vergeuden und judische
Informanten befihigen, andere Juden zu verraten — rein formale und nicht
wirkliche Griinde fiir das wiederholte Verbot sind. Gleichwohl sind sich Hal-
lewy und Lieberman darin einig, dass das Verbot nur fir die Unterweisung
von Kindern gilt, nicht jedoch fiir Erwachsene, die die griechische Sprache
und Weisheit lernen. Hallewy meint, dass das Verbot unter Juden, wie dhn-
liche Verbote unter den frithen Christen, letztlich gegen die Anpassung der
HI. Schrift an griechische literarische Formen zielt.

287



che richtet, sondern gegen die in den oben beschriebenen Vorfillen er-
wihnte ,,Weisheit des Griechischen® des alten Mannes, der durch seine
Fahigkeit, mit dem Feind auf geheime Weise zu kommunizieren, Jerusa-
lem verraten hat:?>

They said Greek, meaning the wisdom of Greek, which is what they called allu-
sions in speech, and things which are not meant literally, but which refer to some
matter of a secret wisdom . . . There were among the Greeks such things, unique
to this nation, by which people could speak by a hint (a/ifara) and in secret (a/-
lughz). The reason for this prohibition is that in the time of the second temple,
one of the descendants of the Hasmoneans attacked Jerusalem. The people of
Jerusalem would lower to their camp a basket with dinars every day, and [the
people on the outside] would give them in the basket two [animals] for the daily
sacrifice. There was a man who knew this way of speaking that the Greeks in-
vented, and he spoke to them in it. This is how the Talmud puts it: He translated
for them in the wisdom of Greek, that so long as they continued offering the
sacrifices, you will not be able to conquer them, so they stopped providing them
with the sacrifice. At that time they forbade a person to teach those hints which
the Greeks invented, or to speak in them. I have no doubt that this matter is lost
and nothing remains of it today, not a little and not much.

Maimonides’ Auffassung von hokbmat yewanit als geheimer Code ist von
Raschi vorweggenommen worden. In seinem Kommentar zu bMen 64b
deutet er hokbmat yewanit als remizot, als Hinweise oder Anspielungen. In
seinem Kommentar zu bBQ 83a identifiziert er sie als eine Art der Kom-
munikation, die in Palastkreisen bekannt ist (,,die Mitglieder der koniglichen
Familie, die der Regierung nahestehen, bedienen sich ihrer — 075 °12
12 O°M9OM NID7IM? O°21PN); und in seinem Kommentar zu bSota 49b erklirt
er hokhmat yewanit dariber hinaus als ,,eine von den Mitgliedern der konigli-
che Familie gesprochene gelehrte Sprache, mit der alle anderen Menschen
nicht vertraut sind® (12 P21 DY IR PRI PO 212 12 DN2THW 790 YY),

25 In Maimonides’ Kommentar zur Mischna (mSota 9,15): 11°27 w170 Q¥ mwn
Q1AM PR 1A 12 AW, ed. YOSEF D. QAFIH, 6 Bde, Jerusalem 5725 / 1965
(5729 / 1968), Bd. 111, S. 278, steht hokbma yewanit (griechische Weisheit) und
nicht hokhmat yewanit (die Weisheit des Griechischen). Dennoch, angesichts
der uniibersehbaren orthographischen Ahnlichkeit und dem eindeutigen Be-
zug auf die Talmudtexte, die von hokhmat yewanit sprechen, muss dies die kor-
rekte Lesung sein. Die Verweise auf spitere Texte, die Uber die Responsa-
Datenbank der Bar Ilan Universitit zuginglich sind, registrieren manche Tex-
te doppelt, einmal unter hokhmat yewanit und einmal unter hokbma yewanit, und
reflektieren auf diese Weise die Konfusion der Handschriften und gedruckten
Ausgaben. Wir miissen uns daher vom jeweiligen Kontext und nicht von der
Schreibweise leiten lassen.

288



Nach Maimonides (der als Philosoph die ,griechische Weisheit™ stu-
dierte und lehrte und die Philosophie in seine halachischen Werke einbe-
zog) ebenso wie nach Raschi (der keine philosophische Neigung versptir-
te) hatte das Verbot der hokbmat yewanit nichts mit griechischer Sprache
und Kultur im allgemeinen oder mit Philosophie und Naturwissenschaf-
ten im besonderen zu tun. Erst in der spiteren judischen Literatur ist der
Ausdruck hokbmat yewanit, wie wir schon gesagt haben, oft austauschbar
mit hokhma yewanit verwendet worden, bei Juden im Mittelalter wie in der
Neuzeit, die in ihr eine talmudische Begriindung fiir ihre Opposition ge-
geniiber Philosophie und sakulare Bildung sahen. Gleichwohl waren ande-
re mittelalterliche Juden (wie wir noch sehen werden) priziser in ihrer
Auffassung von hokbmat yewanit, darunter auch solche, die der Philosophie
gegeniiber abgeneigt waren oder zumindest das Studium der Philosophie
eingeschrinkt sehen wollten (wenngleich manche von ihnen selber Uber
philosophische Bildung verfiigten), aber meinten, dass die talmudische
Uberlieferung beziiglich der hokbmat yewanit nichts mit Restriktion gegen-
lUber griechischer Philosophie und Weisheit zu tun hat.

4. hokhmat yewanit als Rhetorik

Eine andere Deutung von hokbmat yewanit ist von Dov Rappel vorgeschla-
gen worden. Er versteht darunter Rhetorik.26 Nach Rappel bediente sich
der alte Jude, der Jerusalem durch seine Kenntnis der hokbmat yewanit ver-
raten hat, der Mimikry, eines Zweiges der Rhetorik, um mit dem Feind zu
kommunizieren. Folglich war es die Rhetorik, die nach Rappels Ansicht
die funfhundert Kinder in Rabban Gamli’els Lehrhaus gelehrt wurde.

The danger in teaching rhetoric was clear, and not only because of the possibility of
treason. Hellenistic rhetoric was not limited to the study of language and the study
of techniques of speech. It took a great deal of time. We can see in Rabbi Simeon
ben Gamliel's words that whoever studies ho&bwmat yevanit did not have time to study

Torah. It gave one a world view and a rich culture, and in its late form it was close
to the Stoa . . . and was able to capture the hearts of young Jews.?’

Fir Rabban Gamli’el bildete die Erlaubnis, sich auf diese Form von Rhe-
torik einzulassen, eine politische Notwendigkeit, denn ohne sie hitte er
mit den Rémern nicht wirkungsvoll verhandeln kénnen. ,,Like the &omze
haircut, hokhmat yevanit served a political purpose and was not for the pur-
pose of identification.*?8

26 DOV RAPPEL, AR 00 - NI NNDM, in: Jerusalens Studies in Jewish Thought 2 (1983),
S8.317-322,

27 RAPPEL, p°107 - 021 nnan, S. 322.

28 RAPPEL, P07 - N°1 nnom, S. 322.

289



Dennoch, was immer die dem Studium der hokbmat yewanit inhirente Ge-
fahr war, und was immer ihre genaue Bedeutung gewesen sein mag, die eines
geheimen Codes, wie Maimonides und andere Gelehrte des Mittelalters dach-
ten, oder griechischer Rhetorik, die breitere kulturelle Phinomene umfasste,
wie Rappel vorgeschlagen hat, die Geschichte von Rabban Gamli’el bleibt
ritselhaft. Von den tausend Kindern, die zur Hilfte Tora gelernt und zur
Halfte ,,die Weisheit des Griechischen® studiert haben, sind allein Rabban
Gamli’els Sohn Shim‘on und dessen Cousin in Asien ,,ibriggeblieben®. Doch
was wollte Shim‘on sagen, als er feststellte: ,,Von all denen sind nur zwei tb-
riggeblieben: Ich hier und mein Cousin in Asien“?? Wenn er mit ,,all denen™
die tausend Kinder meinte, was ist mit den anderen geschehen? Niemand von
ithnen ist geblieben — niemand von denen, die ,,die Weisheit des Griechi-
schen® studiert, aber auch niemand von denen, die Tora gelernt haben.

Umgekehrt, wenn er mit ,all denen® nur die funfhundert gemeint hat,
die ,,die Weisheit des Griechischen” studiert haben, bleibt es ein Faktum,
dass nach seinen eigenen Worten auch er einer derer gewesen ist, die sie
studiert haben, ebenso wie sein Cousin in Asien. Doch Rabbi Shim‘on b.
Gamliel hat auch Tora gelernt, selbst wenn er einer derer war, die ,,die
Weisheit des Griechischen® studierten. Lag das Problem damit in der dem
Studium der ,,Weisheit des Griechischen® inhirenten Gefahr der Assimila-
tion, oder bestand es darin, wie im Falle von Rabbi Jishma‘el (siche unten),
dass das Studium der ,,\Weisheit des Griechischen® dem Studium der Tora
zu viel Zeit raubte? Oder lag das Problem auf einer anderen Ebene: War das
Studium der ,,Weisheit des Griechischen® wie der &ome-Haarschnitt not-
wendig, um gewissen Juden zu erméglichen, sich in Kreise der rémischen
Macht einzuschleichen, und war es diese Nihe zur korrupten tyrannischen
Macht, die ihre Treue zur Tora untergrub? Sie studierten ,,die Weisheit des
Griechischen® ja nicht, um Weisheit zu erlangen, sondern um Einlass in die
Flure der fremden Macht zu erhalten. Wenn dies der Fall ist, war Problem
nicht, was die Kinder lernten, sondern das Faktum, dass sie nur allzu leicht
von den schidlichen Einflissen der romischen Macht infiziert werden
konnten, denen sie ausgesetzt waren.

5. Rabbi Jishma‘el: Eine Zeit, die weder Tag noch Nacht ist

Ein anderer Talmudtext scheint das Studium der ,,Weisheit des Grie-
chischen® ebenfalls drastisch einzuschrinken, und zwar auf eine Zeit, die
weder Tag noch Nacht ist. Ben Dama, der Sohn von Rabbi Jishma‘els

29 Wie oben Anm. 16 erwihnt, erklart Lieberman nicht, warum diesem Text
zufolge nur zwei von tausend iibriggeblieben sind.

290



Schwester, behauptete ,,die ganze Tora® gelernt zu haben und fragte seinen
Onkel, wann er ,die Weisheit des Griechischen® studieren duirfe. Rabbi
Jishma‘el antwortete, dass man nach Jos 1,8 Tora ,,Tag und Nacht“ lernen
soll, daher solle der Neffe ,,die Weisheit des Griechischen® zu ,.einer Stunde
studieren, die weder Teil des Tages noch Teil der Nacht ist* (X7 71RY 7yw
7790 1 R?Y Orh )30 Die Pointe der Geschichte kénnte demnach sein,
dass Rabbi Jishma‘els Neffe die Antwort erhielt, die seine Uberheblichkeit
verdient hat. Wie dem auch sei, Rabbi Jishma‘els Sorge galt nicht der mogli-
chen Gefahr fremder Weisheit, sondern dem bittu/ tora, der Vernachlissi-
gung des Studiums der Tora, und damit der Vergeudung von Zeit fir wert-
loses Tun. So deutet auch Saul Lieberman diesen Text, dass “the study of
Greek wisdom is not forbidden per se, but only because it leads to neglect
the study of the Torah”.3! Wie wir bei den anderen Texten zur ,,Weisheit
des Griechischen® gesehen haben, spielt auch hier die Zeit des Krieges eine
Rolle: Rabbi Jishma‘el lebte wihrend er Hadrianischen Verfolgungen, wih-
rend der das Studium der Tora verboten war.32

Den Zusammenhang mit Krieg belegt eine weitere Parallelgeschichte
von Rabbi Joshua im Jerusalemer Talmud, die in voneinander abweichen-
den Versionen auch in Midraschim zu finden ist,** nach denen Rabbi Joshua
gefragt worden war, wann man seinen Sohn Griechisch lehren darf. (Im

Jerusalemer Talmud ist ,,Griechisch®, nicht ,,die Weisheit des Griechischen

30 bMen 99b.

31 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 100,

32 In seinem Artikel Ishmael (in: Encyclopaedia Judaica, 16 Bde, Jerusalem 1972 [22
Bde, Detroit etc. 22007], Bd. IX, Sp. 83-806), stellt SHMUEL SAFRAI jedoch die
Frage, ob Jishma‘el bis zum Bar Kokhba-Aufstand von 132-135 n. gelebt hat,
trotz seiner Erwihnung als einer der zehn Mirtyrer jener Zeit. Gleichviel, ob
er bis zum Bar Kokhba-Aufstand gelebt hat oder ob die Geschichte frither
spielt, in der Zeit des Quietus (117 n.), sie reflektiert den Ausnahmezustand
eines Krieges, zu dem das Studium der Tora bedroht war.

33 yPeah 1,1 (ed. Venedig S. 15¢).

34 Varianten dieser Geschichte finden sich auch in Midraschim, einschliesslich
YalgShim‘oni II zu Josua § 6 und YalgShim‘oni II zu Prov § 937. In
MidrTehillim zu Ps 1 (ed. Buber) ist eine ahnliche Geschichte Rabbi Joshua
zugeschrieben, der gefragt wurde: ,,Wann soll jemand seinen Sohn die Weis-
heit des Griechsichen lehren?* Rabbi Joshua antwortete: ,,In einer Stunde, die
weder Teil des Tages noch Teil der Nacht ist™ (X 722w 171 Wi " DX 198W
990 WIN® K2] WKW 7700 10 R 01T 12 K2 IPRW AYwA 077 K 0037 NAoT 113
17°9K 112 IR OTR TP XY 077 R L (1 & YY) 79791 DR 12 o3 [77en a5 Ana
(0> % ©°27) 2°12 NN MWRIY 7NN 372 Y02 ’OW 170 ,MIMK). Der Midrasch
zitiert Jos 1,8 als Schriftbeleg dafiir, dass ein Mensch ,,niemals die Worten der
Tora von seinem Munde weichen lassen solle®.

291



der Gegenstand der Frage; in der Parallele im Midrasch zu Ps 1 hingegen
geht es um ,,die Weisheit des Griechischen®). Rabbi Joshua antwortete: ,,Zu
ciner Stunde, die weder Tag noch Nacht ist“ (1R 7vw2a 71777 X9 01 KY).
Denn nach Jos 1,8 soll man Tora ,, Tag und Nacht lernen.?> In der Fortset-
zung wird jedoch Rabbi Yohanan von anderen Rabbinen zitiert mit den
Worten, dass der Grund fir dieses Verbot ,,wegen der Informanten® lautet
(MMoni *30m).36

6. Rabbi Eli‘ezer: Meide die ,,Logik*?

Es gibt einen weiteren rabbinischen Text, der auf den ersten Blick ein Ver-
bot des Studiums der Philosophie nahezulegen scheint, und zwar eine Ge-
schichte, nach der Rabbi Eli‘ezer rit, higgayon zu meiden, was im Hebrii-
schen der Begriff fur ,,Logik® ist. In der in bBer 28b tberlieferten Baraita®
heisst es:
MR 11727 ,11°27 17 192K 07227 17020 19K 10101 TyhR T70ws L1330 1IN
2 Q2932 WaNY 02720 71202 NI 079 MR .R2A7 2WR oY 102 A2171 2N
ONR "M °19% WT 2HYOND ONRWIY (2MADT YTORRA N2 P2 212NN AN
X277 077 112 191N 0 vl .ot

The Rabbis taught: When Rabbi Eliezer became sick, his students came to visit
him. They said to him: Our teacher, teach us the ways of life so that we may merit
the life of the world to come. He said to them: Be careful regarding the honor of
your companions, and restrain your children from higayon, and seat them
between the knees of scholars. When you pray, know before whom you stand.
In this way you will merit the life of the world to come.
Was ist mit higgayon hier gemeint? Saul Lieberman iibersetzte: “Prevent your
children from [engaging in] the science of logic (or: dialectics and sophis-
try).”38 In der englischen Soncino-Ubersetzung des Talmud wird es mit “keep
your children from meditation® wiedergegeben, in der Artscroll- Ubersetzung
steht dafir, Rashi folgend: “restrain your children from recitation”.

higgayon ist von der Wurzel /-g-h abgeleitet, die im biblischen Hebriisch
nicht eine Art Denken, Meditation oder Logik, sondern Laute verschiedener
Art meint, also auf Vortrag oder Rezitation (d. h. lautes Lesen oder Studie-

35 Im weiteren Verlauf jedoch ,,sagte Rabbi Abahu im Namen von Rabbi Yoha-
nan: Einem Menschen ist es erlaubt, seine Tochter Griechisch zu lehren, den
es ist ein Juwel (Zakhshif) fur sie.*

36 Sie dazu oben Anm. 5.

37 Sie dazu oben Anm. 5. Zur Diskussion der verschiedenen Interpretationen von
,»halte deine Kinder fern von higgayon® siche MORDECHAI BREUER, T2 03°12 Wi
1, in: Y. GILAT & E. STERN (eds.), BN 7177, Ramat Gan 1978, S. 242-261.

38 LIEBERMAN, Hellenism in [ewish Palestine, S. 103, mit Anm. 26 und 27.

292



ren) verweist.” In manchen Kulturen werden Texte (wie die Bibel, Homer,
der Qur’an) laut gelesen und studiert; ebenso ist mit dem Verb ve-bagita, mit
dem in Jos 1,8 (das Rabbi Jishma‘el im oben behandelten Text zitiert) auf
das Lernen der Tora Tag und Nacht Bezug verwiesen wird (any 12 n°xm
m2°7), lautes Lesen oder Rezitieren gemeint. In Klgl 3,62 driickt das Wort
ebenfalls eine Art zu sprechen aus, in diesem Falle Gezischel oder Ge-
schnatter, und steht in Parallele zu ,,Lippen® (oder: Sprache). Ps 115,4-7
polemisiert gegen Gotzen, die ,,Augen haben, aber nicht sechen, Ohren, aber
nicht horen [...] und mi ihren Kehlen keinen Laut hervorbringen (yehegn)®.
Im Zusammenhang mit Musik (z. B. in Ps 92,4) beschreibt higgayon den
Klang eines Saiteninstruments oder die Stimme eines von einem Instrument
begleiteten Singers. In Ps 19,15 steht hegyon /libbi parallel zu ,,den Worten
meines Mundes®, und meint daher wohl ,,die Sprache meines Herzens“
(und nicht die ,,Erwigungen meines Herzens®, wie oft tibersetzt wird).

Als ,,Sprache des Herzens® meint higgayon — gleich dem griechischen
AOyog (von Aéyw), und dem Arabischen mantiq (von nataga) urspriinglich
Rede, woraus spiter Denken oder Vernunft und letztlich Logik wurde
(hoyuwen, mantiq).** Noch einmal; wenn auch in der spiteren jiidischen Litera-
tur Rabbi Eli‘ezers Antwort, die empfohlen hatte, Kinder von Aiggayon fern-
zuhalten (oder sie zu veranlassen, sie zu meiden), als Opposition gegen
Logik, d. h. Philosophie aufgefasst worden ist, kann dies nicht der (ur-
springliche) Sinn des talmudischen Ausdrucks sein. Mehr noch, aus Rabbi
Eli‘ezers Empfehlung, ,,sie [die Kinder| zwischen den Knien der Gelehrten
sitzen zu lassen®, darf man klar entnehmen, dass die (von higgayon fernzuhal-
tenden) Kinder kleine Kinder waren, die ohnehin keine Logik oder andere

39 Siehe dazu die verschiedenen Bedeutungen und Belege bei ELI'EZER BEN-
YEHUDA, AWM 7381 DoN2ava W97 1090 - Thesaurus totins Hebraitatis et veteris et
recentioris, 8 Bde, New York 1960, Bd. II, Sp. 1032-1033.

40 Zur Wissenschaft der Logik siche Abraham ibn Ezra, der sie — arabischem
mantiq (Sprache, Rede oder Aussprache) folgend - Xuani nnon (Wissenschaft
des Ausdrucks oder der Aussprache) nennt: 7710 701 X1 T0° (ed. JOSEPH
COHEN & URIEL SIMON, Ramat Gan *2007) 1,6, (S. 80, Z. 69), vel. 1,9 (S. 89,
Z.128); 2,1 (S. 91, Z. 2); 2,2 (8. 93, Z. 11). Moses Mendelssohns hebriische
Einleitung in Maimonides’ Magala fi sindat al-mantiq / 1707 M2 790 (ed.
arab. & hebr. YOSEF KAFIH, Kiryat Ono 1997) beginnt mit einer Diskussion
von higgayon als Ableitung von hagah, ,,das manchmal das Bemihen um Kon-
templation und Nachdenken meint® und fiigt in Parenthese, in hebriischen
Buchstaben, dann , Meditation, Befrachtung’ hinzu, das ,,inneres Sprechen und
Bedenken“ bezeichnet (S. 5). Auch in den Psalmen versteht Mendelssohn un-
ter higgayon ,,Kontemplation, Betrachtung (S. 6).

293



philosophische oder naturwissenschaftliche Facher studiert hitten. Was also
ist mit Azggayon hier gemeint?

Der aus dem 11. Jahrhundert stammende “Amkb ha-Shalem, das Wor-
terbuch zu Talmud und Midrasch des Natan b. Jehi’el von Rom, erklart
Rabbi Eli‘ezers Antwort mit ,,einen (Bibel-)Vers nach dem Literalsinn
auslegen® (WNMXD POD 1NON).41 Sein franzosischer Zeitgenosse Raschi
bietet zwei Deutungen fiir Rabbi Eli‘ezers Antwort an, deren erste gleich-
falls ein Lesen der Schrift nach dem Literalsinn meint:

Y79 nwn ,nR ]‘IW'? NOWNT O1WN R N RAPR2 017370 X

Do not let them become accustomed too much to Scripture, because it attracts.
Another explanation is: [Restrain them] from childish conversations.

Mit anderen Worten, so versteht Raschi Rabbi Eli‘ezer, kleinen Kindern,
die zu jung sind, die Mindliche Tora zu lernen, sollte die unbeschrinkte
Rezitation von Bibelversen, die einganglich und leicht zu lernen sind, nicht
erlaubt werden; auch sollte man sie nicht ithrem kindlichen Geschwitz
tberlassen. Vielmehr sollten diese kleinen Kinder zu Fissen junger Ge-
lehrter sitzen, die die Mundliche Tora studieren, damit sie von dem lernen,
was sie die anderen diskutieren horen.

An Raschis Interpretation der Empfehlung Rabbi Eli‘ezers interessant
ist, dass sie higgayon auf seine urspriingliche Bedeutung, einen Text laut
lesen oder rezitieren, zurtickfihrt und seine Empfehlung daher nicht als
Verbot des Studiums der Logik missdeutet.

Ungeachtet der Tatsache, dass Rabbi Eli‘ezer und Raschi eindeutig
kleine Kinder im Blick haben, die ohnehin noch nicht in einem Alter sind,
Logik zu studieren, interpretiert Moses Mendelssohn beide so, als hitten
sie das Studium der Logik im Sinn. Raschis erste Interpretation versteht
Mendelssohn als Bezug auf die innere Sprache der Logik und seine zweite
Interpretation als Bezug auf das dussere Sprechen und verweist dabei auf
die Ahnlichkeit der Interpretationen bei Raschi und im “Arukh ha-Shalem
des Natan b. Jehi’el:42

9N RPN 112 DR DRANAW LTIV 02T BYnd on M BY WK WD I
Wk 1AW 0ah 073 2" MwaT M2apa 1977 0 By wih Tun "2an RN
A 21PN PR 1120 KD 19P1° 90 4N .aNN2N M Y a9 0991 107X P1091
MR L,1PTIOY PIAT P10 WD Q19w RN 11927 Own TV WOR DN WOR 119772

41 Nathan b. Jehi’el, 2%wn TW, ed. ALEXANDER KOHUT, 8 Bde, Wien 21926
[repr. New York 1955], Bd. III, S. 177.

42 Moses Mendelssohn in der Einleitung zu Maimonides’ Magadla fi sindat al-
mantig ed. YOSEF D. QAFIH, S. 6-7.

294



0% 19 OK 77 .40 PR WA 07200 Y2 1owh I 2vaTIn 0 7In% an
PR DR VAT LN2AWTAM OR0I07 2T WK M 0w AT 013 970
w102 (Nachdenken, Meditation) 027 11°&7 %Y M09 012 DR WIAWw
17 IIPT ITAT WK 277 10 1700 PR L9300 DR 1AW DR W ar 0 AN
770 2"'WN2 0TI CIwn WY L9 HYaw gTIng ToM APV AT 2 ,‘7N?3W N
M2TT AT WD a0 TN ,(plaudem) AW N1I27A7N 02°12 DN IR TIN139
.0°NdW2 RV "NXNA
Rashi's first interpretation is almost that of the “Amkh, that whoever accustoms
his children too much to Scripture without educating the child in his way in the
traditions and interpretations of the Rabbis, causes them to learn to interpret the
verse literally and according to whatever they happen to understand. Then, when
they grow older, they will not look at tradition and what has been handed down
to us, person to person, going back to Moses our teacher, in interpreting the
verse, its allusions and secrets, because they will have been taught and accustom-
ed from youth to judge it rationally and to rely on their understanding.. According
to this way [of interpretation], the Aiayon mentioned by Rabbi Eliezer is internal
speech and thought, and he cautioned his students to restrain their children from
relying on the logic of their heart in interpreting the Torah. But if they incline
their ears to listen to tradition, they will not go astray to the right or to the left
from what our elders said, because this is the essence and foundation of the Oral
Torah. According to the second interpretation Rashi mentioned, [Rabbi Eliezer's|
intention is to restrain your children from excessive conversation, in which case
the interpretation of higayon is external speech and the expression of the lips.
Sodann verweist Mendelssohn auf die doppelte Bedeutung des Begriffs
Logik, mit dem, vom griechischen A6yog abgeleitet, ,,manchmal Rede und
Sprache, und manchmal Begriff oder Denken gemeint ist”. Wihrend sich
Mendelssohn deutlich bewusst war, dass beide, Azggayon und hoyog, Spra-
che ebenso wie Denken meinen kénnen, und obwohl er Raschi und den
Arukh ha-Shalem zitierte, verstand er dennoch sowohl Rabbi Eli‘ezer als
auch Raschi, als Empfehlung, Kindern nicht zu erlauben, auf Logik zu
setzen, d. h. auf ihre subjektiv-rationale Lesung der Schrift ohne die objek-
tive Weisung der in der Mindlichen Tora enthaltenen rabbinischen Tradi-
tion.¥ Dennoch las Mendelssohn Rabbi Eli‘ezer nicht als Argument gegen
die Philosophie. Seine Sorge war nicht, dass Juden Philosophie und Na-
turwissenschaften studierten, wie er es getan hatte, sondern dass Kinder
gelehrt werde, der Weisung der autoritativen Uberlieferung zu folgen und

43 Mendelssohns Besorgnis, man konnte aut das bauen, was man, von der Traditi-
on unabhingig, rationaliter gerade versteht, klingt wie das Echo von Abraham
ibn Ezras Argument gegen die kariische Exegese, wie er sie in der zweiten der
finf exegetischen Methoden in seiner Einleitung in die Tora beschreibt: ,,Ein jeder
deutet die Verse, wie er will, selbst hinsichtlich der Gebote und Gesetze.*

295



nicht auf ihre eigene ,,unangeleitete®, subjektiv-individuelle Auslegung zu
setzen, die auf dem beruht, was ihr Verstand ihnen zufillig zu verstehen
erlaubte. Fir Mendelssohn war nicht die Vernunft das Problem, sondern
Subjektivismus und Individualismus. Daher sollte (und konnte) sein Ver-
stindnis der Empfehlung Rabbi Eli‘ezers bezlglich der Logik keine Ab-
lehnung der Philosophie implizieren.

Mendelssohns Sorge, die Logik konne das Vertrauen auf und den Res-
pekt vor der Tradition untergraben, erinnert an die Sorge, der Lewi b. Ab-
raham b. Hayyim, ein rationalistischer Philosoph, der seinerseits Angriffen
der Gegner der Philosophie ausgesetzt war, in seiner Ende des 13. Jaht-
hunderts verfassten Enzyklopddie Iivyat hen Ausdruck verlichen hatte
(siehe dazu die Diskussion in Abschnitt 9). Lewi b. Abraham beftirworte-
te, den Unterricht der Kinder in Philosophie und Logik, ,,die den Anfang
der anderen Wissenschaften bilden®, in Grenzen zu halten, , weil sie ihre
Herzen anziehen, und das wird [den Kindern| Anlass geben, die Tradition
(gabbala) zu verlassen®, und sie zur Annahme hiretischer Meinungen und
antihalachischem Verhalten fihren.

7. Shem Tov ibn Falaqueras Ambivalenz gegeniiber
der hokhmat yewanit

Shem Tov ibn Falaquera (12257—12907), bedeutender Philosoph, Uberset-
zer, Bibelkommentator, Dichter und Enzyklopadist, war eine wichtige Figur
in der Verbreitung der Philosophie im 13. Jahrhundert und engagierter Ver-
teidiger des Maimonides und der Philosophie wihrend der dritten Phase des
sog. antimaimonideischen Streits um die Philosophie in den Jahren 1288-
1290.4 Trotz seiner eigenen offen ausgesprochenen Absicht, der judischen
Offentlichkeit die Philosophie auf Hebriisch zuginglich zu machen, sind
Ibn Falaqueras Bezugnahmen auf die hokbmat yewanit in gewissem Sinne
ambivalent: In einigen Fallen behandelt er sie so, als hitte sie einen Bezug
zur Philosophie, in anderen Fillen verwirft er diesen Bezug ausdriicklich.

44 Zu Ibn Falaquera siche RAPHAEL JOSPE, Torah and Sophia: The Life and Thought
of Shem Tov ibn Falaguera, Cincinnati 1988, insbesondere die Diskussion iiber
“Faith and Reason”, und STEVEN HARVEY, Falagnera's Epistle of the Debate: An
Introduction to Jewish Philosophy, Cambridge 1987. Zur neueren Forschung und
Bibliograhie siche meinen Art. Falaguera, Shem Tov ben Joseph ibn, in:
Encyclopaedia Judaica (Second Edition), New York 2007, Bd. VI, Sp. 679-683, and
Steven Harvey, Art. Shew Tov ibn Falaguera, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy.
Zur neueren Diskussion und aktualisierten Bibliographie zur Auseinanderset-
zung um die Philosophie siehe HAIM HILLEL BEN-SASSON / RAPHAEL JOSPE
& DOV SCHWARTZ, Art. Mazmonidean Controversy, in: Encyclopaedia Judaica (Second
Edition), Bd. X111, Sp. 371-381.

296



In seinem Iggeret ha-Wikkuah (Brief iber die Disputation), einem fiktiven
Dialog zwischen einem frommen Juden (hasid) und einem Gelehrten bzw.
Philosophen (hakhbam), der, wie Steven Harvey iiberzeugend nachgewiesen
hat, der zweiten Phase des Streits um die Philosophie in den frithen 1230er
Jahren* nachgebildet ist, sagt der hakbanz. ,,Es gibt in den Midraschim An-
spielungen auf die Wissenschaften, die nicht klar sind, ausgenommen jenen,
die in den Buchern der Wissenschaften lesen. Die Weisen, ihr Andenken
zum Segen, lehrten, ,,dass das ‘Gott erweiterte Jafet’ (Gen 9,27) eine An-
spielung auf ‘die Weisheit des Griechischen’ (hokhmat yewanis) ist.* Darauf
antwortete der hasid: ,,Dennoch haben sie niemandem die Wissenschaften
zu studieren erlaubt ausser Rabban Gamli’el“.#¢ Mit anderen Worten, Ibn
Falaquera, dessen eigene Position vom hakbam vertreten wird, plidiert in
diesem Text fiir das Studium der Philosophie und Wissenschaften, die er als
hokhbmat yewanit identifiziert, durch die dem hasid in den Mund gelegten Wor-
te aber zugleich anerkennt, dass die Rabbinen das Studium der hokhmat
yewanit begrenzt haben. Dies entspricht Ibn Falaqueras hdufigen Hinweisen
auf die Notwendigkeit, philosophische und wissenschaftliche Wahrheit
anzunehmen, aber Irrtiimer enthaltende Philosophie, die mit der Tora
unvereinbar ist, abzulehnen; so deutete er den Satz: ,,Rabbi Me’ir fand
cinen Granatapfel; er ass seinen Inhalt, seine Schale aber warf er weg.*“47

In dhnlicher Weise, und zwar in seinem Moreh ha-Moreh (Fihrer des
Fuhrers), seinem Kommentar zu Maimonides’ Moreh ha-Nevukbinm, versteht
Ibn Falaquera den Satz ,halte deine Kinder fern von higgayon™ als Hinweis
auf die Notwendigkeit, das Studium der Metaphysik auf jene zu beschrin-
ken, die moralisch qualifiziert und intellektuell reif sind.*® Darum ,,heisst

45 STEVEN HARVEY, Falaquera's Epistle of the Debate and the Maimonidean Con-
troversy of the 1230s, in: RUTH LINK-SALINGER (ed.), Torah and Wisdons: Stud-
ies in Jewish Philosophy, Kabbalah and Halacha: Essays in Honor of Arthur Hyman,
New York 1992, S. 75-86.

46 Englische Ubersetzung in HARVEY, Falaguera's Epistle of the Debate: An Introduc-
tion to Jewish Philosophy, S. 38-39. Da Falaquera in diesem Text hokbmat yewanit
mit Philosophie identifiziert, ist Harveys Ubersetzang mit “Greek Wisdom*
korrekt. Siehe die Diskussion und Verweise in Harveys Anm. 71-72. Aufmerk-
sam macht Harvey auch auf Parallelen zwischen Ibn Falaqueras Position (dass
sich die rabbinischen Restriktionen auf die Philosophie beziehen, aber nur
Kinder betreffen) und die von Jacob Anatoli, einem weiteren wichtigen Ver-
teidiger der Philosophie und des Maimonides.

47 bHag 15b. Siehe dazu die Diskussion in JOSPE, Torah and Sophia, S. 78-92.

48 01217 AN Y 7MW A7 190, ed. MORDECHATI L. BISLICHES, Pressburg 1837,
S. 170, zu Moreh ha-Nevukhin 1,34, wo Maimonides erklart, warum das Studium
der Metaphysik denen vorbehalten bleiben muss, die vorbereitet und dafiir qua-
lifiziert sind.

297



es ‘deine Kinder” und nicht ‘dich’,* weil Kinder unreif und moralisch nicht
gefestigt sind.

Wihrend Ibn Falaquera hokhmat yewanit hier mit Philosophie und Wis-
senschaft im allgemeinen und higgayon mit Metaphysik identifiziert, ver-
neint er in seinem Sefer ha-Mda'alot (Buch der Stufen),* dass mit hokbmat
yewanit griechische Philosophie und Wissenschaft gemeint ist, da sie uni-
versal ist; hokbmat yewanit muss folglich etwas spezifisch Griechisches sein,
wie griechische Religion oder Sprache, tiber die sich die griechischen Phi-
losophen in einer Art Code verstindigt haben:0

"177 19RW 121N WWEAW 21571 NN TIN271 Wi 2T 1000 10 12w 297 W
alalby M OPRY JVW IR INY ,0712 AR 701 7090 QTR D 1T ROV
90 MPdMT 3 020 19X 11927 R ".A9O0 an 12 nam" mIRw C1on L0700 0
IR ROVVIR MR 772 12 73 LT I0IRD M7 QPRY L0032 MONNWH DMK
ONIR 7277 AN M .ANY? R ONT PR 7222 D007 NIRRT 7Y RO
WA DNEYA 29017905 00 T [...] @7 ROR D1°27 RS ,MTOM Mrnna 000271
M7 PP PN .Oa° DOIRTY RDR LAV NNa? Yaun nnom D Mnona Tnbhn
ROVVIR KD T AT 90 WORY .NITPNRT MTN2 NMRON2 QRPN 0791017901
The ignorant think that our sages restricted the study of the sciences because of
what they found written: They asked Rabbi Osha‘yah when should a person study
the wisdom of Greek? He said to them: Go and look for an hour which is neither
day nor night, because it says, “Study it day and night” (Jos1,8). But these defi-
cient people did not understand that all nations participate in the sciences, which
are not particular to any specific nation. Therefore, what Rabbi Osha‘yah was
talking about was only that wisdom which was particular to the Greeks alone,
concerning their religion or language. They were accustomed to speak of these
things in hints and allusions, which only a few individuals could understand [...] It
is known that the philosophers themselves refrained from teaching such sciences
as physics to the masses of the people, but only to those worthy of them. There-
fore the ancient philosophers spoke of the sciences in hints and illusions. This
may be what Rabbi Osha‘yah was talking about.
Mit anderen Worten, die universale Natur von Philosophie und Wissen-
schaft(en) ist es, die thre Gleichsetzung mit einer spezifischen Kultur — in
diesem Falle der griechischen — ausschliesst. Daher muss sich der Termi-
nus hokbmat yewanit, wie gesagt, auf ein spezifisch griechisches kulturelles
Phinomen beziehen, wie griechische Religion oder Sprache, nicht jedoch

49 mbvnn 190, ed. LUDWIG VENETIANER, Berlin 1894, S. 75.

50 In Venetianers Edition steht hokbma yewanit und nicht hokbmat yewanit, den-
noch wird hier sicher auf bMen 99b angespielt (wie auch Venetianer anmerkt).
Eine weitere Abweichung besteht darin, dass das Dictum in Venetianers Edi-
tion Rabbi Osha‘ya zugeschrieben ist, wihrend es im Talmud Rabbi Jishma‘el
in den Mund gelegt ist.

298



auf Philosophie und Wissenschaft. Interessanterweise greift Ibn Falaquera
dabei auch auf Maimonides’ und Raschis Interpretation der hokbmat yewa-
nit als eine Art Code oder geheime Form der Kommunikation, derer sich
die Elite bedient, um ihren Inhalt vor den Massen zu verbergen. Fuir Ibn
Falaquera ist zumindest im angefithrten Text hokhmat yewanit daher nicht
Philosophie; dem zufolge 1st es auch nicht die Philosophie, die Gegen-
stand der zitierten rabbinischen Restriktion 1st.

8. hokhmat yewanit und die mittelaltetrlichen Auseinandersetzungen
um die Philosophie

Fir unsere Untersuchung der Einstellungen gegentber der hokbmat yewanit
interessant ist, dass es in der die mittelalterlichen Auseinandersetzungen
um die Philosophie betreffenden halachischen Literatur sowohl Beftirwor-
ter als auch Gegner der Philosophie sind, die den Begtitf verwenden, aber
peinlich genau zwischen dem Bezugsrahmen des Begriffs und ihrer je eige-
nen Einstellung zur Philosophie unterschieden. Oder anders gesagt, selbst
unter denen, die den Versuch machten, gegen das Studium der Philosophie
insgesamt zu opponieren oder zumindest ihren Unterricht in der Offent-
lichkeit oder vor der Jugend zu beschrinken, gab es solche, die anerkann-
ten, dass die talmudischen Aussagen zur hokbmat yewanit mit der vorlie-
genden Frage nichts zu tun haben.?!

Unter den Texten, die ich dazu in der Bar Ilan Responsa-Datenbank
finden konnte, stammt der erste von Rabbi Isaak b. Sheshet (RIVa“Sh;
geb. 1326 in Barcelona, gest. 1408 in Algier), einem Schiler des Philoso-
phen Hasdai Crescas (1340-1412), dessen Responsen zu den Quellen des
Shulhan ‘Arukh gehoren. Wenngleich Isaak b. Sheshet mit Philosophie
vertraut war, sprach er sich gegen deren uneingeschrinktes Studium aus.
(Isaak b. Sheshet hatte auch Vorbehalte gegentiber der Kabbala.)) Den-
noch rechtfertigte er Maimonides Moreh ha-Nevukhim als Versuch, ratlos
gewordene Menschen mittels Philosophie zur Tora zurlckzufihren, in-
dem er ihnen zeigte, dass sich Tora und Philosophie in Ubereinstimmung

51 Siche dazu den Uberblick mit entsptrechenden bibliographischen Angaben bei
RAPHAEL JOSPE, Faith and Reason: The Controversy Over Philosophy in Jew-
ish History, in: DERS., Jewish Philosophy: Foundations and Exctensions, 2 Bde, Lanham
2008, Bd. I: General Questions and Considerations, S. 55-90; DOV SCHWARTZ,
Changing Fronts in the Controversies over Philosophy in Medieval Spain and
Provence, in: Journal of Jewish Thought and Philosophy 7 (1997), S. 61-82. Eine wich-
tige philosophische Analyse der im folgenden behandelten Quellen bei AVvI
SAGI, NMONT PR 72w AR, Jerusalem 2000, Kap. 8 (zur Auseinandersetzung
um die externe Wissenschaft).

299



befinden. Trotz seiner Abneigung gegen die Philosophie (oder zumindest
gegen deren uneingeschranktes Studium) vermeidet es Isaak b. Sheshet,
die ,,die Weisheit des Gtiechischen® verbietenden Talmudtexte als Be-
grundung fur (s)eine Ablehnung der Philosophie heranzuziehen. Gefragt,
ob sich das talmudische Verbot fiir Physik und Metaphysik gilt, antworte-
te Isaak b. Sheshet, dass es allein, wie es Maimonides verstanden hat, um
das Verbot der ,,Weisheit des Griechischen® geht, d. h. des geheimen
Codes.> Das Verbot gilt nicht fiir die Biicher der griechischen Philoso-
phie, die griechische Sprache, ,,die sie |[die Rabbinen] alle fliessend gespro-
chen haben®. Wenn Isaak b. Sheshet auch ausdricklich anerkennt, dass
sich das Verbot nicht fir die Bicher der griechischen Philosophie gilt, emp-
fiehlt er dennoch, von ihrem Studium Abstand zu nehmen, da sie Schop-
fung und Providenz leugnen, und damit die Gefahr in sich bergen, dass sie

zur Leugnung der Tora fitlhren kénnen wie im Falle des Talmudweisen
Elisha® b. Avuya (des Lehrers von Rabbi Me’ir), der zum Hiretiker wurde.

52 Isaak b. Sheshet, mawm m?xw, Lemberg 1805 [repr. Jerusalem 1968], Nr. 45;
englische Ubersetzung des Responsums bei Menachem Kellner, Rabbi Isaac
Bar Sheshet's Responsum Concerning the Study of Greek Philosophy, in: Tra-
dition 15 (1975), S. 110-118,

D7AD-T197%77 0150 ANIR 077 ORI 70TIR7 PN AWK NP DRI RO D NORWW 0m
V207 INRY 71,7V yawD 0wa

NWHA L1 WD 2°IND OAW TR ORW LI 771 D992 070 207900 PRY AR AT
TR ORY WD 205,01 19O (1 A°Ana) MR 720TRY L2 PROPA 1T 0701 ,70K1 R
TWHa M7 RO NI A "1 1991 7RIT0 1PT aaR YW AT 100 ,AnEYa anann
TMIRD WA ITARR 2NN PO LTI IR 192 KPR L2100 PwhaY Mo Yy
[...] .m7°m7

TIORW X7 M /DR 700/ LGN RS IR L1 PRDE RIS L1PRD Nt
"D .7 127X M ,M2AY MR AW 2191, 1t DR 1 Nm L, anw Iwyn o1wn
.ONITI0Y O77°N0 2127 927711727 R 1vnk ,Ma%A0 I¥N2 10 1272 21T 0

O OR L0070 VIROH INT DAR LT RN QW M RD LD°H0MONT YauT M0 ,DIAR
,OTP9¥ 712121 RO WK INA TINY AW LD WITRR NN PY MPYY DOXRRNN
[...] "WuRa Pnn 20792 TN2aN QWA DAY 020 YT T

DR 10 T TAVAL LR ORI L,AnPW N0 7NaW ANYI L NRRT 9apn 1R
19T N1 0OR AN 91,2900 aovnY ®on LAY oR0aIT T1IR MYEARIY 771230
T DONHI NN PR IIRG (X7 O2WY PRn oD PRY 17 19R) M () phn phe
TIARY .ONEAT QMO0 XNPR AR R"'YY 01MIPPORY ,DMWa A ANa PRY La0INa
WONOT? NPRYY QN9 PRI ,1PRA AN 1IN D0 WO LM DD RMN RN
,ONMIR RPT DR (ROR ,D°NXONT 0°71902 DOINARNT (RIPY M MR R 20700 Py
[o..] R YWIORYD 7IPW M ,07°7272 PoRT? 1225 DR W D

277 191 X7 1O 91 TR U W AT 210D A D90 WX BT a"anon X0 1PN
IR L2100 T TAYADY NPNDTNT 122 AD ,D°N9IAN NXPA AN Nk NXP qwnan '
TR LIXPA IR AXPI M RAD D0 DOWIRT WAL DO RY WRA P00 00 R
.07¥721 1712 1202 AT O ,XDI0YDT PR NNO0N 172 A7INT 1R 2NUYH D01y oo

300



Eine zweiter Beleg fiir unseren Begriff findet sich bei Rabbi Shim‘on b.
Semah Duran (RaShBa“S, geb. 1361 in Mallorca, gest. 1444 in Algier),
einem jungeren Zeitgenossen Isaak b. Sheshets, Mitglied des Bez Din in
Algier und Nachfolger Isaak b. Sheshets im Amt des Oberrabbiners. Im
allgemeinen folgte er der maimonideischen Philosophie und betonte die
Ubereinstimmung von Religion (Glauben) und Philosophie (Wissen),
unterschied sich aber von Maimonides darin, dass er (wie Abraham ibn
Ezra) an Astrologie glaubte, positive Attribute Gottes anerkannte, die
gottliche Providenz als allen Menschen geltende verstand und verneinte,
dass sich die géttliche Providenz (wie Maimonides behauptete) proportio-
nal zur intellektuellen Auffassungsgabe verhalte. Gleichzeitig war Semah
Duran Forderer der Kabbala und zitierte aus dem Zohar. Sein enzyklopi-
disches Magen Avot (Schild der Viter) verwendet nichtjudische und judi-
sche Quellen gleichermassen.

Nach dem Magen Avot ist das Studium der griechischen Wissenschaf-
t(en) und Philosophie eindeutig nicht verboten, und das talmudische Ver-
bot gilt nur fiir den geheimen Code, den man benutzte, um Jerusalem zu
verraten. Und selbst dieser Code ist erst im Nachhinein verboten worden;
denn zuvor gab es kein Verbot der ,,Weisheit des Griechischen®. Die Tal-
mudweisen selbst haben, wie Semah Duran bestitigt, Philosophie studiert,
um zu ,,wissen, was du einem Apzgoros zu antworten schuldig bist*.>3 Auch
das rabbinische Verbot der sefarim hisonivim, der ,externen Buicher®, be-
zieht sich nicht auf Philosophie, sondern auf Ben Sira, Geschichtsbiicher
und Literatur, ,,in denen keine Weisheit ist, sondern Vergeudung von
Zeit“. Das in dem im Talmud erérterten Vorfall enthaltene Verbot der
. Weisheit des Griechischen® meint auch nicht ,,\Weisheit, die mittels rati-
onaler Forschung erworben wird“ (075w 7°pn 717 Yy XR57W 7031), son-
dern allein die geheime Form der Kommunikation, die in der Geschichte
vom Fall Jerusalems beschrieben ist.>

53 mAvot 2,14,

54 Shim‘on b. Semah Duran, M2R 149, Livorno 1762 [Leipzig 21855; repr. Jerusa-
lem 2007], Kap. 2:
SATAY 37D, MPINT T2 1KY NPT NI RO DTIPER DR WNY I VN
A 9903 O PRI LDRAN TN M7 MNoR DRI 070 PR D an e 020wl onxy
PPN 2D XA WD T30 9D ,R2A7 2YWY PO Y PR L,OTNNNN 0O1902 RNPA1MRY
730 ,[R - 1 X770 9"D 1T7I0] 1R MW 1271 LK 12 290 1A L[2 P 1T ]
191 0°1°7 M2 27WR 290 1M1 .3°197 N30 OYINYN ORYM 090 O L,TIVY 12 20
TOTIW 12 LI STASR TIRR 1T0RW 1 191 18T TIAR RYR L0000 02 PRY 001 19D
TP YT DY ROTW 3000 9V T 1RR K2 ,[2 un] amon nR [ 39 p"2] nam pana
RO KW M3 AT PWRR 3TR 1 MR DA AN 0an0 DY ORDR LNTow

301



In einem spateren Kapitel des Magen Avot kommt Semah Duran auf den
anderen im Talmud Gberlieferten Vorfall, die (oben Abschnitt 5 diskutierte)
Geschichte von Rabbi Jishma‘els Neffen zu sprechen, der von sich behaup-
tet hatte, ,,die ganze Tora™ studiert zu haben, und fragte, wann er ,die
Weisheit des Griechischen® studieren konne. Wie erinnerlich, lautete Rabbi
Jishma‘els Antwort, dass man die Tora nach Jos 1,8 ,, Tag und Nacht* stu-
dieren solle; daher sollte der Neffe | die Weisheit des Griechischen ,,zu einer
Stunde® studieren, ,,die weder Teil des Tages noch der Nacht ist*.>> Rabbi
Jishma'el ging es bei dieser Antwort um bittul tora, aut die Vernachlissigung
des Studiums der Tora, und damit auf Vergeudung von Zeit dadurch, dass
man sich mit weniger Nitzlichem abgibt.

Zu erinnern ist auch noch einmal daran, dass im von Semah Duran zi-
tierten Talmudtext und seinen Midraschvarianten von hokhmat yewanit, nicht
von hokbma yewanit die Rede ist. Dagegen heisst es in beiden Talmudtexten,
wie sie Semah Duran in seinem uns vorliegenden Buch zitiert, hokbma
yewanit.> Diese spiteren Quellen scheinen eine auf mangelnde Sorgfalt der
Schreiber schliessen zu lassen, die die Begriffe verwechselt oder als aus-
tauschbar betrachtet haben.

Ein dritter nachmaimonideischer Beleg fir die Auffassung von hokbmat
yewanit als ,,Weisheit des Griechischen® im Sinne geheimer Kommunikati-
onsmethode, ist in den Responsen Rabbi David b. Shelomo ibn Abi Zimras
(RaDBa“Z, geb. 1479 in Spanien, gest. 1573 oder 1589 in Jerusalem) zu
finden. Wenngleich Ibn Abi Zimra, ein Kabbalist und zugleich bedeutender
Mann in der Geschichte der Halacha, antinglich der Philosophie gegentiber
nicht abgeneigt war, entwickelte er sich mehr und mehr zu einem Gegner
von Philosophie und Systematisierung der Toragebote und erlaubte seinen
Schiilern deren Studium nicht. Dennoch war er genau und korrekt im Lesen

P99 NINIAA T2T37 AWYR IR 2197 ROKR 7N NN T 7290 AR .[2 7] aanann pwRia
D1 2T A0 TADI 112 IR TAPAT IR MR WY IR 5 ,[2 0] PRynw 1
2031 MR NN APR 11977 1M 02%12 Wan W 1PN P92 [2 1] 119922 1BRY T
55 bMen 99b.
56 Shim‘on ben Semah Duran, MaR 132, Kap. 5:
L2REAW 9279 ®NAT 12 MKW M3 RN PR LA 1707 92 D7 190K YN R? a0
07 12 OPRY VY 2172 RY 17 MK 70001 Tann TARKRY 100 700 72 NTRSW IR
MR L,INNT NAHIN PN AR TR0 PI0Y? NN AYY oW PRY M9 .a9000 1
KPR 7701 MR PIOYY 100 KDY LA 0 3 ([0 & ywre] Y om 12 noa'
MBI QN "N P92 1Y 110,72 NP MORY PRINT 123 IR RDIT N2
77YNY CNOINRAW 1D ,0IMPTOR DR 2OWAD PIWY X LA N aaw o L[2 0]
SN KD AM TR0 721 72 7921 2°0 ,002 N0 290 WM [T mwn] taw poa
RY 73wn 2™ R™M1I] 1N 9377 MART RN L7100 117 1a091 .30 020 T2 PRY
Lo P a™n

302



des talmudischen Verbotes der hokbmat yewanit, in der er eine anderen un-
verstindliche Geheimsprache sah. Weder mit hokbmat yewanit noch mit den
externen Bucher® (sefarim hisoniyim) sind die Bucher der Philosophen ge-
meint, die die Rabbinen ,,die Weisen der Volker* (hakhbnie ha-nmmot) nennen,
Jeder, der Weisheit besitzt, Jude oder Nichtjude, ist ein Weiser (hakbam),
und ,,wir haben nirgends gefunden, dass sie [die Rabbinen] das Studium der
Wissenschaft verboten haben® (nn2r7 7797 020 1MORW D7 W1 11781 KN
Apnn). Dennoch, wie Schiler keinen uneingeschrinkten Zugang zur inter-
nen mystischen Weisheit (hokbma muflad'a) haben dirfen, umso mehr sollten
sie keinen uneingeschrinkten Zugang zur externen Weisheit haben.
Dartber hinaus erklart Ibn Abi Zimra, dass Rabbi Jishma‘els Antwort,
sein Neffe solle ,,die Weisheit des Griechischen zu einer Stunde studieren,
die weder Teil des Tages noch der Nacht ist®, allein dem geheimen Kom-
munikationscode gilt, aber ,,nicht verboten ist, sich dem Studium der Wis-
senschaften (hokbmat ha-mehgar) zu widmen, wie wir erklart haben®.57

57 David b. Shelomo ibn Abi Zimra, m2wn1 m»xw, Teil 8: 7¥7 77,070 07X,
Bene Beraq 5735 [1974/5], Nr. 191.
DOK 1IN 7T DY NNNRG 0W00RM YA aaTn n2t o272 70 Yo [LL.]
[...] Mnaw? mapab ann wanw ) [2"y "0 A7) PRD 2 P Inetop
TR MR AV AMIRA [2"Y 0"R] 700 M0 [2"Y 2" p"2] 821 P92 MR M
TSR PRWY RV 0" IR AT ow] w720 LN TRDT 12 DR TRRRT
IARY A1 LAWY IMIRA RN 101,12 1R AP INY PRI PPUYD 2 13 2TaThw
[2"y 'P TITAI0] XM WD DAEMT QMDD RNMPI AR NN RPY 27 PRh P
TR QPR 922 RNMPW INVYH 70 ,0°093 D0 oaw M"wan on M9 ONXN RD
ASTT RYASIT DER PRUPI 2BWYRUET M50 Bark .o"amnn wad 11 A" Tntn
AMINT D2 A " MR [R"Y M0 PM'D A% MR WIPHY ,0°M00T R0 L MIBIRG
.. ] 00119 1RR0 ARIY DS R 2T NIAING T9IBR ST 92T
SPTIAT NADT TIADY DOADM TMORW 21K QMR MINR KDY
NR PRyAY " 5w M0 R 12’17 12 2R [2"Y 0"X] anDa nw P mimina Xaw om
X7 7T RPAT POV RO N0 N0 TIARY 10,910 AIN0 92 nThw caRk DRy "
72790 ¥ 010N KD APRY OYW OR7,2°N0 79791 o0 12 1A N9 7700 090 wne
WIR IPIAT NROAD PIOYY DAR D011 TADM IV NRMD 2D NI 7000 02 T
TROM TINDPN TN AT 1IN DTNYNT NV CIRY NARAY S"DYR L113N5W 10 TION
™MD NI ATY QIR IV RAWT L7TR00 21V WMNN0N NI13397 T0VANIY 197 NN
1931 DORWR TOWMY MDD D01 197 AW M YA [A"D mar] oonon uww
' DIPRY 1AM NIP3 NI 12NN RAW 031272 MATT 2700 [R'D /Mar/ aw] 1nR
WEN T3 WRAD PR WNT PR AINA AUYANIW AT 1IN0 A9 M7 TR PR L0000
10101 72 1°XAW 031,127 70 RAW QTR DIOIY 1NN XY ARTDIAN A0I0Y 1970RY
927, 0NN 077272 P 92 LR1PY ' RIR D1OWH KW &9 [2"Y 7™ aaan] 07190
Q77007 PWYM NN TARW B Mrak Mwh 100 IR aRwew PNl a1 2100 KXY 190
awh DM YRWYAY 1170 1177 MR RITTIR LR T OV o000 ,mEnm 7ng oy
Rakraliv

303



9. hokhmat yewanit als Magie

Ein weiteres und vielleicht tberraschendes Verstindnis von hokbmat yewanit
und Grund fiir deren Ablehnung beruht auf ihrer Gleichsetzung mit Magie.
Die Forschung der letzten Jahre, insbesondere Dov Schwartz, hat gezeigt,
dass “the spark that kindled the flames of philosophical conflict toward the
end of the 13 century was the rationalists’ use of astral magic for medicinal
purposes”,>® und solche magischen Praktiken seitens der Gegner der Philo-
sophie, wie Abba Mari b. Mose ha-Yarhi (13./14. Jahrhundert), bekannt als
Don Astruc von Lunel,5? als G6tzendienst betrachtet wurden.

Einer der Philosophen, die wihrend der vierten Phase der Auseinander-
setzungen in Nordspanien, Studfrankreich und der Provence (1303-1300)
angegriffen worden sind, war Lewi b. Abraham b. Hayyim von Villefranche,
Autor des enzyklopidischen Werkes Livyat hen®® Dov Schwarz hat einen
Abschnitt dieses vom Ende des 13. Jahrhunderts stammenden Werkes ver-
offentlicht, in dem Lewi b. Abraham die Bedeutung von hokhma yewanit
diskutiert. Darin zitlert er direkt, oder verweist indirekt auf, viele der talmu-
dischen Texte, die wir erortert haben.6! Lewi b. Abraham bietet drei ver-

58 SCHWARTZ, Changing Fronts in the Controversies (Anm. 51), S. 74. Siehe dazu
auch die Verweise in Anm. 48, und DOV SCHWARTZ, Studies on Astral Magic in
Medieval |ewish Thought, Leiden 2005, bes. Kap. 5.

59 Der Name Yarhi (,,Junar®) ist ein Hinweis auf Abba Maris Heimatstadt Lunel.
Abba Mari hatte sich an Rabbi Shelomo b. Abraham Adret (RaShBa’) in Bar-
celona gewandt um Hilfe fir den Umgang mit der allegorischen Exegese der
Philosophen, die in seinen Augen hiretisch war. Nach der Vertreibung der
Juden aus Frankreich 1306 sammelte Abba Mari, trotz seiner eigenen nicht
unparteiischen Rolle in den Auseinandersetzungen, die von beiden Seiten ge-
schriebenen Briefe und Pamphlete und verdtfentlichte sie in seinem Buch
Minhat Qenda'ot (,,Eifersuchtsopfer”, nach Num 5,15), bis heute die Hauptquel-
le fir die Geschichte des sog. antimaimonideischen Streits (MXIP N1 790, ed.
MORDECHAI L. BISLICHES, Pressburg 1838 [repr. 0. O. 2003]).

60 1 N7 90, ed. R. IMMANUEL B. JEKUTHIEL BENEVENTO, Mantua 1557 (edstio
princeps); siche dazu WARREN ZEV HARVEY, Levi ben Abraham of Villefranche's
Controversial Encyclopedia, in: STEVEN HARVEY (ed.), The Medieval Hebrew
Engyelopedias of Science and Philosophy, Dordrecht 2000), S. 171-188; ABRAHAM S.
HALKIN, Why Was Levi ben Hayyim Hounded, in: Proceedings of the American
Academy for Jewish Research 34 (1966), S. 65-76. Wesentliche Teile aus Lzvyat hen
sind in kommentierten Ausgaben mit wichtigen Einleitungen von HATM HO-
WARD KREISEL ver6ffentlicht worden (W wi nRan n “wown phnn i nmb
nwRN2 TwYn, Jerusalem 2004; 700 MTI0N ARIIT MK ,O772R 12 M7 M7 10 009,
Be’er Sheva 2007).

61 Wie eingangs bemerkt, warden die Begriffe hokbhmat yewanit and hokbma yewanit
oft austauschbar gebraucht. Es handelt sich hier um den Abschnitt aus Livyat

304



schiedene Erklirungen fir den Begriff an. Gemeint sein kénnen damit:
Biicher iiber religiose Praxis und Gesetze der Griechen, die als Gotzen-
dienst verboten waren; ein geheimer Kommunikationscode (wie Maimoni-
des und Raschi vorgeschlagen hatten), oder verschiedene Praktiken, die mit
Magie, Zauberei, Wahrsagerei und Astrologie zu tun hatten, von denen
einige (oder viele) falsch und als solche zwar nicht verboten sind, aber eine
Vergeudung von Zeit bedeuten (12171 1192 22X M0°K 12 1R 107 1),

A2 ,woI1n0 MNHWNY NP N QW NIAINT AIRWAY 7790 212771 P02 O
Y00 BPE OMAT 022020 W D2R .MITPRY Yaw 1500 Dhon
They cause a person to be idle from the words of Torah and from the other sci-
ences which are more beneficial and perfect the soul, such as astronomy, physics
and metaphysics, whereas astral decrees are popular and by chance.
Andererseits hatten die Talmudweisen, die selbst Kenner der Wissenschaf-
ten waren, nicht im Sinn, das Studium der Naturwissenschaft(en) und Phi-
losophie zu verbieten.

WOINT PIWPORT LRIPIDI DT NART 2°DI012°9;7 1P ANW 1AM 2902 17277 RY DR
IRIRTAE R R R R ,]733 WO R 177731 000 0°2°2 170 QW0 72 ,00°MM
ST 0701 0°°12Y 0°71902 DRI NN 17’2 "1XA
However, they did not speak about the books of science composed by true phi-
losophers like Socrates, Plato and Aristotle and those like them, because they
were new in those days and had not yet spread among everyone, because this type
of science was found among the sages of Israel in Hebrew books specifically
dealing with this.
Gleichwohl (wie wir in Abschnitt 6 oben bereits erwihnt haben), wihrend
Lewi b. Abraham das Studium der Philosophie einerseits favorisierte,
drickte ihn andererseits (wie Moses Mendelssohn rund finf Jahrhunderte
nach ihm) die Sorge um die Kinder, die nicht in Philosophie oder gar der
Logik unterwiesen werden sollten, was sie zur Preisgabe der Tradition, zu
hiretischen Anschauungen oder gesetzwidrigem Verhalten fiihren konnte.

DN MPRINT IRW? 72000 RITW 1A 172 03,0727 19 79K 27727 IRk M)
nYT HR W7 [L..] 2 7w ,a73p0 Y2 o 073 AT 507,257 DR 2°OWIn 01T
J¥RR 2w pnt [L..] 290

They commanded preventing children [from studying] these things, and also from
logic, which is the beginning of the other sciences, because they attract the heart,
and this will cause [children] to abandon tradition (gabbala), and also because [...]
they would tend to the opinion of heretics [...] and to cast off the yoke of the
commandments.

hen, Ms. Vatican 192, f. 110a-110b, ediert von DOV SCHWARTZ, — N7 7172001
TDI0ZON 7Y DMBA PN NWTIN 71N, in: Sinai 104 (1989), S. 148-153.

305



Mitte 14. Jahrhundert finden wir einen weiteren Beleg fiir hokbma yewanit im
Kontext von Magie. Solomon Francos Superkommentar iiber Abraham ibn
Ezras Torakommentar behandelt die unter den Ibn Ezra-Kommentatoren
vorherrschende Anschauung, dass der wiskan (das transportable Wisten-
heiligtum) und seine Gerite fahig waren, boradat ruhaniyyut zu bewirken
(“drawing down astral emanations”), die in arabischen magischen und
theurgischen Texten ruhaniyat (Geistwesen) genannt, ihrerseits auf antiken
griechischen hermetischen Texten aus Agypten basieren.®? Diese Astral-
oder ,,Geistwesen-Emanationen® (r#haniyal) vermitteln zwischen Gott und
Menschen, sie sind von Gott ausgehende Emanationen, die die Planeten
lenken und bewegen und Auswirkungen auf terrestrische Vorginge haben.

Abraham ibn Ezra diskutiert in seinem kurzen Kommentar zu Ex 25,7
die Gerite des Wiistenheiligtums und die priesterlichen Gewinder, dann
sagt er, dass ,,nachdem du diese Dinge verstanden hast, du auch die Ge-
heimnisse der ehernen Schlange (Num 21,8) verstehen wirst.*

In seinem Kommentar zu dieser Stelle identifiziert Franco die hokbma
yewanit®3 der von uns diskutierten talmudischen Texte mit eben dieser grie-
chischen astralen Magie:04

QPONR DY PIRT DY NInD ¥hwnh Do awyaw K17 0°10Ivn PR3 o000 3T Do
2" MR 1Y .1DWNnT NORYHA MWD PR D°2N0N 20T 90 1AV i [L.]
SARY NI 7002 0N TR 1P AW A [L..] 7T 98 AT ORNDAWN D90 1I¥WI D

62 Siehe SHLOMO PINES, On the Term Ruhaniyyut and Its Sources, and on Judah
ha-Levi’s Teaching (hebr.), in: Tarbss 57 (1988), S. 511-540. — Die Hermes Tris-
megistos (= ,,der dreimal Grosste™), dem Gott der Wissenschaft, zugeschriebe-
nen neuplatonisch-hermetischen Texte handeln von Philosophie, Religion, Mys-
tik, Astrologie und Alchemie. Pines hat zudem nachgewiesen, dass der aus dem
11. Jahrhundert stammende arabische, im Christlichen Europa als Picatrix
(Picatrix: the 1atin version of the Ghayat al-Hakim, ed. DAVID PINGREE, London
1986 = Studies of the Warburg Institute; Bd. 39) bekannte magische Text
Ghayat al-Hakim (“Das Ziel des Weisen”; Maslama ibn Ahmad Magriti [= Pseu-
do-Magtitl|, Ghdyat al-hakim wa-apaqq al-natigatain bit-tagdim ed. HELLMUT RIT-
TER, Berlin 1933; dt. Picatrixc — das Ziel des Weisen, aus dem Arabischen Ubers. von
HELIMUT RITTER & MARTIN PLESSNER, London 1962) dreimal ins Hebriische
Ubersetzt worden ist, was von seiner Popularitit und seinem Einfluss in jiidi-
schen Kreisen zeugt.

63 Wiederum lautet der hier gebrauchte Ausdruck hokbma yewanit und nicht hokb-
mat yewanit. Weil Franco darunter griechische Magie versteht, habe ich hier mit
“Greek wisdom” und nicht mit “the wisdom of Greek” tbersetzt.

64 Francos Text ist nach der Handschrift der Bodleiana (Oxford) Ms. 1258/4, f.
72a, ediert worden von DOV SCHWARTZ, N T1°7 72WRAHA N°11 7220 1302 TV
70 A2, in: Sinai 105 (1990), S. 94-95.

306



TPT IMR Y70 7T ARIW ,027°2 27071 10 K7 1712V 010V 1w 3T 90 onk
412V NN 70
The intention of the sage [Abraham ibn Ezra] in these matters was that everything
was done in order to cause forces to emanate on the earth and on its nobles [...]. All
of the matters written in these portions concerning the work of the Tabernacle deal
with this. [The Rabbis| thus said that when two Hasmonean kings were fighting
each other [...] there was an old man who knew Greek wisdom (hokbma yewani), and
told them that so long as [the priests] engage in the Temple service, they will not fall
into your hands. We see from this that the old man knew the secret of that service.

ITI. Jehuda ha-Lewi und hokhmat yewanit—
abweichende Lesarten®

10. Jehuda ha-Lewis Philosophie und Neuplatonismus

Wir begannen mit Jehuda ha-Lewis Gedicht, in dem die hokhmat yewanit als
etwas beschriecben wird, ,,das keine Frucht, sondern nur Bliten hat”. In
diesem Gedicht richtet Ha-Lewi die Pfeile seiner Kritik — wie die Zeilen des
Gedichts unschwer erkennen lassen — auf gewisse Lehren der aristotelische
Metaphysik, insbesondere die der Ewigkeit der Welt. Ist diese Kritik an
einigen Aspekten der hokbmat yewanit aber eine vollige Ablehnung der grie-
chischen Philosophie, wie oft behauptet wurde?

Ha-Lewis vermeintliche Opposition gegen griechische Philosophie, wie
sie in seiner negativen Aussage Uber die hokbmat yewanit in seinem Gedicht
zusammengefasst ist, wird eindrucksvoll in seinem Sefer ha-Kuzari vorgetra-
gen, in dem er die Ansicht vertritt, dass die menschliche Vernunft unfihig
ist, die letzte Wahrheit, in Fragen der Metaphysik gewiss, zu begreifen. Be-
lege fiir dieses Ungentigen der Vernunft bietet die schlichte historische Tat-
sache, dass es niemals einen Philosophen gab, der Prophet, oder einen Pro-

65 In einem ,,Symposium® im Review of Rabbinic [udaism: Ancient, Medieval and
Modern 6/2-3 (2003) stellte DOV SCHWARTZ die provozierende Frage “Is It
Possible to Write a History of Jewish Thought?” und rechtfertigte sie damit,
dass manche der von mittelalterlichen Kommentatoren und modernen Erfor-
schern der judischen Philosophie vorgetragenen Thesen oft eher ihre eigenen
ideologisch begriindeten oder vorgefertigten exegetischen Anschauungen re-
flektieren, und die eine Ansicht nicht auf Kosten der anderen als richtig und
objektiv bewiesen erklirt werden kann. Wenngleich ich mich in meiner Ant-
wort auf Schwartz in diesem ,,Symposium® von einigen Aspekten seiner mo-
derat-dekonstruktivistischen Lesart der jidischen Philosophiegeschichte un-
terschied, belegen doch unsere deutlich voneinander divergierenden Lesarten
Jehuda ha-Lewis in gewissem Sinne, dass dieselben Texte durchaus legitim in
unterschiedlicher, ja, gegensitzlicher Weise gelesen werden kénnen.

307



pheten, der Philosoph war,® und dass sich die Philosophen ,keineswegs
tiber ¢zne Handlung und einen Glauben in Ubereinstimmung finden®.67

Solche Kiritik ist indessen nicht gleichbedeutend mit vollkommener
Opposition oder Ablehnung. Ha-Lewis Kritik der Philosophie — im Ge-
dicht und seinem Kwgari — hat zu mancherlei Deutung seines Verhiltnisses
zur Philosophie im allgemeinen und seiner Beziehung zu einzelnen Philo-
sophenschulen und deren Ideen im besonderen Anlass gegeben.o®

Manche haben ihn in der Nihe des Neuplatonismus gesehen. Julius
Guttmann behandelte Ha-Lewi im Kapitel iiber den Neuplatonismus, weil
bei Ha-Lewi, wie er behauptete, ,,der Gott Abrahams, dem die Seele in
Sehnsucht anhingt, metaphysisch in den Formen der neuplatonischen
Gottesidee bestimmt® wird.®? Colette Sirat, die Ha-Lewi zwar nicht als
Neuplatoniker behandelt, betrachtet seine kosmologische Hierarchie
gleichwohl als ,,very similar to that of the Neoplatonists“.” Dabei bildet
den Kern des mittelalterlichen Neuplatonismus die Emanationslehre und
nicht allein seine hierarchische Kosmologie, und vielleicht stammt die
schirfste und deutlichste Kritik und Ablehnung der Emanationslehre ja
auch von Jehuda ha-Lewi selbst:”!
In dhnlicher Weise forschten die Philosophen und gelangten zu dem Ergebnis,
dass aus Einen nur Eins ausgehen kann [...]. Daher sagen sie, dass dieser Engel
zwel Eigenschaften besitzt: die eine, dass er sein Dasein durch sein Wesen kennt,
die andere, dass er weiss, er hat eine Ursache. Daraus ergeben sich zwei Dinge:
ein Engel und die Fixsternsphire. Aus dem, was ihm von der Ersten Ursache zur
Erkenntnis gekommen ist, ergibt sich ein zweiter Engel, und aus der Erkenntnis
seiner Wesenheit ergibt sich die Saturnsphire und so fort [...]. Die Menschen
haben dies angenommen und sich so weit tiuschen lassen, dass sie es fur einen
Beweis nehmen, weil sie es den griechischen Philosophen zuschrieben. Es ist aber
nur eine einfache Behauptung, die nicht Gberzeugt und verschiedene Einwinde

moglich macht [...]. Woher wissen wir denn tiberhaupt, dass aus dem, der seines
Wesens sich bewusst ist, notwendig eine Sphire, und aus dem Bewusstsein der

66 Jehuda ha-Lewi, Kuzari 1,4 (alle Zitate aus: Das Buch Al-Chzari. Aus demr Arabi-
schen des Abu-I-Hasan Jehuda Hallewi Gbersetzt von HARTWIG HIRSCHFPELD,
Breslau 1885, hier S. 06).

67 Jehuda ha-Lewi, Kuzari 1,13 (S. 11).

68 Eingehendere Diskussion in RAPHAEL JOSPE, Jewish Philosophy: Foundations and
Extensions, 2 Bde, Lanham 2008, Bd. II: On Philosophers and Their Thought, S. 5-
18: Teaching Judah Ha-Levi: Defining and Shattering Myths in Jewish Philosophy, und
DERS., Jewish Philosophy in the Middle Ages, Boston 2009, Kap. 6.

69 JULIUS GUTTMANN, Die Philosophie des Judentums, repr. Wiesbaden 1985, S. 153.

70 COLETTE SIRAT, A History of Jewish Philosophy in the Middle Ages, Cambridge
1985 [*1990], 5. 125.

71 Jehuda ha-Lewi, Kugari 4:25 (S. 226-227).

308



Ersten Ursache ein Engel entstehen miusste? Sobald Aristoteles sich rithmt, dass
er sich seiner selbst bewusst sei, kann man von ihm fuglich verlangen, dass eine
Sphire aus ithm emaniert, rithmt er sich, die Erste Ursache erkannt zu haben, dass
ein Engel aus ihm emaniert. Ich habe diese Prinzipen erwihnt, damit die Philoso-
phie dich nicht verwirrt und du meinst, dass, wenn du ihr folgst, du deiner Seele
durch klaren Beweis Beruhigung gibst. Der Verstand akzeptiert keines ihrer Prin-
zipien, auch erfasst_‘ sie keine Logik. Darliber hinaus herrscht auch nicht zwischen
zweien von ihnen Ubereinstimmung [...].
Was Ha-Lewi von den Philosophen behauptet — dass sie in nichts iiberein-
stimmen — ist ebenso wahr, zumindest in gewissem Masse, im Blick auf die
gelehrten Interpretationen seines Denkens. Guttmann und Sirat behandeln,
wie wir gesehen haben, mindestens einige Aspekte seines Denkens als threm
Wesen nach neuplatonisch, obwohl er fir die Emanationslehre, die das
wesentliche Merkmal des Neuplatonismus ist, nur Verachtung tibrig hat.
Was hier jedoch entscheidend ist, ist nicht allein, dass Jehuda ha-Lewi
die Emanationslehre ablehnt, sondern dass er dies nicht aus religiGsen
Griinden tut (zum Beispiel der Inkompatibilitit zwischen dem neuplatoni-
schen Einen, das alle Realitit aus sich hervorgehen lisst, und dem person-
haften ,,Gott Abrahams® der Bibel, um Jehuda ha-Lewis gelungene Formu-
lierung aufzunehmen), sondern aus philosophischen Griinden: ,,Ihre Prin-
zipien sind von der Vernunft nicht zu akzeptieren und mittels der Logik
nicht zu erfassen® und sind daher nicht wirklich bewiesen, auch stimmen
die Philosophen in keinem dieser Prinzipien uberein:
Sie haben gleich von vornherein Ansichten, die den Verstand gering achten und
von ithm gering geachtet werden [...].Das sind Dinge [die Emanation], die weni-
ger zufrieden stellen als das Buch Jezirah [Sefer Yesiral. In allen diesen aber sind

Zweifel vorhanden, und es herrscht keine ﬂbereinstimmung zwischen einem
Philosophen und einem anderen [dartber].”?

11. Jehuda ha-Lewis Philosophie und astrale Magie

Oben haben wir auf Deutungen der hokbmat yewanit im Sinne von astraler
Magie und dabei auf Shlomo Pines’ diesbeztiglich wichtige Untersuchung
hingewiesen (S. 306 mit Anm. 62). Darin hat Pines gezeigt, dass Jehuda ha-
Lewis Kugzari gelegentlich auf die ,,Geistwesen“-Emanationen (arabisch
ruhaniyat) Bezug nimmt, die aus arabischen Texten bekannt sind, die von
Magie und Theurgie handeln, die wiederum auf antike griechische hermeti-
sche Texte aus Agypten zuriickgehen.73 Diese ruhaniyat, von Gott ausge-

72 Jehuda ha-Lewi, Kuzar 5,14 (S. 263-264).

3 SHLOMO PINES, On the Term Ruhaniynt and Its Sources, and on Judah Ha-Le-
vi’s Teaching (hebr.), in: Tarbis 57 (1988), S. 511-540. Vgl. DOV SCHWARTZ,
Studies on Astral Magic in Medieval Jewish Thonght, Leiden 2005.

309



hende Emanationen, die die Planeten lenken und bewegen und Einfluss auf
terrestrische Vorginge haben, sind Vermittler zwischen Gott und Men-
schen. Wie Pines weiter gezeigt hat, ist der dieser Vorstellung zugrunde
liegcende aus dem 11. Jahrhundert stammende arabische magische Text
Ghayat al-hakim wa ahaqq al-natigatain bit-tagdim (Das Ziel des Weisen und die
des Vorrangs wiirdigere der beiden Kinste; [siche Anm. 62]) dreimal ins
Hebriische tibersetzt worden ist, was von seiner Popularitit und seinem
Einfluss in judischen Kreisen zeugt. Pines kommt daher zu dem Schluss,
dass Ha-Lewis Ablehnung dieser Ideen alles andere als eindeutig gewesen
ist, ja, dass er im Grunde genommen geglaubt hat, dass die Gebote der Tora
wirksamer sind als nichtjiidische Theurgie. Judentum ist wirksame und niitz-
liche Theurgie, wihrend die paganen Religionen, auf die Jehuda ha-Lewi zu
sprechen kommt, wesentlich unbegriindete Theurgien darstellen, weil sie
weit entfernt davon sind, irgendwelche positiven Wirkungen zu garantieren,
die die Wirksamkeit und Nutzlichkeit widerspiegeln, die das Judentum als
Theurgie mit seinem System der Gebote bereithalt.”

Der Linie dieser Ha-Lewi-Interpretation folgend, meint Dov Schwartz,
dass “the first [Jewish] thinker to lay down concrete foundations for astral-magic-
al interpretation of the Torah and its system of commandments was Judah Ha-
Levi”.7> So deutet Ha-Lewi in Kugari 1,97 (S. 35-36) die Stinde des golde-
nen Kalbes (Ex 32) als illegitimen Versuch, ohne gottliche Autorisierung,
die Geistwesen an einen Ort oder Gegenstand zu binden, ,auf den sie
hinweisen koénnten, wenn sie die Wunder ihres Gottes erzahlten, wie die
Philister mit der Lade taten (1. Sam 5,11), indem sie sagten, dass der Herr
darin wire®. Das goldene Kalb war eine Verletzung des Verbots des De-
kalogs, ein Bild zum Zweck der Anbetung anzufertigen (Ex 20,4-5), ganz
im Gegensatz zu jenen sakralen Geriten, die Mose fiir das transportable
Wiistenheiligtum herzustellen ausdriicklich geboten worden war, wie die
Bundeslade, die Tafeln der Gebote, und die Cherubim.

Was Jehuda ha-Lewi ablehnte, war Schwartz zufolge daher nicht ast-
rale Magie und Glaube an die rwhaniyat, sondern deren illegitimer und
wirkungsloser Gebrauch ausserhalb des Rahmens der géttlichen Gebote
der Tora und deren Weisung. Schwartz zieht daraus den Schluss, dass
die Differenz zwischen Jehuda he-Lewi und Abraham ibn Ezra folglich
darin bestand, dass Ibn Ezra auf der Wirkmichtigkeit von Astrologie

74 PINES, On the Term Ruhaniyut, S. 529, englisch bei SCHWARTZ, Studies in Astral
Magic, S. 2-3.

75 DOV SCHWARTZ, Astral Magic in Medieval Jewish Thonght (hebt.), Ramat Gan
1999, S. 31.

310



und astraler Magie bestand, wihrend Jehuda ha-Lewi allein die Tora,
nicht die Astrologie als theurgisch wirksam betrachtete. Beide Denker,
so Schwartz, schrieben freilich in einer Weise, die viel von threr astral-
magischen Interpretation der jiidischen Quellen geheim halten sollte.

Mein Verstindnis von Jehuda ha-Lewi unterscheidet sich von Schwartz’.
Mir scheint, dass wir Jehuda ha-Lewi keinen Glauben an Astrologie zu-
schreiben kénnen, geschweige denn an astrale Magie, ohne deren notwendi-
ge Fundierung in einer neuplatonischen, dem Emanationsschema folgenden
Kosmologie (einer Kosmologie, die von Ibn Ezra vertreten wird, aber nicht
von Jehuda ha-Lewi). Trotz dessen gelegentlicher, seltener Verwendung
emanationistischer Sprache, die im besten Falle ambivalent ist, gibt es sicher
keine starkere Ablehnung und Verhohnung der Absurdititen der Emanati-
onslehre im mittelalterlichen jidischen Denken als deren bissige Verspot-
tung durch Ha-Lewi in Kugari 4,25, wie wir oben gesehen haben.

Um zu wiederholen: Jehuda ha-Lewis Ablehnung der Emanation hat
rationale, wissenschaftliche, nicht aber religiose Griinde: ,,Jhre [der Phi-
losophen] Prinzipien sind von der Vernunft nicht zu akzeptieren und
mittels Logik nicht zu erfassen®. Und ebenso in Kuzar 5,14 (S. 264), wo
er, wie wir sahen, von der Emanation sagt, dass ,,diese Dinge noch weni-
ger zufrieden stellen als das Sefer Yesira, sie alle sind zweifelhaft, und kein
Philosoph stimmt mit dem anderen (dariiber) tiberein®.

Was ist ohne solche Emanationslehre die Grundlage fiir den Glauben
an Astralkrifte? Und schliesslich, was ist ohne solche Krifte die Grundla-
ge fur astrologisches Wissen um jene Krifte, geschweige denn ihrer Nutz-
barmachung im Rahmen astraler Magie? Die Frage ist folglich, wie man
Jehuda ha-Lewis Interpretation solcher Bibeltexte wie von der Siinde des
goldenen Kalbes lesen soll. Vertritt er selbst tatsidchlich einen Glauben an
die (im Vergleich zu den Geboten der Tora allerdings begrenzte) Wirk-
samkeit astraler Magie, oder deutet er lediglich an, dass ein solcher Glaube
die Isracliten zu threr sindhaften Verletzung des in der Tora gegebenen
ausdriicklichen Verbots eines solchen Kultes als Gotzendienst angeregt
hat? Wie Ha-Lewi in Kuzari 4,9 (S. 201) schrieb, wenn (und dieses kondi-
tionale ,,wenn® ist selbstredend) ,,etwas von dieser Wissenschaft (scil. As-
trologie) sich an die religionsgesetzliche, gottliche Wissenschaft anlehnt,
so nehmen wir es auf”, denn es kann keinen Widerspruch zwischen wis-
senschaftlicher Wahrheit und der Tora geben;’ | wir sprechen dem Astro-
logen jedoch ab®, cin spezifisches Wissen von dem, was sein wird, zu
haben ,,und behaupten, dass ein Sterblicher das nicht erfassen kann®.

76 Vgl. Kugar: 1,67 und 1,89 (S. 21 und 29-30).

311



Wie wir oben gesehen haben, hat Dov Schwartz gezeigt, dass hokbmat
yewanit zuweilen als astrale Magie aufgefasst wurde. Da mag es jetzt paradox
erscheinen, dass sich Jehuda ha-Lewis Kritik der fokbmat yewanit in seinem
Gedicht nicht allein gegen die aristotelische Lehre von der Ewigkeit, son-
dern auch gegen die neuplatonische Theorie einer ewigen und notwendigen
Emanation und gegen deren Folgetheorien der Astrologie und Astralmagie
richtet, die (wenn meine Lesung von Jehuda ha-Lewi eher zutrifft als die
von Dov Schwartz) Jehuda ha-Lewi ablehnte, und zwar mit rationalen und
wissenschaftlichen Griinden.

12. Jehuda Ha-Lewis Philosophie: esoterisch oder exoterisch?

Andere anderslautende Lesungen von Jehuda ha-Lewis Kuzari richten sich
gleichfalls gegen seine Einstellung zur hokbmat yewanit. Ein weiteres Mal
verweisen wir dazu auf die wichtige Untersuchungen und Thesen von
Dov Schwartz, der eine ganz eigene, radikale Interpretation des Kuzar
vorgeschlagen hat.”7 Leo Strauss folgend,’” verwirft er die Ansicht Eliezer
Schweids und anderer, dass der judische Gelehrte (der haver) im Gesprich
mit dem Chazarenkonig Jehuda ha-Lewis eigene Anschauungen wieder-
gibt. Sagt doch am Beginn seines Buches Jehuda ha-Lewi selber, dass er
,beschloss [...], diese [Vorginge] niederzuschreiben, wie sie stattgefunden
haben®, da ,,unter den Beweisgriinden des Rabbi solche waren [d. h. nicht
alle|, die mir zusagten und mit meinen eigenen Anschauungen uberein-
stimmten®.”

Der Kuzari, wie Schwartz ihn versteht, ist ein Beispiel esoterischen
Schreibens, dessen Absicht es ist, des Autors wahre Intention vor dem da-
fiir ungeeigneten Leser zu verbergen. Von Strauss’ These von “persecution
and the art of writing”® ausgehend, gelangt Schwartz zum gegenteiligen
Ergebnis. Strauss war zu dem Schluss gekommen, dass auf exoterischer
Ebene der Kuzari der Philosophie widerspricht, dass auf einer esoterischen
Ebene aber die Philosophie der Religion zumindest zum Teil nutzlich ist.?!

77 DOV SCHWARTZ, 2127 2’2 DI M2 717Nom 37°no (Contmdz'ciz'an and
Concealment in Medieval Jewish Though?), Ramat Gan 2002.

78 LEO STRAUSS, The Law of Reason in the Kuzari, in: Proceedings of the American
Academy for Jewish Research 13 (1943), S. 47-96 = in: DERS., Persecution and the Art
of Writing, Glencoe / New York 1952 [Chicago *1988], S. 95-141, dort S. 101.

79 Jehudah ha-Lewi, Kuzari 1,1 (S. 1-2). Siche dazu die Diskussion bei
SCHWART?Z, Contradiction and Concealment, S. 46 mit Anm. 3 und 4.

80 LEO STRAUSS, Persecution and the Art of Writing, Glencoe / New York 1952 [Chi-
cago *1988], besonders den Titelaufsatz (S. 22-37).

81 Siehe dazu SCHWARTZ, 0nom a°N0 (Contradiction and Concealment), S. 26. Der

312



Nach Schwartz hingegen ist das ,,Gebeinmis des Kuzar'* das Gegenteil: auf
exoterischer Ebene beldsst es das Buch bei einer positiven Funktion der
Philosophie, hingegen ist seine eigentliche esoterische Bedeutung vollstan-
dige und absolute Negation der Philosophie. Aus gesellschaftlichen Griin-
den aber musste Jehuda ha-Lewi, der sich in intellektuellen Kreisen von
Dichtern und Philosophen bewegte, die oft nicht weniger intolerant waren
als thre Gegner, seine wahre Intention als eines gegen die Philosophie op-
ponierenden ,,Ultra-Konservativen® vor den Intellektuellen verbergen, un-
ter denen er sich bewegte und von denen er abhingig war, und von denen
er auch nicht gemieden werden wollte.?

Strauss und Schwartz haben einen gemeinsamen methodischen Zu-
gang zu Jehuda ha-Lewi — beide lesen ihn esoterisch —, aber sie kommen
zu entgegengesetzten Ergebnissen. Ich jedoch sehe keinen Grund, Jehuda
ha-Lewi esoterisch zu lesen. Seine Kritik der hokhmat yewanit (was auch
immer er darunter verstanden hat) hat er offen und deutlich in seinem
Gedicht artikuliert. Nicht weniger offen und deutlich ist auch im Kuzari
seine Kritik an manchen philosophischen Lehren — wie der Emanation
und der Ewigkeit der Materie.

13. Eine philosophische Kritik der Philosophie: hokhmat yevanit als
Pseudo-Philosophie

Punkt fir Punkt ist Jehuda ha-Lewis Kritik der Philosophie philosophisch,
nicht religiés. Soweit ich sehe, sagt er niemals, dass sich Aristoteles im Irr-
tum befindet, weil er der Tora widerspricht. Aristoteles ist im [rrtum, weil er
sich selbst widerspricht. Die Emanationslehre ist unsinnig in sich wider-
spriichlich, wie wir gesehen haben. Die Lehre von der Ewigkeit [der Mate-
rie] ist reine Spekulation, entstanden, weil eine verldssliche Tradition fehlt.
Aristoteles, sagt er,

bemiihte seinen Geist und sein Denken, weil er keine [vetlissliche] Ubetlieferung
besass, deren Bericht er hitte fiir wahr halten kénnen. Er dachte zwar iiber Anfang
und Ende der Welt nach, aber seinem Denken war die Vorstellung des Anfangs
ebenso schwierig, als die der Anfangslosigkeit. Endlich gewannen diejenigen Schlis-
se die Oberhand, welche im abstrakten Denken die Anfangslosigkeit behaupteten
und er glaubte nicht, nach der Zeitrechnung derer, die vor ihm lebten, noch tber
ithre Abstammung fragen zu mussen. Hitte dieser Philosoph unter einem Volke
gelebt, welches als authentisch verbiirgte, allgemein anerkannte und unanfechtbare
Uberlieferungen besass, dann hitte er seine Schliisse und seinen Beweis trotz ihrer

eingehenden Eroterung dieses Themas hat Schwartz das gesamte folgende
Kap. 2 seines Buches gewidmet.
82 SCHWARTZ, 1 N0M 7°N0 (Contradiction and Concealment), S. 47—48.

313



Schwierigkeit fur die Behauptung der Schépfung aufgewendet, wie er es fir die
Anfangslosigkeit getan hat, welche anzunehmen hochst schwierig ist.%

Als Philosophie gentigt die aristotelische Philosophie nicht, wiederum nicht,
weil sie der Tora widerspricht, sondern weil sie in sich widerspriichlich ist,
oder grundsitzlicher, weil sie empirische und historische Fakten ignoriert
(wie etwa das Phinomen der Prophetie), und am wichtigsten, weil sie ein
geschlossenes System darstellt. Wahre Philosophie oder Wissenschaft kann
aber nur als ein offenes System verstanden werden, denn es ist nicht be-
grenzt von vorausgehender religioser Anschauung. Im Gegenteil, als offenes
System kann sie zu jeder Schlusstolgerung fithren, einschliesslich solcher
Schlusstolgerungen, die den Glaubensiiberzeugungen jedweder Religion
entgegenstehen. Das ist der Grund dafiir, dass der Ka/am, der vorgegebene
religiose Lehren zu systematisieren suchte, von Philosophen wie Maimoni-
des als geschlossenes System und daher nicht als wahre Philosophie be-
trachtet wurde.

Jehuda ha-Lewi kehrt dieses Argument ins Gegenteil: Die herrschende
mittelaltetliche aristotelische Philosophie ist es, die ein geschlossenes Sys-
tem darstellt, weil sie auf die unangefochtene Autoritit des Aristoteles
setzt und manch willkiirlich erscheinende Ansichten als gegeben ansieht,
die Aristoteles nie schliissig bewiesen hat und mit den natirlichen und
historischen Gegebenheiten faktisch nicht in Einklang zu bringen sind.
Trotz Aristoteles” Behauptung, sich an die empirische Realitit zu halten,
ist ein Grossteil seines Denkens — und mehr noch seiner mittelalterlichen
Nachfolger, die seinen Ansichten aufgrund seiner Autoritit ibernahmen —
empirisch durch nichts gerechtfertigt. Aristotelische Philosophie ist daher
weithin irrefiihrend, nicht weil sie aus religioser Sicht ,,Hiresie® ist, son-
dern weil sie ein geschlossenes, kein offenes System darstellt und deswe-
gen keine wahre Philosophie ist.

Das Problem ist nicht, dass die Philosophie methodisch falsch, sondern
der vorherrschende Aristotelismus intellektuell ungeniigend ist, weil er
nicht leistet, was er verspricht und daher ein philosophischer Irrtum ist;
oder mit Julius Guttmanns Worten, dass Jehuda ha-Lewis ,,Angriffe auf
die Philosophie nicht ihre Grundlagen, sondern ihre Ergebnisse anfech-
ten®. Dartiber hinaus meint Guttmann, dass ha-Lewi nicht die Metaphysik
als solche fur unméglich hilt, ,,sondern zeigt nur die Vergeblichkeit der
bisherigen metaphysischen Bemuhungen auf™.84

83 Kuzari 1,65 (S. 20-21).
84 GUTTMANN, Die Philosophie des [ndentums (Anm. 69), S. 140.

314



Jehuda ha-Lewi war sicher kein Rationalist in dem Sinne, dass er glaubte,
die unabhingige menschliche Vernunft sei das beste und zuverlissigste
Mittel zur Erkenntnis letzter Wirklichkeit. Dennoch gab er die Vernunft
niemals preis. Offenbarung ist zwar ein besserer Wegweiser zur letzten
Wahrheit als menschliche Vernunft, Offenbarung kann aber der Vernunft
niemals widersprechen, so wie das, was wir durch Vernunft erkannt haben,
niemals mit dem unvereinbar sein kann, was wir durch Empirie wissen.
Eine Ebene der Wahrheit kann niemals mit einer anderen Ebene der Waht-
heit in Konflikt geraten. ,,Da sei Gott davor, dass die Tora etwas brichte,
was mit dem Augenschein oder Beweis in Widerspruch wirel*“$> Ebenso,
,,sel fern von mir das Vernunftwidrige, was der Verstand verneint und fir
unsinnig erklart in der Tora.8¢ Da es auf Basis von Vernunft oder Wissen-
schaft keine Moglichkeit gibt, die Frage der Ewigkeit oder Geschaffenheit
der Welt zu l6sen (eine Position, die spiter von keinem geringeren ,,Ratio-
nalisten® als Maimonides vertreten wurde), solange ein Mensch tUberzeugt
ist, dass diese Welt geschaffen ist und dass die menschliche Gattung tber
Noah auf Adam zurtickgeht, kann er auch ,,zum Glauben an die anfangslo-
se Materie und viele Welten vor dieser Welt seine Zuflucht nehmen®.8

Schliesslich scheint mir, dass Jehuda ha-Lewis Lehre von der biologi-
schen ,,gottlichen Moglichkeit™ oder ,,g6ttlichen Macht™ der Prophetie, die
in allen von einer jidischen Mutter geborenen Juden latent vorhanden (aber
seit der Tempelzerstorung nicht aktiviert) ist, und damit zusammenhéngen-
de Vorstellungen wie beispielsweise die der Ubetlegenheit des Israellandes
als geographisches ,,Klima* (im Sinne des aristotelisch-ptolemdischen Be-
griffs »Mpa, ,,Zone der Erde®), Versuche sind darzulegen, was fir ihn ob-
jektive und wissenschaftliche Erklirungen nicht zu diskutierender, unbe-
streitbarer historischer Tatsachen sind, einschliesslich des Ubertlebens des
judischen Volkes seit der Antike trotz aller Feindschaft ihm gegeniiber und
der Asymmetrie der Anspriiche auf wahre Prophetie, der zufolge allein
Israels Propheten als wahre Propheten anerkannt sind, und das nicht nur
bei Juden, sondern ebenso bei Christen und Muslimen. Diese Anomalien
der judischen Geschichte werden schliissig erklirt nicht mit religiosen Be-
griffen — dass Gott die Juden erwihlt, oder die Juden Gott erwihlt haben —,
sondern mit Begriffen, die fir Jehuda ha-Lewi objektive, wissenschaftliche
Begtriffe inhirenter physischer Charakteristika waren, und zwar des Volkes
Israel ebenso wie des Israellandes.

85 Jehuda ha-Lewi, Kugari 1,67 (S. 21).
86 Jehuda ha-Lewi, Kugari 1,89 (S. 29).
87 Jehuda ha-Lewi, Kugari 1,67 (S. 21).

315



Kurzum, aristotelische Philosophie ignoriert natiitliche und historische
Gegebenheiten und ist unvereinbar mit ihnen. Sie vermag viele ithrer Behaup-
tungen nicht schliissig zu beweisen; letztendlich ist sie ein geschlossenes Sys-
tem, das allein auf der unangefochtenen Autoritit des Aristoteles beruht,
mehrt auf Glauben also, als auf ehtlichem wissenschaftlichem Forschen. Diese
Philosophie bedarf der Korrektur durch eine auf empirischer Forschung
beruhende Philosophie, die sich auf die Fakten und deren wissenschaftliche
Erklirung konzentriert. Die Theorie muss den Fakten entsprechen, die Fak-
ten jedoch durfen nicht vorgefassten Theorien angepasst werden.

Wenn mein Verstindnis von Jehuda ha-Lewi zutrifft, dann ist das, was
er ablehnt und in seinem Gedicht als hokbmat yewanit verspottet, nicht Phi-
losophie im Sinne wissenschaftlicher Methode und offenen Systems der
Forschung, fiir das er sich stets ausgesprochen hat, sondern das geschlosse-
ne System der vorherrschenden Pseudophilosophie seiner Zeit. Von diesen
Pseudophilosophen und ihren unwissenschaftlichen, unbewiesenen und
letztlich in sich widerspriichlichen Spekulationen tiber Emanation, Ewigkeit
und (wenn meine Lesung von Jehuda ha-Lewi korrekt ist und nicht die von
Dov Schwartz) selbst astraler Magie, konnte Ha-Lew1 sehr wohl sagen:

Hére, die Worte ihrer Weisen sind ratlos,
gegriundet auf dem Fundament von Wertlosem und Ttinche,

sie kehrt zurtck zu dir inhaltslos und entleert,
und ihr Mund ist voll von Gerede und Geschwitz.

IV. Das Schweigen der rabbinischen Gelehrten
iiber die Philosophie

14. Neun Jahrhunderte Schweigen

Zu den bekannten Paradoxa der jidischen Geschichte gehort das Schwei-
gen der Talmudweisen tber die Philosophie. Mit Ausnahme von Epikur
(Epikuros; um 341 — 271/70 v.), der als Symbol der Hiresie figuriert, und
Onomaus (Oinémaos) von Gadara (2. Jh.),$8 wird in der rabbinischen Li-
teratur kein Philosoph namentlich erwihnt, und ein Kenner der Philoso-
phiegeschichte wie Harry A. Wolfson stellte in aller Bescheidenheit fest,
dass er in der rabbinischen Literatur keinen einzigen griechischen philoso-
phischen Begriff zu finden vermochte® Und der Talmudforscher Saul

88 SAUL LIEBERMAN, How Much Greek in Jewish Palestine?, in: ALEXANDER
ALTMANN (ed.), Biblical and Other Studies, Cambridge 1963, S. 123-141, dort
S. 130 = in: DERS., Texts and Studies, New York 1974, S. 216-234, dort S. 223.

89 HARRY A. WOLFSON, Philo: Foundations of Religions Philosophy in Judaisn, Christi-
anity and Islam, 2 Bde, Cambridge 1947, Bd. I, S. 92.

316



Liebermann fiigte hinzu: “I want to state more positively: Greek philoso-
phic terms are absent from the entire ancient Rabbinic literature.”®® Friiher
schon hatte Liebermann geschrieben: “The early rabbinic literature never
mentions a single Greek 'philosophic’ term used by the Gnostics.”!

Dieses Schweigen von der Zeit Philons von Alexandria (um 15 /10 v. —
nach 40 n.) im hellenistischen Agypten bis zu Sa‘adya Gaon (892 — 942) im
islamischen Agypten und Babylon wire nicht der Erwihnung wert, wenn
die Rabbinen keine Griechischkenntnisse oder Rabbinen und Philosophen
keine gemeinsamen Interessen gehabt hatten. Das ist jedoch nicht der Fall.
Wir haben oben schon auf das im Finzelfall unterschiedliche Niveau der
(direkten und indirekten) Griechischkenntnisse unter den Juden hingewie-
sen. Dartiber hinaus enthilt die rabbinische Literatur Tausende griechischer
und lateinischer Termini, aber keiner von ihnen ist ein philosophischer Be-
griff. Rabbinische und philosophische Interessen auf Gebieten wie Ethik,
Kosmologie und Kosmogonie waren, wenn schon nicht véllig kongruent,
so zumindest teilweise tUberlappend. Mehr noch, wie wir ebenfalls schon
geschen haben, kénnen die rabbinischen Aussagen tber hokbmat yewanit und
higgayon zwar verschiedene Dinge meinen, sie bedeuten aber sicherlich kein
Verbot des Studiums der Philosophie und Wissenschaften durch Juden,
ganz gleich, wie diese Aussagen spiter von Gegnern der Philosophie im
Mittelalter und sikularer Bildung in der Neuzeit verwendet wurden.

Zeev Harvey hat die interessante und provozierende These aufgestellt:
Das Schweigen der Rabbinen iiber die Philosophie ist nicht zufillig, son-
dern bewusst gewesen. Es resultierte nicht aus Ignoranz, sondern aus dem
Wissen um die Philosophie. In Abwandlung von Wolfson und Lieberman
schreibt Harvey:

Rather, it seems to me more precise to say that they [i.e., philosophic terms] are

absent from Rabbinic vocabulary. Philosophic terms do indeed appear in Rabbinic
literature in contexts where reference is made to the vocabulary of non-Rabbis.??

90 LIEBERMAN, How Much Greek in Jewish Palestine?, S. 130 / S. 223. Lieberman
zitiert einen Passus aus dem Midrasch Bereshit Rabba, der positiv auf
Oenomaus, einen Rhetor und kynischen Philosophen des 2. Jahrhunderts, Be-
zug nimmt: “No philosophers like Balaam the son of Be’or and Oenomaus of
Gadara ever existed among the nations of the world.”

91 LIEBERMAN, Greek in Jewish Palestine (Anm. 2), S. 141.

92 WARREN ZEV HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, in: H.]J.
BLUMBERG / B. BRAUDE / B. H. MEHLMAN / J. S. GURLAND & L. Y GUT-
TERMAN (eds.), Open Thon Mine Eyes: Essays on Aggadah and [ndaica Presented to
William G. Brande, Hoboken 1992, S. 83-101, dort S. 84.

317



Harvey beschreibt verschiedene Beispiele rabbinischer Diskussion von Fra-
gen philosophischen Interesses und Inhalts sowie von Kontakten zwischen
Rabbinern und Philosophen, und nennt ihre Einstellung zur hokbmat yewanit
(wie Lieberman tbersetzt auch er “Greek wisdom”) ,,ambivalent™. Rabbini-
sche “reservations concerning ‘Greek Wisdom’ may indeed be sufficient to
account for the absence of philosophic terminology in Rabbinic vocabu-
lary”.%%> Auch ist er der Meinung, dass “the Rabbis may simply have consid-
ered the philosophic vocabulary to be foreign to their own style and their
own conceptual framework”.% Schliesslich nennt Harvey einen dritten
moglichen Grund fur dieses Schweigen:

The Rabbis may have had an intentional policy of not giving official status to phi-
losophic positions or systems |[...|. The Rabbis were not interested in fixing dogmas;
they were concerned with legislating what a person ought to do, not what he ought
to think [...]. In matters of beliefs and opinions, the Rabbis may have purposely left
the gates of interpretation open [...]. Pethaps they were of the opinion that Judaism
should encourage freedom of thought on philosophic issues — the very freedom of

thought which, in point of historical fact, was the result of their avoidance of phi-
losophic vocabulary and philosophic argument.”

The Rabbis considered philosophy to be foreign to their concerns. They did not use
technical philosophic terms, and did not write down systematic answers to philoso-
phic questions . . . Perhaps they considered philosophy to be foreign to their con-
cerns #ot because they did not know what it was, but rather because they d7d know.”¢
Harveys These, dass die Rabbinen bewusst vermieden haben, philosophi-
sches Vokabular zu verwenden und sich auf philosophische Spekulation
einzulassen, und / oder dass solche Terminologie einfach irrelevant war fir
das, was sie beschiftigte, findet Unterstitzung in einer Parallele, die Saul
Lieberman erértert hat. So haben sich die Rabbinen, wie Lieberman fest-
stellt, auch nicht auf theoretische Diskussionen von ‘avoda zara (wortich:
,Jremdkult®, Gblicherweise mit ,,Gotzendienst™ tbersetzt) eingelassen, weil
sie keine Notwendigkeit dafiir sahen. Vielmehr verfiigten sie praktische
Regelungen, die den Kontakt zu und Umgang mit Heiden an deren Feierta-
gen einschriankten, und verboten, etwas zu tun, das Gotzendienst beférder-
te oder vom Gotzendienst profitieren liess.”” In beiden Fallen, der Philoso-
phie und des Gotzendienstes, ist das Vokabular der Rabbinen und ihr Be-
zugsrahmen praktischer Natur und konkret, nicht theoretisch und abstrakt.

93 HAVERY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 90.
94 HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 90.
95 HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 91.
96 HARVEY, Rabbinic Attitudes Toward Philosophy, S. 101.
97 LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine, S. 128 ff.

318



Wenn Harveys These zutrifft, wire sie ein weiterer Beleg dafur, dass mit
der rabbinischen Regelung, in Kriegszeiten die Unterweisung von Kindern
in hokbmat yewanit und higgayon zu unterbinden, kein rabbinisches Verbot
oder Missachtung von Philosophie gewesen ist.

15. Rabbinische Literatur als Philosophie

Die ubliche Auffassung vom Schweigen der Rabbinen tiber die Philosophie,
wie sic von Wolfson und Liebermann vertreten wird, ist in jingster Zeit
durch Jacob Neusner in einer Reithe von Aufsitzen infrage gestellt worden.
Wolfson und Liebermann, so diese neue Interpretation, haben vor lauter
‘Blick auf die Bdume den Wald nicht mehr gesehen’. Wenn auch zugegebe-
nermassen keine offenkundig philosophischen Begriffe in der rabbinischen
Literatur zu finden sind, die Rabbinen auch niemals einen griechischen
philosophischen Text explizit zitieren und ihr Kontakt zur Philosophie
vielleicht nicht personlicher oder literarischer Natur gewesen ist, ist Neusner
dennoch der Meinung, dass “a sizeable portion of the Mishnah is
philosophical in method, manner of formulating results, and [...] in specific
philosophical program”, die Argumentation der Mischna, wenn philoso-
phisch gelesen, mit Aristoteles” Regeln der Klassifikation tibereinstimmt,
und dass ihre Themen und Positionen mit denen der griechischen Philoso-
phie gleich sind.

Neusner kommt daher zu dem Schluss, dass die Mischna philosophisch
ist, und zwar in der Methode (die er als dhnlich oder parallel der aristoteli-
schen Klassifikation sieht), dem Medium und der Aussage (die er mit der
neuplatonischen Einheit des Seins Vergleicht).98 Seiner Meinung nach ist die
Mischna Philosophie und nicht Theologie, denn sie zitiert nicht einfach die
Schrift, sondern analysiert thre Wahrheiten rational. In der Mischna wie bei
Aristoteles figuriert Gott als ein Prinzip, ist aber in das System der Klassifi-
katon der Wirklichkeit der Natur nicht eingeschlossen. Die Folge ist je-
doch, dass die Mischna Theologie, nicht Philosophie ist, denn die spitere
rabbinische Literatur beruft sich zur Autorisierung auf Zitate aus der Schrift
und der Mischna als Autoritit, nicht auf die Vernunft.””

In weiteren Untersuchungen dehnt Neusner sein Argument auf die
Gemara aus. Er sieht die Mischna als Philosophie (insbesondere als Natur-
geschichte) in der Form eines Gesetzbuches, und die Gemara ebenso als

98 JACOB NEUSNER, [udaism as Philosophy: The Method and Message of the Mishnab,
Columbia 1991.

99 JACOB NEUSNER, The Transformation of Judaism: From Philosophy to Religion,
Champaign 1992.

319



Philosophie, als spezifisch dialektische Analyse, in der Form eines Kom-
mentars zur Mischna, wiederholt aber, dass seine Behauptung ,,Parallelitit®
bedeutet, das heisst, Ahnlichkeit, nicht aber unmittelbare FortsetZung oder
Kontakt zwischen den Rabbinen und griechischer Phﬂosophie " Neusner
ist der Ansicht, dass die konkreten Rechtstille, zumindest in einigen Fillen,
ein “philosophical template” reflektieren, “in which diverse subjects yield
an orderly system of abstract thought”.10!

Nach Neusners Verstindnis sehen wir zwar die Rabbinen griechisches
philosophisches Vokabular vermeiden, was sie aber tun, ist seinem Wesen
nach philosophisch, denn wie die Philosophen klassifizieren und ordnen sie
ithre Gegenstinde nach rationalen Muster. Mit anderen Worten, sie zitieren
nicht Philosophie sondern machen sie.

V. Schluss

16. Restimee

Damit schliesst sich der Kreis. Wir begannen mit Jehuda ha-Lewis Gedicht,
das die holkbmat yewanit verspottet, vermeintlich aus dem Grund, dass er der
Philosophie ablehnend gegentiberstand. Es zeigte sich jedoch, dass die rab-
binischen Belege fir holkhmat yewanit (ebenso wie fur higgayon) generell zeitli-
che Notmassnahmen in Zeiten des Krieges meinten und selbst dann nur fiir
die Unterweisung von Kindern galten und wenig, wenn tberhaupt etwas,
mit griechischer Kultur insgesamt oder mit Philosophie im einzelnen zu tun
hatten, obgleich sie in dieser Weise verstanden worden sind von spiteren
Generationen derer, die die Philosophie ablehnten. Die Ambivalenz der
Begriffe und ihre Bezugsrahmen, haben im Lauf der Jahrhunderte verschie-
dene Interpretationen entstehen lassen.

Dartber hinaus haben wir ebenfalls gesehen, dass das, was Jehuda ha-
Lewt kritisierte (zumindest nach meinem Verstindnis), die Pseudophiloso-
phie des vorherrschenden Aristotelismus seiner Zeit gewesen ist, die ein
philosophischer Irrtum war, nicht weil sie nicht mit der Tora Gbereinstimm-
te, sondern weil sie ein geschlossenes System war, das seine Behauptungen
nicht zu beweisen vermochte und letztlich in sich widerspriichlich war.

Schliesslich muss das Schweigen der Rabbinen tber die Philosophie,
oder zumindest ihre Vermeidung offenkundig philosophischen Vokabulars,
nicht notwendigerweise Ausdruck von Ignoranz oder Gegensatz zur Philo-
sophie sein, sondern einfach davon, dass dieses abstrakte theoretische Vo-

100 JACOB NEUSNER, Jerusalem and Athens: The Congruity of Talmudic and Classical
Philosophy, Leiden 1997 (=Journal for the Study of [udaism, Supplements).
101 JACOB NEUSNER, Intellectual Templates of the Halakhah, Lanham 20006.

320



kabular unbrauchbar war oder irrelevant fiir ihre konkreten praktischen
Ziele und ihrer Bestreben, theoretische Probleme offen zu lassen.

VI. Appendix
17. Die Makkabier und die Griinde ihres Aufstands

Der Aufstand der Makkabier gegen die syrisch-griechische Herrschaft und das
Chanukkafest, das ihren Sieg und die Wiedereinweihung des Tempels feiert, sind oft
als jidischer Widerstand gegen fremde Kultur dargestellt worden. Der historische
Bericht jedoch legt etwas anderes nahe. Beide, das erste und das zweite Buch Mak-
kabiier sagen ganz eindeutig, dass der Grund des Aufstandes nicht der Hellenismus
per se, sondern die jiidischen, zur Assimilation neigenden Hellenisten gewesen sind:

Zu dieser Zeit traten VVerrdter am Gesetz in Lsrael auf, die viele (zum Abfall) iiberredeten. Sie
sagten: wir wollen einen Bund mit den fremden 1olkern schliessen, die rings um uns herum
leben; denn seit wir uns von ihnen abgesondert haben, geht es uns schlecht. Dieser 1 orschlag
gefiel ihnen, und einige ans dem 1 olk fanden sich bereit, zum Kinig zu gehen. Der Kinig gab
ibnen die Erlaubnis, nach den Gesetzen der fremden V'ilker 3u leben. Ste errichteten in Jerusa-
lem eine Sportschule, wie es bei den fremden Vilkern Brauch ist, und liessen bei sich die Be-
schneidung riickgdngig machen. So fielen sie vom hetligen Bund ab, vermischten sich mit den
Jremden Vilkern und gaben sich dagu her, Bises zu tun. (1. Makk 1,11-15 EU)

Selenkos starb, und Antiochos mit dem Beinamen Epiphanes sibernabm die Herrschaft. Da
erschlich sich Jason, der Bruder des Onias, das Hobepriesteramt. Bei einer Unterredung ver-
sprach er dem Kinig némilich dreibundertsechzig Talente Silber, dazu noch ans anderen Ein-
kiinften achtgig Talente. Ausserden wollte er sich sehriftlich verpflichten, weitere hundertfiinfzig
Talente zu zablen, wenn er die 1 ollmacht erbalten, eine Sportschule und einen Ubungjp/ai{ﬁir
Junge Lenute u ervichten — denn daran sei ihm sebr gelegen — sowie den Einwobnern Jerusalems
das antiochenische Biirgerrecht zu verleihen. Der Kinig war einverstanden. Sobald [ason das
Amt an sich gebracht hatte, fiibrte er unter seinen Landslenten die griechische Lebensart ein.
[...] Jason hob die althergebrachte 1 erfassung auf nnd fiihrte nene, widerrechtliche Gebrauche
ezn. Absichtlich liess er unmittelbar unterhalb der Burg eine Sportschule ervichten, und die
Scohne der besten Familien brachte er dazm, den griechischen Hut aufzusetzen. So kam das
Griechentum in Mode; man fiel ab gu der fremden Art. Schuld daran war die masslose Schlech-
tigkeit des ruchlosen Jason, der den Namen des Hobenpriesters zu Unrecht trug. Schliesslich
kiimmerten sich die Priester nicht nur um den Dienst am Altar; der Tempel galt in ihren
Augen nichts, und fiir die Opfer hatten sie fkanm mebr Zeit. Dafiir gingen sie eilig anf den
Sportplatz, sobald die Aufforderung zum Diskuswerfen erging, mm an dem Spiel, das vom
Gesets verboten war, teilzunebmen. Die Ehbren ibres 1 aterlandes achteten sie gering, auf grie-
chische Ausseichnungen dagegen waren sie gang versessen |...]. (2. Makk 4,7-17 EU)

Die Makkabier selber furchteten Kontakt mit fremden Michten und Kulturen
nicht und lehnten ihn auch nicht ab. Im Gegenteil, siec sandten Gesandtschaften,
um mit Rom Vereinbarungen zu treffen (Kontakte, die ein Jahrhundert spiter zu
Pompeius’ Eingreifen in den Biirgerkrieg zwischen Aristobulos und Hyrkanos —
wenn wir den Ausdruck hokbmat yewanit zum ersten Mal verwendet finden —, und
zur romischen Besetzung des Landes und schliesslich wiederum ein Jahrhundert
spiter zum Fall Jerusalems, der Zerstorung des Tempels und Verlust judischer

321



Staatlichkeit fithrten). Die romische Kultur ist freilich nicht weniger fremd als die
griechische; und das, was als das Beste der romischen Kultur erscheint, ist oft der
griechischen entlehnt oder ein Derivat von ihr:

Er [Jason] schafite die giinstigen Privilegien ab, die die Juden durch | ermittiung des Johanan
vom Kinig erbalten batten. Dieser Johanan war der Vater des Eupolemos, der als Gesandter
nach Rom gegangen war, um dort ein Freundschaftsbiindnis 3u schliessen. (2. Makk 4,11 EU)

Judas hirte, wie man von den Rimern erzablte, sie seien geiibt im Kriegfithren, enviesen allen, die
s thnen helten, Wobhvollen und schildssen Freundschaft mit jedem, der sie darum bitte. Sie seien
in der Tat kriegstiichtige Mdnner. [...] Judas wéiblte Eupolemos, den Sobn Jobanans und Enkel
des Koz, ans, so wie Jason, den Sobn Eleasars, und schickte sie nach Roms, um mit den Romern
ein Freundschafis- und Waffenbiindnis zu schliessen, damit das Joch von [udda genonimen werde;
denn die Romer saben ja, wie die Kinige der Griechen Israel in Knechischaft hielfen. Sie reisten
also nach Rom — es war ein sebr weiter Weg —, traten vor den Senat und sagten: Judas, der Matk-
kabier, seine Britder und das jiidische 1otk haben uns zu euch geschickt. Wir wollen it ench ein
Friedensbiindnis schliessen und als enre Bundesgenossen und Freunde eingeschrieben werden. Der
Senat war it dem | orschlag einverstanden. Dies ist eine Abschrift der Urkunde, die sie Bronzge-
tafeln anfzeichnen und nach Jernsalem schicken liessen, damit die Erinnerung an das Friedens-
bitndnis stindig gegemwirtis bleibe [...] (1. Makk 8,1-22 EU)

18. Griechische Namen und religiose Begriffe

Es tberrascht daher nicht mehr, dass wir griechische und lateinische technische,
kommerzielle, rechtliche, administrative und militirische Begriffe in der rabbini-
schen Literatur finden. Was jedoch tiberrascht, ist, dass die Rabbinen (wenn sie der
griechischen Kultur und Weisheit gegentiber, wie unterstellt, wirklich ablehnend
eingestellt waren) kein Problem hatten, griechische Begriffe — fiir die sie gewiss auch
hinreichend hebriisches Vokabular gefunden hitten — selbst fiir spezifisch religiose
judische Institutionen und Funktionen zu verwenden wie zum Beispiel: Sanbedrin,
sandaq, afiqgoman, sanegor, gategor, piyyut oder / und prosbu.

Die Rabbinen scheinen auch kein Problem mit Juden gehabt zu haben, denen
griechische Namen gegeben worden sind, und unter den Tannaiten des Isracllandes
finden wir Namen wie Avtaljon, Antigonos, Dosa, Dostai, Hyrkanos, Tarfon und
Jannai wie selbst verstindlich.

322



	Jafet in Sems Zelten : oder was die Talmudweisen und jüdischen Philosophen unter "Weisheit des Griechischen" [...] verstanden

