Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

LAATO, ANTTI & JACQUES VAN RUITEN (eds.): Rewritten Bible Reconsidered. Proceedings
of the Conference in Karkkn, Finland, August 24-26 2006, Turku / Winnona Take 2008
(= Studies in Rewritten Bible, Bd. 1), IV.287 S., ISBN 978-952-12-2019-7.

LINDQVIST, PEKKA: Sziz at Sinai. Early Judaism enconnters Exodus 32, Turku / Winnona
Lake 2008 (= Studies in Rewritten Bible, Bd. 2), 391 S., ISBN 978-952-12-2020-3.

Der erste Band der neuen Reihe versammelt Beitrige einer Konferenz zur Thema-
tik der Rewritten Bible, die am 24.-26.08.2006 im finnischen Karkku stattfand: Dem
methodologischen Aspekt widmen sich Erkki Koskenniemi & Pekka Lindqvist,
Rewritten Bible, Rewritten Stories: Methodological Aspects (S. 11-39). Dann folgen
verschiedene Beitrige aus dem Bereich des frithen Judentums: Jacques van Ruiten,
Moses and His Parents: The Intertextual Relationship between Exodus 1:22-2:10
and Jubilees 47:1-9 (S. 43-78); Michael Becker, Rewriting the Bible — 4 Egra and
Canonization of Scripture (S. 79-101); Lukas Borman, Diversity by Rewriting: The
Divine Characteristics as Part of the Identity. Concept of Jewish Groups in Second
Temple Judaism (S. 103-123); Erkki Koskenniemi, “Remember Lot’s Wife”: Gen
19:1-29 Rewritten in Eatly Judaism and The New Testament (8. 125-150). Der
nichste Teil der Publikation ist dem frithen Christentum gewidmet: Beate Kowalski,
Rewritten Psalms in the Gospel of John (S. 151-175); Marko Jauhiainen, Revelation
and Rewritten Prophecies (S. 177-197); Ville Auvinen, Psalm 22 in Early Christian
Literature (S. 199-214); Antti Laato, Isaiah 53 and the Biblical Exegesis of Justin
Martyr (S. 215-229); Timo Nisula, Lot’s Departure from Sodom in Augustine (8.
231-246). Arbeiten aus dem Epoche der islamischen Zeit runden den Band ab:
Martin Tamcke, How Giwargis Warda Retells Biblical Texts: Some Remarks (S.
249-269); Jaakko Himeen-Anttila, Saying Recontextualized: Jesus’ Teachings in
Islamic Tradition (S. 271-287).

Abgesehen von den teilweise sehr interessanten Einzelbeitrdgen, die die Le-
bendigkeit der Bibelnacherzihlungen in der Antike und im frithen Mittelalter
deutlich vor Augen fiihren, sind vor allem die methodologischen Einfihrungen
am Anfang des Bandes sehr instruktiv, die die Leistungsfihigkeit des Begriffes
“rewritten bible” kritisch reflektieren. Deutlich wird, dass die Forschung ganz un-
terschiedliche Phinomene unter diesem Terminus subsumiert hat; wenn dennoch
an der Terminologie festgehalten wird, dann in einem sehr weiten Sinne als einem
Oberbegriff fiir unterschiedliche Leseweisen der biblischen Texte. Man darf auf die
weiteren Binde, die aus dieser hier neu eréffneten Reihe gespannt sein.

P. Lindqvists Dissertation, die von Antti Laato betreut wurde, zeigt auf an-
schauliche Art und Weise, wie die Episode vom Goldenen Kalb in der Literatur
des antiken Judentums und frithen Christentums interpretiert wurde. Verf. rekur-
riert dabei auf Philo, Josephus, Pseudo-Philo, die tannaitische und amoriische
Literatur, die Targumim sowie auf patristische Texte. Die verschiedenen Ausle-
gungen verweisen dabei sowohl auf innerjiidische Auseinandersetzungen als auch

265



auf jldisch-christliche Kontroversen. Wihrend die friheren rabbinischen Texte
der tannaitischen Zeit die Schwere der Siinde Israels in den Vordergrund stellen,
zeigen spitere rabbinische Uberlieferungen ab dem 4. Jh. ein durchaus apologeti-
sche Interesse, wenn sie Aarons Rolle verteidigen und damit Israel in einem posi-
tiven Licht erscheinen lassen mochten. Indirekt wird so der Fortbestand des
Bundes zwischen Gott und seinem Volk Israel betont. In diesem Umgang mit
dem biblischen Text spiegelt sich — so der Verfasser — eine Antwort auf das frithe
Christentum und dessen Anspruch wider, wahres Israel zu sein.

Der Vert. hat mit diesem Werk eine sehr interessante und ansprechende Ar-
beit vorgelegt. Neben der griindlichen Auseinandersetzung mit der Forschungsli-
teratur und der akribischen Textarbeit besticht sein Anliegen, auf die Verbindung
von Schriftauslegung und Lebenswelt hinzuweisen.

Osnabriick Beate FEgo

LEICHT, REIMUND, Astrologumena [ndaica. Untersuchungen zur Geschichte der astrologi-
schen Literatur der [nden, Tubingen: Mohr Siebeck 2006, VI und 413 S., geb., ISBN
978-316-148911-2.

Der mittlerweile zum Professor an der Hebriischen Universitit in Jerusalem
berufene Vf. hat mit seiner im Wintersemester 2003/04 als Dissertation an der
FU-Betlin eingereichten Sammlung von fiinf Untersuchungen zentraler Aspekte
der hebriischen astrologischen Literatur der Antike und des Mittelalters ein Stan-
dardwerk auf einem lange Zeit vernachlassigten Feld der Judaistik vorgelegt.
Durch die von ihm bereits im Rahmen eines Forschungsprojektes unter Leitung
von Peter Schifer und Gershon Shaked geleistete Grundlagenforschung, insbe-
sondere hinsichtlich der ErschlieBung von Geniza-Fragmenten und mittelalterli-
cher Handschriften, erméglicht neue und weiterfihrende Einsichten in eine Lite-
ratur, die bislang in keiner Gesamtdarstellung der judischen Literaturen hinrei-
chend gewtrdigt wurde. Wie Vf. selber bemerkt, haben seine Untersuchungen
den Charakter von ,,Vorarbeiten®, doch erschlief3t sich dem Leser schnell, dass
dies eine wohlgemeinte Untertreibung ist, denn viele der sprachlich souverin
vorgetragenen Uberlegungen und Ergebnisse fithren so weit, dass sich angesichts
der etwa fir das hellenistische Judentum und die Qumran-Literatur dullerst
schwierigen und zum Teil nur fragmentarischen Quellenlage kaum methodisch
zuverlassigere Erkenntnisse erwarten konnte. Hier wird zwar — wie etwa bei der
Bewertung der astronomisch-astrologischen Zeugnisse im 2. (slavischen) Henoch
— vieles dem Blickwinkel bzw. dem Interesse zukunftiger Forscher iberlassen
bleiben, doch die niichterne Analyse Leichts zeigt zu Recht immer wieder, wie
wichtig eine unvoreingenommen Bestandsaufnahme des zur Verfiigung stehen-
den Materials — angefangen bei den Handschriften — ist. Dass Astrologie in der
Vergangenheit dabei allzu oft voreilig als Erklirungsmodell herhalten musste,
ohne dabei die Gesamtentwicklung innerhalb des Judentums der Spitantike im
Blick zu haben, wird dabei nicht nur an den hellenisch-jiidischen Quellen deut-
lich. Der Schwerpunkt und das wirklich Neue des Buches finden sich im zweiten
Kapitel des Buches, das sich mit der Evidenz aus Fragmentenfunden in der Kai-
roer Geniza beschiftigt. Die Fragmente waren zwar zum Teil schon linger be-

266



kannt, wurden aber bislang nicht ausgewertet. Zum Teil lag dies wohl auch daran,
dass die in Fragmenten erhaltenen Texte eher als astrologische ,,Kleinliteratur®
betrachtet wurde, die hinter den gréBeren Handschriften des Mittelalters, etwa
eines Abraham bar Hiyya und Abraham Ibn Ezra, zurtickblieb. Gleichwohl ver-
mag es der Vf. im Laufe seiner Untersuchung zu zeigen, dass es gerade diese
Literatur war, die zur Verbreitung und breiten Rezeption astrologischer Literatur
beitrug. Der im dritten Teil des Bandes beschrittene mithsame Weg zu den mit-
telalterlichen Handschriften, in denen sich astrologische Spekulationen finden,
ermoglicht hier erstmals eine Entwirrung des komplexen Befundes. Es zeigt sich
aullerdem, dass die Geniza-Fragmente Besonders hervorzuheben ist hier etwa der
Betund hinsichtlich der Handschriften des Machsor Vitry, die vor diesem Hinter-
grund einer noch weitergehenden Untersuchung ihrer Herkunft bedurften. Der
abschlieBende vierte Teil des Bandes ist astromagischen Texten gewidmet, wie sie
vor allem in dem im 8.-10. Jahrhundert im syrisch-arabischen Raum entstandenen
Sefer Raziel des Engels erhalten sind. Hier werden etwa solche Verarbeitungen
unter die Lupe genommen, wie sie in den Apotelesmata Apollonii und im Testa-
ment des Adam erhalten sind. Daneben, und auch dies ist bislang in der For-
schung wenig beachtet worden, kommt ein weiterer Ubetlieferungsstrang dieser
Literatur in den Blick: die zahlreichen mittelalterlichen hebriischen Ubersetzun-
gen von Texten lateinischer oder arabischer Provenienz, wie sie etwa im Sefer ha-
Levana (,,Buch des Mondes®) oder dem Sefer ha-Tamar (,,Buch der Dattelpal-
me®) aus dem 11. Jh. zu finden sind. Auch beziglich dieser spaten Literaturgat-
tung (14. Jh. Provence) liegen zwar schon vereinzelte Studien oder Notizen etwa
von M. Steinschneider oder auch G. Scholem vor, doch kann der Vf. die litera-
turgeschichtliche Entwicklung dieser Blcher unter Heranziehung des bekannten
Handschriftenmaterials und vor dem Hintergrund der dlteren Geniza-Funde und
der Sefer Raziel-Ubetlieferungen nun wesentlich genauer und plausibler rekon-
struieren. Insgesamt werden sich die vier Studien zu zentralen Fragen der magi-
schen Literatur des spat-antiken und mittelalterlichen Judentums als wichtiger
Ausgangspunkt fir viele weitere Studien auf diesem komplexen Gebiet der For-
schung erweisen. Einige Beitrige zu den astrologischen GroBwerken von Abra-
ham ibn Esra von Sh. Sela und Y. Langermann zeigen dies bereits. Die Fille an
Detailbeobachtungen und Informationen, die hier zusammengetragen worden
sind, sind dabei auch das Ergebnis einer viel tiefer gehenden Auseinandersetzung
mit dem auch heute noch betrichtliche Relevanz aufweisende Thema der Astro-
logie. Zwei Appendices zu astromagischen Handschriftenkomplexen — zum lange
Zeit Abraham ibn Esra zugeschriebenen Sefer ha-Atsamim und zu den hebrii-
schen Fassungen der Ars Notorica tiber die Gedichtniskunst - unterstreichen die
Materialfiillle und Fille an Irrtimern (etwa bei so viel beachteten Forschern wie
M. Idel), mit denen es der Autor zu tun hatte. Sie unterstreichen ganz zum
Schluss noch einmal, wie wichtig dieses Buch fiir die weitere Beurteilung dieses
Teils der jidischen Literaturgeschichte ist. Manch dlterer Beitrag zu diesem in
vielerlei Hinsicht komplexen Forschungsgebiet wird nun mit anderen Augen zu
lesen sein.

Mainz Awndreas 1 ebnardt

267



HOLLENDER, ELISABETH, Clavis Commentatoriornm of Hebrew Liturgical Poetry in

Manunseript, 1eiden / Boston 2005 (= Clavis Commentatoriorum Antiquitate es
Medii Aevii), X1,979 S., geb., ISBN 90-04-14640-7.

Dieser Katalog erméglicht erstmals einen umfassenden Uberblick iiber simtliche
bekannten mittelalterlichen judischen Kommentare zur weitverzweigten jidischen
Poesie (Piyyut). Fast alle Piyyut-Kommentare sind bislang allerdings ungedruckt
geblieben und nur in Handschriften zuginglich sind. Wichtigste Basis fiir diesen
Katalog war daher die enge Kooperation der Autorin mit dem Jerusalemer Insti-
tute for Hebrew Manuscripts on Microfilm in Givat Ram, wo sich die meisten der
von ihr untersuchten 415 Handschriften einsehen und auswerten lassen; zahlrei-
che weitere Manuskripte wurden auch anhand der Originale katalogisiert. Da in
den vergangenen Jahren zusitzliche Fragmente mit solchen Kommentaren ent-
deckt wurden — darunter einige in Einband- und Makulaturfragmenten im Rah-
men des vom Rezensenten durchgefihrten Projekt ,Genizat Germania® — wird von
der Vfin zu Recht darauf verweisen, dass der Katalog - Stand September 2004 -
Addenda notwendig macht. Sie werden zweifellos folgen, doch ist davon nicht
mehr zu erwarten, dass sich ein véllig neues Bild ergibt. Im Vorwort wird das
Werk lapidar als ,,byproduct™ zu einer vertiefenden, mittlerweile ebenfalls er-
schienenen Studie zum aschkenasischen und nordfranzésischen Piyyut (Pryyut
Commentary in Medieval Ashkenaz, Berlin 2008) bezeichnet, doch tatsidchlich erweist
sich das Opus von 979 Seiten als eine wichtige Erganzung zu des grol3en Stan-
dardnachschlagewerk zum Piyyut, dem von Israel Davidson herausgegebenen
Thesanrus of Medieval Hebrew Poetry, New York 1924-1933. Bertcksichtigt werden
immerhin neben 123 aschkenasischen und 23 franzosischen auch die
sefardischen, romaniotischen und jemenitischen Piyyut-Kommentare, womit eine
zusitzliche Liicke in der Forschungsliteratur geschlossen wird, denn tber nicht-
aschkenazische Piyyut-KKommentare lag bislang kein Uberblick vor. Nachdem
bereits von L. Zunz. E. E. Urbach, E. Roth und auch von A. Grossman auf die
Bedeutung des meist anonym verfassten Genres des Piyyut-Kommentars fir das
Verstindnis der mittelalterlichen judischen Liturgien in Aschkenas, aber etwa
auch fir die Interpretation aggadischer Motive hingewiesen wurde, kann die
eigentliche Erforschung dieser unbekannten Literatur nun erst richtig beginnen.
In zahlreichen Einzelstudien hat die Vf.in damit bereits begonnen.

Der Aufbau des Werkes ist folgendermallen gestaltet: Die Kommentare zu
den einzelnen Piyyutim sind entsprechend den tblichen Anfingen der Dichtun-
gen aufgefuhrt, in etwa also entsprechend der Anordnung der Piyyutim bei Da-
vidson. Eine inhaltliche ErschlieBung ist hiermit freilich nicht gegeben, sondern
zunichst nur cine Liste und grobe Datierung sowie eine Gattungsbestimmung
(etwa Selicha, Hoshanot, Ofan etc.) der zugrunde liegenden Texte. Nach jedem
Eintrag zu einem Piyyut-Anfang in Hebriisch werden die zugehérigen Kommen-
tarhandschriften nach ihrer Zugehérigkeit zu den Hauptzweigen des Ritus bzw.
Minhag aufgelistet. Innerhalb der einzelnen Eintrige finden sich auflerdem Hin-
weise, ob es sich bei den untersuchten Handschriften um ,,reine” Kommentare
ohne den Piyyut handelt, um Randglossen zu vollstindigen Machsorim oder um
Glossen-Kommentare. Nicht fir alle Texte lassen sich die Namen der Kommen-
tatoren identifizieren, wie etwa bei Abraham ben Asriel, dem Autor der lange Zeit

268



einzigen edierten Handschrift eines Piyyut-Kommentars, dem von Urbach bear-
beiteten Sefer Arugat ha-Bosem, das bereits — oder soll man sagen ,noch® — 1939
erscheinen konnte. Ein bemerkenswerter Index bietet dann eine Liste von 68
namentlich erwihnten Autoren solcher Kommentare, wobei die meisten dem
mittelaltetlichen aschkenasischen Judentum zuzuordnen sind. Der kompilatori-
sche Charakter solcher aus dem Lehrhausbetriecb stammenden Kommentare
macht ihre namentliche Zuschreibung sowie ihre exakte Datierung problematisch,
worauf die Vfin nachdricklich hinweist. Der sorgfiltig gearbeitete Band (nur S.
86 ,,Adon olam asher malakh*) wird sich in seiner Bedeutung zunichst wohl nur
wenigen Spezialisten und Interessierten erschlielen, zumal man fiir die weitere
Arbeit an den Handschriften noch lange auf das Jerusalemer Handschrifteninsti-
tut angewiesen bleibt. Immerhin bietet der Band aber erstmals einen Uberblick
Uber das Material, welches es nun noch niher zu erschlieBen gilt. Eine nitzliche
Bibliographie und ein weiterer Index zu den Piyyut-Autoren schlieen den Band
ab. Zusammen mit der oben genannten Studie der Vfin wird der Clavis
Commentatorimm die in den vergangenen Jahrzehnten sehr fruchtbare Piyyut-
Forschung weiter voranbringen und dartiber hinaus zu einer besseren Kenntnis
des mittelalterlichen Judentums insbesondere in Aschkenas beitragen.

Mainz Andreas 1 ehnardt

MOSHE HALBERTAL, Concealment and Revelation. Esotericism in Jewish Thought and its
Philosophical Implications, Princeton, Oxford 2007, 212 S., ISBN 978-0-691-12571-8

Dieses Buch ist eine Ubersetzung von M. Halbertals n71oma 111231 1107 12731 no
o»ran ma o, Jerusalem 2001, aber zugleich mehr und weniger. ,,Mehr®, weil
die Anmerkungen teils tberarbeitet und neuere Sekundirliteratur eingearbeitet
wurde. ,,Weniger*, nicht etwa weil die englische Fassung weniger Material enthilt —
hier und da ist der Text gerade erweitert worden —, sondern weil man in Anbetracht
des neuen englischen Titels mehr erwarten wiirde. Dass es sich um eine Studie iiber
,concealment and revelation® zz Mittelalfer handelt, ist aus dem englischen Titel
leider nicht mehr ersichtlich. Aufgrund meines Interesses an der Mystikforschung
war ich daher anfinglich enttiduscht, denn ich hatte mich gerade auf dieses Thema
beztiglich der lurianischen Kabbala im 16. Jh. gefreut.

Halbertals Zielsetzung ist zweigleisig, historisch/kulturell und konzep-
tuell/philosophisch, letzteres vor allem als eine Art philosophische Zusammenfas-
sung der vorher vorgetragenen Quellen in ihrem kulturellen und historischen Um-
feld. Die Auswahl der Quellen liegt teils auf der Hand: Mystik / Magie (Hekhalot
Literatur, Kabbala), Astrologie (Abraham ibn Esra), aber auch Philosophie vertreten
durch Maimonides und Jakob Anatoli. Diese Vielfalt der Quellenauswahl vermag
das Spannungsfeld zwischen ,,concealment™ und ,,revelation® in den unterschiedli-
chen Facetten anschaulich zu verdeutlichen. So zeigt Halbertal eine Verschiebung
von esoterischen Texten, die nach Aussagen z.B. der rabbinischen Literatur nicht
studiert oder verbreitet werden durfen, zu verschiedenen mittelalterlichen Texten,
deren Esoterik in einer verborgenen Bedeutungsebene im Text liegt, angefangen
vor allem von Ibn Esras Bibelkommentar aus dem 12. Jh. Diese Verschiebung hat
zugleich Auswirkung auf die Zielgruppe: Wihrend sie im ersten Fall auf cine be-

269



stimmte elitire Gruppe beschrankt bleibt, ist das im zweiten Fall anders, denn hier
gibt es keine Eingrenzung auf eine ausgewiesene Zielgruppe; doch wird nur eine
Elite aufgrund von Vorkenntnissen die verborgene Botschaft verstehen kénnen. Da
die esoterischen Ideen nur einer bestimmten Elite zuginglich sind, sind sie auch
nicht linger kontrollierbar: Im konkreten Fall kann man so nie behaupten, eine
bestimmte Idee widerspreche dem (esoterischen) Konzept, denn man kann immer
auf mangelnde Vorkenntnisse verweisen. Dies fiihrt zur Moglichkeit einer viel freie-
ren Gestaltung der esoterischen Ideen als dies in der Exoterik der Fall ist, zu einem
,,subversive aspect® (S. 45). Zugleich ermoglicht dies, esoterische Ideen in die Tradi-
tion zu integrieren: ,,Thus, in the Middle Ages, under the cloak of esotericism, astro-
logical, hermetic, Aristotelian, Neoplatonic, Gnostic, and other positions found
their way into the heart of Judaism.” (S. 39). Im 12. und 13. Jh., mit dem Autkom-
men der Kabbala, deren Diskussion tiber Esoterik / Exoterik durch den berihmten
Brief von Isaak dem Blinden bekannt ist, hat die Esoterik eine zusitzliche Kompo-
nente erhalten, die man sogar in exoterische Werken finden kann: ,, The traditional
categories of the esoteric are no longer understood as rules limiting what is
permissible to say, but as rules reflecting the limits of what can be said in words.*
(S. 78). Hier ist das Verstindnis fir und von Esoterik keine Frage der jeweiligen
Rezipienten und ihrer Vorkenntnisse mehr, sondern eine Frage des grundsitzlich
Formulierbaren.

Die Spannung zwischen Esoterik und Exoterik sieht Halbertal vor allem im
12. und 13. Jh. in der Kabbala und der Kontroverse um Maimonides, wihrend er
vornehmlich in den Werken von Shmu’el ibn Tibbon den Anfang der Transfor-
mation von Philosophie in exoterische Literatur sieht (Kap. 13), weiter fortge-
fithrt von Jakob Anatoli durch dessen 6ffentlichen philosophischen Predigten (als
Reaktion zu dhnlichen Erscheinungen im Christentum) und dessen Transformati-
on des Curriculums. Diese Spannung entlud sich dann im Disput beztiglich der
Philosophie im 14. Jh., mit dem der historisch/kulturelle Teil endet.

Die Vorstellung vielfiltiger Quellen mit ihren Unterschieden und Ahnlichkei-
ten im Verstindnis der Esoterik ist sehr aufschlussreich, denn sie zeigt, dass es
nicht reicht, etwas als ,,esoterisch® einzustufen, ohne sich uber Reichweite, Ab-
sicht und Art der Esoterik im Klaren zu sein. Selbstverstindlich kann man sich
tber Einschrinkung und Gewichtung der Quellen streiten: Wenn im Rahmen
von Halbertals Besprechung Magie innerhalb der Hekhalot Literatur ausfithrlich
zur Sprache kommt, weshalb dann z.B. mystische Traditionen aus gaoniischer Zeit
nicht? Auch die Chaside Ashkenaz werden leider nur kurz angerissen, und zwar
Judas Esoterik als Gegensatz zu dem Werk Sode Razaya von El'azar von Worms, zu
dem Halbertal zwar den in der Einleitung des Werkes beschriebenen Bruch Elazar
von Worms’ mit der Esoterik erklirt, aber seine Verschirfung im Umgang mit der
Esoterik im 3. Teil, Sefer haShen, desselben Werkes nicht erwihnt.

Halbertals Abschluss des historisch/kulturellen Teils mit dem Disput tber die
Philosophie im 14. Jh. erscheint mir nicht ganz sinnvoll, zumal Halbertal selbst
auch die Kontroverse bezlglich des Druckes des Buches Zohar im 16. Jh. er-
wihnt und einen Ausblick auf das 16. und 17. Jh. und die Moderne (S. 1401.) gibt.
Passend zu Anatoli wiren etwa die Enzyklopidien/Studienprogramme von

270



Yochanan Alemanno im 15. Jh., oder von Shlomo Almoli im 16. Jh., in denen das
Problem Esoterik/Exotetik herausragt, zu nennen gewesen.

Frankfurt am Main Annelies Kuyt

GOLDISH, MATT, Jewish Qunestions: Responsa on Sephardic Life in the Early Modern
Period, Princeton: Princeton University Press 2008, LXIII, 248 S., pb, ISBN-13:
978-0-691-12264-9 / 978-0-691-12265-6.

Welche Bedeutung Responsen fir das Verstehen judischen Lebens insbesondere
im Alltag haben, ist lingst gesehen und oft betont worden. Dennoch sind es aufs
ganze gesehen bis heute erst vergleichsweise wenige Responsen, die in zuverlissig
Ubersetzten, kommentierten Ausgaben nicht zuletzt der Geschichtswissenschaft
und damit natiirlich zugleich auch einem breiteren Leserkreis zuginglich gemacht
worden sind. Mit seiner — wie dem Titel bereits zu entnehmen — das Leben der
sefardischen Juden in der frithen Neuzeit reflektierenden Auswahl erginzt und
bereichert Matt Goldish die diesbeziigliche Literatur um eine wichtige Position.

Insgesamt werden 42 Fragen und Antworten von 30 Gelehrten (biographi-
sche Notizen: S. LVII-LXIII) in Ubersetzung geboten. Die Responsen datieren
aus der Zeit zwischen 1492 und 1750 und stammen sowohl aus allen Gebieten
der sefardischen Diaspora, darunter aus so bekannten judischen Gemeinden wie
Venedig, Istanbul und Saloniki, aber auch aus weniger bekannten wie Kastoria,
Ragusa und Nablus. Eine ausfiihrliche Einleitung beleuchtet den historischen
Hintergrund der einzelnen Responsen und liefert zugleich die zu ihrem Verstehen
notwendige sozialgeschichtliche Kontextualisierung (S. XVII-LV).

In thematischer Hinsicht sind es wesentlich funf Themenbereiche, die durch
die Responsen ,,exemplarisch® abgedeckt werden: (1) Leben unter Muslimen und
Christen (5 Responsen, darunter zu den Ritualmordbeschuldigungen im Osmani-
schen Reich; S. 1-17), (2) Handel und andere Gewerbe der sefardischen Juden (8
Responsen; S. 19-48), (3) Alltag in den sefardischen Gemeinden (10 Responsen;
S. 49-87), (4) Fragen der religiosen, halachischen Observanz und des Glaubens
bei den Sefardim (9 Responsen, darunter zum Problem des Ubertritts von Juden
zum Karaismus und von Kardern zum Judentum sowie zum Hiresieverdacht; S.
89-122), (5) Ehe, Familie und hausliches ILeben (11 Responsen, darunter zu Ehe,
Eheverweigerung, Ehebruch und sexuellem Missbrauch von Frauen; S. 123-158).
Eine ausfithrliche Bibliographie (S. 159-169) und allfillige Indices (S. 171-180)
schliessen den Band ab.

In der Summe reflektieren die ebenso sorgfiltig tibersetzten wie sachkundig
eingeleiteten Responsen damit nicht nur zweieinhalb Jahrhunderte sefardischer
Diasporageschichte, sondern mehr noch und vor allem sefardischer Diasporaerfab-
rung. Sie nachvollziehbar gemacht zu haben, ist denn auch das Verdienst des
Ubersetzers, dem dafiir Dank gebiihrt.

Tubingen Stefan Schreiner

271



KAGANOVICH, ALBERT, The Mashhadi Jews (Dyedids) in Central Asia, Halle / Berlin:
Klaus Schwarz Verlag 2007 (= ANOR, Heft 14), 92 S., ISBN 978-3-87997-641-6.
Die Geschichte der als Dshediden bekannt gewordenen Juden ist bis jetzt erst in
Ansatzen geschrieben worden. Dabei handelt es sich die Geschichte einer nicht
allzu zahlreichen jidischen Gruppe aus Meschhed und Herat (Khorasan / Iran),
die im Laufe des 19. Jh. teils freiwillig, teils erzwungenermassen zum Islam Gber-
traten und dieser ihrer ,erst jungst® erfolgten Konversion zum Islam wegen
Dshediden, ,,Neumuslime® (< arab. gadid al-islan) genannt wurden. In der Folgezeit
(2. Halfte des 19. Jh.) verliessen viele von thnen den Iran und liessen sich in den
zentralasiatischen Provinzen des zarischen Russlands (Turkestan) nieder (S. 1-29),
wo sie insbesondere im Handel mit den Nachbarlindern, allen voran Iran, eine
wichtige Rolle als Vermittler spielten (S. 45-59). In den zentralasiatischen Provin-
zen Russlands bildeten die sich zum Islam bekennenden Dshediden eine eigen-
stindige Gemeinde mit eigenem rechtlichem Status, wihrend andere in der Ge-
meinschaft der bucharischen Juden aufgingen, denen sie sich nicht zuletzt aus
Grinden sprachlicher und kulturellen Verwandtschaft angeschlossen haben
(S. 30-45), ihre religiosen und kulturellen Traditionen aber dennoch wahrten (S.
59-69). lhre wirtschaftliche und kulturelle Blitezeit erlebten die Dshediden am
Beginn des 20. Jh. bis in Zeit kurz nach dem Ersten Weltkrieg, bevor eine erneute
Migration, diesmal ihre Emigration aus Stalins Sowjetunion vor allem nach Af-
ghanistan, in die Regionen Herat und Merv, einsetzte und die Abriegelung der
Grenzen der Sowjetunion Mitte der 1930er Jahre zum wirtschaftlichen Nieder-
gang der Gemeinschaft fuhrte. — Gestiitzt ebenso auf unverdffentlichtes Quel-
lenmaterial wie auf die vorhandenen monographischen Bearbeitungen (Bibliogra-
phie: S. 73-92) ist es Kaganovich auf vergleichsweise wenigen Seiten gelungen,
nicht nur ein eindrucksvolles Bild der hochst wechselvollen Geschichte dieser
Dshediden bzxw. Mashadi und Herati Jews zu zeichnen, sondern zugleich auch we-
sentliche Anstosse zu ihrer weiteren Erforschung zu geben, denen man nur wiin-
schen kann, dass sie alsbald aufgegriffen werden.

Tibingen Redaktion

HESCHEL, SUSANNAH: The Aryan [esus. Christian Theologians and the Bible in Nagi
Germany, Princeton, NJ: Princeton University Press, 2008, 384 S., ISBN 978-0-
691-12531-2.

Gegenstand der vorliegenden Studie ist die bislang nur unzureichend wissenschaft-
lich aufgearbeitete Geschichte des 1939 in Eisenach gegrindeten Iustituts ur Erfor-
schung und Beseitignng des jiidischen Einflusses anf das dentsche kirchliche Leben, der akademi-
schen Forschungseinrichtung der nationalsozialistischen Dexutschen Christen.

Die Autorin skizziert zunichst die geistigcen Grundlagen der entjudaisierten
Frithgeschichte des Christentums und die nicht- oder gar antijudische Jesus-Gestalt,
wie sie seit dem 19. Jhd. von Intellektuellen und Gelehrten entwickelt worden war,
und gibt einen Abriss der volkischen Bewegung innerhalb der Kirche seit den 20er
Jahren des 20. Jhs. (Kap. I). Es folgt eine Darstellung der Entstehung des Instituts
aus Bestrebungen innerhalb der evangelischen Kirchen, ein deutsches, d.h. nichtji-
disches Christentum zu schaffen. Die neue Griindung sollte, so hoffte man in volki-

AT



schen und deutschchristlichen Kreisen, Jesu antijiidische, ,arische® Botschaft von
judischen Verfilschungen befreien und zugleich mit der Vereinigung von protestan-
tischer Lehre und Nationalsozialismus, das reformatorische Unternechmen Luthers
konsequent zu Ende fihren um zu den vermeintlichen arischen Urspriingen der
christlichen Lehre zuriickzukehren und eine dem ,volkischen Wesen® der Deutschen
entsprechende Religion zu schaffen. Dies wirde zugleich cine Modernisierung
bedeuten, indem die protestantische Lehre nun auf eine ,wissenschaftliche® Grund-
lage, die Verbindung von historisch-kritischer Forschung und Rassenideologie,
gestellt wiirde. Unter den Mitarbeitern des Instituts finden sich neben einer gro3en
Zahl von Kirchenfunktioniren namhafte Theologen wie der Institutsgrinder und -
direktor Walter Grundmann, der Neutestamentler Johannes Leipoldt, der Heraus-
geber des Theologischen Warterbuches sum Newen Testament Gerhard Kittel, oder der
spiatere Qumran-Forscher Karl-Georg Kuhn, ferner Orientalisten wie Rudi Paret
oder Siegfried Morenz. Das dritte Kapitel ist den Aktivititen des Instituts gewidmet.
Neben der Veranstaltung von Konferenzen und Vortrigen gab es eine Vielzahl
einschligiger, sowohl akademischer als auch populirer Publikationen heraus, darun-
ter eine ,,Volksbibel®, ein von allen als ,,judisch® eingestuften Flementen befreites
Neues Testament, einen ,judentreinen® Katechismus und ein ebensolches Gesang-
buch. Im 4. Kapitel zeichnet Heschel den Werdegang einzelner Institutsangehoriger
nach, allen voran Walter Grundmanns, und rekonstruiert in Kap. 5 die Geschichte
der deutschchristlich dominierten theologischen Fakultit der Universitit Jena, an
der mehrere Institutsmitarbeiter Lehrstiihle innehatten und die zugleich als ,,Kader-
schmiede® des Instituts fungierte. Im 6. und letzten Kapitel beleuchtet die Autorin
die Biographien der Institutsmitarbeiter nach 1945 und zeigt, wie diese durch ein
auf den alten Verbindungen basierendes Netzwerk von gegenseitiger Entlastung
und Beglinstigung ihre jeweiligen Karrieren, im Ost- ebenso wie im Westteil
Deutschlands, bald fortsetzen konnten.

Die Rechtfertigungsstrategien Grundmanns und seiner Gesinnungsgenossen —
man habe die Kirche gegen neuheidnische Attacken, etwa von Seiten Himmlers und
Rosenbergs, schiitzen wollen und im tbrigen apolitische theologische Forschung im
Dienste des Evangeliums getrieben — stehen ganz im Einklang mit der verbreiteten
Auffassung, unter der Nazidiktatur hitten sich Theologen und Kirchenfunktionire
wohl vielfach durch Opportunismus und mangelnde Zivilcourage, nicht jedoch
durch aktive Beteiligung an den begangenen Verbrechen mitschuldig gemacht.
Heschels Buch ist ein unschitzbarer Beitrag zur Dekonstruktion dieser Legende.

Der von der Autorin zu Recht immer wieder betonte genetische Zusammen-
hang von theologischem Antijudaismus und Antisemitismus, fiir den das vom Insti-
tut propagierte ,arische Christentum® ein Musterbeispiel darstellt, enthebt den
Historiker nicht der Notwendigkeit zu differenzieren: die Bekennende Kirche, so
anfillig der Antijudaismus vieler ihrer Anhinger gegen die rassenideologische Radi-
kalisierung war, kann sicher nicht, wie hier wiederholt angedeutet, als dem Antise-
mitismus ebenso aufgeschlossen gelten wie die Deutschen Christen. Dennoch
diirften die Seitenblicke, die Heschel in threr Arbeit auf die Bekennende Kirche und
deren in dieser Hinsicht vielfach indifferente Haltung deutlich machen, dass auch
hier noch Forschungsarbeit zu leisten ist, die zu einer zumindest particllen Neube-

273



wertung auch der diesbeziiglichen Rolle der Bekennenden Kirche im Dritten Reich
tihren dirfte.

Die Ergebnisse, die Heschel hier prisentiert, machen deutlich, wie tberfillig
diese Aufarbeitung war, und es ist bezeichnend und ein Indiz fir den bis in die
zweite Jahrhunderthilfte anhaltenden Einfluss vieler ehemaliger Institutsangehori-

ger, dass diese Arbeit nicht schon Jahrzehnte frither und (von Publikationen der
letzten Jahre abgesehen) nicht von Theologen geleistet worden ist.

Leipzig Lutz Greisiger

STEIN, PETER: Lebendiges und untergegangenes jiidisches Braunchtum. Branch gestern und
hente, Brauch hier und dort — mit besonderer Beriicksichtignng der schweizerischen Judendirfer
Endingen und Lengnan, hrsg. vom Verein fur die Erhaltung der Synagogen und des
Friedhofes Endingen-Lengnau, Heidelberg / Basel [u. a.]: Verlag Regionalkultur
2008, 132 S. + 1 CD-ROM, ISBN 978-3-89735-551-4.

Von Hause aus ist der Basler Peter Stein promovierter Jurist. Eines seiner neben-
beruflichen Interessengebiete ist — neben judischer Genealogie — jiidische Regio-
nalgeschichte besonders der Schweiz: 2008 hat Peter Stein einen ansprechenden
Bildband zum jidischen Brauchtum mit Blick auf die beiden Schweizer ,,Juden-
dérfer” Endingen und Lengnau herausgebracht, in dem erstmals zahlreiche Quel-
len und Publikationen zu sog. Ortsbriuchen gesammelt, verglichen und historisch
aufbereitet werden. In den Kontext des jidischen Lebenszyklus ,,Geburt und
Beschneidung, Heirat, Tod“ eingebettet sind diese entsprechenden Quellen, die
die Verschiedenartigkeit jidischer Briuche anschaulich belegen. So fihrt Stein
den allgemein bekannten jidischen Hochzeitsbrauch des Glaszerbrechens an, bei
dem in gewissen Gebieten im Sudwesten Deutschlands (von Heilbronn bis
Frankfurt am Main) nicht, wie sonst Ublich, das Glas am Boden zertreten, son-
dern an einem in die Synagogenaussenwand ecingelassenen Chuppa- oder Trau-
stein zerschmettert wird.

Dartiber hinaus bietet das reich und schon bebilderte Buch als wichtiger Bau-
stein zur schweizerisch-judischen Geschichte noch erheblich mehr: Man erfahrt
vieles Anregende tuber Sprache und Bildung, die jidischen Feiertage (hier speziell
zum Endinger-Lengnauer Fasttag, dessen Geschichte auf S. 77 lebendig nachge-
zeichnet wird), Gber das alte Memorbuch von Endingen (S. 78ff.), tiber Briuche
zur ,,Jahrzeit”. Ein Kapitel (S. 85ff.) widmet sich der Frage, was von den alther-
gebrachten Briuchen heute noch bekannt ist und gelebt wird. Die judischen
Anekdoten und Witze aus Endingen und Lengnau sowie die ebenfalls im Anhang
befindlichen Lieder und Gedichte regen zum Schmunzeln einerseits und zum
Nachdenken andererseits an. Auf der dem Band beigegebenen CD ROM ist der
gesamte Text samt Abbildungen als pdf-Datei abgespeichert, so dass bequem und
gezielt nach einzelnen Stichwortern gesucht werden kann.

Zurich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

274



	Rezensionen

