
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

LAATO, Antti & JACQUES VAN Ruiten (eds.): Rewritten Bible Reconsidered. Proceedings

of the Conference in Karkku, Finland, August 24-26 2006, Turku / Winnona Lake 2008
Studies in Rewritten Bible, Bd. 1), IV.287 S., ISBN 978-952-12-2019-7.

LiNDQVIST, PekkA: Sin at Sinai. Early Judaism encounters Exodus 32, Turku / Winnona
Lake 2008 Studies in Rewritten Bible, Bd. 2), 391 S., ISBN 978-952-12-2020-3.

Der erste Band der neuen Reihe versammelt Beiträge einer Konferenz zur Thematik

der Rewritten Bible, die am 24.-26.08.2006 im finnischen Karkku stattfand: Dem
methodologischen Aspekt widmen sich Erkki Koskenniemi & Pekka lindqvist,
Rewritten Bible, Rewritten Stories: Methodological Aspects (S. 11-39). Dann folgen
verschiedene Beiträge aus dem Bereich des frühen Judentums: Jacques van Ruiten,
Moses and His Parents: The Intertextual Relationship between Exodus 1:22-2:10
and Jubilees 47:1-9 (S. 43-78); Michael Becker, Rewriting the Bible - 4 E^/a and
Canonization of Scripture (S. 79-101); Lukas Borman, Diversity by Rewriting: The
Divine Characteristics as Part of the Identity. Concept ofJewish Groups in Second

Temple Judaism (S. 103-123); Erkki Koskenniemi, "Remember Lot's Wife": Gen
19:1-29 Rewritten in Early Judaism and The New Testament (S. 125-150). Der
nächste Teil der Publikation ist dem frühen Christentum gewidmet: Beate Kowalski,
Rewritten Psalms in the Gospel ofJohn (S. 151-175); Marko Jauhiainen, Revelation
and Rewritten Prophecies (S. 177-197); Ville Auvinen, Psalm 22 in Early Christian
Literature (S. 199-214); Antti Laato, Isaiah 53 and the Biblical Exegesis of Justin
Martyr (S. 215-229); Timo Nisula, Lot's Departure from Sodom in Augustine (S.

231-246). Arbeiten aus dem Epoche der islamischen Zeit runden den Band ab:

Martin Tamcke, How Giwargis Warda Retells Biblical Texts: Some Remarks (S.

249-269); Jaakko Hämeen-Anttila, Saying Recontextualized: Jesus' Teachings in
Islamic Tradition (S. 271-287).

Abgesehen von den teilweise sehr interessanten Einzelbeiträgen, die die
Lebendigkeit der Bibelnacherzählungen in der Antike und im frühen Mittelalter
deutlich vor Augen führen, sind vor allem die methodologischen Einführungen
am Anfang des Bandes sehr instruktiv, die die Leistungsfähigkeit des Begriffes
"rewritten bible" kritisch reflektieren. Deutlich wird, dass die Forschung ganz
unterschiedliche Phänomene unter diesem Terminus subsumiert hat; wenn dennoch
an der Terminologie festgehalten wird, dann in einem sehr weiten Sinne als einem

Oberbegriff für unterschiedliche Leseweisen der biblischen Texte. Man darf auf die
weiteren Bände, die aus dieser hier neu eröffneten Reihe gespannt sein.

P. Lindqvists Dissertation, die von Antti Laato betreut wurde, zeigt auf
anschauliche Art und Weise, wie die Episode vom Goldenen Kalb in der Literatur
des antiken Judentums und frühen Christentums interpretiert wurde. Verf. rekurriert

dabei auf Philo, Josephus, Pseudo-Philo, die tannaitische und amoräische

Literatur, die Targumim sowie auf patristische Texte. Die verschiedenen
Auslegungen verweisen dabei sowohl auf innerjüdische Auseinandersetzungen als auch

265



auf jüdisch-christliche Kontroversen. Während die früheren rabbinischen Texte
der tannaitischen Zeit die Schwere der Sünde Israels in den Vordergrund stellen,
zeigen spätere rabbinische Uberlieferungen ab dem 4. Jh. ein durchaus apologetische

Interesse, wenn sie Aarons Rolle verteidigen und damit Israel in einem positiven

Licht erscheinen lassen möchten. Indirekt wird so der Fortbestand des

Bundes zwischen Gott und seinem Volk Israel betont. In diesem Umgang mit
dem biblischen Text spiegelt sich — so der Verfasser — eine Antwort auf das frühe
Christentum und dessen Anspruch wider, wahres Israel zu sein.

Der Verf. hat mit diesem Werk eine sehr interessante und ansprechende
Arbeit vorgelegt. Neben der gründlichen Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur

und der akribischen Textarbeit besticht sein Anliegen, auf die Verbindung
von Schriftauslegung und Lebenswelt hinzuweisen.

Osnabrück Beate Ego

LEICHT, Reimund, Astrologumena Judaica. Untersuchungen gttr Geschichte der astrologischen

Eiteratur der Juden, Tübingen: Mohr Siebeck 2006, VI und 413 S., geb., ISBN
978-316-148911-2.

Der mittlerweile zum Professor an der Hebräischen Universität in Jerusalem
berufene Vf. hat mit seiner im Wintersemester 2003/04 als Dissertation an der
FLT-Berlin eingereichten Sammlung von fünf Untersuchungen zentraler Aspekte
der hebräischen astrologischen Literatur der Antike und des Mittelalters ein
Standardwerk auf einem lange Zeit vernachlässigten Feld der Judaistik vorgelegt.
Durch die von ihm bereits im Rahmen eines Forschungsprojektes unter Leitung
von Peter Schäfer und Gershon Shaked geleistete Grundlagenforschung,
insbesondere hinsichtlich der Erschließung von Geniza-Fragmenten und mittelalterlicher

Handschriften, ermöglicht neue und weiterführende Einsichten in eine
Literatur, die bislang in keiner Gesamtdarstellung der jüdischen Literaturen hinreichend

gewürdigt wurde. Wie Vf. selber bemerkt, haben seine Untersuchungen
den Charakter von „Vorarbeiten", doch erschließt sich dem Leser schnell, dass

dies eine wohlgemeinte Untertreibung ist, denn viele der sprachlich souverän

vorgetragenen Überlegungen und Ergebnisse führen so weit, dass sich angesichts
der etwa für das hellenistische Judentum und die Qumran-Literatur äußerst

schwierigen und zum Teil nur fragmentarischen Quellenlage kaum methodisch
zuverlässigere Erkenntnisse erwarten könnte. Hier wird zwar — wie etwa bei der

Bewertung der astronomisch-astrologischen Zeugnisse im 2. (slavischen) Henoch
— vieles dem Blickwinkel bzw. dem Interesse zukünftiger Forscher überlassen
bleiben, doch die nüchterne Analyse Leichts zeigt zu Recht immer wieder, wie
wichtig eine unvoreingenommen Bestandsaufnahme des zur Verfügung stehenden

Materials — angefangen bei den Handschriften — ist. Dass Astrologie in der
Vergangenheit dabei allzu oft voreilig als Erklärungsmodell herhalten musste,
ohne dabei die Gesamtentwicklung innerhalb des Judentums der Spätantike im
Blick zu haben, wird dabei nicht nur an den hellenisch-jüdischen Quellen deutlich.

Der Schwerpunkt und das wirklich Neue des Buches finden sich im zweiten
Kapitel des Buches, das sich mit der Evidenz aus Fragmentenfunden in der Kairoer

Geniza beschäftigt. Die Fragmente waren zwar zum Teil schon länger be-

266



kannt, wurden aber bislang nicht ausgewertet. Zum Teil lag dies wohl auch daran,
dass die in Fragmenten erhaltenen Texte eher als astrologische „Kleinliteratur"
betrachtet wurde, die hinter den größeren Handschriften des Mittelalters, etwa
eines Abraham bar Hiyva und Abraham Ibn Ezra, zurückblieb. Gleichwohl
vermag es der Vf. im Laufe seiner Untersuchung zu zeigen, dass es gerade diese

Literatur war, die zur Verbreitung und breiten Rezeption astrologischer Literatur
beitrug. Der im dritten Teil des Bandes beschrittene mühsame Weg zu den
mittelalterlichen Handschriften, in denen sich astrologische Spekulationen finden,
ermöglicht hier erstmals eine Entwirrung des komplexen Befundes. Es zeigt sich
außerdem, dass die Geniza-Fragmente Besonders hervorzuheben ist hier etwa der
Befund hinsichtlich der Handschriften des Machsor Vitry, die vor diesem Hintergrund

einer noch weitergehenden Untersuchung ihrer Herkunft bedürften. Der
abschließende vierte Teil des Bandes ist astromagischen Texten gewidmet, wie sie

vor allem in dem im 8.-10. Jahrhundert im syrisch-arabischen Raum entstandenen
Sefer Raziel des Engels erhalten sind. Hier werden etwa solche Verarbeitungen
unter die Lupe genommen, wie sie in den Apotelesmata Apollonii und im Testament

des Adam erhalten sind. Daneben, und auch dies ist bislang in der
Forschung wenig beachtet worden, kommt ein weiterer Uberlieferungsstrang dieser
Literatur in den Blick: die zahlreichen mittelalterlichen hebräischen Übersetzungen

von Texten lateinischer oder arabischer Provenienz, wie sie etwa im Sefer ha-
Levana („Buch des Mondes") oder dem Sefer ha-Tamar („Buch der Dattelpalme")

aus dem 11. Jh. zu finden sind. Auch bezüglich dieser späten Literaturgattung

(14. Jh. Provence) liegen zwar schon vereinzelte Studien oder Notizen etwa

von M. Steinschneider oder auch G. Scholem vor, doch kann der Vf. die

literaturgeschichtliche Entwicklung dieser Bücher unter Heranziehung des bekannten
Handschriftenmaterials und vor dem Hintergrund der älteren Geniza-Funde und
der Sefer Raziel-Überlieferungen nun wesentlich genauer und plausibler
rekonstruieren. Insgesamt werden sich die vier Studien zu zentralen Fragen der
magischen Literatur des spät-antiken und mittelalterlichen Judentums als wichtiger
Ausgangspunkt für viele weitere Studien auf diesem komplexen Gebiet der
Forschung erweisen. Einige Beiträge zu den astrologischen Großwerken von Abraham

ibn Esra von Sh. Sela und Y. Langermann zeigen dies bereits. Die Fülle an
Detailbeobachtungen und Informationen, die hier zusammengetragen worden
sind, sind dabei auch das Ergebnis einer viel tiefer gehenden Auseinandersetzung
mit dem auch heute noch beträchtliche Relevanz aufweisende Thema der Astrologie.

Zwei Appendices zu astromagischen Handschriftenkomplexen - zum lange
Zeit Abraham ibn Esra zugeschriebenen Sefer ha-Atsamim und zu den hebräischen

Fassungen der Ars Notorica über die Gedächtniskunst - unterstreichen die
Materialfülle und Fülle an Irrtümern (etwa bei so viel beachteten Forschern wie
M. Idel), mit denen es der Autor zu tun hatte. Sie unterstreichen ganz zum
Schluss noch einmal, wie wichtig dieses Buch für die weitere Beurteilung dieses

Teils der jüdischen Literaturgeschichte ist. Manch älterer Beitrag zu diesem in
vielerlei Hinsicht komplexen Forschungsgebiet wird nun mit anderen Augen zu
lesen sein.

Mainz Andreas Lehnardt

267



HOLLENDER, ELISABETH, Clavis Commentatoriorum of Hebm)' Liturgical Poefiy in
Manuscript, Leiden / Boston 2005 Clavis Commentatoriorum Antiquitate es

Medii Aevii), XI,979 S, geb., ISBN 90-04-14640-7.

Dieser Katalog ermöglicht erstmals einen umfassenden Uberblick über sämtliche
bekannten mittelalterlichen jüdischen Kommentare zur weitverzweigten jüdischen
Poesie (Piyyut). Fast alle PitTUt-Kommentare sind bislang allerdings ungedruckt
geblieben und nur in Handschriften zugänglich sind. Wichtigste Basis für diesen

Katalog war daher die enge Kooperation der Autorin mit dem Jerusalemer Institute

for Hebrew Manuscripts on Microfilm in Givat Ram, wo sich die meisten der
von ihr untersuchten 415 Handschriften einsehen und auswerten lassen; zahlreiche

weitere Manuskripte wurden auch anhand der Originale katalogisiert. Da in
den vergangenen Jahren zusätzliche Fragmente mit solchen Kommentaren
entdeckt wurden - darunter einige in Einband- und Makulaturfragmenten im Rahmen

des vom Rezensenten durchgeführten Projekt fienigat Germania' - wird von
der Vf.in zu Recht darauf verweisen, dass der Katalog - Stand September 2004 -
Addenda notwendig macht. Sie werden zweifellos folgen, doch ist davon nicht
mehr zu erwarten, dass sich ein völlig neues Bild ergibt. Im Vorwort wird das

Werk lapidar als „byproduct" zu einer vertiefenden, mittlerweile ebenfalls
erschienenen Studie zum aschkenasischen und nordfranzösischen Piyvut (Piyyut
Commentary in Medieval Ashkenai^ Berlin 2008) bezeichnet, doch tatsächlich erweist
sich das Opus von 979 Seiten als eine wichtige Ergänzung zu dem großen
Standardnachschlagewerk zum Piyyut, dem von Israel Davidson herausgegebenen
Thesaurus of Medieval Hebrew Poetry, New York 1924-1933. Berücksichtigt werden
immerhin neben 123 aschkenasischen und 23 französischen auch die
sefardischen, romaniotischen und jemenitischen Piyvut-Kommentare, womit eine
zusätzliche Lücke in der Forschungsliteratur geschlossen wird, denn über nicht-
aschkenazische Piyyut-Kommentare lag bislang kein Überblick vor. Nachdem
bereits von L. Zunz. E. E. Urbach, E. Roth und auch von A. Grossman auf die

Bedeutung des meist anonym verfassten Genres des Piyyut-Kommentars für das

Verständnis der mittelalterlichen jüdischen Liturgien in Aschkenas, aber etwa
auch für die Interpretation aggadischer Motive hingewiesen wurde, kann die

eigentliche Erforschung dieser unbekannten Literatur nun erst richtig beginnen.
In zahlreichen Einzelstudien hat die Vf.in damit bereits begonnen.

Der Aufbau des Werkes ist folgendermaßen gestaltet: Die Kommentare zu
den einzelnen Piyyutim sind entsprechend den üblichen Anfängen der Dichtungen

aufgeführt, in etwa also entsprechend der Anordnung der Piyyutim bei
Davidson. Eine inhaltliche Erschließung ist hiermit freilich nicht gegeben, sondern
zunächst nur eine Liste und grobe Datierung sowie eine Gattungsbestimmung
(etwa Selicha, Hoshanot, Ofan etc.) der zugrunde liegenden Texte. Nach jedem
Eintrag zu einem Piyyut-Anfang in Hebräisch werden die zugehörigen
Kommentarhandschriften nach ihrer Zugehörigkeit zu den Hauptzweigen des Ritus bzw.

Minhag aufgelistet. Innerhalb der einzelnen Einträge finden sich außerdem
Hinweise, ob es sich bei den untersuchten Handschriften um „reine" Kommentare
ohne den Piyyut handelt, um Randglossen zu vollständigen Machsorim oder um
Glossen-Kommentare. Nicht für alle Texte lassen sich die Namen der Kommentatoren

identifizieren, wie etwa bei Abraham ben Asriel, dem Autor der lange Zeit

268



einzigen edierten Handschrift eines Piyyut-Kommentars, dem von Urbach
bearbeiteten Sefer Arugat ha-Bosem, das bereits — oder soll man sagen ,noch' — 1939

erscheinen konnte. Ein bemerkenswerter Index bietet dann eine Liste von 68

namentlich erwähnten Autoren solcher Kommentare, wobei die meisten dem
mittelalterlichen aschkenasischen Judentum zuzuordnen sind. Der kompilatori-
sche Charakter solcher aus dem Lehrhausbetrieb stammenden Kommentare
macht ihre namendiche Zuschreibung sowie ihre exakte Datierung problematisch,
worauf die Vf.in nachdrücklich hinweist. Der sorgfältig gearbeitete Band (nur S.

86 „Adon olam asher malakh") wird sich in seiner Bedeutung zunächst wohl nur
wenigen Spezialisten und Interessierten erschließen, zumal man für die weitere
Arbeit an den Handschriften noch lange auf das Jerusalemer Handschrifteninstitut

angewiesen bleibt. Immerhin bietet der Band aber erstmals einen Überblick
über das Material, welches es nun noch näher zu erschließen gilt. Eine nützliche
Bibliographie und ein weiterer Index zu den Piyyut-Autoren schließen den Band
ab. Zusammen mit der oben genannten Studie der Vf.in wird der Clavis

Commentatorium die in den vergangenen Jahrzehnten sehr fruchtbare Piyyut-
Forschung weiter voranbringen und darüber hinaus zu einer besseren Kenntnis
des mittelalterlichen Judentums insbesondere in Aschkenas beitragen.

Mainz Andreas Tehnarclt

MOSHE Halbertal, Concealment and Revelation. Esotericism in Jewish Thought and its

Philosophical Implications, Princeton, Oxford 2007, 212 S., ISBN 978-0-691-12571-8

Dieses Buch ist eine Übersetzung von M. Halbertals mioan vmVmi non HlV'Xl mo
"ran 'n'a murrt, Jerusalem 2001, aber zugleich mehr und weniger. „Mehr", weil
die Anmerkungen teils überarbeitet und neuere Sekundärliteratur eingearbeitet
wurde. „Weniger", nicht etwa weil die englische Fassung weniger Material enthält —

hier und da ist der Text gerade erweitert worden —, sondern weil man in Anbetracht
des neuen englischen Titels mehr erwarten würde. Dass es sich um eine Studie über
„concealment and revelation" im Mittelalter handelt, ist aus dem englischen Titel
leider nicht mehr ersichtlich. Aufgrund meines Interesses an der Mvstikforschung
war ich daher anfänglich enttäuscht, denn ich hatte mich gerade auf dieses Thema

bezüglich der lurianischen Kabbala im 16. Jh. gefreut.
Halbertals Zielsetzung ist zweigleisig, historisch/kulturell und konzep-

tuell/philosophisch, letzteres vor allem als eine Art philosophische Zusammenfassung

der vorher vorgetragenen Quellen in ihrem kulturellen und historischen Umfeld.

Die Auswahl der Quellen liegt teils auf der Hand: Mystik / Magie (Hekhalot
Literatur, Kabbala), Astrologie (Abraham ibn Esra), aber auch Philosophie vertreten
durch Maimonides und Jakob Anatoli. Diese Vielfalt der Quellenauswahl vermag
das Spannungsfeld zwischen „concealment" und „revelation" in den unterschiedlichen

Facetten anschaulich zu verdeutlichen. So zeigt Halbertal eine Verschiebung
von esoterischen Texten, die nach Aussagen z.B. der rabbinischen Literatur nicht
studiert oder verbreitet werden dürfen, zu verschiedenen mittelalterlichen Texten,
deren Esoterik in einer verborgenen Bedeutungsebene im Text liegt, angefangen

vor allem von Ibn Esras Bibelkommentar aus dem 12. Jh. Diese Verschiebung hat

zugleich Auswirkung auf die Zielgruppe: Während sie im ersten Fall auf eine be-

269



stimmte elitäre Gruppe beschränkt bleibt, ist das im zweiten Fall anders, denn hier
gibt es keine Eingrenzung auf eine ausgewiesene Zielgruppe; doch wird nur eine
Elite aufgrund von Vorkenntnissen die verborgene Botschaft verstehen können. Da
die esoterischen Ideen nur einer bestimmten Elite zugänglich sind, sind sie auch
nicht länger kontrollierbar: Im konkreten Fall kann man so nie behaupten, eine
bestimmte Idee widerspreche dem (esoterischen) Konzept, denn man kann immer
auf mangelnde Vorkenntnisse verweisen. Dies führt zur Möglichkeit einer viel freieren

Gestaltung der esoterischen Ideen als dies in der Exoterik der Fall ist, zu einem
„subversive aspect" (S. 45). Zugleich ermöglicht dies, esoterische Ideen in die Tradition

zu integrieren: „Thus, in the Middle Ages, under the cloak of esotericism,
astrological, hermetic, Aristotelian, Neoplatonic, Gnostic, and other positions found
their way into the heart ofJudaism." (S. 39). Im 12. und 13. Jh., mit dem Aufkommen

der Kabbala, deren Diskussion über Esoterik / Exoterik durch den berühmten
Brief von Isaak dem Blinden bekannt ist, hat die Esoterik eine zusätzliche Komponente

erhalten, die man sogar in exoterische Werken finden kann: „The traditional
categories of the esoteric are no longer understood as rules limiting what is

permissible to say, but as rules reflecting the limits of what can be said in words."
(S. 78). Hier ist das Verständnis für und von Esoterik keine Frage der jeweiligen
Rezipienten und ihrer Vorkenntnisse mehr, sondern eine Frage des grundsätzlich
Formulierbaren.

Die Spannung zwischen Esoterik und Exoterik sieht Halbertal vor allem im
12. und 13. Jh. in der Kabbala und der Kontroverse um Maimonides, während er
vornehmlich in den Werken von Shmu'el ibn Tibbon den Anfang der Transformation

von Philosophie in exoterische Literatur sieht (Kap. 13), weiter fortgeführt

von Jakob Anatoli durch dessen öffentlichen philosophischen Predigten (als
Reaktion zu ähnlichen Erscheinungen im Christentum) und dessen Transformation

des Curriculums. Diese Spannung entlud sich dann im Disput bezüglich der

Philosophie im 14. Jh., mit dem der historisch/kulturelle Teil endet.
Die Vorstellung vielfaltiger Quellen mit ihren Unterschieden und Ähnlichkeiten

im Verständnis der Esoterik ist sehr aufschlussreich, denn sie zeigt, dass es

nicht reicht, etwas als „esoterisch" einzustufen, ohne sich über Reichweite,
Absicht und Art der Esoterik im Klaren zu sein. Selbstverständlich kann man sich
über Einschränkung und Gewichtung der Quellen streiten: Wenn im Rahmen

von Halbertals Besprechung Magie innerhalb der Hekhalot Literatur ausführlich
zur Sprache kommt, weshalb dann z.B. mystische Traditionen aus gaonäischer Zeit
nicht? Auch die Chaside Ashkenaz werden leider nur kurz angerissen, und zwar
Judas Esoterik als Gegensatz zu dem Werk Sode Ra^aya von El'azar von Worms, zu
dem Halbertal zwar den in der Einleitung des Werkes beschriebenen Bruch EFazar

von Worms' mit der Esoterik erklärt, aber seine Verschärfung im Umgang mit der
Esoterik im 3. Teil, Sefer haShem, desselben Werkes nicht erwähnt.

Halbertals Abschluss des historisch/kulturellen Teils mit dem Disput über die

Philosophie im 14. Jh. erscheint mir nicht ganz sinnvoll, zumal Halbertal selbst
auch die Kontroverse bezüglich des Druckes des Buches Zohar im 16. Jh.
erwähnt und einen Ausblick auf das 16. und 17. Jh. und die Moderne (S. 140f.) gibt.
Passend zu Anatoli wären etwa die Enzyklopädien/Studienprogramme von

270



Yochanan Alemanno im 15. Jh., oder von Shlomo Almoü im 16. Jh., in denen das

Problem Esoterik/Exoterik herausragt, zu nennen gewesen.

Frankfurt am Main Annelies K/iyf

GOLDISH, Matt, Jewish Questions: Kesponsa on Sephardic Life in the Early Modern

Period, Princeton: Princeton University Press 2008, LXIII, 248 S., pb, ISBN-13:
978-0-691-12264-9 / 978-0-691-12265-6.

Welche Bedeutung Responsen für das Verstehen jüdischen Lebens insbesondere
im Alltag haben, ist längst gesehen und oft betont worden. Dennoch sind es aufs

ganze gesehen bis heute erst vergleichsweise wenige Responsen, die in zuverlässig
übersetzten, kommentierten Ausgaben nicht zuletzt der Geschichtswissenschaft
und damit natürlich zugleich auch einem breiteren Leserkreis zugänglich gemacht
worden sind. Mit seiner — wie dem Titel bereits zu entnehmen — das Leben der
sefardischen Juden in der frühen Neuzeit reflektierenden Auswahl ergänzt und
bereichert Matt Goldish die diesbezügliche Literatur um eine wichtige Position.

Insgesamt werden 42 Fragen und Antworten von 30 Gelehrten (biographische

Notizen: S. LVII-LXIII) in Übersetzung geboten. Die Responsen datieren
aus der Zeit zwischen 1492 und 1750 und stammen sowohl aus allen Gebieten
der sefardischen Diaspora, darunter aus so bekannten jüdischen Gemeinden wie
Venedig, Istanbul und Saloniki, aber auch aus weniger bekannten wie Kastoria,
Ragusa und Nablus. Eine ausführliche Einleitung beleuchtet den historischen
Hintergrund der einzelnen Responsen und liefert zugleich die zu ihrem Verstehen
notwendige sozialgeschichtliche Kontextualisierung (S. XVII-LV).

In thematischer Hinsicht sind es wesentlich fünf Themenbereiche, die durch
die Responsen „exemplarisch" abgedeckt werden: (1) Leben unter Muslimen und
Christen (5 Responsen, darunter zu den Ritualmordbeschuldigungen im Osmani-
schen Reich; S. 1-17), (2) Handel und andere Gewerbe der sefardischen Juden (8

Responsen; S. 19-48), (3) Alltag in den sefardischen Gemeinden (10 Responsen;
S. 49-87), (4) Fragen der religiösen, halachischen Observanz und des Glaubens
bei den Sefardim (9 Responsen, darunter zum Problem des Übertritts von Juden
zum Karaismus und von Karäern zum Judentum sowie zum Häresieverdacht; S.

89-122), (5) Ehe, Familie und häusliches Leben (11 Responsen, darunter zu Ehe,
Eheverweigerung, Ehebruch und sexuellem Missbrauch von Frauen; S. 123-158).
Eine ausführliche Bibliographie (S. 159-169) und allfällige Indices (S. 171-180)
schliessen den Band ab.

In der Summe reflektieren die ebenso sorgfaltig übersetzten wie sachkundig
eingeleiteten Responsen damit nicht nur zweieinhalb Jahrhunderte sefardischer
Diasporageschichte, sondern mehr noch und vor allem sefardischer Diasporaerfah-

rung. Sie nachvollziehbar gemacht zu haben, ist denn auch das Verdienst des

Übersetzers, dem dafür Dank gebührt.

Tübingen Stefan Schreiner

271



KaganoviCH, Albert, The. Mashhadi Jews (Djedids) in CentralAsia, Halle / Berlin:
Klaus Schwarz Verlag 2007 ANOR, Heft 14), 92 S, ISBN 978-3-87997-641-6.

Die Geschichte der als Dshediden bekannt gewordenen Juden ist bis jetzt erst in
Ansätzen geschrieben worden. Dabei handelt es sich die Geschichte einer nicht
allzu zahlreichen jüdischen Gruppe aus Meschhed und Herat (Khorasan / Iran),
die im Laufe des 19. Jh. teils freiwillig, teils erzwungenermassen zum Islam
übertraten und dieser ihrer „erst jüngst" erfolgten Konversion zum Islam wegen
Dshediden, „Neumuslime" (< arab. gadtd al-isläni) genannt wurden. In der Folgezeit
(2. Hälfte des 19. Jh.) verliessen viele von ihnen den Iran und Hessen sich in den
zentralasiatischen Provinzen des zarischen Russlands (Turkestan) nieder (S. 1-29),
wo sie insbesondere im Handel mit den Nachbarländern, allen voran Iran, eine

wichtige Rolle als Vermittler spielten (S. 45-59). In den zentralasiatischen Provinzen

Russlands bildeten die sich zum Islam bekennenden Dshediden eine
eigenständige Gemeinde mit eigenem rechtlichem Status, während andere in der
Gemeinschaft der bucharischen Juden aufgingen, denen sie sich nicht zuletzt aus
Gründen sprachlicher und kulturellen Verwandtschaft angeschlossen haben
(S. 30-45), ihre reHgiösen und kulturellen Traditionen aber dennoch wahrten (S.

59-69). Ihre wirtschaftBche und kulturelle Blütezeit erlebten die Dshediden am
Beginn des 20. Jh. bis in Zeit kurz nach dem Ersten Weltkrieg, bevor eine erneute
Migration, diesmal ihre Emigration aus StaHns Sowjetunion vor allem nach
Afghanistan, in die Regionen Herat und Merv, einsetzte und die Abriegelung der
Grenzen der Sowjetunion Mitte der 1930er Jahre zum wirtschaftlichen Niedergang

der Gemeinschaft führte. — Gestützt ebenso auf unveröffentlichtes
Quellenmaterial wie auf die vorhandenen monographischen Bearbeitungen (BibHogra-
phie: S. 73-92) ist es Kaganovich auf vergleichsweise wenigen Seiten gelungen,
nicht nur ein eindrucksvolles Bild der höchst wechselvollen Geschichte dieser
Dshediden bzw. Mashadi und Herati Jews zu zeichnen, sondern zugleich auch
wesentliche Anstösse zu ihrer weiteren Erforschung zu geben, denen man nur
wünschen kann, dass sie alsbald aufgegriffen werden.

Tübingen Redaktion

HESCHEL, SUSANNAH: The Aryan Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nagi
Germany, Princeton, NJ: Princeton University Press, 2008, 384 S., ISBN 978-0-
691-12531-2.

Gegenstand der voriiegenden Studie ist die bislang nur unzureichend wissenschaft-
üch aufgearbeitete Geschichte des 1939 in Eisenach gegründeten Instituts gitr
Erforschung und Beseitigung desjüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Heben, der akademischen

Forschungseinrichtung der nationalsoziaüstischen Deutschen Christen.

Die Autorin skizziert zunächst die geistigen Grundlagen der entjudaisierten
Frühgeschichte des Christentums und die nicht- oder gar antijüdische Jesus-Gestalt,
wie sie seit dem 19. Jhd. von Intellektuellen und Gelehrten entwickelt worden war,
und gibt einen Abriss der völkischen Bewegung innerhalb der Kirche seit den 20er

Jahren des 20. Jhs. (Kap. I). Es folgt eine Darstellung der Entstehung des Instituts
aus Bestrebungen innerhalb der evangeHschen Kirchen, ein deutsches, d.h. nichtjüdisches

Christentum zu schaffen. Die neue Gründung sollte, so hoffte man in völki-

272



sehen und deutschchristlichen Kreisen, Jesu antijüdische, „arische" Botschaft von
jüdischen Verfälschungen befreien und zugleich mit der Vereinigung von protestantischer

Lehre und Nationalsozialismus, das reformatorische Unternehmen Luthers
konsequent zu Ende führen um zu den vermeintlichen arischen Ursprüngen der
christlichen Lehre zurückzukehren und eine dem ,völkischen Wesen' der Deutschen

entsprechende Religion zu schaffen. Dies würde zugleich eine Modernisierung
bedeuten, indem die protestantische Lehre nun auf eine .wissenschaftliche' Grundlage,

die Verbindung von historisch-kritischer Forschung und Rassenideologie,
gestellt würde. Unter den Mitarbeitern des Instituts finden sich neben einer großen
Zahl von Kirchenfunktionären namhafte Theologen wie der Institutsgründer und -
direkter Walter Grundmann, der Neutestamentier Johannes Leipolclt, der Herausgeber

des Theologischen Wörterbuches gum Neuen Testament Gerhard Kittel, oder der

spätere Qumran-Forscher Karl-Georg Kuhn, ferner Orientalisten wie Rudi Paret
oder Siegfried Morenz. Das dritte Kapitel ist den Aktivitäten des Instituts gewidmet.
Neben der Veranstaltung von Konferenzen und Vorträgen gab es eine Vielzahl
einschlägiger, sowohl akademischer als auch populärer Publikationen heraus, darunter

eine „Volksbibel", ein von allen als „jüdisch" eingestuften Elementen befreites
Neues Testament, einen „judenreinen" Katechismus und ein ebensolches Gesangbuch.

Im 4. Kapitel zeichnet Heschel den Werdegang einzelner Institutsangehöriger
nach, allen voran Walter Grundmanns, und rekonstruiert in Kap. 5 die Geschichte
der deutschchristlich dominierten theologischen Fakultät der Universität Jena, an
der mehrere Institutsmitarbeiter Lehrstühle innehatten und die zugleich als

„Kaderschmiede" des Instituts fungierte. Im 6. und letzten Kapitel beleuchtet die Autorin
die Biographen der Institutsmitarbeiter nach 1945 und zeigt, wie diese durch ein
auf den alten Verbindungen basierendes Netzwerk von gegenseitiger Entlastung
und Begünstigung ihre jeweiligen Karrieren, im Ost- ebenso wie im Westteil
Deutschlands, bald fortsetzen konnten.

Die Rechtfertigungsstrategien Grundmanns und seiner Gesinnungsgenossen -
man habe die Kirche gegen neuheidnische Attacken, etwa von Seiten Himmlers und

Rosenbergs, schützen wollen und im übrigen apolitische theologische Forschung im
Dienste des Evangeliums getrieben — stehen ganz im Einklang mit der verbreiteten

Auffassung, unter der Nazidiktatur hätten sich Theologen und Kirchenfunktionäre
wohl vielfach durch Opportunismus und mangelnde Zivilcourage, nicht jedoch
durch aktive Beteiligung an den begangenen Verbrechen mitschuldig gemacht.
Heschels Buch ist ein unschätzbarer Beitrag zur Dekonstruktion dieser Legende.

Der von der Autorin zu Recht immer wieder betonte genetische Zusammenhang

von theologischem Antijudaismus und Antisemitismus, für den das vom Institut

propagierte „arische Christentum" ein Musterbeispiel darstellt, enthebt den

Historiker nicht der Notwendigkeit zu differenzieren: die Bekennende Kirche, so

anfällig der Antijudaismus vieler ihrer Anhänger gegen die rassenideologische
Radikalisierung war, kann sicher nicht, wie liier wiederholt angedeutet, als dem
Antisemitismus ebenso aufgeschlossen gelten wie die Deutschen Christen. Dennoch
dürften die Seitenblicke, die Heschel in ihrer Arbeit auf die Bekennende Kirche und
deren in dieser Hinsicht vielfach indifferente Haltung deutlich machen, dass auch

hier noch Forschungsarbeit zu leisten ist, die zu einer zumindest partiellen Neube-

273



wertung auch der diesbezüglichen Rolle der Bekennenden Kirche im Dritten Reich
führen dürfte.

Die Ergebnisse, die Heschel hier präsentiert, machen deutlich, wie überfällig
diese Aufarbeitung war, und es ist bezeichnend und ein Indiz für den bis in die
zweite Jahrhunderthälfte anhaltenden Einfluss vieler ehemaliger Institutsangehöriger,

dass diese Arbeit nicht schon Jahrzehnte früher und (von Publikationen der
letzten Jahre abgesehen) nicht von Theologen geleistet worden ist.

Leipzig Eutg Greisiger

STEIN, PETER: Lebendiges und untergegangenes jüdisches Brauchtum. Brauch gestern und
heute, Brauch hier und dort — mit besonderer Berücksichtigung der schweizerischen Judendörfer

Endingen und Lengnau, hrsg. vom Verein für die Erhaltung der Synagogen und des

Friedhofes Endingen-Lengnau, Heidelberg / Basel [u. a.]: Verlag Regionalkultur
2008, 132 S. + 1 CD-ROM, ISBN 978-3-89735-551-4.

Von Hause aus ist der Basler Peter Stein promovierter Jurist. Eines seiner
nebenberuflichen Interessengebiete ist — neben jüdischer Genealogie — jüdische
Regionalgeschichte besonders der Schweiz: 2008 hat Peter Stein einen ansprechenden
Bildband zum jüdischen Brauchtum mit Blick auf die beiden Schweizer „Judendörfer"

Endingen und Lengnau herausgebracht, in dem erstmals zahlreiche Quellen

und Publikationen zu sog. Ortsbräuchen gesammelt, verglichen und historisch
aufbereitet werden. In den Kontext des jüdischen Lebenszyklus „Geburt und
Beschneidung, Heirat, Tod" eingebettet sind diese entsprechenden Quellen, die
die Verschiedenartigkeit jüdischer Bräuche anschaulich belegen. So führt Stein
den allgemein bekannten jüdischen Hochzeitsbrauch des Glaszerbrechens an, bei
dem in gewissen Gebieten im Südwesten Deutschlands (von Heilbronn bis
Frankfurt am Main) nicht, wie sonst üblich, das Glas am Boden zertreten,
sondern an einem in die Synagogenaussenwand eingelassenen Chuppa- oder Traustein

zerschmettert wird.
Darüber hinaus bietet das reich und schön bebilderte Buch als wichtiger Baustein

zur schweizerisch-jüdischen Geschichte noch erheblich mehr: Man erfährt
vieles Anregende über Sprache und Bildung, die jüdischen Feiertage (hier speziell
zum Endinger-Lengnauer Fasttag, dessen Geschichte auf S. 77 lebendig
nachgezeichnet wird), über das alte Memorbuch von Endingen (S. 78f£), über Bräuche
zur „Jahrzeit". Ein Kapitel (S. 85ff.) widmet sich der Frage, was von den
althergebrachten Bräuchen heute noch bekannt ist und gelebt wird. Die jüdischen
Anekdoten und Witze aus Endingen und Lengnau sowie die ebenfalls im Anhang
befindlichen Lieder und Gedichte regen zum Schmunzeln einerseits und zum
Nachdenken andererseits an. Auf der dem Band beigegebenen CD ROM ist der

gesamte Text samt Abbildungen als pdf-Datei abgespeichert, so dass bequem und
gezielt nach einzelnen Stichwörtern gesucht werden kann.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

274


	Rezensionen

