Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

YUVAL, ISRAEL, Zwei Volker in deinem 1.eib. Gegenseitige Wahrnehmung von
Juden und Christen. Aus dem Hebriischen von Darna Mach, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2007 (= Judische Religion, Geschichte und
Kultur, Bd. 4), 304 S., ISBN 978- 3-525- 56993-1.

Zur Zeit des romischen Kaisers Tiberius, so will es eine christliche Legende, die
literarisch seit dem 6. Jahrhundert belegt ist, regierte Titus in Aquitanien und litt
an einem Nasengeschwiir. Da traf er Nathan, einen Gesandten aus Judéa, der
thm von Jesu Heilungswundern, seinem Tod am Kreuz und seiner Auferstehung
erzihlte. Der rémische Feldherr schwor darauthin den Juden Rache und wurde
allein aufgrund dieses Schwurs von seiner Krankheit geheilt. In einer anderen
Version dieser Geschichte aus dem 12. Jahrhundert ist es Titus” Vater Vespasi-
an, der an einer schweren Krankheit litt, woraufhin Titus beschloss, ins Heilige
Land zu fahren, um ihm dort Heilung zu verschaffen und ihn von den in seinem
Kopt sitzenden Wespen zu erlosen. Diese Erzihlungen, die die Zerstérung des
Jerusalemer Tempels erkliren und als Strafe fiir die Hinrichtung Jesu deuten
wollen, haben eine merkwirdige Parallele im babylonischen Talmud (Gittin 56b).
Dort heisst es, Titus sei als Strafe fiir seine Untat in Jerusalem von einer Miicke
geplagt worden, die ihm durch die Nase ins Gehirn gedrungen sei und ihn sieben
Jahre lang gequilt habe. In seiner aufsehenerregenden Studie will der Jerusale-
mer Historiker Israel Yuval am Beispiel dieser und anderer Erzihlungen zeigen,
dass ,,die Auseinandersetzung mit dem Christentum (...) die treibende Kraft
hinter dem Judentum von Midrasch und Talmud® war (S. 36). Natirlich sind in
diesem Zusammenhang Datierungsfragen zu klaren. Wie Yuval zur Plausibilisie-
rung seiner Einfluss-These im Fall von Titus und Vespasian darlegen muss, dass
miundliche Fassungen der christlichen Erzahlung schon in der zweiten Hilfte des
vierten Jahrhunderts existiert haben mussten (S. 54), so kann er an anderer Stelle,
etwa im Hinblick auf das Dajjenu in der Pessach Haggada, fiir das es in der tan-
naitischen und amoriischen Literatur keinen Beleg gibt (die fritheste sichere Da-
tierung findet sich im 10. Jahrhundert), auf ein wahrscheinliches frithes christli-
ches Gegen- und Vorbild verweisen: die Osterpredigt des Meliton von Sardes (2.
Jahrhundert n. Chr.). Beide Beispiele zeigen, dass es in dieser Studie, die bis zur
Zeit der Kreuzzige und der Mongolengefahr reicht, kein Jahrhundert ohne rele-
vante Texte gibt — was das Unternehmen des Autors methodisch zu einem nicht
einfachen Unterfangen macht. Doch Yuval geht von grundsitzlichen Uberlegun-
gen im Hinblick auf das Verhiltnis von jeweiliger christlicher Mehrheits- und
judischer Minderheitsgesellschaft im spitantiken und mittelalterlichen Europa
aus, und er stellt die Frage, wie zu erkliren sei, dass die Unterschiede zwischen
den Juden im islamischen und im lateinischen Herrschaftsbereich ,,nicht so sehr

174



durch deren christliche bzw. muslimische Umwelt bestimmt* erscheinen (S. 38).
Die Antwort fiir ihn lautet, dass die grundlegenden Prigungen fur das Juden-
tum in der Zeit zuvor erfolgt waren: ,,Das mittelalterliche Judentum war auch in
den islamisch regierten Lindern die Verlingerung einer langen antichristlichen
Tradition, die sich gendtigt sah, ihre eigene religiose Identitit durch Leugnung
der alternativen Moglichkeit zu definieren. Jude sein bedeutete im tiefsten Sinne
die Etablierung einer religiosen Alternative zum Christentum® (S. 38f). In sei-
nem Vorwort und den einleitenden Kapiteln deutet der Autor an, welche nahezu
untibersehbaren Schlussfolgerungen — bis in den Bereich der Geschichtsphilo-
sophie und des gegenwirtigen Dialogverhiltnisses der beiden Religionen — sich
aus diesen kithnen Sitzen ergeben.

Fir die wissenschaftliche Beschiftigung mit der rabbinischen Literatur ergibt
sich fir Yuval jedenfalls die Regel: ,,Wo immer Ahnlichkeiten zwischen Juden-
tum und Christentum zu beobachten sind, dirfte es sich um christlichen Ein-
fluss auf das Judentum handeln und nicht umgekehrt, es sei denn, die judischen
Wurzeln des betreffenden Phinomens liegen nachweislich frither als die christ-
lichen® (S. 35). Dies bedeutet, bezogen auf die Pessach-Haggada, deren Analyse
den Hauptteil des Buches ausmacht, dass wesentliche Teile der judischen Litur-
gie einen antichristlichen Sinn bekommen. Rabbi Elasar ben Asarjas bekannte
Auslegung von Dtn 16, 3 (,,"auf dass du gedenkest des Tages deines Auszugs aus
Agypten alle Tage deines Lebens” — “Tage deines Lebens” — das meint die Tage,
‘alle Tage deines Lebens” — einschliesslich der Nichte®) wird so als Affirmation
und Neubegrundung der hergebrachten Pessachtradition in einer Zeit kenntlich,
in der Judenchristen das Gedenken an den Exodus durch eine ,,aktuellere™ Pas-
sahgeschichte, die Erzihlung vom Sterben und Auferstehen Jesu von Nazareth,
ersetzen wollten. Doch Yuval geht noch weiter, indem er die Wegschaffung des
Gesiduerten zu Pessach nach dem babylonischen Talmud (Pessachim 5a) als an-
tichristliche Rachefantasie interpretiert und in eine symbolische Beziechung zur
fiir die Endzeit erhofften ,,Vernichtung aller Nichtjuden* bringt (S. 72). Hinzu
kommt die neue Deutung des Passahopfers, das im Midrasch (Pesikta de Rav
Kahana) mit Edom, also dem christlichen Rom, gleichgesetzt und auf Esaus es-
chatologische Bestrafung bezogen wird. In dieser Strafmotivik sieht Yuval einen
Grund fir ,,die Stellung des Pessachfestes als Brennpunkt religiéser und emoti-
onaler Spannung® und somit auch dafiir, dass der Judenhass im mittelalterlichen
Christentums jeweils in der Osterzeit seinen Hohepunkt erreichte (S. 72). Er geht
soweit, darauf hinzuweisen, dass die meisten Ritualmord- und Hostienfrevel-
beschuldigungen wihrend der Passionszeit aufkamen. Im Hinblick auf die ge-
genseitigen Hassprojektionen und Vernichtungsfantasien schreibt Yuval: ,,Wenn
auch moralisch zwischen Intention und Durchfithrung ein himmelweiter Un-
terschied besteht, so ist der Historiker doch verpflichtet, die sprachlichen und
ideologischen Gemeinsamkeiten zwischen Opfer und Verfolger aufzudecken®
(S. 72). Spitestens an dieser Stelle wird dem Leser klar, warum der erste Auf-
satz des Autors zu diesem Thema, der 1993 in der israelischen Zeitschrift Zion
erschien, Stirme der Entriistung ausloste. In der Tat liegt die Gefahr auf der
Hand, dass solche historischen Darlegungen dazu missbraucht werden kénnten,
die Juden, die iber viele Jahrhunderte hinweg eindeutig Opfer der Aggressionen

175



threr christlichen Nachbarn waren, als in irgendeiner Form mitverantwortlich
an ihrem Leiden zu erkliren. Der Rezensent, der dem Forschungsansatz der
gegenseitigen jlidisch-christlichen Einflussgeschichte grundsitzlich mit Sympa-
thie gegentibersteht, bekennt, dieses ungemein spannende Buch nicht nur mit
grossem Interesse und meist zustimmend, sondern an einigen Stellen auch mit
einiger Beklemmung gelesen zu haben. Eine ausfihrliche Diskussion der Thesen
Yuvals ist an dieser Stelle nicht moglich; diesem wichtigen und gelehrten Buch
sind aber viele kompetente Leser zu wiinschen, die eine sachliche und kritische
Diskussion in Gang setzen.

Tibingen Matthias Morgenstern

KrOCHMALNIK, DANIEL, Liss, HANNA & REICHMANN, RONEN (eds.), Raschi
und sein Erbe. Internationale Tagung der Hochschule fiir Jiidische Studien mit der
Stadt Worms, Heidelberg: Universititsverlag Winter 2008 (= Schriften der
Hochschule fiir Judischen Studien Heidelberg, Bd. 10), geb. XI+241 S.,
ISBN 978-3-8253-5396-4.

Aus Anlass des 900. Todestages Raschis fand vom 30. Oktober bis zum 1. No-
vember 2005 eine internationale Arbeitstagung statt, deren Ergebnisse in dem
hier zu besprechenden Band vorgestellt werden. Dabei gliedern sich die Aufsit-
ze in vier Themenkreise: Zum einen die Personlichkeit und das Werk Raschis,
zum anderen Raschis Erbe, zum dritten das jidische Worms und zuletzt Raschi-
Interpretationen.

Der erste Themenkreis bietet eine Art Klirung des derzeitigen Forschungs-
standes zu Leben und Werk Raschis, wobei ausgewihlte Aspekte im Mittelpunkt
stehen: so versucht Johannes Heil, die Grinde fiir Raschis Riickkehr aus dem
Rheinland in die Champagne nachzuzeichnen, wihrend Ephraim Kanarfogel
sich mit der Frage nach Raschis Kenntnissen beziiglich mystischer Traditionen
auseinandersetzt und Ronen Reichman in einer Art Hintergrundsartikel die rhei-
nischen Aklademien mit denen des sephardischen Raumes vergleicht.

Im zweiten Themenkreis wird der Einfluss Raschis auf spitere Generati-
onen behandelt: Elisabeth Hollender zeichnet den Einfluss Raschis auf einen
Piutkommentar nach, wobei sie zwischen der Kommentierung des Lehrers, der
von Raschi selbst vorgenommen oder von ithm autorisiert wurde, und der Kom-
mentierung der Schiler, die als Mitschriften und Anmerkungen zu den Vorle-
sungen entstanden, unterscheidet und somit eine fir weitere Untersuchungen
von Kommentaren brauchbare Kategorisierung einfiihrt. Andreas Lehnhardt
beschiftigt sich mit dem Einfluss Raschis auf die Abfassung des Machsor Vitry.
Hanna Liss zeigt am Beispiel einer Auslegung des R. Samuel ben Meir, wie sich
Rabbinen in der Zeit nach Raschi darum bemithten, einen unabhingigen Weg
der Kommentierung zu beschreiten. Lucia Raspe beschiftigt sich mit der legen-
diren Auseinandersetzung zwischen Raschi und Gottfried von Bouillon, die die

176



Uberlegenheit der judischen Religion betonen soll. Annette Weber behandelt in
ithrem Beitrag die Auslegung Raschis zum Tempel und deren Einfluss auf die
Tempelvorstellung in der abendlindischen Kunst.

Der dritte Themenkreis beleuchtet das Umfeld und den Einfluss Raschis in
Worms: Gerold Bénnen beschiftigt sich dabei mit der Raschi-Rezeption seit
dem siebzehnten Jahrhundert, wihrend Michael Brocke den jidischen Friedhof
von Worms vorstellt.

Den Abschluss des Werkes bildet Daniel Krochmalniks Raschiwerkstatt, in
der er Raschis Auslegung zu Gen 1 analysiert und interpretiert.

Alles in allem liefert dieser Band eine gelungene Vorstellung der Raschi-
Forschung mit ihren zahlreichen Aspekten und kann jedem Leser, der sich fur
das Geistesleben des mittelalterlichen aschkenasischen Judentums interessiert,
empfohlen werden.

Koln Carsten Schlnysk:

SoLovEITCHIK, RABBI JOsEPH B., And From There You Shall Seek, English,
trans. from Hebrew by Naom1 GoLpsLuy, introduction by DavibD ScHATZ
& REUBEN ZIEGLER, New York: Ktav Publishing House, Inc. 2008, 230
S., ISBN 987-0-88125-934-6.

Rabbi Joseph Baer Soloveitchik (1903-1993), einer der Giberragenden Leitfiguren
des neoorthodoxen Judentums in den USA in der zweiten Hilfte 20. Jahrhun-
derts, zdhlte zu den originellsten judischen Denkern dieser Epoche. Es gelang
ihm, Bricken zwischen dem traditionellem judischen Lernen und dem existen-
tialistischen Denken seiner Zeit zu bilden, indem er die religiése Erfahrung und
das religise Bewusstsein in seiner Religionsphinomenologie im Licht der Hala-
cha, dem judischen Gesetz, reflektierte.

Der in Pruzhany (Weilirussland) geborene, und aus einer angesehenen litau-
ischen Rabbinerdynastie stammende Rabbi Soloveitchik, durchlief die traditio-
nelle (litwaksche) Ausbildung, studierte politische Wissenschaften in Warschau
und promovierte 1932 in Berlin in Philosophie mit der Arbeit ,,Das reine Den-
ken und die Seinskonstituierung bei Hermann Cohen®. Im selben Jahr wanderte
er nach den USA aus und hielt Giber vier Jahrzehnte den Senior Schiur (Privatis-
simum fur Talmud) am Rabbi Issac Elchanan Theological Seminary der Jeshiva
University in New York. Dort bildete und inspirierte er Generationen von Rab-
binern, von denen viele heute an einflussreichen Positionen des jiidischen ortho-
doxen Lebens weit tiber die USA hinaus (Israel, Sidamerika, Buropa) titig sind.
Er war die halachische Autoritit und der geistige Fithrer des Rabbinical Council
of Amerika, Griinder der Maimonides Schule in Boston, und er war dort selbst
als Oberrabbiner in der Judischen Gemeinde titig, als einer der einflussreichsten

geistigen Personlichkeiten flr die Wiederbelebung des neoorthodoxen Juden-
tums in den USA.

177



Umso erfreulicher ist es, dass nun eine englische Ubersetzung scines Essays
,U-Vikkasthtem mi Sham (aus Dtn 4,29 entnommen) ,,And From There You Shall
Seek® vorliegt, das nach seinen eigenen Aussagen einen zentralen Platz in seinem
Denken einnimmt. Bereits kurz nach seinem Klassiker ,,Ish ha Halacha® (hebr.
1944, engl. 1986 ,, The Halachic Man®) wurde ein erster Entwurf davon vorgelegt,
der immer wieder tiberarbeitet, 1978 hebr. in Hadarom veroffentlicht wurde.

Die nun vorliegende engl. Ubersetzung Naomi Goldblums fiillt ein lang ge-
hegtes Desiderat aus, das seit der Veroffentlichung des hebriischen Textes be-
standen hat: nimlich nach einer Ubersetzung, die einen breiten Zugang zum
Gesamten des Denkens von R. Soloveitchik eréffnet. - Zumal der Autor selbst
Uber die Stellung des Essays in seinem Gesamtwerk meinte: “It is a continuation
of my first essay on the halachic man and it surpasses it in content and form.*
Damit beabsichtigte er “to trace out the portrait of the character of he halachic
man in terms of his inner world, his experience and of his desire to run towards
the Holy One, blessed be He.” (XXXVI) The Halachic Man portratiert folglich
den dulleren Aspekt des Menschen unter der Halacha (Phinomenologie), wih-
rend “U-Vikkasthem mi Sham® komplementir sich mit dem Innenleben dessel-
ben auseinandersetzt und die Entwicklungstadien des Aufstiegs zur Anhaftung
Gottes (Devekut) beschreibt.

Der Essay ist in 20 Kapitel unterteilt, wobei das erste ,,Overt Halakhah and
Covert Love® den Leitgedanken der Arbeit vorstellt: das Suchen des Menschen
nach Gott und Dessen Suche nach ihm. Das Hohe Lied (Schir HaSchirim) ist da-
fur der Belegtext, wobei die Eigentiimlichkeit dieser Suche betont wird: ,,A lover
who yearns yet hides - a bride who conceals herself — what does this mean?”’(4)
Die iibrigen Kapitel suchen darzustellen, wie der Mensch dieses dialektische Hin
und Her zu verstehen hat, und wie er es iberwindet. Dafiir stellt R. Solveitchik
drei Stufen der religiosen Entwicklung des unter der Halacha lebenden Men-
schen vor 1. Freiheitssuche, in der der Mensch nach dem ,,was unverinderlich
und absolut ist” fragt. Aber der menschliche Verstand ist begrenzt, er kann das
Absolute nicht erfassen. 2. In der Hinwendung zu Tora erfihrt er, dass er sich
mit einer ihm ,,auferlegten® Offenbarung zu konfrontieren hat, die sein Frei-
heitsstreben nicht reibungslos akzeptiert. Indem er sich miiht, die Forderungen
der Tora mit der ihm eigenen Gotteserfahrung innerhalb der natiirlichen Gesetz-
miligkeiten zu konfrontieren, beginnt er, ,,to befriend the revelational experi-
ence and to feel trust in it“ (149). Nun wird die Offenbarung nicht mehr nur als
aufgeblrdet, sondern als tragende Wirklichkeit erlebt. 3. Auf der héchsten Stufe
wird das Gebot der Offenbarung verinnerlicht und als Quelle menschlicher Frei-
heit erlebt ,,the wonder of the identification of wills“ (150).

Zentral in Denken R. Solovetichik’s sind zwei Bewusstseinsformen: das na-
tirliche Bewusstsein (natural consciousness) und das offenbarungsgemilie Be-
wusstsein (revelational consciousness). Das erstere ,,propels to find God through
the products of human culture®(14). Das letztere ist das Ergebnis “when God
reveals himself to human beings”(14). Fur das Judentum bedeutet das, dass es
nicht gentgt, Gott allein auf natiirlichem Weg (durch seine Schépfung) zu su-
chen und zu finden, da ,,Judaism requires faith in revelation imposed on peo-

ple... the God of Sinai is the God of the Will... The God of creation is he

178



God oft he hidden Intellect...”(35). Diese beiden Bewusstseinszustinde bewir-
ken eine Spannung, die R. Soloveitchik zugunsten der Offenbarung entscheidet.
,»Religiosity lacking the objective revelational element cannot qonquer the beast
in man. The holocaust proves this. All those who speak of love stood silent and
did not protest.”(55). Die Auflosung dieser Spannung geschieht in der Imitatio
Dei, durch das Befolgen der Halacha. ,Imitiatio Dei has elements of both
surrender and the exaltation oft he free spirit” (77). Aber sie ist nur Vorausset-
zung fir das eigentliche Ziel “to rise to the level of total pure love [in cleaving
to God]” 1006. - R. Soloveitchik versteht diesen Weg als prophetischen Auftrag
des Judentums, mit dem Ziel “to raise the natural existence of man to a unique
personal level of existence” (1306).

Sehr hilfreich sind die in diesem Band sowohl die ins ,,soloveikische Denken®
einfihrende Einleitung von David Schatz und Reuven Ziegler, als auch die an-
gefihrten (ibersetzten) Quellenzitate, auf die Rabbi Soloveitchik zuriickgreift,
und die er kommentiert. Sie geben Einblick in die Werkstatt eines Meisters, der
auf dem Instrument der Traditionsliteratur souverin zu spielen vermag. Man
findet Interpretationen zum Hohen Lied, Gedanken zum Thema philosophi-
scher Beweis und religiése Erfahrung, zu Offenbarung und Vernunft, kabbalis-
tische Motive, Gedanken zur Heiligkeit von Eretz Israel... Vor allem aber ist es
die aus Kenntnis, Verstehen und Einfiihlung verfertigte Ubersetzung, die dem
nicht hebriischkundigen Lesern den Zusammenhang von ,,The Halachic Man*
und ,,And From There You Shall Seek® zu entdecken ermdoglicht, und die hilft,
das Halachaverstindnis Rabbi Soloveitchiks aus der jiidischen Mystik her zu ver-
stechen. Diese Ubersetzung ist ein Beitrag, dass dem Werk des Autors nicht nur
ein permanenter Platz im Kanon jiidischer Weiser zukommt, sondern auch im
allgemeinen religiosen Denken.

Wien Bernbhard Dolna

ManexiN, CHARLES (ed.), Medieval Jewish Philosophical Writings, Cambridge
u.a.: Cambridge University Press 2007 (= Cambridge Texts in the History
of Philosophy), geb. XLIT+259 S., ISBN 978-0-521-84023-1.

Die Entdeckung der antiken griechischen Philosophen durch den Islam und ihr
Einbau in seinen kulturellen Kontext hatte auch Auswirkungen auf die unter sei-
ner Herrschaft lebenden Juden. Auch sie fithlten den Drang, sich mit der antiken
Kultur zu beschiftigen und ihr religioses System gegen philosophische Einwin-
de zu verteidigen, besser noch philosophische Elemente zur Verteidigung ihres
Glaubens zu tbernehmen. Dabei waren es immer verhiltnismilBig wenige Au-
toren, die sich mit der Philosophie beschiftigten, doch war ihr Einfluss nicht zu
unterschitzen und brachte auch Juden, die sich nicht unmittelbar dem Einfluss
des Islams ausgesetzt sahen, dazu, ihrem Beispiel zu folgen.

In dem hier zu besprechenden Buch werden die acht wichtigsten jidischen
Philosophen des Mittelalters mit Ausziigen aus ihren Hauptwerken dem philo-

179



sophisch interessierten Leser in englischer Sprache nahe gebracht. Dem Textteil
vorangestellt ist eine kurze Eintihrung, in der die einzelnen Autoren vorgestellt
werden: Hs werden einige Fakten aus ihrem Leben (soweit bekannt) genannt
und ihre philosophischen Systeme charakterisiert. Diese Vorstellung der Auto-
ren beschrinkt sich auf das Nétigste, wer zusitzliche Informationen erhalten
mochte, muss sich auf die angefiihrte weiterfithrende Literatur verlegen. Das hat
zundchst einmal den Vorteil, dass sich der Leser sehr viel stirker auf die philo-
sophischen Texte selber konzentrieren kann, ohne dass er zuvor zu schr durch
in der Einfilhrung gebotene Interpretationen beeinflusst wird, er kann sich sein
eigenes Bild machen, wenn er an tieferen Informationen interessiert sein sollte,
kann er sich die immer noch beschaffen.

Was den Textteil betrifft, so ist es zu begriilen, dass der Herausgeber nicht
einfach bereits vorhandene englische Ubersetzungen abgedruckt, sondern sie
einer mal gréBeren mal kleineren Revision unterzogen hat, so dass eventuelle
Fehler in den Ubersetzungen beseitigt oder neue Erkenntnisse eingefiigt werden
konnten.

Nattrlich kann eine solche Auswahl, wie sie der Herausgeber vorgenommen
hat, nie alle Interessen befriedigen, allerdings muss man konstatieren, dass es
zunichst sehr sinnvoll war, jeweils die Einleitungen der verschiedenen Werke
auszuwihlen, in denen die Autoren in der Regel grundsitzliche philosophische
Uberlegungen anstellen und somit ihr System klarmachen.

Der thematische Schwerpunkt der Texte liegt naturgemall auf den Fragen
der Existenz Gottes und der Wahrheit der jiidischen Ubetlieferung, denn gerade
diese Themen waren fir einen jidischen Autor in einer nichtjudischen Umge-
bung von besonderer Wichtigkeit.

Insgesamt bietet dieses Werk eine gute Einfihrung in das philosophische
System des mittelalterlichen Judentums und stellt deren Texte auch demjenigen
zur Verfligung, dem es nicht méglich ist, sie im Original zu lesen.

Koln Carsten Schliwski

LASKER, DANIEL J., From Judah Hadassi to Elijah Bashyatchi: Studies in 1ate
Medieval Karaite Philosophy. Leiden / Boston: Brill 2008 (= Supplements to
the Journal of Jewish Thought and Philosophy, Bd. 4), 296 S., ISBN 978
90 04 16793 3

The title of the book under review is somewhat misleading. The books offers
much more than a survey of late medieval Karaite philosophy from Byzantium
as one may infer from its title. In fact, it represents a survey of Karaite philo-
sophy from the time of the inception of Karaite movement in the early Middle
Ages until the nineteenth century with the main emphasis placed on medieval
Byzantium. Furthermore, it also provides readers with a valuable in-depth ana-
lysis of the views of the most prominent medieval Rabbanite thinkers about

180



the Karaites together with the analysis of some important topics related to the
development of Karaite thought in post-medieval period.

The book begins with the analysis of the some general issues related to the
beginning of Karaite movement and its main features. Having analysed the atti-
tude of early medieval Karaite thinkers to religion and science, the author moves
to the main part of the book which represents a survey of Karaite thought in
Byzantium. The main attention is given here to the figures of the four most im-
portant Karaite thinkers of the region. The first of them, Judah Hadassi (twelfth
century), with his main oeuvre, Eshko/ ha-Kofer (The Cluster of Henna; written
in Hebrew in 1148/1149), “cannot be credited with cither great originality of
philosophical profundity.” Yet, for the history of Karaism, this encyclopaedic
work was destined to be an gpus magnum summarizing Karaite Judaism “as it had
developed from the proto-Karaite Anan ben David to Hadassi himself” (p. 41).
According to Lasker, Hadassi’s main contribution to Jewish thought was his re-
cording of ten principles of Judaism — something that he has done eatlier than
most of his Jewish predecessors, including even famous Maimonides who later
formulated his thirteen principles of Judaism. Even though this problem is not
analysed in the book, it is important to recall here that according to some studies,
Hadassi was the first Jewish author to use the term magen David (the Shield of
David) to designate the six-cornered star and use it as a Jewish symbol. Aaron
ben Joseph ha-Rofe (l. 1294), another Byzantine Karaite author whose activity
is analysed in the book, seems to be the first medieval Karaite thinker to depart
from traditional Karaite theology (which was based on Kalam) and turn his at-
tention to Rabbanite Aristotelianism. This has been done, undoubtedly, under
the influence of Maimonides’s critique of Kalam (pp. 67-68). Aaron ben Joseph
is also highly important for the history of the Crimean Karaites. His Sefer ba-
Mivhar is the first source to record the presence of the Karaites in the medieval
Crimea, in the town of Solchat. Aaron ben Elijah of Nicomedia (d. 1396), with
his main oeuvre, E#s Hayyim, was a transitional figure in the history of Karaite
thought. Many previous scholars analysed him as a staunch follower of traditi-
onal Karaite Kalam. According to Lasker, however, Aaron ben Elijah and his
work represent “a link in Karaite philosophical development, which passed from
Kalam to Aristotelianism, in the same manner in which Rabbanite thought follo-
wed the same trajectory” (p. 95). Elijah ben Moses Bashyatchi (ca. 1420-1490),
the last important Karaite thinker in medieval Byzantium, is known first of all
as the author of Adderet Eliyyahn (The Cloak of Elijah), the authoritative code of
law accepted with some reservations not only by Byzantine Karaites, but also by
their Crimean and Polish-Lithuanian brethren. It was apparently his closeness to
Rabbanites, his admiration for Maimonides, Abraham ibn Ezra and their works
that shaped Bashyatchi’s world outlook and his leniency towards Maimonidean
Aristotelianism (p. 97). Bashyatchi seems to be an impersonation of general late-
Byzantine Karaite tendency for rapprochement with the Rabbanites which was
clearly manifested in his halakhic reforms, first of all in accepting some modera-
te changes in calendar, laws of ritual slaughter, marriage law, and finally, permis-
sion to light Sabbath lamps. Bashyatchi’s “Rabbanite” tendencies were criticized
by some later Karaite authors, such as the Crimean sage Isaac ben Solomon of

181



Chufut-Kale (1754-1826) and somewhat extravagant twentieth-century author,
Szymon / Semen Szyszman (pp. 120-121). Yet, for most other Karaites, in Ea-
stern Europe, Byzantium (Turkey) and modern Israel, Adderet Eliyyahu, remains
an opus magnum, one of the main codes of Karaite religious tradition.

The next part of the book is dedicated largely to the contacts and mutual in-
fluences between the Karaites and Rabbanite thinkers. Two centuries of Karaite
presence in Spain (roughly, from the beginning of the eleventh until the end of
the twelfth centuries) remain rather obscure place in the history of Karaite-Rab-
banite relations — largely because of the “lack of extant literary remains from the
Spanish Karaite community” (p. 125). It was only in Spain that these relations
were so bitter and acrimonious. This situation led to the series of open conflicts
resulting in the Karaite expulsion from Spain ca. 1177. Quite a number of fa-
mous works by Spanish Rabbanite thinkers were in fact composed as a response
to the Karaites’ literary activity. Among such Karaite-influenced works were,
inter alia, Abraham ibn Daud’s Sefer ha-Qabbalah (The Book of Tradition) and,
with some reservations, Judah Halevi’s Kitab al-Khazari. According to Lasker,
Kitab al-Khazgari was written, among other reasons, “to explain the failure of both
philosophy and Karaism, despite their obvious attractions” (p. 154). Halevi’s in-
terpretation of Karaite history is indeed quite an unusual one. Other Rabbanite
thinkers of that time were of the opinion that the Karaites were descendants of
the Sadducees or, alternatively, followers of medieval dissent initiated by Anan
ben David. Halevi, on the contrary, thought that they were descendants of the
sage Judah ben Tabbai, who lived in the time of persecutions of King Alexan-
der Yannai. Halevi’s claim of Karaites’ ancient origins, paradoxically enough,
would be later used by many subsequent Karaite authors. According to Halevi,
Karaites’ main problem was the lack of reliable tradition — which resulted in a
number of internal Karaite disagreements and wrong understanding of religious
duties (pp. 152-153). Another important Jewish thinker from Spain, Maimonides
(1138-1204), also dedicated his attention to the Karaites. Maimonides’ somewhat
sympathetic attitude to Karaism has already been noted by many scholars. Some
of them even hastened to represent Rambam as some sort of “secret Karaite”
(p. 163). According to Lasker, Maimonides’ real views on Karaism were quite
ambivalent and sometimes even contradictory. Having inherited rather bellige-
rent attitude towards Karaism from Spain, the philosopher considerably altered
his views after settling down in Egypt and, apparently, observing the Karaites’
life-style de visn. His later references to the Karaites are full of sympathy and
even compassion to the Karaites whom he calls #nok she-nishbab, 1.e. “a kidnap-
ped child.” Maimonides’s attack on Kalam produced quite an impression on the
later Karaite thinkers who in many respects, as Lasker argues, became “Maimo-
nideans” who “tried to be faithful as much as possible both to Karaite traditions
and to the Great Guide” (p. 189).

Next subchapter examines the problem of the alleged Karaite involvement in
medieval Jewish-Christian disputations. Indeed, as has been noted by numerous
students of this question, Christian attacks on Judaism, which were directed
mostly against the “false teaching” of the Talmud, were conspicuously close
to the arguments of Karaite thinkers of that time. Nevertheless, Lasker comes

182



to the conclusion that this similarity is in many respects incidental — and even
if Christians did use Karaite arguments, they did so “without the approval of
the Karaites themselves” (p. 199). The last chapter of the book is dedicated to
the analysis of various hitherto understudied problems of the development of
Karaite thought: the theory of compensation (7wad), the role of Abraham’s pro-
phecy, importance of Jerusalem, afterlife and eschatology. The book ends with
the brief analysis of the development of Karaite thought in early modern times,
focusing specifically on Simhah Isaac Lutski (1716-1760), a Karaite intellectual
leader from Volhynia and the Crimea. The book is important contribution to our
knowledge of medieval Karaite thought, with specific emphasis on the analysis
of complicated and convoluted relations between the Karaites and Rabbanite
thinkers. Its up-to-date bibliography contains a number of useful references to
original sources and secondary literature while extensive quotations from sout-
ces in Hebrew and Judeo-Arabic may be found in the footnotes. Index enlisting
most important names and concepts helps one to navigate through the book.
It seems that in some cases important issues extensively discussed in footnotes
may have been included into the body of the text. The book enriches our know-
ledge of Karaite thought and demonstrates that proper understanding of medi-
eval history of Judaism is impossible without the reference to Karaism whose
importance is often downplayed and neglected by many modern historians.

Beer Sheva / Simferopol Mikhail Kizilov

CoHEN, HERMANN, Kleinere Schriften I17. 1907-1912; Bearbeitet und einge-
leitet von HArRTWIG WiEDEBACH, Hildesheim; Ziirich; New York: Olms,
2009 (= Hermann Cohen, Werke 15), XL + 775 S., gebunden, € 148,-;
ISBN 978-3-487-13714-8

Hermann Cohen (1842-1918) ist der wahrscheinlich bedeutendste judische Phi-
losoph des 19. und 20. Jahrhunderts und bedarf eigentlich keiner grosseren Vor-
stellung. Bekannt wurde er einerseits durch seine Kantinterpretationen und sein
»System der Philosophie®, sowie andererseits durch das posthum veréffentlichte
religionsphilosophische Werk , Religion der Vernunft aus den Quellen des Ju-
dentums®. Zudem verfasste er eine Vielzahl , kleinerer® Schriften, die vom ein-
seitigen Glickwunsch bis zur tber 100-seitigen Monografie reichen. Gesammelt
verOffentlicht wurden die meisten dieser kleineren Schriften in zwei Sammel-
werken in den 1920er Jahren als ,,Judische Schriften® (3 Bde., Berlin 1924) und
»Ochriften zur Philosophie und Zeitgeschichte® (2 Bde., 1928). Da die kleineren
Schriften chronologisch jedoch nicht auseinander gerissen werden sollten, da
sich ihre Entstehungszeiten tberlappten und teilweise auch gegenseitig beding-
ten, wurde im Rahmen der Gesamtausgabe der Werke Cohens entschieden, die
Texte in chronologischer Reihung zu publizieren. Nach den Binden V (1997)
und VI (2002) ist nun endlich als dritter der Band IV der kleineren Schriften

183



anzuzeigen, erneut sorgfiltig bearbeitet von einem der profundesten lebenden
Hermann-Cohen-Forscher, dem Goéppinger Hartwig Wiedebach.

Spitestens mit diesem Band sollten all diejenigen eines besseren belehrt sein,
die sich auf Franz Rosenzweigs irrefithrende Behauptung einer ,,Wendung zum
Judentum® nach Cohens Emeritierung im Jahr seines 70. Geburtstags (1912)
verlassen haben, denn nun ist nachlesbar, dass jidische Themen auch vorher
schon das Denken Cohens prigten. So fallen in den Zeitraum des durch die
vorliegende Ausgabe abgedeckten Zeitraums neben anderen die Abhandlun-
gen ,,Religion und Sittlichkeit” von 1907 (1-101), aus dem Folgejahr die ,,Cha-
rakteristik der Ethik Maimunis® (161-269), sowie der schon zeitgendssisch ins
Englische, Franzosische und Russische tibersetzte Vortrag ,,Die Bedeutung des
Judentums fir den religiésen Fortschritt™ von 1910 (dt.: 429-454; engl. 455-4706;
frz.: 477-493; russ.: 495-511).

Die Edition, der eine kenntnisreiche Einfithrung des Herausgebers (VII-XL)
vorangestellt ist, ist sehr griindlich gearbeitet und bietet vielfache Verweise zu
anderen Schriften Cohens, insbesondere zu den im gleichen Zeitraum erschiene-
nen eigenstindigen Schriften ,,Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen
Vernunft® (1907), ,,Ethik des reinen Willens* (2., erweiterte Aufl. 1907; der S.
XXXIX genannte Titel ist nicht ganz richtig), ,,Kants Begriindung der Ethik (2.
erweiterte Aufl. 1910) und ,,Asthetik des reinen Gefiihls* (2 Bde., 1912). Ledig-
lich eine sachlich nicht korrekte Angabe in der Einleitung ist zu monieren: Die
Behauptung Wiedebachs, dass der Vortrag ,,Religiose Postulate® der einzige Text
Cohens set, bei dem Beifallsbekundungen in der Druckfassung aufgefiithrt seien,
ist falsch; auch der auf der gleichen Seite genannte Vortrag ,,Das Judenthum als
Weltanschauung® von 1898 wurde so gedruckt (dazu demnichst Dieter Adel-
mann, ,,Reinige dein Denken: Uber den jiidischen Hintergrund der Philosophie
von Hermann Cohen, hrsg. von G. K. Hasselhotf, Wirzburg iz Druck, 120ff,
321ff).

Es bleibt zu hoffen, dass nicht wieder erst sieben Jahre vergehen, bis der nichs-
te Band mit ,,Kleineren Schriften® Cohens erscheinen wird — wenngleich das sorg-
faltige Studium der Einzelbeitrige dieses Bandes selbst auch seine Zeit braucht.

Essen-Steele Girge K. Hasselhoff

KOHR, JORG, ,,Gott selbst muss das letzte Wort sprechen ... " Religion und Politik
im Denken Frang Rosenzweigs, Freiburg/Minchen: Alber 2008 (= Rosen-

zweigiana, Bd. 3), 327 S., ISBN 978-3-495482-68-1.

Wie kann das neue Denken Rosenzweigs zu politischem Handeln anregen, wenn
es denn auf die Darstellung liturgischer Ordnungen hinausliduft? Die vorliegende
Untersuchung nimmt es mit dieser kritischen Frage der Forschung auf, indem sie
das Verhiltnis von Religion und Politik in den unterschiedlichen Phasen dieses
Denkwegs umfassend rekonstruiert.

184



Die frithe Auseinandersetzung in den Briefen zeigt Rosenzweig als Kind sei-
ner Zeit, dem die politische Wirklichkeit des Kaiserreiches als thm selbstver-
standliche Realitit gilt, und dem — bei allem frihen Interesse fir die judische
Religion — der Ubertritt zum Christentum als ein méglicher Schritt erscheint. Die
theoretische Legitimation dafiir hatte er durch seine intensiven Hegelstudien ge-
wonnen, deren Ertrag in Buchform allerdings erst nach der doppelten Krise ver-
Offentlicht wurde, die der 1. Weltkrieg (vgl. 62ff; 307) und seine Rickkehr zum
Judentum (30ff) fur ihn bedeuteten. Wihrend der Krieg zu einem Bruch mit den
bisherigen lebensweltlichen Gegebenheiten und mancher politischer Hoffoun-
gen fithrte, fand Rosenzweig von seinem neu gewonnenen judischen Standpunkt
aus auch zu einer neuen Bewertung des Staates und der Politik (vgl. 195f).

»Der Stern der Erlosung® lisst sich als Ergebnis der Verarbeitung einer drei-
fachen Krise der Religion, der Politik und der Philosophie lesen. Zwar gehort
eine kritische Distanzierung von dem politischen Anspruch, ,eine endgultige
Ordnung® in Raum und Zeit schaffen zu wollen (280; 268), zu den Konsequen-
zen. Aber das aus der religisen Erfahrung der Offenbarung quellende Bewusst-
sein, ,,dass die Welt noch nicht am Ziel ist* (280), fihrt eben nicht zu einem
Quietismus, der sich aus den Schwierigkeiten der Politik in den Hafen privater
Interessen (oder der Interessen religitser Gruppen) zuriickgezogen hitte. Denn
die stete Kritik ideologischer Uberhéhung der politischen Sphire aus den Quel-
len der judischen Religion ist von einer Hoffnung getragen, die sich in konkreter
Weltverantwortung realisieren mochte, weshalb auch dem religiésen Bewusstsein
»die Ordnung und Zukunft der Welt nicht gleichgtltig sein® kann (281). Das
Medium, in dem sich diese hoch reflexive Haltung frisch und lebendig erhilt, ist
aber das Gebet. Es stiftet einer gern zitierten Formulierung des ,,Sterns® zufolge
die ,,Weltordnung®, indem es seine regulierende und orientierende Funktion auf
das konkrete politische Handeln ausiibt, zu dem auch der aus der ,,Offenba-
rungsreligion® lebende Mensch gerufen ist.

Doch nicht in dieser (nicht mehr ganz neuen, nun aber aus der komplexen
Struktur des ,,Sterns® stringent begriindeten [vgl. 100f, 105f, 267, 269]) These
erreicht die vorliegende Untersuchung schon ihr Ziel, sondern in einer plausib-
len Darstellung von Rosenzweigs Konzeption des , Freden Jiidischen 1ehrbauses“ als
eines ,,politischen Projekts™ (296ff). Dem hier gepflegten freien Diskurs aller an
einem vertieften Verstindnis des Judentums Interessierten entspricht durchaus
das neuere Nachdenken uber die ,,vorpolitischen Grundlagen des demokrati-
schen Rechtsstaates” von J. Habermas. Auf diesem Hintergrund kann von einem
anti-demokratischen Zug im Denken Rosenzweigs (den einige frithe Ausserun-
gen in den Briefen anzudeuten scheinen) also keine Rede sein (vgl. 67f, 275ff).

Insgesamt ist die gewihlte Aufgabe der Interpretation bestens geldst, wenn-
gleich die Bestimmung des Begriffs des Politischen in stirkerem Masse noch
uberzeugt als die des hoch komplexen Religionsbegriffs. Mit Blick auf die sich
bei Rosenzweig hier findenden Ambivalenzen kann man auch zu anderen Ergeb-
nissen kommen (vgl. 29 mit 260ff).

Tuttlingen Hans Martin Dober

185



HERZIG, ARNO: Gabriel Riesser. Hamburg: Ellert & Richter Verlag GmbH
2008. 188 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-8319-0311-5.

Der Nachlass des wohl bekanntesten Wortfithrers im Kampf fiir die biirgerliche
Gleichstellung der Juden in Deutschland, Gabriel Riesser (1806-1863), gilt als
verloren, so dass kaum neue Fakten zu Leben und Denken, publizistischem und
politischem Wirken zu erwarten sind. Warum also eine neue Biographie? Der
Autor, Arno Herzig, will zum Einen Riesser wieder ins allgemeine ,,kommuni-
kative Gedachtnis“ heben, zum Anderen dessen ,,Leben und Werk auch in Hin-
blick auf die uns heute interessierenden Fragen® (S. 10) nachzeichnen.

Die historisch sorgfaltig und abwigend gearbeitete, facettenreiche und auch
kontroverse Aspekte in Riessers Denken und Wirken benennende Darstellung
hat aber genau hier ihre Schwachstellen. Das sei an einigen Punkten erliutert.

Wenn Herzig behauptet, dass der fir seine radikalen Ansichten bekannte
Riesser ,,nicht fur die Sakularisation des Religiosen®, sondern dessen Erhalt ein-
trat (S. 128), ithn aber gleichzeitig zu einem der ersten Protagonisten eines ,,sd-
kularen Judentums® erklirt (S. 113), dann wire zumindest eine Verstindigung
dartiber, was denn unter ,sikularem Judentum® zu verstehen sei, angemessen.
Leider werden ,Religionsfreiheit’, ,Sikularisierung’ und ,Konfessionalisierung’
nicht immer sorgfaltig voneinander geschieden. Auch basierte die innerjiidische
Kritik an Riesser durchaus nicht, wie Herzig (S. 62) glauben machen mochte,
auf einem Missverstindnis. Personlichkeiten wie .. Zunz, S. L. Steinheim oder
M. Sachs forderten und vertraten neben dem allgemeinen Rechtsgrundsatz eine
spezifisch judische Fihrung des Emanzipationskampfes, der auch der jiidischen
Eigenart zu ihrem gesellschaftlichen und kulturellen Recht verhelfen sollte.

Herzig widmet ein ganzes Kapitel der Kampagne Riessers gegen Heine.
Gleichzeitig zeigt er sich ratlos iiber die Motive, die Riesser dazu (ver)fihrten,
Heine mit einer ehrenriihrigen Behauptung zu kompromittieren, fir die er dann
keine Beweise vorlegen konnte. Nun hat der von Herzig selbst angefihrte Klaus
Briegleb bereits 1976 iiberzeugend auf die Verbindung von Riessers Emanzipati-
onskampf und seiner ,,reprisentativen Rolle im Kampf der deutschen National-
liberalen gegen Heine* hingewiesen. Riesser warf Heine unjidische ,,Frivolitit™
und ,,Zerrissenheit” sowie Mangel an ,,Sittlichkeit®, ,, Innerlichkeit®, ,,Gemitstie-
fe“ und ,,Idealismus® vor und stiess thn damit aus dem jidischen Emanzipa-
tionskampf wie auch aus der von Heine mit Spott iibergossenen deutschen
Seelen- und Sittlichkeitsgemeinschaft’ aus. Die Kampagne gegen Heine bot die
Méglichkeit, das von Riesser propagierte jiidische Selbstbewusstsein mit der fiir
die liberale Opposition so notwendigen Selbstgewissheit einer ,,deutschnationa-
len Sittlichkeit® zu verschmelzen und politisch die von Heine statt Verfassungs-
diskurs geforderte Diskussion Uber gesamtgesellschaftliche Verinderungen, in
die dieser die Gleichstellung der Juden einbettete, zu verdringen.

Und noch ein anderer, das allgemeine Interesse beriihrender Punkt bleibt un-
terbelichtet. Riesser liess 1848 seine urspriingliche Forderung nach allgemeinem
Wahlrecht zu einem Zeitpunkt fallen, als die rechtliche Gleichstellung der Juden
in der Paulskirche beschlossene Sache, die Religionszugehorigkeit fur das Wahl-
recht nicht mehr ausschlaggebend war und Riesser auf die so genannte klein-

186



deutsche Einigung unter Fihrung Preussens umschwenkte. Die Abkehr vom
Rechts- und Gleichheitsprinzip in der Frage des Wahlrechts hitte deutlicher in
den Zusammenhang mit Riessers Ziel, der Verburgerlichung der Juden und sei-
nen Kategorien — Besitz, Bildung, Sittlichkeit — gestellt werden kénnen.

Moniert werden muss schliesslich die Behauptung, Riesser gehére zu den
»nicht gerade zahlreichen politischen Vitern unseres modernen sikularen biir-
gerlichen Rechts- und Verfassungsstaats® (S. 9, 159f). Nun sind gewiss alle Mit-
glieder des Frankfurter Nationalparlaments von 1848/49, deren Vizeprisident
Riesser kurzfristig war, die geistigen Viter eines einheitlichen deutschen Rechts-
und Verfassungsstaates. Vorkimpfer unserer sozial und demokratisch verfassten
Republik und des allgemeinen Wahlrechts waren nur die Wenigsten — Riesser
zihlte nicht zu ihnen. Anstelle falscher Plattitiiden wire eine stirker auf den Zu-
sammenhang von Riessers politischem Denken, jidischem Verbtrgerlichungs-
streben und der Entwicklung des deutschen Liberalismus abhebende Darstel-
lung wiinschenswert gewesen. Das wiirde vielleicht auch das analytisch-kritische
Potential einer oftmals formalisierten Erinnerungskultur stirken und zu ,,Vor-
bildern* oder ,,Vitern“ ethobene historische Figuren angemessen emanzipato-
risch behandeln. Einen lesenswerten Einstieg in die Konflikte und Widerspriche
eines der wichtigsten Vertreter der biirgerlichen Emanzipation der Juden bietet
Herzigs mit gut gewihlten Illustrationen ansprechend gestaltete Monographie
aber allemal.

Berlin Margit Schad

HERz1G, ARNO & RADEMACHER, CAY, Die Geschichte der Juden in Deutsch-
land, Berlin: Ellert und Richter-Verlag 2007, 352 S., geb., Ill., Karten,
ISBN 978-3-8319-0264-4.

In diesem Sammelband sind Beitrdge von 25 Autoren vereinigt. Zwei Vertreter
der Emigrantenorganisation, Ernst Cramer und Arnold Paucker, ergriffen das
Wort. Die meisten Beitrdge sind Zusammenfassungen dlterer ausfihrlicher Ar-
beiten der Mitautoren. Ein Teil der Aufsitze hat pauschale Anmerkungen, ein
Teil detaillierte mit Seitenangaben, einige — leider — gar keine. Dariiber hinweg
hilft ansatzweise eine relativ ausfihrliche Bibliographie (S. 336-343).

Zu journalistisch ist der Uberblick von Cay Rademacher von Kénid David
bis Kaiser Karl dem GroBen auf 16 Seiten. In judaistischer Sicht finden sich in
thm Fehler, so lesen nicht nur ,,Gelehrte aus der Tora vor (S. 24) etc. Schade ist,
dass im guten Mittelalterkapitel von Arno Herzig eine Karte von Adolf Kober
aus den 1920er Jahren verwendet wird, hier hitte sich eine Neubearbeitung auf
Basis des Atlas-Werkes von Alfred Haverkamp angeboten. So gibt es dort ein
Rapperswil bei Bern, das natiirlich an den Ziirchersee gehort. Andere Karten
sind dagegen extra fiir dieses Buch aufwendig neu gestaltet worden.

Von der Frithen Neuzeit an beginnen die etwas spezifischeren Beitrige, etwa

zu Glickel (Glikl) von Hameln, den Sefarden, zu Jud Stf3 und der Familie Roth-

187



schild, zur Emanzipation, zu Juden in Berlin im Kaiserreich, zu Ostjuden in
Deutschland, zum Widerstand wihrend der Schoah und auch zum Nachkriegs-
deutschland. Drei Uberblicksartikel zu Juden in Kunst, Literatur und Musik run-
den das Ganze ab. In letzterem wird grof3zligig von Ost nach West gesprungen:
Die Verbindung zwischen jiidische Musikanten im Frankfurt des 18. Jahrhun-
derts zur ostjidischen Klesmer-Musik 1st etwas vorschnell, zudem wird der Be-
griff ,,semer® falsch erklart: Er bedeutet ,,Lied” und nicht Musiker (,,samar®).

Die Illustrationen sind schén und aufwendig vierfarbig, teilweise sehr grol3
abgebildet. Allerdings hitte auch hier ein Judaist die Legenden der Bildredakto-
rin gegenlesen miissen, so hat der Chanukka-Leuchter nicht sieben Arme, son-
dern neun.

Der GroBteil der Beitrige eignet sich gut als allerersten Einstieg in die ent-
sprechenden Themen, doch scheint da und dort eine — etwas altmodische — per-
sonalisierende Darstellung der Geschichte durch.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Rapp Buri, ANna, Jidisches Kulturgut in und aus Endingen und Leng-
nau, hg. vom Verein fiir die Erhaltung des Synagogen und des Friedhofs
Endingen-Lengnau, Heidelberg / Ubstadt-Weiher 2008, 324 S, ill., Bi-
bliographie und CD-Rom, ISBN 978-3-89735-493-7.

312 Objekte beschreibt die Kunsthistorikerin Anna Rapp Burri. Hebrdische In-
schriften wurden von der wissenschaftlichen Mitarbeiterin des Judischen Muse-
ums der Schweiz, Anna Rabin, tibersetzt.

Die Objekte befinden sich teilweise im Judischen Museum der Schweiz in Ba-
sel, im Alters- und Pflegheim in Lengnau (Schweiz) und zerstreut in Privatbesitz,
einzelne frither nachgewiesene sind leider inzwischen verschollen. Torawimpel,
-Mintel, -Schilder, -Kronen und Toraschrankvorhinge, sowie Objekte des tig-
lichen Lebens und fiir Feiertage, sowie des ,,zivilen® (sicl) Lebens runden das
Ganze ab. Die judische Gemeinschaft der Schweiz ist privilegiert, 1933/45 nicht
verfolgt worden zu sein. Besondere Objekte etwa sind das Memor-Buch, das
Seelengedichtnisbuch fir Mirtyrer, Rabbiner und Vorsteher, das ein aus Plozk
stammender Kantor im elsassischen Niederhagenthal fir jidisch-Endingen 1750
anfertigte. Christliche Kunstler wirkten auch fir die jidische Gemeinschaft, etwa
KKarl Sichler aus Horb am Neckar goss Chanukka-Leuchter.

Auf dem Titelblatt eines Manuskripts von Regeln fiir den Vorbeter erfahren
wir, dass der Verfasser vom Surbtal ins badische Miillheim verzogen war. Eine
jiudische Lehrerin aus Luzern grindete 1898/1901 einen ,, T6chterchor® fir Ju-
dinnen, Protestantinnen und Katholikinnen: etwas Revolutionires in der damals
noch stark konfessionell gespaltenen Schweiz. Eine Dankadresse ihrer Singerin-
nen hat sich erhalten.

Dass das restriktive Judengesetz des Jahres 1809 sogar gerahmt und in der
Synagoge aufgehiangt wurde, sagt auch etwas aus. Alltagsgeschichtliche Objekte

188



lockern die lange Reihe der Ritualia etwas auf, etwa ein Biichlein der Tuch- und
Bettwarenhandlung Simon Bloch von 1887, in der Geschiftsinhaber seine ver-
Offentlichten Inserate eingeklebt hatte oder ein Gesellenbuch aus der Zeit um
1863/66, das belegt, dass ein Surbtaler Jude nach Paris und London kam um das
Uhrmacherhandwerk zu erlernen.

Es sind in der Mehrheit einfache schlichte Dinge der Volkskunst, die vom
harten Leben der Landjuden Zeugnis ablegen und Kunst von Juden fir Juden
war.

Dossenheim Uri R. Kanfmann

EpsTEIN-MIL, RON, Die Synagogen der Schweiz. Bauten zwischen Eman-
zipation, Assimilation und Akkulturation, Zirich: Chronos-Verlag 2008,
263 S., ISBN 978-3-0340-0900-3, geb., Ill. (= Beitrage zur Kultur und
Geschichte der Juden in der Schweiz) Bd. 13.

Dies ist die erste Zusammenfassung der Synagogenarchitektur der Schweiz fiir
den Zeitbereich von 1750 bis 1972. Der Band ist aufwendig gestaltet und mit
Original-Fotos von Mike Richter versehen.

Etwas kurz wird die Baugeschichte problematisiert (S. 18-62), ausfiihrlich ist
der Teil der Einzelbauten (S. 63-239). Im Anhang findet sich ein Literaturver-
zeichnis. Epstein streift kurz die Wechselwirkungen mit der franzdsischen und
deutschen Synagogenarchitektur. Anschaulich zeigt er, wie die Elsidsser Juden
der Nord- (Basel) und Westschweiz (von Bern bis Genf) sich an Frankreich ori-
entierten, die anderen an der in Deutschland eher verbreiteten ,,;maurischen®
Architektur. Epstein zeigt anschaulich die Unterscheide in der Wahrnehmung
von Christen und Juden mittels der Berichte tiber die Synagogeneinweihungen
in der judischen und der allgemeinen Presse.

Epstein Gbt aus modern-orthodoxer Perspektive Ideologiekritik an der Re-
formbewegung im Judentum und ihrem Baustil. Andererseits wire auch zu prob-
lematisieren, weshalb man in Genf 1997 nach 130 Jahren die Orgel herausbrach
oder in Basel nach tber 90 Jahren 1987 die Kanzel entfernte: Dieser traditiona-
listische Ruck — mit Vorldufern zuriick bis in die 1920er Jahre - miisste dhnlich
distanziert-kritisch hinterfragt werden.

Da und dort fehlte ein scharfes Lektorenauge: Der Zircher Kinstler, der
die Surbtaler Synagogen abbildete, hie3 Holzhalb nicht ,,Holzhab® (S. 66 und
mehrmals) und auch von der ,ETH® (S. 48) darf man eigentlich erst ab 1911
sprechen, vorher hief§ sie ,,Fidgendssisches Polytechnikum®, in Lengnau wohn-
ten Juden schon seit 1622 und nicht erst ,,in der Mitte des 18 Jahrhunderts® (S.
65) und das Gebiet hiefl damals noch nicht ,,Kanton Aargau® sondern ,,Gemeine
Herrschaft Grafschaft Baden® etc.

Leider war es nicht méglich, die Frage zu kliren, ob der maurische Stil nicht
jidischen Gemeindevorstinden durch christliche Architekten aufgedringt wur-

189



de, etwa im Fall des pfilzischen Ingenheim (1832/34), das die erste Synagoge
dieser Art aufwies, und offensichtlich den Endinger Bau stark beeinflusst hat.
Uber die Frage der Selbst-Prisentation im 6ffentlichen Raum nach 1850 in
der Schweiz kénnte man noch mehr Uberlegungen anstellen. Doch wird dieses
Buch das Standardwerk tber Schweizer Synagogen bleiben, cinem Land das von
den Verfolgungen in Europa verschont blieb und deshalb fiir die Erforschung der
Geschichte der Synagogenarchitektur eine besondere Bedeutung erhalten hat.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Biicherschau

1. Geschichte / Kulturgeschichte

BALDAUF, INGEBORG: Bukharan Jews in the 20th century: History, Experience and Narra-
tion, Wiesbanden: Reichert 2008, 239 S., ISBN: 978-3-89500-638-8.

EBNER, IRENE: Chinese and Jews: Encounters between Cultures, .ondon: Valentin Mit-
chell 2008, 187 S., ISBN: 978-0-85303-674-0.

GOTZMANN, ANDREAS: [idische Autonomie in der Friihen Neuzeit. Recht und Ge-
meinschaft im deutschen Judentum, Gottingen: Wallstein 2008, 856 S., ISBN
978-3-8535-0242-6.

GROZINGER, ELVIRA & RuTA, MAGDALENA (eds.): Under the Red Banner. Yiddish Cul-
ture in Communist Coutries in the Postwar Era, Wiesbaden: Harrassowitz, 2008.
ISBN 3-447-05808-7.

JAGODZINSKA, AGNIESZKA: Pomiedyy. Akulturaga Zydéw Warszawy w drugiej polowie
XIX wiekn [Dazwischen. Die Akkulturation der Warschauer Juden in der zweiten
Hiilfte des 19. Jh.], Wroctaw: UWr. 2008 (= Bibliotheca Judaica. Bd. 4), 309 S,,
ISBN 978-83-229-2954-4.

JAKIMYSZYN, ANNA: Zydzi krakowscy w dobie Rzeczypospolitej Krakowskie. Status praw-
ny — przeobragenia gminy — system edunkacyny |Die Juden Krakaus in der Zeit der
Krakauer Republik. Rechtsstatus — Wandlungen der Gemeinde — Erziehungssysten],
Krakéw @ Austeria 2008, 368 S., ISBN 978-83-89129-67-3.

KAGAN, RICHARD (ed.): Atlantic Diasporas. [ews, Concersos, and Crypto-Jews in the Age
of Mercantilism, 1500-1800, Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press 2009, 307
S., ISBN 0-8018-9034-5.

KamiL, OMAR: Arabische Juden in Israel. Geschichte und Ideologie von Ben Gurion bis Ova-
dia Yosef, Wirzburg: Ergon-Verlag 2008, 345 S., ISBN: 978-3-89913-633-3.

LuHE, IRMELA VON DER (ed.): Auch in Deutschland waren wir nicht wirklich su Hau-
se”. Jiidische Remigranten nach 1945, Gottingen: Wallstein 2008, 508 S.; ISBN
978-3-8353-0312-6.

190



	Rezensionen

