
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Yuval, ISRAFiL, Zwei Völker in deinem Veib. Gegenseitige Wahrnehmung von

Juden und Christen. Aus dem Hebräischen von Dafna Mach, Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2007 Jüdische Religion, Geschichte und
Kultur, Bd. 4), 304 S., ISBN 978- 3-525- 56993-1.

Zur Zeit des römischen Kaisers Tiberius, so will es eine christliche Legende, die
literarisch seit dem 6. Jahrhundert belegt ist, regierte Titus in Aquitanien und litt
an einem Nasengeschwür. Da traf er Nathan, einen Gesandten aus Judäa, der
ihm von Jesu Heilungswundern, seinem Tod am Kreuz und seiner Auferstehung
erzählte. Der römische Feldherr schwor daraufhin den Juden Rache und wurde
allein aufgrund dieses Schwurs von seiner Krankheit geheilt. In einer anderen
Version dieser Geschichte aus dem 12. Jahrhundert ist es Titus' Vater Vespasian,

der an einer schweren Krankheit litt, woraufhin Titus beschloss, ins Heilige
Land zu fahren, um ihm dort Heilung zu verschaffen und ihn von den in seinem

Kopf sitzenden Wespen zu erlösen. Diese Erzählungen, die die Zerstörung des

Jerusalemer Tempels erklären und als Strafe für die Hinrichtung Jesu deuten
wollen, haben eine merkwürdige Parallele im babylonischen Talmud (Gittin 56b).
Dort heisst es, Titus sei als Strafe für seine Untat in Jerusalem von einer Mücke
geplagt worden, die ihm durch die Nase ins Gehirn gedrungen sei und ihn sieben

Jahre lang gequält habe. In seiner aufsehenerregenden Studie will der Jerusalemer

Historiker Israel Yuval am Beispiel dieser und anderer Erzählungen zeigen,
dass „die Auseinandersetzung mit dem Christentum die treibende Kraft
hinter dem Judentum von Midrasch und Talmud" war (S. 36). Natürlich sind in
diesem Zusammenhang Datierungsfragen zu klären. Wie Yuval zur Plausibilisierung

seiner Einfluss-These im Fall von Titus und Vespasian darlegen muss, dass

mündliche Fassungen der christlichen Erzählung schon in der zweiten Hälfte des

vierten Jahrhunderts existiert haben müssten (S. 54), so kann er an anderer Stelle,
etwa im Hinblick auf das Dajjenu in der Pessach Haggada, für das es in der tan-
naitischen und amoräischen Literatur keinen Beleg gibt (die früheste sichere
Datierung findet sich im 10. Jahrhundert), auf ein wahrscheinliches frühes christliches

Gegen- und Vorbild verweisen: die Osterpredigt des Meliton von Sardes (2.

Jahrhundert n. Chr.). Beide Beispiele zeigen, dass es in dieser Studie, die bis zur
Zeit der Kreuzzüge und der Mongolengefahr reicht, kein Jahrhundert ohne
relevante Texte gibt — was das Unternehmen des Autors methodisch zu einem nicht
einfachen Unterfangen macht. Doch Yuval geht von grundsätzlichen Überlegungen

im Hinblick auf das Verhältnis von jeweiliger christlicher Mehrheits- und
jüdischer Minderheitsgesellschaft im spätantiken und mittelalterlichen Europa
aus, und er stellt die Frage, wie zu erklären sei, dass die Unterschiede zwischen
den Juden im islamischen und im lateinischen Herrschaftsbereich „nicht so sehr

174



durch deren christliche bzw. muslimische Umwelt bestimmt" erscheinen (S. 38).
Die Antwort für ihn lautet, dass die grundlegenden Prägungen für das Judentum

in der Zeit zuvor erfolgt waren: „Das mittelalterliche Judentum war auch in
den islamisch regierten Ländern die Verlängerung einer langen antichristlichen
Tradition, die sich genötigt sah, ihre eigene religiöse Identität durch Leugnung
der alternativen Möglichkeit zu definieren. Jude sein bedeutete im tiefsten Sinne
die Etablierung einer religiösen Alternative zum Christentum" (S. 38f). In
seinem Vorwort und den einleitenden Kapiteln deutet der Autor an, welche nahezu
unübersehbaren Schlussfolgerungen — bis in den Bereich der Geschichtsphilosophie

und des gegenwärtigen Dialogverhältnisses der beiden Religionen — sich
aus diesen kühnen Sätzen ergeben.

Für die wissenschaftliche Beschäftigung mit der rabbinischen Literatur ergibt
sich für Yuval jedenfalls die Regel: „Wo immer Ähnlichkeiten zwischen Judentum

und Christentum zu beobachten sind, dürfte es sich um christlichen Ein-
fluss auf das Judentum handeln und nicht umgekehrt, es sei denn, die jüdischen
Wurzeln des betreffenden Phänomens liegen nachweislich früher als die
christlichen" (S. 35). Dies bedeutet, bezogen auf die Pessach-Haggada, deren Analyse
den Hauptteil des Buches ausmacht, dass wesentliche Teile der jüdischen Liturgie

einen antichristlichen Sinn bekommen. Rabbi Elasar ben Asarjas bekannte
Auslegung von Dtn 16, 3 („'auf dass du gedenkest des Tages deines Auszugs aus

Ägypten alle Tage deines Lebens' - 'Tage deines Lebens' — das meint die Tage,
alle Tage deines Lebens' — einschliesslich der Nächte") wird so als Affirmation

und Neubegründung der hergebrachten Pessachtradition in einer Zeit kenntlich,
in der Judenchristen das Gedenken an den Exodus durch eine „aktuellere"
Passahgeschichte, die Erzählung vom Sterben und Auferstehen Jesu von Nazareth,
ersetzen wollten. Doch Yuval geht noch weiter, indem er die Wegschaffung des

Gesäuerten zu Pessach nach dem babylonischen Talmud (Pessachim 5a) als

antichristliche Rachefantasie interpretiert und in eine symbolische Beziehung zur
für die Endzeit erhofften „Vernichtung aller Nichtjuden" bringt (S. 72). Hinzu
kommt die neue Deutung des Passahopfers, das im Midrasch (Pesikta de Rav

Kahana) mit Edom, also dem christlichen Rom, gleichgesetzt und auf Esaus es-

chatologische Bestrafung bezogen wird. In dieser Strafmotivik sieht Yuval einen
Grund für „die Stellung des Pessachfestes als Brennpunkt religiöser und emotionaler

Spannung" und somit auch dafür, dass der Judenhass im mittelalterlichen
Christentums jeweils in der Osterzeit seinen Höhepunkt erreichte (S. 72). Ergeht
soweit, darauf hinzuweisen, dass die meisten Ritualmord- und Hostienfrevel-
beschuldigungen während der Passionszeit aufkamen. Im Hinblick auf die
gegenseitigen Hassprojektionen und Vernichtungsfantasien schreibt Yuval: „Wenn
auch moralisch zwischen Intention und Durchführung ein himmelweiter
Unterschied besteht, so ist der Historiker doch verpflichtet, die sprachlichen und
ideologischen Gemeinsamkeiten zwischen Opfer und Verfolger aufzudecken"
(S. 72). Spätestens an dieser Stelle wird dem Leser klar, warum der erste Aufsatz

des Autors zu diesem Thema, der 1993 in der israelischen Zeitschrift Zion
erschien, Stürme der Entrüstung auslöste. In der Tat liegt die Gefahr auf der
Hand, dass solche historischen Darlegungen dazu missbraucht werden könnten,
die Juden, die über viele Jahrhunderte hinweg eindeutig Opfer der Aggressionen

175



ihrer christlichen Nachbarn waren, als in irgendeiner Form mitverantwortlich
an ihrem Leiden zu erklären. Der Rezensent, der dem Forschungsansatz der

gegenseitigen jüdisch-christlichen Einflussgeschichte grundsätzlich mit Sympathie

gegenübersteht, bekennt, dieses ungemein spannende Buch nicht nur mit
grossem Interesse und meist zustimmend, sondern an einigen Stellen auch mit
einiger Beklemmung gelesen zu haben. Eine ausführliche Diskussion der Thesen
Yuvals ist an dieser Stelle nicht möglich; diesem wichtigen und gelehrten Buch
sind aber viele kompetente Leser zu wünschen, die eine sachliche und kritische
Diskussion in Gang setzen.

Tübingen Matthias Morgenstern

Krochmalnik, Daniel, Liss, Hanna & Reichmann, Ronen (eds.), Raschi

und sein Erbe. Internationale Tagung der Hochschule für Jüdische Studien mit der

Stadt Worms, Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2008 Schriften der
Hochschule für Jüdischen Studien Heidelberg, Bd. 10), geb. XI+241 S.,

ISBN 978-3-8253-5396-4.

Aus Anlass des 900. Todestages Raschis fand vom 30. Oktober bis zum 1.

November 2005 eine internationale Arbeitstagung statt, deren Ergebnisse in dem
hier zu besprechenden Band vorgestellt werden. Dabei gliedern sich die Aufsätze

in vier Themenkreise: Zum einen die Persönlichkeit und das Werk Raschis,
zum anderen Raschis Erbe, zum dritten das jüdische Worms und zuletzt Raschi-

Interpretationen.
Der erste Themenkreis bietet eine Art Klärung des derzeitigen Forschungsstandes

zu Leben und Werk Raschis, wobei ausgewählte Aspekte im Mittelpunkt
stehen: so versucht Johannes Heil, die Gründe für Raschis Rückkehr aus dem
Rheinland in die Champagne nachzuzeichnen, während Ephraim Kanarfogel
sich mit der Frage nach Raschis Kenntnissen bezüglich mystischer Traditionen
auseinandersetzt und Ronen Reichman in einer Art Hintergrundsartikel die
rheinischen Aklademien mit denen des sephardischen Raumes vergleicht.

Im zweiten Themenkreis wird der Einfluss Raschis auf spätere Generationen

behandelt: Elisabeth Höhender zeichnet den Einfluss Raschis auf einen
Piutkommentar nach, wobei sie zwischen der Kommentierung des Lehrers, der
von Raschi selbst vorgenommen oder von ihm autorisiert wurde, und der
Kommentierung der Schüler, die als Mitschriften und Anmerkungen zu den

Vorlesungen entstanden, unterscheidet und somit eine für weitere Untersuchungen
von Kommentaren brauchbare Kategorisierung einführt. Andreas Lehnhardt
beschäftigt sich mit dem Einfluss Raschis auf die Abfassung des Machsor Vitry.
Hanna Liss zeigt am Beispiel einer Auslegung des R. Samuel ben Meir, wie sich
Rabbinen in der Zeit nach Raschi darum bemühten, einen unabhängigen Weg
der Kommentierung zu beschreiten. Lucia Raspe beschäftigt sich mit der legendären

Auseinandersetzung zwischen Raschi und Gottfried von Bouillon, die die

176



Überlegenheit der jüdischen Religion betonen soll. Annette Weber behandelt in
ihrem Beitrag die Auslegung Raschis zum Tempel und deren Einfluss auf die
Tempelvorstellung in der abendländischen Kunst.

Der dritte Themenkreis beleuchtet das Umfeld und den Einfluss Raschis in
Worms: Gerold Bonnen beschäftigt sich dabei mit der RaschTRezeption seit
dem siebzehnten Jahrhundert, während Michael Brocke den jüdischen Friedhof
von Worms vorstellt.

Den Abschluss des Werkes bildet Daniel Krochmalniks Raschiwerkstatt, in
der er Raschis Auslegung zu Gen 1 analysiert und interpretiert.

Alles in allem liefert dieser Band eine gelungene Vorstellung der Raschi-
Forschung mit ihren zahlreichen Aspekten und kann jedem Leser, der sich für
das Geistesleben des mittelalterlichen aschkenasischen Judentums interessiert,
empfohlen werden.

Köln Carsten Schliwski

Soloveitchik, Rabbi Joseph B., And From There Yon Shall Seek, English,
trans, from Hebrew by Naomi Goldblum, introduction by David Schatz
& Reuben Zif.gler, New York: Ktav Publishing House, Inc. 2008, 230
S., ISBN 987-0-88125-934-6.

Rabbi Joseph Baer Soloveitchik (1903-1993), einer der überragenden Leitfiguren
des neoorthodoxen Judentums in den USA in der zweiten Hälfte 20. Jahrhunderts,

zählte zu den originellsten jüdischen Denkern dieser Epoche. Es gelang
ihm, Brücken zwischen dem traditionellem jüdischen Lernen und dem existen-
tialistischen Denken seiner Zeit zu bilden, indem er die religiöse Erfahrung und
das religiöse Bewusstsein in seiner Religionsphänomenologie im Licht der Hala-
cha, dem jüdischen Gesetz, reflektierte.

Der in Pruzhany (Weißrussland) geborene, und aus einer angesehenen
litauischen Rabbinerdynastie stammende Rabbi Soloveitchik, durchlief die traditionelle

(litwaksche) Ausbildung, studierte politische Wissenschaften in Warschau
und promovierte 1932 in Berlin in Philosophie mit der Arbeit „Das reine Denken

und die Seinskonstituierung bei Hermann Cohen". Im selben Jahr wanderte
er nach den USA aus und hielt über vier Jahrzehnte den Senior Schiur (Privatis-
simum für Talmud) am Rabbi Issac Elchanan Theological Seminary der Jeshiva
University in New York. Dort bildete und inspirierte er Generationen von
Rabbinern, von denen viele heute an einflussreichen Positionen des jüdischen orthodoxen

Lebens weit über die USA hinaus (Israel, Südamerika, Europa) tätig sind.
Er war die halachische Autorität und der geistige Führer des Rabbinical Council
of Amerika, Gründer der Maimonides Schule in Boston, und er war dort selbst
als Oberrabbiner in der Jüdischen Gemeinde tätig, als einer der einflussreichsten
geistigen Persönlichkeiten für die Wiederbelebung des neoorthodoxen Judentums

in den USA.

177



Umso erfreulicher ist es, dass nun eine englische Übersetzung seines Essays

„U-Vikkasthtem mi Sham (aus Dtn 4,29 entnommen) „And From There You Shall
Seek" vorliegt, das nach seinen eigenen Aussagen einen zentralen Platz in seinem
Denken einnimmt. Bereits kurz nach seinem Klassiker „Ish ha Halacha" (hebr.
1944, engl. 1986 „The Halachic Man") wurde ein erster Entwurf davon vorgelegt,
der immer wieder überarbeitet, 1978 hebr. in Hadarom veröffentlicht wurde.

Die nun vorliegende engl. Übersetzung Naomi Goldblums füllt ein lang
gehegtes Desiderat aus, das seit der Veröffentlichung des hebräischen Textes
bestanden hat: nämlich nach einer Übersetzung, die einen breiten Zugang zum
Gesamten des Denkens von R. Soloveitchik eröffnet. - Zumal der Autor selbst
über die Stellung des Essays in seinem Gesamtwerk meinte: "It is a continuation
of my first essay on the halachic man and it surpasses it in content and form."
Damit beabsichtigte er "to trace out the portrait of the character of he halachic
man in terms of his inner world, his experience and of his desire to run towards
the Holy One, blessed be He." (XXXVI) The Halachic Man porträtiert folglich
den äußeren Aspekt des Menschen unter der Halacha (Phänomenologie), während

"U-Vikkasthem mi Sham" komplementär sich mit dem Innenleben desselben

auseinandersetzt und die Entwicklungstadien des Aufstiegs zur Anhaftung
Gottes (Devekut) beschreibt.

Der Essay ist in 20 Kapitel unterteilt, wobei das erste „Overt Halakhah and
Covert Love" den Leitgedanken der Arbeit vorstellt: das Suchen des Menschen
nach Gott und Dessen Suche nach ihm. Das Hohe Lied (Schir HaSchirim) ist dafür

der Belegtext, wobei die Eigentümlichkeit dieser Suche betont wird: „A lover
who yearns yet hides - a bride who conceals herself — what does this mean?"(4)
Die übrigen Kapitel suchen darzustellen, wie der Mensch dieses dialektische Hin
und Her zu verstehen hat, und wie er es überwindet. Dafür stellt R. Solveitchik
drei Stufen der religiösen Entwicklung des unter der Halacha lebenden
Menschen vor 1. Freiheitssuche, in der der Mensch nach dem „was unveränderlich
und absolut ist" fragt. Aber der menschliche Verstand ist begrenzt, er kann das

Absolute nicht erfassen. 2. In der Hinwendung zu Tora erfährt er, dass er sich
mit einer ihm „auferlegten" Offenbarung zu konfrontieren hat, die sein
Freiheitsstreben nicht reibungslos akzeptiert. Indem er sich müht, die Forderungen
der Tora mit der ihm eigenen Gotteserfahrung innerhalb der natürlichen
Gesetzmäßigkeiten zu konfrontieren, beginnt er, „to befriend the revelational experience

and to feel trust in it" (149). Nun wird die Offenbarung nicht mehr nur als

aufgebürdet, sondern als tragende Wirklichkeit erlebt. 3. Auf der höchsten Stufe
wird das Gebot der Offenbarung verinnerlicht und als Quelle menschlicher Freiheit

erlebt „the wonder of the identification of wills" (150).
Zentral in Denken R. Solovetichik's sind zwei Bewusstseinsformen: das

natürliche Bewusstsein (natural consciousness) und das offenbarungsgemäße Be-
wusstsein (revelational consciousness). Das erstere „propels to find God through
the products of human culture"(14). Das letztere ist das Ergebnis "when God
reveals himself to human beings"(14). Für das Judentum bedeutet das, dass es

nicht genügt, Gott allein auf natürlichem Weg (durch seine Schöpfung) zu
suchen und zu finden, da „Judaism requires faith in revelation imposed on
people... the God of Sinai is the God of the Will... The God of creation is he

178



God oft he hidden Intellect.. ."(35). Diese beiden Bewusstseinszustände bewirken

eine Spannung, die R. Soloveitchik zugunsten der Offenbarung entscheidet.
„Religiosity lacking the objective revelational element cannot qonquer the beast
in man. The holocaust proves this. All those who speak of love stood silent and
did not protest."(55). Die Auflösung dieser Spannung geschieht in der Imitatio
Dei, durch das Befolgen der Halacha. „Imitiatio Dei has elements of both
surrender and the exaltation oft he free spirit" (77). Aber sie ist nur Voraussetzung

für das eigentliche Ziel "to rise to the level of total pure love [in cleaving
to God]" 106. - R. Soloveitchik versteht diesen Weg als prophetischen Auftrag
des Judentums, mit dem Ziel "to raise the natural existence of man to a unique
personal level of existence" (136).

Sehr hilfreich sind die in diesem Band sowohl die ins „soloveikische Denken"
einführende Einleitung von David Schatz und Reuven Ziegler, als auch die
angeführten (übersetzten) Quellenzitate, auf die Rabbi Soloveitchik zurückgreift,
und die er kommentiert. Sie geben Einblick in die Werkstatt eines Meisters, der
auf dem Instrument der Traditionsliteratur souverän zu spielen vermag. Man
findet Interpretationen zum Hohen Lied, Gedanken zum Thema philosophischer

Beweis und religiöse Erfahrung, zu Offenbarung und Vernunft, kabbalistische

Motive, Gedanken zur Heiligkeit von Eretz Israel... Vor allem aber ist es

die aus Kenntnis, Verstehen und Einfühlung verfertigte Ubersetzung, die dem
nicht hebräischkundigen Lesern den Zusammenhang von „The Halachic Man"
und „And From There You Shall Seek" zu entdecken ermöglicht, und die hilft,
das Halachaverständnis Rabbi Soloveitchiks aus der jüdischen Mystik her zu
verstehen. Diese Übersetzung ist ein Beitrag, dass dem Werk des Autors nicht nur
ein permanenter Platz im Kanon jüdischer Weiser zukommt, sondern auch im
allgemeinen religiösen Denken.

Wien Bernhard Dobia

Manekin, Charles (ed.), Medieval Jewish Philosophical Writings, Cambridge
u.a.: Cambridge University Press 2007 Cambridge Texts in the History
of Philosophy), geb. XLII+259 S., ISBN 978-0-521-84023-1.

Die Entdeckung der antiken griechischen Philosophen durch den Islam und ihr
Einbau in seinen kulturellen Kontext hatte auch Auswirkungen auf die unter seiner

Herrschaft lebenden Juden. Auch sie fühlten den Drang, sich mit der antiken
Kultur zu beschäftigen und ihr religiöses System gegen philosophische Einwände

zu verteidigen, besser noch philosophische Elemente zur Verteidigung ihres
Glaubens zu übernehmen. Dabei waren es immer verhältnismäßig wenige
Autoren, die sich mit der Philosophie beschäftigten, doch war ihr Einfluss nicht zu
unterschätzen und brachte auch Juden, die sich nicht unmittelbar dem Einfluss
des Islams ausgesetzt sahen, dazu, ihrem Beispiel zu folgen.

In dem hier zu besprechenden Buch werden die acht wichtigsten jüdischen
Philosophen des Mittelalters mit Auszügen aus ihren Hauptwerken dem philo-

179



sophisch interessierten Leser in englischer Sprache nahe gebracht. Dem Textteil
vorangestellt ist eine kurze Einführung, in der die einzelnen Autoren vorgestellt
werden: Es werden einige Fakten aus ihrem Leben (soweit bekannt) genannt
und ihre philosophischen Systeme charakterisiert. Diese Vorstellung der Autoren

beschränkt sich auf das Nötigste, wer zusätzliche Informationen erhalten
möchte, muss sich auf die angeführte weiterführende Literatur verlegen. Das hat
zunächst einmal den Vorteil, dass sich der Leser sehr viel stärker auf die
philosophischen Texte selber konzentrieren kann, ohne dass er zuvor zu sehr durch
in der Einführung gebotene Interpretationen beeinflusst wird, er kann sich sein

eigenes Bild machen, wenn er an tieferen Informationen interessiert sein sollte,
kann er sich die immer noch beschaffen.

Was den Textteil betrifft, so ist es zu begrüßen, dass der Herausgeber nicht
einfach bereits vorhandene englische Ubersetzungen abgedruckt, sondern sie

einer mal größeren mal kleineren Revision unterzogen hat, so dass eventuelle
Fehler in den Übersetzungen beseitigt oder neue Erkenntnisse eingefügt werden
konnten.

Natürlich kann eine solche Auswahl, wie sie der Herausgeber vorgenommen
hat, nie alle Interessen befriedigen, allerdings muss man konstatieren, dass es

zunächst sehr sinnvoll war, jeweils die Einleitungen der verschiedenen Werke
auszuwählen, in denen die Autoren in der Regel grundsätzliche philosophische
Überlegungen anstellen und somit ihr System klarmachen.

Der thematische Schwerpunkt der Texte liegt naturgemäß auf den Fragen
der Existenz Gottes und der Wahrheit der jüdischen Überlieferung, denn gerade
diese Themen waren für einen jüdischen Autor in einer nichtjüdischen Umgebung

von besonderer Wichtigkeit.
Insgesamt bietet dieses Werk eine gute Einführung in das philosophische

System des mittelalterlichen Judentums und stellt deren Texte auch demjenigen
zur Verfügung, dem es nicht möglich ist, sie im Original zu lesen.

Köln Carsten Schliwski

Lasker, Daniel J., From Judah Hadassi to Elijah Bashjatchi: Studies in Kate
Medieval Karaite Philosophy. Leiden / Boston: Brill 2008 Supplements to
the Journal of Jewish Thought and Philosophy, Bd. 4), 296 S., ISBN 978
90 04 16793 3

"

The title of the book under review is somewhat misleading. The books offers
much more than a survey of late medieval Karaite philosophy from Byzantium
as one may infer from its title. In fact, it represents a survey of Karaite
philosophy from the time of the inception of Karaite movement in the early Middle
Ages until the nineteenth century with the main emphasis placed on medieval
Byzantium. Furthermore, it also provides readers with a valuable in-depth analysis

of the views of the most prominent medieval Rabbanite thinkers about

180



the Karaites together with the analysis of some important topics related to the

development of Karaite thought in post-medieval period.
The book begins with the analysis of the some general issues related to the

beginning of Karaite movement and its main features. Having analysed the
attitude of early medieval Karaite thinkers to religion and science, the author moves
to the main part of the book which represents a survey of Karaite thought in
Byzantium. The main attention is given here to the figures of the four most
important Karaite thinkers of the region. The first of them, Judah Hadassi (twelfth
century), with his main oeuvre, Eshkol ha-Kofer (The Cluster of Henna; written
in Hebrew in 1148/1149), "cannot be credited with either great originality of
philosophical profundity." Yet, for the history of Karaism, this encyclopaedic
work was destined to be an opus magnum summarizing Karaite Judaism "as it had
developed from the proto-Karaite Anan ben David to Hadassi himself" (p. 41).
According to Lasker, Hadassi's main contribution to Jewish thought was his

recording of ten principles of Judaism — something that he has done earlier than
most of his Jewish predecessors, including even famous Maimonides who later
formulated his thirteen principles of Judaism. Even though this problem is not
analysed in the book, it is important to recall here that according to some studies,
Hadassi was the first Jewish author to use the term magen David (the Shield of
David) to designate the six-cornered star and use it as a Jewish symbol. Aaron
ben Joseph ha-Rofe (fl. 1294), another Byzantine Karaite author whose activity
is analysed in the book, seems to be the first medieval Karaite thinker to depart
from traditional Karaite theology (which was based on Kalam) and turn his
attention to Rabbanite Aristotelianism. This has been done, undoubtedly, under
the influence of Maimonides's critique of Kalam (pp. 67-68). Aaron ben Joseph
is also highly important for the history of the Crimean Karaites. His Sefer ha-

Mivhar is the first source to record the presence of the Karaites in the medieval
Crimea, in the town of Solchat. Aaron ben Elijah of Nicomedia (d. 1396), with
his main oeuvre, Ets Hajjim, was a transitional figure in the history of Karaite
thought. Many previous scholars analysed him as a staunch follower of traditional

Karaite Kalam. According to Lasker, however, Aaron ben Elijah and his
work represent "a link in Karaite philosophical development, which passed from
Kalam to Aristotelianism, in the same manner in which Rabbanite thought followed

the same trajectory" (p. 95). Elijah ben Moses Bashyatchi (ca. 1420-1490),
the last important Karaite thinker in medieval Byzantium, is known first of all
as the author of Adderet Eliyyahu (The Cloak of Elijah), the authoritative code of
law accepted with some reservations not only by Byzantine Karaites, but also by
their Crimean and Polish-Lithuanian brethren. It was apparently his closeness to
Rabbanites, his admiration for Maimonides, Abraham ibn Ezra and their works
that shaped Bashyatchi's world outlook and his leniency towards Maimonidean
Aristotelianism (p. 97). Bashyatchi seems to be an impersonation of general late-
Byzantine Karaite tendency for rapprochement with the Rabbanites which was
clearly manifested in his halakhic reforms, first of all in accepting some moderate

changes in calendar, laws of ritual slaughter, marriage law, and finally, permission

to light Sabbath lamps. Bashyatchi's "Rabbanite" tendencies were criticized
by some later Karaite authors, such as the Crimean sage Isaac ben Solomon of

181



Chufut-Kale (1754-1826) and somewhat extravagant twentieth-century author,
Szymon / Semen Szyszman (pp. 120-121). Yet, for most other Karaites, in
Eastern Europe, Byzantium (Turkey) and modern Israel, Adderet Elijjahu, remains
an opus magnum, one of the main codes of Karaite religious tradition.

The next part of the book is dedicated largely to the contacts and mutual
influences between the Karaites and Rabbanite thinkers. Two centuries of Karaite
presence in Spain (roughly, from the beginning of the eleventh until the end of
the twelfth centuries) remain rather obscure place in the history of Karaite-Rab-
banite relations — largely because of the "lack of extant literary remains from the
Spanish Karaite community" (p. 125). It was only in Spain that these relations
were so bitter and acrimonious. This situation led to the series of open conflicts
resulting in the Karaite expulsion from Spain ca. 1177. Quite a number of
famous works by Spanish Rabbanite thinkers were in fact composed as a response
to the Karaites' literary activity. Among such Karaite-influenced works were,
inter alia, Abraham ibn Daud's Sefer ha-Qabbalah (The Book of Tradition) and,
with some reservations, Judah Halevi's Kitab al-Khagari. According to Lasker,
Kitab al-Khagari was written, among other reasons, "to explain the failure of both
philosophy and Karaism, despite their obvious attractions" (p. 154). Halevi's
interpretation of Karaite history is indeed quite an unusual one. Other Rabbanite
thinkers of that time were of the opinion that the Karaites were descendants of
the Sadducees or, alternatively, followers of medieval dissent initiated by Anan
ben David. Halevi, on the contrary, thought that they were descendants of the

sage Judah ben Tabbai, who lived in the time of persecutions of King Alexander

Yannai. Halevi's claim of Karaites' ancient origins, paradoxically enough,
would be later used by many subsequent Karaite authors. According to Halevi,
Karaites' main problem was the lack of reliable tradition which resulted in a

number of internal Karaite disagreements and wrong understanding of religious
duties (pp. 152-153). Another important Jewish thinker from Spain, Maimonides
(1138-1204), also dedicated his attention to the Karaites. Maimonides' somewhat
sympathetic attitude to Karaism has already been noted by many scholars. Some
of them even hastened to represent Rambam as some sort of "secret Karaite"
(p. 163). According to Lasker, Maimonides' real views on Karaism were quite
ambivalent and sometimes even contradictory. Having inherited rather belligerent

attitude towards Karaism from Spain, the philosopher considerably altered
his views after settling down in Egypt and, apparently, observing the Karaites'
life-style de visu. His later references to the Karaites are full of sympathy and
even compassion to the Karaites whom he calls tinok she-nishbah, i.e. "a kidnapped

child." Maimonides's attack on Kalam produced quite an impression on the
later Karaite thinkers who in many respects, as Lasker argues, became "Maimo-
nideans" who "tried to be faithful as much as possible both to Karaite traditions
and to the Great Guide" (p. 189).

Next subchapter examines the problem of the alleged Karaite involvement in
medieval Jewish-Christian disputations. Indeed, as has been noted by numerous
students of this question, Christian attacks on Judaism, which were directed
mostly against the "false teaching" of the Talmud, were conspicuously close
to the arguments of Karaite thinkers of that time. Nevertheless, Lasker comes

182



to the conclusion that this similarity is in many respects incidental — and even
if Christians did use Karaite arguments, they did so "without the approval of
the Karaites themselves" (p. 199). The last chapter of the book is dedicated to
the analysis of various hitherto understudied problems of the development of
Karaite thought: the theory of compensation (iivad), the role of Abraham's
prophecy, importance of Jerusalem, afterlife and eschatology. The book ends with
the brief analysis of the development of Karaite thought in early modern times,
focusing specifically on Simhah Isaac Lutski (1716-1760), a Karaite intellectual
leader from Volhynia and the Crimea. The book is important contribution to our
knowledge of medieval Karaite thought, with specific emphasis on the analysis
of complicated and convoluted relations between the Karaites and Rabbanite
thinkers. Its up-to-date bibliography contains a number of useful references to
original sources and secondary literature while extensive quotations from sources

in Hebrew and Judeo-Arabic may be found in the footnotes. Index enlisting
most important names and concepts helps one to navigate through the book.
It seems that in some cases important issues extensively discussed in footnotes
may have been included into the body of the text. The book enriches our knowledge

of Karaite thought and demonstrates that proper understanding of medieval

history of Judaism is impossible without the reference to Karaism whose
importance is often downplayed and neglected by many modern historians.

Beer Sheva / Simferopol Mikhail Kif/ov

Cohen, Hermann, Kleinere Schriften IV. 1907-1912; Bearbeitet und eingeleitet

von Hartwig Wiedebach, Hildesheim; Zürich; New York: Olms,
2009 Hermann Cohen, Werke 15), XL + 775 S., gebunden, 148,-;
ISBN 978-3-487-13714-8

Hermann Cohen (1842-1918) ist der wahrscheinlich bedeutendste jüdische
Philosoph des 19. und 20. Jahrhunderts und bedarf eigentlich keiner grösseren
Vorstellung. Bekannt wurde er einerseits durch seine Kantinterpretationen und sein

„System der Philosophie", sowie andererseits durch das posthum veröffentlichte
religionsphilosophische Werk „Religion der Vernunft aus den Quellen des
Judentums". Zudem verfasste er eine Vielzahl „kleinerer" Schriften, die vom
einseitigen Glückwunsch bis zur über 100-seitigen Monografie reichen. Gesammelt
veröffentlicht wurden die meisten dieser kleineren Schriften in zwei Sammelwerken

in den 1920er Jahren als „Jüdische Schriften" (3 Bde., Berlin 1924) und
„Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte" (2 Bde., 1928). Da die kleineren
Schriften chronologisch jedoch nicht auseinander gerissen werden sollten, da
sich ihre Entstehungszeiten überlappten und teilweise auch gegenseitig bedingten,

wurde im Rahmen der Gesamtausgabe der Werke Cohens entschieden, die
Texte in chronologischer Reihung zu publizieren. Nach den Bänden V (1997)
und VI (2002) ist nun endlich als dritter der Band IV der kleineren Schriften

183



anzuzeigen, erneut sorgfältig bearbeitet von einem der profundesten lebenden
Hermann-Cohen-Forscher, dem Göppinger Hartwig Wiedebach.

Spätestens mit diesem Band sollten all diejenigen eines besseren belehrt sein,
die sich auf Franz Rosenzweigs irreführende Behauptung einer „Wendung zum
Judentum" nach Cohens Emeritierung im Jahr seines 70. Geburtstags (1912)
verlassen haben, denn nun ist nachlesbar, das s jüdische Themen auch vorher
schon das Denken Cohens prägten. So fallen in den Zeitraum des durch die

vorliegende Ausgabe abgedeckten Zeitraums neben anderen die Abhandlungen

„Religion und Sittlichkeit" von 1907 (1-101), aus dem Folgejahr die
„Charakteristik der Ethik Maimunis" (161-269), sowie der schon zeitgenössisch ins

Englische, Französische und Russische übersetzte Vortrag „Die Bedeutung des

Judentums für den religiösen Fortschritt" von 1910 (dt.: 429-454; engl. 455-476;
frz.: 477-493; russ.: 495-511).

Die Edition, der eine kenntnisreiche Einführung des Herausgebers (VII-XL)
vorangestellt ist, ist sehr gründlich gearbeitet und bietet vielfache Verweise zu
anderen Schriften Cohens, insbesondere zu den im gleichen Zeitraum erschienenen

eigenständigen Schriften „Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen
Vernunft" (1907), „Ethik des reinen Willens" (2., erweiterte Aufl. 1907; der S.

XXXIX genannte Titel ist nicht ganz richtig), „Kants Begründung der Ethik (2.
erweiterte Aufl. 1910) und „Ästhetik des reinen Gefühls" (2 Bde., 1912). Lediglich

eine sachlich nicht korrekte Angabe in der Einleitung ist zu monieren: Die
Behauptung Wiedebachs, dass der Vortrag „Religiöse Postulate" der einzige Text
Cohens sei, bei dem Beifallsbekundungen in der Druckfassung aufgeführt seien,
ist falsch; auch der auf der gleichen Seite genannte Vortrag „Das Judenthum als

Weltanschauung" von 1898 wurde so gedruckt (dazu demnächst Dieter
Adelmann, „Reinige dein Denken": Über den jüdischen Hintergrund der Philosophie
von Hermann Cohen, hrsg. von G. K. Hasselhoff, Würzburg im Druck, 120ff,
321 ff).

Es bleibt zu hoffen, dass nicht wieder erst sieben Jahre vergehen, bis der nächste

Band mit „Kleineren Schriften" Cohens erscheinen wird - wenngleich das

sorgfältige Studium der Einzelbeiträge dieses Bandes selbst auch seine Zeit braucht.

Essen-Steele Gorge K. Hasselhoff

Kohr, Jörg, „Gott selbst muss das letzte Wort sprechen ..." Religion und Politik
im Denken Prang Rosengweigs, Freiburg/München: Alber 2008 Rosen-
zweigiana, Bd. 3), 327 S., ISBN 978-3-495482-68-1.

Wie kann das neue Denken Rosenzweigs zu politischem Handeln anregen, wenn
es denn auf die Darstellung liturgischer Ordnungen hinausläuft? Die vorliegende
Untersuchung nimmt es mit dieser kritischen Frage der Forschung auf, indem sie
das Verhältnis von Religion und Politik in den unterschiedlichen Phasen dieses

Denkwegs umfassend rekonstruiert.

184



Die frühe Auseinandersetzung in den Briefen zeigt Rosenzweig als Kind seiner

Zeit, dem die politische Wirklichkeit des Kaiserreiches als ihm
selbstverständliche Realität gilt, und dem - bei allem frühen Interesse für die jüdische
Religion — der Übertritt zum Christentum als ein möglicher Schritt erscheint. Die
theoretische Legitimation dafür hatte er durch seine intensiven Hegelstudien
gewonnen, deren Ertrag in Buchform allerdings erst nach der doppelten Krise
veröffentlicht wurde, die der 1. Weltkrieg (vgl. 62ff; 307) und seine Rückkehr zum
Judentum (30ff) für ihn bedeuteten. Während der Krieg zu einem Bruch mit den
bisherigen lebensweltlichen Gegebenheiten und mancher politischer Hoffnungen

führte, fand Rosenzweig von seinem neu gewonnenen jüdischen Standpunkt
aus auch zu einer neuen Bewertung des Staates und der Politik (vgl. 195f).

„Der Stern der Erlösung" lässt sich als Ergebnis der Verarbeitung einer
dreifachen Krise der Religion, der Politik und der Philosophie lesen. Zwar gehört
eine kritische Distanzierung von dem politischen Anspruch, „eine endgültige
Ordnung" in Raum und Zeit schaffen zu wollen (280; 268), zu den Konsequenzen.

Aber das aus der religiösen Erfahrung der Offenbarung quellende Bewusst-
sein, „dass die Welt noch nicht am Ziel ist" (280), führt eben nicht zu einem
Quietismus, der sich aus den Schwierigkeiten der Politik in den Hafen privater
Interessen (oder der Interessen religiöser Gruppen) zurückgezogen hätte. Denn
die stete Kritik ideologischer Überhöhung der politischen Sphäre aus den Quellen

der jüdischen Religion ist von einer Hoffnung getragen, die sich in konkreter
Weltverantwortung realisieren möchte, weshalb auch dem religiösen Bewusstsein
„die Ordnung und Zukunft der Welt nicht gleichgültig sein" kann (281). Das
Medium, in dem sich diese hoch reflexive Haltung frisch und lebendig erhält, ist
aber das Gebet. Es stiftet einer gern zitierten Formulierung des „Sterns" zufolge
die „Weltordnung", indem es seine regulierende und orientierende Funktion auf
das konkrete politische Handeln ausübt, zu dem auch der aus der
„Offenbarungsreligion" lebende Mensch gerufen ist.

Doch nicht in dieser (nicht mehr ganz neuen, nun aber aus der komplexen
Struktur des „Sterns" stringent begründeten [vgl. lOOf, 105f, 267, 269]) These
erreicht die vorliegende Untersuchung schon ihr Ziel, sondern in einer plausiblen

Darstellung von Rosenzweigs Konzeption des „Freien jüdischen Fehrhauses" als

eines „politischen Projekts" (296ff). Dem hier gepflegten freien Diskurs aller an
einem vertieften Verständnis des Judentums Interessierten entspricht durchaus
das neuere Nachdenken über die „vorpolitischen Grundlagen des demokratischen

Rechtsstaates" von J. Habermas. Auf diesem Hintergrund kann von einem
anti-demokratischen Zug im Denken Rosenzweigs (den einige frühe Äusserungen

in den Briefen anzudeuten scheinen) also keine Rede sein (vgl. 67f, 275ff).
Insgesamt ist die gewählte Aufgabe der Interpretation bestens gelöst, wenngleich

die Bestimmung des Begriffs des Politischen in stärkerem Masse noch
überzeugt als die des hoch komplexen Religionsbegriffs. Mit Blick auf die sich
bei Rosenzweig hier findenden Ambivalenzen kann man auch zu anderen Ergebnissen

kommen (vgl. 29 mit 260ff).

Tuttlingen Hans Martin Daher

185



Herzig, Arno: Gabriel Riesser. Hamburg: Ellert & Richter Verlag GmbH
2008. 188 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-8319-0311-5.

Der Nachlass des wohl bekanntesten Wortführers im Kampf für die bürgerliche
Gleichstellung der Juden in Deutschland, Gabriel Riesser (1806-1863), gilt als

verloren, so dass kaum neue Fakten zu Leben und Denken, publizistischem und
politischem Wirken zu erwarten sind. Warum also eine neue Biographie? Der
Autor, Arno Herzig, will zum Einen Riesser wieder ins allgemeine „kommunikative

Gedächtnis" heben, zum Anderen dessen „Leben und Werk auch in
Hinblick auf die uns heute interessierenden Fragen" (S. 10) nachzeichnen.

Die historisch sorgfältig und abwägend gearbeitete, facettenreiche und auch
kontroverse Aspekte in Riessers Denken und Wirken benennende Darstellung
hat aber genau hier ihre Schwachstellen. Das sei an einigen Punkten erläutert.

Wenn Herzig behauptet, dass der für seine radikalen Ansichten bekannte
Riesser „nicht für die Säkularisation des Religiösen", sondern dessen Erhalt eintrat

(S. 128), ihn aber gleichzeitig zu einem der ersten Protagonisten eines
„säkularen Judentums" erklärt (S. 113), dann wäre zumindest eine Verständigung
darüber, was denn unter „säkularem Judentum" zu verstehen sei, angemessen.
Leider werden Religionsfreiheit', ,Säkularisierung' und ,Konfessionalisierung'
nicht immer sorgfältig voneinander geschieden. Auch basierte die innerjüdische
Kritik an Riesser durchaus nicht, wie Herzig (S. 62) glauben machen möchte,
auf einem Missverständnis. Persönlichkeiten wie L. Zunz, S. L. Steinheim oder
M. Sachs forderten und vertraten neben dem allgemeinen Rechtsgrundsatz eine

spezifisch jüdische Führung des Emanzipationskampfes, der auch der jüdischen
Eigenart zu ihrem gesellschaftlichen und kulturellen Recht verhelfen sollte.

Herzig widmet ein ganzes Kapitel der Kampagne Riessers gegen Heine.
Gleichzeitig zeigt er sich ratlos über die Motive, die Riesser dazu (verführten,
Heine mit einer ehrenrührigen Behauptung zu kompromittieren, für die er dann
keine Beweise vorlegen konnte. Nun hat der von Herzig selbst angeführte Klaus
Briegleb bereits 1976 überzeugend auf die Verbindung von Riessers Emanzipationskampf

und seiner „repräsentativen Rolle im Kampf der deutschen Nationalliberalen

gegen Heine" hingewiesen. Riesser warf Heine unjüdische „Frivolität"
und „Zerrissenheit" sowie Mangel an „Sittlichkeit", „Innerlichkeit", „Gemütstiefe"

und „Idealismus" vor und stiess ihn damit aus dem jüdischen
Emanzipationskampf wie auch aus der von Heine mit Spott übergossenen deutschen
Seelen- und Sittlichkeitsgemeinschaft' aus. Die Kampagne gegen Heine bot die
Möglichkeit, das von Riesser propagierte jüdische Selbstbewusstsein mit der für
die liberale Opposition so notwendigen Selbstgewissheit einer „deutschnationalen

Sittlichkeit" zu verschmelzen und politisch die von Heine statt Verfassungsdiskurs

geforderte Diskussion über gesamtgesellschaftliche Veränderungen, in
die dieser die Gleichstellung der Juden einbettete, zu verdrängen.

Und noch ein anderer, das allgemeine Interesse berührender Punkt bleibt
unterbelichtet. Riesser liess 1848 seine ursprüngliche Forderung nach allgemeinem
Wahlrecht zu einem Zeitpunkt fallen, als die rechtliche Gleichstellung der Juden
in der Paulskirche beschlossene Sache, die Religionszugehörigkeit für das Wahlrecht

nicht mehr ausschlaggebend war und Riesser auf die so genannte klein-

186



deutsche Einigung unter Führung Preussens umschwenkte. Die Abkehr vom
Rechts- und Gleichheitsprinzip in der Frage des Wahlrechts hätte deutlicher in
den Zusammenhang mit Riessers Ziel, der Verbürgerlichung der Juden und
seinen Kategorien - Besitz, Bildung, Sittlichkeit - gestellt werden können.

Moniert werden muss schliesslich die Behauptung, Riesser gehöre zu den
„nicht gerade zahlreichen politischen Vätern unseres modernen säkularen
bürgerlichen Rechts- und Verfassungsstaats" (S. 9, 159f). Nun sind gewiss alle
Mitglieder des Frankfurter Nationalparlaments von 1848/49, deren Vizepräsident
Riesser kurzfristig war, die geistigen Väter eines einheitlichen deutschen Rechtsund

Verfassungsstaates. Vorkämpfer unserer sozial und demokratisch verfassten
Republik und des allgemeinen Wahlrechts waren nur die Wenigsten — Riesser
zählte nicht zu ihnen. Anstelle falscher Plattitüden wäre eine stärker auf den
Zusammenhang von Riessers politischem Denken, jüdischem Verbürgerlichungsstreben

und der Entwicklung des deutschen Liberalismus abhebende Darstellung

wünschenswert gewesen. Das würde vielleicht auch das analytisch-kritische
Potential einer oftmals formalisierten Erinnerungskultur stärken und zu
„Vorbildern" oder „Vätern" erhobene historische Figuren angemessen emanzipato-
risch behandeln. Einen lesenswerten Einstieg in die Konflikte und Widersprüche
eines der wichtigsten Vertreter der bürgerlichen Emanzipation der Juden bietet
Herzigs mit gut gewählten Illustrationen ansprechend gestaltete Monographie
aber allemal.

Berlin Margit Schad

Herzig, Arno & Rademacher, Cay, Die Geschichte derJuden in Deutschland,

Berlin: Ellert und Richter-Verlag 2007, 352 S., geb., III., Karten,
ISBN 978-3-8319-0264-4.

In diesem Sammelband sind Beiträge von 25 Autoren vereinigt. Zwei Vertreter
der Emigrantenorganisation, Ernst Cramer und Arnold Paucker, ergriffen das
Wort. Die meisten Beiträge sind Zusammenfassungen älterer ausführlicher
Arbeiten der Mitautoren. Ein Teil der Aufsätze hat pauschale Anmerkungen, ein
Teil detaillierte mit Seitenangaben, einige — leider - gar keine. Darüber hinweg
hilft ansatzweise eine relativ ausführliche Bibliographie (S. 336-343).

Zu journalistisch ist der Uberblick von Cay Rademacher von Könid David
bis Kaiser Karl dem Großen auf 16 Seiten. In judaistischer Sicht finden sich in
ihm Fehler, so lesen nicht nur „Gelehrte" aus der Tora vor (S. 24) etc. Schade ist,
dass im guten Mittelalterkapitel von Arno Herzig eine Karte von Adolf Kober
aus den 1920er Jahren verwendet wird, hier hätte sich eine Neubearbeitung auf
Basis des Atlas-Werkes von Alfred Haverkamp angeboten. So gibt es dort ein
Rapperswil bei Bern, das natürlich an den Zürchersee gehört. Andere Karten
sind dagegen extra für dieses Buch aufwendig neu gestaltet worden.

Von der Frühen Neuzeit an beginnen die etwas spezifischeren Beiträge, etwa
zu Glückel (Glikl) von Hameln, den Sefarden, zu Jud Süß und der Familie Roth-

187



schild, zur Emanzipation, zu Juden in Berlin im Kaiserreich, zu Ostjuden in
Deutschland, zum Widerstand während der Schoah und auch zum
Nachkriegsdeutschland. Drei Uberblicksartikel zu Juden in Kunst, Literatur und Musik runden

das Ganze ab. In letzterem wird großzügig von Ost nach West gesprungen:
Die Verbindung zwischen jüdische Musikanten im Frankfurt des 18. Jahrhunderts

zur ostjüdischen Klesmer-Musik ist etwas vorschnell, zudem wird der
Begriff „semer" falsch erklärt: Er bedeutet „Lied" und nicht Musiker („samar").

Die Illustrationen sind schön und aufwendig vierfarbig, teilweise sehr groß
abgebildet. Allerdings hätte auch hier ein Judaist die Legenden der Bildredakto-
rin gegenlesen müssen, so hat der Chanukka-Leuchter nicht sieben Arme,
sondern neun.

Der Großteil der Beiträge eignet sich gut als allerersten Einstieg in die
entsprechenden Themen, doch scheint da und dort eine - etwas altmodische —

personalisierende Darstellung der Geschichte durch.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Rapp Buri, Anna, Jüdisches Kulturgut in und aus Endingen und Leng-
nau, hg. vom Verein für die Erhaltung des Synagogen und des Friedhofs
Endingen-Lengnau, Heidelberg / Ubstadt-Weiher 2008, 324 S., ill.,
Bibliographie und CD-Rom, ISBN 978-3-89735-493-7.

312 Objekte beschreibt die Kunsthistorikerin Anna Rapp Burri. Hebräische
Inschriften wurden von der wissenschaftlichen Mitarbeiterin des Jüdischen Museums

der Schweiz, Anna Rabin, übersetzt.
Die Objekte befinden sich teilweise im Jüdischen Museum der Schweiz in Basel,

im Alters- und Pflegheim in Lengnau (Schweiz) und zerstreut in Privatbesitz,
einzelne früher nachgewiesene sind leider inzwischen verschollen. Torawimpel,
-Mäntel, -Schilder, -Kronen und Toraschrankvorhänge, sowie Objekte des
täglichen Lebens und für Feiertage, sowie des „zivilen" (sie!) Lebens runden das

Ganze ab. Die jüdische Gemeinschaft der Schweiz ist privilegiert, 1933/45 nicht
verfolgt worden zu sein. Besondere Objekte etwa sind das Memor-Buch, das

Seelengedächtnisbuch für Märtyrer, Rabbiner und Vorsteher, das ein aus Plozk
stammender Kantor im elsässischen Niederhagenthal für jüdisch-Endingen 1750

anfertigte. Christliche Künstler wirkten auch für die jüdische Gemeinschaft, etwa
Karl Sichler aus Horb am Neckar goss Chanukka-Leuchter.

Auf dem Titelblatt eines Manuskripts von Regeln für den Vorbeter erfahren
wir, dass der Verfasser vom Surbtal ins badische Müllheim verzogen war. Eine
jüdische Lehrerin aus Luzern gründete 1898/1901 einen „Töchterchor" für
Jüdinnen, Protestantinnen und Katholikinnen: etwas Revolutionäres in der damals
noch stark konfessionell gespaltenen Schweiz. Eine Dankadresse ihrer Sängerinnen

hat sich erhalten.
Dass das restriktive Judengesetz des Jahres 1809 sogar gerahmt und in der

Synagoge aufgehängt wurde, sagt auch etwas aus. Alltagsgeschichtliche Objekte

188



lockern die lange Reihe der Ritualia etwas auf, etwa ein Büchlein der Tuch- und
Bettwarenhandlung Simon Bloch von 1887, in der Geschäftsinhaber seine
veröffentlichten Inserate eingeklebt hatte oder ein Gesellenbuch aus der Zeit um
1863/66, das belegt, dass ein Surbtaler Jude nach Paris und London kam um das

Uhrmacherhandwerk zu erlernen.
Es sind in der Mehrheit einfache schlichte Dinge der Volkskunst, die vom

harten Leben der Landjuden Zeugnis ablegen und Kunst von Juden für Juden
war.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Epstein-Mil, Ron, Die Synagogen der Schweiz. Bauten zwischen
Emanzipation, Assimilation und Akkulturation, Zürich: Chronos-Verlag 2008,
263 S., ISBN 978-3-0340-0900-3, geb., III. Beiträge zur Kultur und
Geschichte der Juden in der Schweiz) Bd. 13.

Dies ist die erste Zusammenfassung der Synagogenarchitektur der Schweiz für
den Zeitbereich von 1750 bis 1972. Der Band ist aufwendig gestaltet und mit
Original-Fotos von Mike Richter versehen.

Etwas kurz wird die Baugeschichte problematisiert (S. 18-62), ausführlich ist
der Teil der Einzelbauten (S. 63-239). Im Anhang findet sich ein Literaturverzeichnis.

Epstein streift kurz die Wechselwirkungen mit der französischen und
deutschen Synagogenarchitektur. Anschaulich zeigt er, wie die Elsässer Juden
der Nord- (Basel) und Westschweiz (von Bern bis Genf) sich an Frankreich
orientierten, die anderen an der in Deutschland eher verbreiteten „maurischen"
Architektur. Epstein zeigt anschaulich die Unterscheide in der Wahrnehmung
von Christen und Juden mittels der Berichte über die Synagogeneinweihungen
in der jüdischen und der allgemeinen Presse.

Epstein übt aus modern-orthodoxer Perspektive Ideologiekritik an der
Reformbewegung im Judentum und ihrem Baustil. Andererseits wäre auch zu prob-
lematisieren, weshalb man in Genf 1997 nach 130 Jahren die Orgel herausbrach
oder in Basel nach über 90 Jahren 1987 die Kanzel entfernte: Dieser traditiona-
listische Ruck — mit Vorläufern zurück bis in die 1920er Jahre - müsste ähnlich
distanziert-kritisch hinterfragt werden.

Da und dort fehlte ein scharfes Lektorenauge: Der Zürcher Künstler, der
die Surbtaler Synagogen abbildete, hieß Holzhalb nicht „Holzhab" (S. 66 und
mehrmals) und auch von der „ETH" (S. 48) darf man eigentlich erst ab 1911

sprechen, vorher hieß sie „Eidgenössisches Polytechnikum", in Lengnau wohnten

Juden schon seit 1622 und nicht erst „in der Mitte des 18 Jahrhunderts" (S.

65) und das Gebiet hieß damals noch nicht „Kanton Aargau" sondern „Gemeine
Herrschaft Grafschaft Baden" etc.

Leider war es nicht möglich, die Frage zu klären, ob der maurische Stil nicht
jüdischen Gemeindevorständen durch christliche Architekten aufgedrängt wur-

189



de, etwa im Fall des pfälzischen Ingenheim (1832/34), das die erste Synagoge
dieser Art aufwies, und offensichtlich den Endinger Bau stark beeinflusst hat.

Uber die Frage der Selbst-Präsentation im öffentlichen Raum nach 1850 in
der Schweiz könnte man noch mehr Überlegungen anstellen. Doch wird dieses

Buch das Standardwerk über Schweizer Synagogen bleiben, einem Land das von
den Verfolgungen in Europa verschont blieb und deshalb für die Erforschung der
Geschichte der Synagogenarchitektur eine besondere Bedeutung erhalten hat.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Bücherschau

1. Geschichte / Kulturgeschichte
Baldauf, Ingeborg: Bukharan Jews in the 20th century: History, Experience and Narra¬

tion, Wiesbanden: Reichert 2008, 239 S., ISBN: 978-3-89500-638-8.
Ebner, Irene: Chinese and Jews: Encounters between Cultures, London: Valentin Mit¬

chell 2008, 187 S, ISBN: 978-0-85303-674-6.
Gotzmann, Andreas: Jüdische Autonomie in der Frühen Neuheit. Recht und Ge¬

meinschaft im deutschen Judentum, Göttingen: Wallstein 2008, 856 S., ISBN
978-3-8535-0242-6.

Grözinger, Elvira & Ruta, Magdalena (eds.): Under the Red Banner. Yiddish Cul¬

ture in Communist Coutries in the Postwar Era, Wiesbaden: Harrassowitz, 2008.
ISBN 3-447-05808-7.

Jagodzinska, Agnieszka: Pomiçd^y. Akulturacja Zydôw Warsoymy w drugiej polowie
XIX wieku [Dazwischen. Die Akkulturation der Warschauer Juden in der spveiten

Hälfte des 19. Jh.], Wroclaw: UWr. 2008 Bibliotheca Judaica. Bd. 4), 309 S.,

ISBN 978-83-229-2954-4.
Jakimyszyn, Anna: Zydzj krakowscy w dobie Ryeczypospolitej Krakoivskiej. Statuspraw-

ny — przeobrajenia gminy — system edukacyjny [Die Juden Krakaus in der Zeit der

Krakauer Republik. Rechtsstatus — Wandlungen der Gemeinde - Erziehungssystem],
Krakow : Austeria 2008, 368 S., ISBN 978-83-89129-67-3.

Kagan, Richard (ed.): Atlantic Diasporas. Jews, Concersos, and Crypto-Jews in the Age
of Mercantilism, 1500-1800, Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press 2009, 307
S., ISBN 0-8018-9034-5.

Kamil, Omar: Arabische Juden in Israel. Geschichte und Ideologie von Ben Gurion bis Ova-
dia Yosef Würzburg: Ergon-Verlag 2008, 345 S., ISBN: 978-3-89913-633-3.

Lühe, Irmela von der (ed.): Auch in Deutschland waren wir nicht wirklich z" Hau¬
se". Jüdische Raemigranten nach 1945, Göttingen: Wallstein 2008, 508 S., ISBN
978-3-8353-0312-6.

190


	Rezensionen

