Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Zwei rabbinische Gutachten aus Worms
Autor: Franz-Klauser, Olivia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwei rabbinische Gutachten aus Worms

von Olwia Franz-Klanser*

Die beiden vorliegenden hebridischen Handschriften gehdren zum Nach-
lass von Moritz Heidenheim in der Zentralbibliothek Zirich.! Moritz
Heidenheim (1824—1898) stammte aus einer jidischen Familie in Worms
und wirkte spiter als anglikanischer Theologe und Hebraist in Ziirich.
Neben seinem Nachlass wird in der Zentralbibliothek Zirich auch Hei-
denheims Biichersammlung aufbewahrt. Sie umfasst rund 2600 vorwie-
gend hebriische Drucke und 211 hebriische Handschriften. Die Samm-
lung zeichnet sich durch eine grosse Anzahl seltener Ausgaben oder Ab-
schriften von Siddurim und Machsorim aus.?

Moritz Heidenheim entstammte der Familie des Wormser Kantors
Heinrich Heidenheim und begann nach Volksschule und Gymnasium die
Ausbildung zum Rabbiner. Nach seinem Studienabschluss in Giessen
konvertierte er zum Christentum und studierte in London anglikanische
Theologie. In dieser Zeit begann er sich fir hebrdische Handschriften zu
interessieren. Insbesondere das Interesse fiir die samaritanische Tradition
begleitete ihn von da an bis an sein Lebensende. Er edierte und kommen-
tierte als erster den Kommentar des Samaritaners Margah aus dem
4. Jahrhundert und ausgewihlte Stiicke der samaritanischen Liturgie.’> 1864
gelangte Heidenheim als Kaplan an die anglikanische Gemeinde in Ziirich,
wo er 25 Jahre lang Gemeindearbeit leistete. Im selben Jahr habilitierte er
sich an der Universitit Zurich und wirkte als Privatdozent fur Altes Tes-
tament an der Theologischen Fakultit. Als christlicher Theologe unter-

Dr. phil. Olivia Frang-Kiauser, Langmauerstr. 66, CH — 8006 Ziirich.

Ms. P 2166-2168 f.

Katalog zur Sammlung auf www.heidenheim.ch.

Bibliotheca Samaritana 11. Die samaritanische Liturgie (eine Auswabl der wichtigsten
Texte) in der hebraischen Quadratschrift ans den Handschriften des Britischen Musenms
nnd anderen Bibliotheken, herausgegeben und mit Hinleitung, Beilagen, Uberset-
zungen der schwierigsten Texte und Scholien versehen von Dr. M. Heiden-
heim, Leipzig 1885. Bibliotheca Samaritana 111. Der Commentar Margah’s des Sa-
maritaners. Biicher 1, 11 und 1V und Aunssiige aus den Biichern 111 und 11, in der heb-
réischen Quadratschrift nebst Einleitung, Ubersetzung, Noten und Appendices, heraus-
gegeben von Dr. M. Heidenheim, Weimar 1896.

W N = %



strich Heidenheim die Notwendigkeit, rabbinische und samaritanische
Texte mit dem Neuen Testament und der christlichen Literatur zu verglei-
chen; er blieb damals aber mit diesem heute selbstverstindlichen Anliegen
weitgehend ungehort.

Heidenheims Ausbildung zum Rabbiner, sein religionsgeschichtliches
Interesse und seine Titigkeit als christlicher Theologe fihrten dazu, dass
Heidenheim sich im Laufe seines Lebens viele Handschriften und Bucher
der judischen Traditionsliteratur wie auch anderer Sachgebiete kaufte,
Seine Privatbibliothek bestand am Ende seines Lebens aus tber 3000
Biichern in 25 verschiedenen Sprachen, die nach seinem Tod in die dama-
lige Stadtbibliothek gelangten. Allein dieser Sammlung ist es zu verdanken,
dass der Nachlass des von seinen Zeitgenossen unverstandenen und kin-
derlos verstorbenen Gelehrten tiberhaupt aufbewahrt wurde.

Der Nachlass von Moritz Heidenheim ist ungeordnet und enthilt ne-
ben Vorlesungsskripten und Entwtfen zu Publikationen eine Unmenge
an Notizheften und —zettel mit Abschriften hebriischer, samaritanischer
und auch einiger griechischer Handschriften. Es finden sich auch hebrii-
sche Handschriften, die mit Moritz Heidenheim — soweit ich sehe — nichts
niheres zu tun haben: zwei Bundel Rabbinatskorrespondenz aus dem 18.
Jahrhundert aus dem elsdssisch-siddeutschen Raum und dltere hand-
schriftliche Texte zum Schichten.* Unter der Korrespondenz in Deutsch,
Englisch, und Italienisch sind 39 Briefe in Jidisch-Deutsch von Interesse,
sowie vier rabbinische Geleitschreiben in hebriischer Sprache, ausgestellt
vom Oberrabbiner Jakob Koppel Bamberger (1785-1864). Was am Profil
dieses Nachlasses auffillt, ist die Tatsache, dass darin Heidenheims Leben
als Handschriftenforscher und als Jude dokumentiert ist sowie seine Ta-
tigkeit als wissenschaftlicher Theologe; seine finfundzwanzigjihrige T4-
tigkeit als Kaplan der anglikanischen Kirche hat im Nachlass hingegen
keine Spuren hinterlassen. Bei den Familienbriefen fillt auf, dass sie mit
dem Tod der Mutter abreissen, obwohl der Inhalt simtlicher Briefe nahe-
legt, dass die Korrespondenz zwischen den Geschwistern auch nach dem
Tod der Mutter weitergefithrt wurde.

Ebenfalls bemerkenswert ist es, dass Heidenheim die Schreiben seines
Rabbiners aufbewahrt hat, dass aber simtliche Zeugnisse und Urkunden
seiner birgerlichen Existenz und seiner akademischen und christlichen

4 Einer dieser Texte ist betitelt: ,,Im Todesfall an meinen Bruder in Mannheim
senden.” Er stammt spitestens aus dem 18. Jh. Vgl. Zentralbibliothek Ztrich,
Ms. P 2168 g. Abraham Heidenheim (1831-1905) lebte bis zu seinem Tod in
Mannheim — die Handschrift wurde ihm offensichtlich nicht zugestellt.

159



Ausbildung, auf die er grossen Wert legte, fehlen. Ob diese Auswahl die
seine ist und ob sie gewollt oder zufillig ist, wissen wir nicht.

Im folgenden werden zwet der rabbinischen Schreiben vorgestellt und
in ihrem historischen Kontext beleuchtet.5

Gutachten aus dem Jahr 1844

Material: Papierbogen, weiss vergilbt, gefaltet, ohne Wasserzeichen, 20,5 x
16,5 e,

Beschreibstoff: braune Tinte.

Schriftspiegel: 14 x 15 cm; der Bogen ist nur auf der Vorderseite beschrie-
ben.

Schrift: Aschkenasische Kursive.

Siegel: Dunkelroter Siegellack, rechts unterhalb des Textes, 2,5 x 2 cm.
Das Siegel zeigt zwei gekreuzte (Oliven)-Zweige und dariiber einen
Olkrug. Die Schrift am dusseren Rand lautet:

Zwischen Krug und Schrift rechts: »1%77 22 7ax0 23py», links: 11pp7 72x.
Deutsch: Jakob Koppel Bamberger ha-Levi, Gerichtsvorsitzender in der
Heiligen Gemeinde Worms.

5 Tur die freundliche Hilfe bei der Entzifferung und Interpretation einzelner
Worter und Abkiirzungen und das kritische Gegenlesen danke ich Lic. phil.
Michel Bollag, Zurich, Dr. Uri Kaufmann, Dossenheim, Dr. Gaby Knoch-
Mund, Bern, Yael Okun, Jerusalem, Dr. Simone Rosenkranz-Verhelst, Lu-
ZEern.

160



A
A2

i /QJ”':» jﬁa/ Q!M fm Q’ adn é‘nm NI w( é’pﬂ/ e 9

4»'1/(/ ‘f gﬁa 0-7/7? AL ﬂcf?qq.? Uﬂ' 67;‘ 15/ VN0 fuw,,m?
rmm ~nlc -1; ) fL, ;D £/°0 sy’ Vw;ﬂn‘ g/f»/ 6@; Py g(,
| !c(wy_; ch? v’ NU’FZ? g N é; o ﬁdﬁb ot 4/

/1,4 ’1/ 4.,,/ 27 Zﬂﬂg é;mm’?ﬂ@‘:% Ao 7 0)’(&. FINL
<—’7qC an m.(:x—f\/y?r ANk 3 J;yZiL rla/nr ?/é Al marenz

g il *"@“wvw @w G M) ved arae

.‘\L(V).DN f(s!ﬂ-/_’J s 1NN 4@(/; » 4,«,@» Izééf?p
vaﬁf"ew j""‘ﬁ"’(c“’l’t’ prL stb_)f/."/f’

19923 @gﬂcs

161



Transkription:

77D2
W P2Nb1 170 27 YW 13 AW 173 /030 7w 21029 101 I8 DK 13T
ORI DPI9R PPYI WO TIT2 LY DR NI TR0 AN IRPN 0MIYIIR
397 AR 777 RIT 03 ;717 07 TV 1TV 210 PIRA 2Avnmn vn R
NoRYM NORPHA 17 27,1309 7907 N2 HRAw? 12 1o
IRV 771 5 93AYR 7103 [0aNT NYWA R¥NI WK ,NRT D0W
573 777 71T 197 TN .ANKR W 1AT TWnY 217p NRT INIMWN2
na?Y .97 077 a2 Y9onm vwa 72°NR "% NITHNA
177 72non 17 °NN3,1ARM *BY TXOM I75Y 2P 1RTA
DINMY 2902 ,°TIOWR WD 2N302 21N TIW,ORI91 DI
709 1137277 17272 TPH0Y V73 RWPRPN prRD N7YaN DKM
*1971 272 DDRp 2pY°
R7Y° 7171 9730 prpan

Erlauterungen:

X WT RNY°02 : 7702
PTI1 UMW 127 ;12X MOV YW 52773 739 773 59030 0T 10 R 770
oo 9R :07RhR

o n

R n

R

15 B D7

WA 0°2 : 0772 5270 011 NV (07w

TRY R

29. Tag der :n”7372 7°boY v”2 ;WP NP 1D : PP ; BINMN 2Y KA :N7van
(Omer-)zihlung 604 = 14. ljar (4. Mai) 1844

937213 :372

DR OV 13 :R7Y7 5 NPYNY TI9TIT <970 s TWIIR YRR AN P pan

Ubersetzung:

Mit Gottes Hilfe

A = U %

C J 4 = I

&

:'}
3‘)

pul B BT § -4

o A 4 ws

%
-

Y
bl

2 Worte der Wahrheit und Gerechtigkeit sind uns auferlegt zu schreiben, weil
es das Gesetz ist. Der Talmudschiiler, der geehrte Rav Mosche, Sohn des

Gemeindeboten sowie Schichters und Beschauers, des geehrten Rav

Naftali Hirsch

3 Heidenheim von unserer Gemeinde, hielt sich immer auf dem Weg, der

in den Augen Gottes und der Menschen recht ist.

4 Und er wich nie aus dem Kreis der Gerechtigkeit und des Guten bis zum

heutigen Tag. Auch war er einer der Lehrer der

5 Kinder der S6hne Israels in der Schule unserer Gemeinde. Er war tuchtig

in seiner Arbeit, Himmels-

162



6 arbeit ist es, als er sich in der Stunde der Priifung befand im vergangenen
Winter. Er stand in diesem

7 seinem Dienst beinahe fiir die Dauer eines Jahres. Und in dieser Zeit trat
er auch hinab

8 mit Bestindigkeit vor das Vorlesepult am Schabbat wie am Feiertag und
betete in der hiesigen Schul. Weil er sich

9 in naher Zeit von hier trennen wird, wie er sagt, gab ich ihm dieses mein
Schreiben

10 zum Zeugnis und zum Beweis; es wurde von mir in ein Schreiben in
deutscher Sprache tbertragen, geschrieben und gesiegelt
11 von mir. Der Folgende unterzeichnet hier in der heiligen Gemeinde War-
maisa, 29. der (Omer-) Ziahlung 604, Segen, entsprechend der kleinen
Zihlung (4. Mai 1844).
12 Jakob Koppel Bamberger ha-Levi,
13 niedergelassen® in der oben genannten heiligen Gemeinde und im Umbkreis.
Moge Gott sie beschiitzen.

Gutachten aus dem Jahr 1850

Material: Papierbogen weiss vergilbt, gefaltet, ohne Wasserzeichen, 21 x
16,5 cm. Aufschrift auf der Riickseite: Oberrabbiner Bamberger, Worms.
Beschreibstoff: Braune Tinte.

Schriftspiegel: 19 x 15 cm.

Siegel: Dunkelroter Siegellack, unterhalb des Textes in der Mitte, leicht
beschidigt, 2,5 x 2 cm. Text des Siegels wie oben.

6 In diesem Zusammenhang vielleicht eher: als Rabbiner titig.

163



;
. A8 :
& s vIN !(ﬁ; _ji( ol ff‘ﬂl’!('?_j-r ,me 5,1} M
@???Léﬂj :)ﬂé,g? &gU;m e169] g2 f}; f’)( \/”
f»m i e 7775 ?/Jﬁn 7eﬂrr,«7n 3
(e Aany) p212 B i3 y;;;;;?:,én
“ ALAYa N M:E) n,q

v? x 7?}'7 @119 ﬁ? dn @) W20 012 @‘.’;
/( )7( (ﬂ é?- ’J,gﬂ 20 "'y ”Zlfr/(’%‘g’f% .
ANl ‘wl?'@?? J@’ fj/ ARV Aoz of M:;

Hef B! M*Z*W X 927 WY e s v ¥

2 AN D) P”@"’ /1;/;/01, P E//‘”

R Al 7K rww}pﬁ,anjv P& - 2/57} Sl

160 PG I £ 97N Winte w) @W’ X

f-}d)‘) GUMU ﬂ}Jn fg, ﬂ'“‘({/‘ﬂd”]ﬂd\?
e e "" 7 ’7" LION &2 Ko AWA 1
J TN’M ’ m"" AW N9 00/crfdﬂ

WL J? MU? WY 22 1 i omaal

O"J/’( ’Y‘} éﬁr oy rqyrne_ 5,,“(
QJU’ 2le 034- s

a9 HE 0 // Y

255 27>

164



Transkription

7703
N7IN2 ©°pP TN OWIR NPYINY 9071737, ¥°717971 23057 11071 K 927
07532 owD1 NP ONRIWNI D°XNRNAI WM 172 223717,/
¥I79 971071 770 220997 078783 PO 1137 X¥NY 7
%Y 712 YR "NRA NRTY ; 0INRYY ONXYY
12 DIV AWH 97772 25N °1NA 1A 171
UNSAPM OPMIYTN W /9 YoND1 97775 27 Prw
2997 TP 0°27 0% 933 57 R /IWpAN DY/
THN1,T7IN *WIT°DIAT 07D 372 93K TND1 17awny
NRXMI NYP 27IRWY TV 7137 7Y 08y YR
7772 TN AN INMII IR TTPW JPRD
7772 0*pOIDA MY TP "NPNNT 03 .2 WR
DRVDIVDIIRT WITHA T2°2 17 IRWI ANY 73N
0¥57%377 NIPIRIT NIPON QW TInD? [yooy i
TPW QAW pDO PRI ,IT M0M 0¥ PN 11313
IP°Y 1NN WY 171792 TR0 INTIN K'Y 03
1Y 933 1mINa Pt 72 1T Y °nab
n*9on% ¥37 1ynY 10N 1IYNT NRIY
N77AY37 .17 oW 17 Qw2 210 1277 Wwpan
¥73% R77IN7 WA K7D DPIRN PP
71 272 PDRp 2Py
X7Y> 99531 7371 prpan

Erlauterungen:

XPWT ANYP03 1772

owit s’ ="1

19727 11757 05N YT own =T

Y27 3971 122 £979713 I3 /N2 5777 2ND P20 170
TI1OMT 177 5 PTIT VMW 127 IR VW PrY

e Rl

NIvoINY WA WIPB (1 N7AD TN (3725137 1] v mpPIrn :7”7awvn

0°31N2 0°K*11 7710 : 771N

d A o J X

C d o4

N

C OJ —+ o d w %

713737 Q1T INRY ¢ PVIRW 3 T1T Y Y

MR IR
A SRS

N
)l

DINNT PY K37 07V D2AWA 17 P10 OV 370w v
21. Marcheschwan 611 [1850] : X707 Iwmn 872 ;WP N2Ap D :p”pD O

a9 nx™Mab y7ab

93732 : 272 R
D YR LY 1 R7YY YRy o1 Y7 awrTp abiapa fan s prpan a3

165



Ubersetzung:

10
11
12
13
14
15

16

Mit Gottes Hilfe
Worte der Wahrheit sind uns auferlegt zu schreiben und zu verkiinden,
und [es geschieht] vor allem zum Nutzen fir Minner, die an der Tora
des Ewigen festhalten, auf dem [geraden und?]” guten Weg gehen und ihre
Leidenschaft ztugeln, um ihre Seelen im Weinberg
des Ewigen zu erquicken, um Worte des Wohlgefallens zu finden an den
Blumen und Bliiten der Tora und an den W|orten der] Weisen, ihr An-
denken zum Segen, sich selbst
und anderen zum Nutzen. Deshalb bezeuge ich hiermit durch den Uber-
bringer dieses Schreiben: dass der Schiiler der Tora, mein Schiiler, der
ehrenwerten Rav Rabbi Mosche Heidenheim, Sohn
des Gemeindeboten sowie Schichters und Beschauers, des ehrenwerten
Rav Rabbi Naftali, genannt Hirsch Heidenheim aus unserer Gemeinde,
/gemiss seiner Bitte/® schon viele Tage Lehrer war zum Nutzen der
Sduglinge im Lehrhaus und bei mir Gemara, die Kommentare Raschis und
die Tosafot und die Kommentare zum Tanach gelernt hat. Und immer
hat er sich grosse Miithe gegeben auf eine Weise, von der unsere Viiter,
ihr Andenken zum Segen, sagten: Du hast dich benziiht und gefunden.®
D bist bestéindig [?] und mit gebiibrenden Ausdaner. Seine Lebensfihrung!?
folgte immer dem geraden
und guten Weg. Auch begann ich mit ihm die Dezisoren und den Yore De‘a
zu lertien, 1
Und nun, jetzt fihrt ihn sein Geist zum Studium an der Universitit
in Giessen, um dort weltliche Wissenschaften zu lernen, die nétig sind
in unserer Zeit fur Studenten dieser Art. Und es besteht kein Zweifel, dass
er auch dort
[und] auch nach seiner Rickkehr bei seinem Studium bleiben und seine
Tora zur Hauptsache machen wird,

oe]

10
11

166

Vel. Zeile 11f.

Vermutlich bedeuten die Schrigstriche ,,wegzulassen®, vgl. Zeile 19.

Vel. dazu bMeg 6b, wo von drei Arten von Menschen berichtet wird, von
denen nur derjenige, der sich abmiiht und dabei auch etwas herausfindet,
glaubwirdig ist.

Vel. oben, Gutachten aus dem Jahr 1844, Zeile 3.

Yore De‘a (deutsch: er lebrt Erkenntnis) ist der zweite Teil des ritualgesetzliche
Teil des Kodex Arba‘a Turizz von Jakob b. Ascher (um 1269-1343) und, ithm
folgend, des Schulchan Arukh von Josef Karo (1488-1575). Moritz Heiden-
heim besass die Augsburger Ausgabe der Arba‘a Turim von 1540, eines der
ersten in Deutschland gedruckten hebriischen Buicher: ZBZ Heid 2298, vgl.
dazu MOSCHE ROSENFELD, Der hebriische Buchdruck in Augsburg in der ersten
Hlfte des 16. Jahrbunderts, London 1985, S. 39 Nr. 50.



17 um sich den Weg durch sie zu weiten, und dass er mit ganzer Kraft an
seiner Rechtschaffenheit festhalten wird.
18  Dazu [moge] sein Helfer [?] und sein Unterstiitzer [?] [ihm beistehen],
damit er sein
19 erstrebtes Ziel erreicht. Zum Guten mége es ihm angerechnet werden und
sein Lohn vom Himmel zweifach sein. Der Folgende unterzeichnet
20 hier in der heiligen Gemeinde Worms, 21. Marcheschwan 5611 nach
Erschaffung der Welt (27. Oktober 1850)
21 Jakob Koppel Bamberger ha-Levi,
22 niedergelassen'? in der oben erwihnten heiligen Gemeinde und Bezirk.
Moge Gott sie beschiitzen.

Sprache und Kontext

Die beiden Schreiben sind in aschkenasischer Kursive abgefasst, jener
Schrift, die fir Anlass, Ort und Zeit zu erwarten ist. Entsprechend wurde
dem Beschreibstoff und der Schrift wenig Beachtung geschenkt. Die Gut-
achten sind nicht mit besonderer Sorgfalt hergestellt und wurden auf din-
nes, schlichtes Papier geschrieben.

Die Gutachten stammen aus einer Zeit, in der sich die moderne hebri-
ische Sprache erst zu entwickeln begann. Die Schwierigkeit, die sich da-
raus fiir den Verfasser eines nicht nur religidsen Textes in der Mitte des
19. Jahrhunderts ergab, zeigen sich in den sprachlichen Wendungen, die
der Traditionsliteratur entnommen oder an sie angelehnt sind. Das
Schreiben enthalt wohl Ausdriicke des tdglichen Lebens, ist jedoch noch
immer stark von biblischen Ausdriicken und religisen Vorstellungen
gepriagt. Wendungen wie nicht aus dem Kreis der Gerechtigkeit weichen und fiir
die Tora bliiben fir die Umschreibung eines tugendhaften und gottgefalligen
Lebens und die Wiirdigung der Unterrichtstitigkeit als Himmelsarbeit zei-
gen diese Eigentiimlichkeit. Die weltliche Bildung, die sein Talmudstudent
an der Universitit zu erwerben gedachte, umschreibt Bamberger mit dem
rabbinischen Ausdruck der dusseren Weisheiten (bzw. externen Wissenschaften),
ein Sammelbegriff fiir alle weltliche Bildung, die mit der jiidischen Religi-
on nichts zu tun hat und ausserhalb der Lehrhiuser gelehrt wird. Die Be-
zeichnung der Gemeinde Worms folgt im ersten Schreiben der mittelalter-
lichen Benennung Warmaisa, wihrend im zweiten Schreiben der moderne-
re Name Worms verwendet wird.

Beide Schreiben sind mit dem aramiischen Ausdruck 7702: X°nw7 XNy 02
(mit der Hilfe des Himmels) Gberschrieben. Im Schreiben aus dem Jahr 1844

12 Vgl. oben Anm. 6.

167



findet sich zudem die Relativpartikel "7 (de-) in der Wortverbindung 121 (de-
poh), Gbersetzt mit der hiesigen Synagoge.

Die Nennung der Personen erfolgt in beiden Gutachten mit dem heb-
riischen Namen. Dagegen wird Heidenheims Vater in den Akten des
Stadtarchivs Worms stets als Heinrich Heidenheim erwihnt und in der
Literatur findet er sich auch unter diesem Namen. 13 Auf dem Grabstein!4
jedoch und in den Schreiben des Rabbiners wird er Hirsch Naftali ge-
nannt. In der personlichen Unterschrift nennt er sich mit allen drei Vor-
namen, wobei er Heinrich immer mit H'ch abkiirzt.1> Moritz Heidenheim
wird in den Schreiben des Rabbiners Mosche genannt und die religiésen
Bicher, die er in dieser Zeit erwarb, signierte er ebenfalls so. Seine Familie
hingegen schrieb thn mit Moritz an und im staatlichen Geburtsregister ist
er auch so eingetragen. !¢

Eine besondere Erwihnung verdient das Datum des ersten Schreibens,
das nicht nur in der Gblichen religicsen Jahreszidhlung gegeben ist, sondern
das Datum statt mit Tag und Monat des jidischen Kalenders mit der
Omerzihlung angibt. Die Omerzihlung beginnt am Abend des
2. Pessachtages, am 16. Nissan (Lev 23,15f). Von da an werden fiunfzig
Tage gezdhlt bis zum Wochenfest. So fiel der 29. Tag der Omerzihlung,
der 14. ljar, im Jahr 1844 auf den 3. Mai. Die erwihnte kleine Zihlung
bedeutet das Weglassen der Tausenderzahl, in diesem Fall der 5. Dies ist
die ubliche Jahresangabe in Handschriften. Im zweiten Schreiben gibt
Bamberger das Datum nach der grossen Zihlung an, das heisst, er
schreibt den Tausender mit: 5611.

Der Verfasser des Schreibens, Jakob Koppel Bamberger (1785-1864)
wirkte in Worms von 1824 an bis zu seinem Tod als Oberrabbiner. Er war
streng orthodox und gilt als der letzte Rabbiner der alten Generation in
ganz Westdeutschland.!” Er unterhielt lange Jahre eine eigene kleine Je-
schiwa, wihrend andere dhnliche Institutionen zu dieser Zeit eingingen.
Dem Siegel wie auch seiner Unterschrift ist zu entnehmen, dass Bamber-
ger ein Levit war.

13 SAMSON ROTHSCHILD, Beawmte der Wormser jiidischen Gemeinde, Frankfurt 1920,
S. 64.

14 Stadtarchiv Worms, Abt. 203, Nr. 45, Inventar des alten Friedhofs Hez/iger
Sand, Standort Nr. 2229,

15 Zentralbibliothek Zirich, Ms. P 2166, Brief vom 8. Februar 1854 und 6fters.

16 Stadtarchiv Worms, Abt. 12, Geburtsregister 1824, fol. 43v.

17 Vgl. MICHAEL BROCKE & JULIUS CARLEBACH (eds.), Brographisches Handbuch
der Rabbiner, 2 Bde, Miinchen 2004, Bd. I, S. 165f.

168



Moritz Heidenheim (1824-1898), der in Bambergers Jeschiwa zusam-
men mit andern Wormser Rabbineranwirtern studierte — unter andern mit
Abraham und Samuel Adler —, erhielt mehrere Schreiben von seinem Leh-
rer, die ihm Fortschritte im Studieren und in der Kunst des Schichtens
attestieren und seine Arbeit als Lehrer in der Vorschule wie auch im
Lehrhaus und als Vorbeter belegen.'® Moritz Heidenheim strebte, wie
erwahnt, eine Rabbinerausbildung an. Da keins der Schreiben die damals
Ubliche Bezeichnung fiir einen fertig ausgebildeten Rabbiner 1370 (Morenn
— unser Lebrer) enthilt, bleibt es offen, ob Heidenheim seine Rabbineraus-
bildung fertig abgeschlossen hatte, als er in Giessen zu studieren begann,
Allerdings erhielt man die Morenu nur, wenn man verheiratet war, was auf
Heidenheim zu jenem Zeitpunkt nicht zutraf. Die Bezeichnung Rav be-
deutet in diesem Kontext lediglich eine Bezeichnung der Anerkennung.!?

Das erste der vorliegenden Schreiben weist Moritz Heidenheim als
Talmudstudenten aus, bescheinigt ithm einen tadellosen Lebenswandel
sowie seine Titigkeiten als Religions- und Hebriischlehrer und als Vorbe-
ter in der Synagoge. In Worms, wo das Schreiben ausgestellt wurde, war
das Schulwesen sehr fortschrittlich. Bereits seit 1825 besuchten judische,
katholische und reformierte Kinder die gemeinsame Volksschule
Worms.?" Unterricht kann sich also nur auf den ergiinzenden Religionsun-
terricht beziehen, der immer mit dem Erlernen der hebriischen Sprache
verbunden ist.

Seit 1824 war Moritz Heidenheims Vater, Heinrich Heidenheim, in
Worms nicht nur Gemeindediener und Schichter, sondern auch Vorbe-
ter.2! Der Text des ersten Gutachtens legt nahe, dass Moritz Heidenheim
seinen Vater gelegentlich vertrat oder sich mit ihm in die zu singenden
Stiicke teilte. Dass Heidenheim hierzu explizit zum Vorbeterpult hinab-
stieg — und nicht etwa hinauf — hat mit der baulichen Situation der Syna-
goge Worms zu tun, in der das Pult tatsichlich tiefer stand.??
Synagogenfussboden lagen gelegentlich tiefer, weil es nicht erlaubt war,

18 Die beiden andern Schreiben datieren aus den Jahren 1842, 1844-1845 und
beziehen sich hauptsichlich auf Heidenheims Ausbildung als Schichter.

19 CARSTEN WILKE, ,,Den Talmud und den Kant*. Rabbinerausbildung an der Schwelle
zur Moderne, Hildesheim 2003, S. 184.

20 GEORG RAMGE & PHILIPP SCHADT (eds.), Festschrift zur Hundertjabrfeier der
gemeinsamen 1 olksschute der Stadt Worms 1824—1924, Worms 1924, S. 12.

21 ROTHSCHILD, Beamte, S. 64f.

22 Vgl. Stadtarchiv Worms, Abteilung 209, Nr. 3, Judaica, Abbildung Torasch-

rein und Lesepult.

169



das Gebiude hoch zu bauen. Zudem existiert die Uberzeugung — sei es als
Ursache oder Erklirung fir die bauliche Anlage —, dass sich so Ps 130,1
,»Aus den Tiefen rufe ich, Ewiger, zu Dir®, passender beten lésst.

Rabbinische Gutachten, die auch fiir nichtjiidische Empfinger gedacht
waren, wurden oft auch in einer deutschen Version erstellt, wie es im ers-
ten Gutachten erwihnt ist.23 Daraus ist zu schliessen, dass auch das erste
Gutachten trotz des Inhalts nicht nur eine innerjudische Qualifikationsbe-
statigung wat.

Aus dem zweiten Schreiben geht zudem hervor, dass Moritz Heiden-
heim bei Bamberger studierte, dass er eine Rabbinerausbildung anstrebte
und hierzu an der Universitit Giessen studieren wollte. Die akademische
Bildung der Rabbiner entsprach nicht nur den Anspriichen reformorien-
tierter Kreise, sondern sie wurde auch von staatlicher Seite zuerst empfoh-
len und spiter gefordert.

Zum Zeitpunkt, als Moritz Heidenheim die Schreiben von seinem
Rabbiner erhielt, stand Deutschland am Vorabend der Revolution bezie-
hungsweise kurz danach. Die Stindegesellschaft wurde durch politische
Strukturen der burgerlichen Gleichheit aller Einwohner, ungeachtet ihrer
Herkunft oder Religion, abgelost; in Worms gewann der judische Burger
Ferdinand Eberstadt 1845 die Burgermeisterwahlen. Doch nicht nur das
politische, auch das religiése Umfeld befand sich in den 1840er Jahren in
einem Zustand der Unsicherheit und der Verdnderung. Judische Gemein-
den suchten Wege, sich dem Kulturempfinden der Zeit anzupassen. Diese
Bestrebungen gipfelten letztlich in der Frage, welcher Stellenwert der Bi-
bel und der Traditionsliteratur beizumessen sei: Offenbartes Gotteswort
oder historisch gewachsenes Schriftgut. Deutsche Rabbiner — vorwiegend
reformorientierte — trafen sich zu sogenannten Rabbinerversammlungen,
um Reformvorschlige in Theorie und Praxis zu diskutieren. Orthodox
eingestellte Rabbiner wie Jakob Bamberger, hielten sich von diesen Ver-
sammlungen fern. Bamberger verfasste sogar eine Gegenschrift.

In der Rabbinerausbildung wurden die Reformbestrebungen besonders
deutlich: Bis anhin umfasste die talmudische Ausbildung 10 Jahre Studi-
um, privat zu Hause oder an eciner Jeschiwa. Man begann im Alter der
religiosen Mindigkeit, mit 13 Jahren und erhielt mit ca. 23 Jahren die Er-
nennung (Ordination?) zum Morenn, sofern man verheiratet war. Mit der
Forderung nach einer zusatzlichen akademischen Ausbildung verlingerte
sich die Rabbinerausbildung um viele Jahre, da ja auch das Abitur gemacht

23 Vgl WILKE, Talmud und Kant, S. 171f.

170



werden musste. Zacharias Frankel (1801-1875) beispielsweise, der Be-
grinder des Konservativen Judentums, besuchte das Gymnasium erst mit
24 Jahren.* Jingere Rabbinatsanwirter wie Moritz Heidenheim besuchten
das Gymnasium anschliessend an die Volksschule zusammen mit ihren
Altersgenossen und erwarben die rabbinische Ausbildung, sofern sich
dazu Gelegenheit bot, teilweise nebenher. Dies gelang wohl nur denjeni-
gen, denen der Wissenserwerb keine Miuhe bereitete. Der verbleibende
Rest talmudischer Bildung wurde nach dem Abitur erworben. Hatten sich
die Rabbineranwirter auf diese Weise Abitur und Ernennung zum Morenn
erworben, besuchten sie eine Universitit, wo sie sich meistens fiir christli-
che Theologie, orientalische Sprachen oder Philosophie einschrieben. Sie
suchten sich dafur jene Universititen aus, an denen der Doktorhut am
bequemsten zu erlangen war; Giessen war eine dieser Universitaten. Doch
auch hier bestand das Problem darin, das erworbene, durch die christliche
Theologie und Geisteshaltung stark geprigte Wissen mit dem eigenen
Hintergrund und mit der traditionellen Methode des Talmudstudiums in
einer konstruktiven und wissenschaftlichen Methode zu vereinen.

Wihrend ihrer Ausbildung waren kiinftige Rabbiner in der Mitte des
19. Jahrhunderts tiber ein Jahrzehnt ihres Lebens, der ,,innerbiografischen
Konfrontation zweier Bildungswelten®?> ausgesetzt; und nicht nur dies, sie
hatten auch keine Vorbilder fur die Bewiltigung dieses Dilemmas. Jeder
suchte seinen eigenen beschwerlichen Weg, und viele erreichten das an-
finglich ins Auge gefasste Berufsziel nicht; viele Rabbinatskandidaten
konvertierten zum Christentum, andere wurden Privatgelehrte und stiirz-
ten sich in lebenslange literarische Tatigkeit. Dies hatte zur Folge, dass um
1850 in Deutschland ein akuter Rabbinermangel bestand. Die Situation
besserte sich erst mit der Er6ffnung des ersten Rabbinerseminars in Bres-
lau im Jahr 1854.

Die Schreiben des Rabbiners Jakob Bamberger fiir seinen Studenten
Moritz Heidenheim, die im Nachlass erhalten blieben, dokumentieren
zusammen mit Heidenheims handschriftlich verfasstem Lebenslauf2¢ die
Bildungsstationen, die ein Rabbinatskandidat im Vormirz durchlief.
Heidenheim, der nach der Volksschule das Gymnasium in Worms be-
suchte, hatte in seiner Heimatstadt die seltene Gelegenheit, zur gleichen
Zeit an einer Jeschiwa zu studieren. Offensichtlich gelang ihm der doppel-

24 WILKE, Talund und Kant, S. 555.

25 WILKE, Talmund und Kant, S. 401, 433.

26 Staatsarchiv Zurich, U 104 ¢, Nr. 114, Lebenslauf datiert auf den 8. Oktober
1864.

171



te Wissenserwerb gut; der Rabbiner war zufrieden mit ihm. Noch ein
halbes Jahrhundert spiter war in Worms bekannt, dass Moritz Heiden-
heim ein ,ausgezeichneter” Schiiler gewesen se1.?” Moritz Heidenheim
lernte bei Bamberger jedoch nicht nur Talmud, sondern er wurde auch in
die Schichtkunst eingefiihrt und schichtete als 20-jahriger selbststindig.
Das Schreiben aus dem Jahr 1844 bestitigt seine Tiatigkeit als Lehrer und
erwihnt eine Prifung, die er im Winter 1843/44 abgelegt hatte. Dies war
vermutlich die — ebenfalls im Zuge der Reform des Judentums — staatlich
geforderte Religionslehrerprifung, die Heidenheim in Darmstadt ableg-
te.?® Dass Moritz Heidenheim ein engagierter Lehrer war, geht auch aus
einem Artikel hervor, den er in der Zeitschrift Der Treue Zionswdchier zum
Thema ,,Kind und Religion® publizierte.?” Nach dem Abitur widmete sich
Heidenheim, wie er in seinem Lebenslauf schrieb, einige Jahre ausschliess-
lich rabbinischen Studien. Dies tat er nicht in Worms und deshalb gab thm
Bamberger wohl im Jahr 1844 ein Geleitschreiben mit, das thm seine bis-
herigen Titigkeiten und Studien bestitigte.

Im Hinblick auf die staatlichen Verordnungen beziiglich der Amter in
jidischen Gemeinden, dokumentieren die Schreiben fiir Moritz Heiden-
heim, dass das Verbot, gleichzeitig als Schichter und als Lehrer zu witken,
mindestens in Worms nicht beachtet wurde. Auch Heidenheims Vater
wirkte gleichzeitig als Schachter und als Lehrer.

Am 31. Oktober 1850 immatrikulierte sich Moritz Heidenheim an der
Universitit Giessen in Philosophie, wobei er die Bezeichnung ,,stud. jud.
theol.” erhielt. Zwei Wochen zuvor hatte thm Jakob Bamberger ein weite-
res Schreiben ausgestellt. Da keine deutsche Ubersetzung erwihnt ist, war
es wohl kaum fur die Universitit bestimmt. Da es den Begrift Morenu
nicht enthilt und Heidenheim zu diesem Zeitpunkt auch nicht verheiratet
war, war es moglicherweise eine Art Zwischenzeugnis, das auf jeden Fall
deutlich macht, dass Heidenheim eine Tatigkeit als Rabbiner anstrebte
und zu diesem Ziweck an der Universitit Giessen studieren wollte.

Bereits ein Jahr spiter, am 9. August 1851, wurde Heidenheim in Gies-
sen zum Doktor der Philosophie promoviert. Die Prifung, die er tber speku-

27 SAMSON ROTHSCHILD, in: .A/germeine Zeitung des Judentuns 82 (1918), Nr. 52, S. 3.

28 Ebenda.

29 Die Vorschule des israelitischen Religionsunterrichtes wie sie ist, und wie sie
sein sollte!, in: Der Trene Zionswachter 5 (1849), S. 243-245.

30 Vgl Staatsarchiv Darmstadt, EA 3, Nr. 8/8. Den Hinweis auf dieses Doku-
ment verdanke ich Uri Kaufmann.

172



lative Philosophie ablegte, bestand et cum lande.3' Obwohl im Laufe des 19.
Jahrhunderts ein dreijahriges Studium fir die philosophische Richtung
tblich wurde, war es Rabbinatsanwirtern manchmal gestattet, das Pensum
in einem Jahr zu absolvieren.?? Nach der Promotion vertiefte Heidenheim
seine Kenntnisse ein Semester lang an der Universitit Wirzburg, wo er
auch als Hauslehrer arbeitete.

Moritz Heidenheim hatte es geschafft, in vergleichsweise kurzer Zeit
die burgerliche, rabbinische und akademische Bildung zu erwerben, die er
fir sein Berufsziel Rabbiner benétigte. Etr war nun 28 Jahre alt. Statt je-
doch in der ihm vom Rabbiner attestierten Treue zu den Talmudstudien
zurtickzukehren oder die ihm angebotene Stelle als Hauslehrer in Wiirz-
burg weiter zu bekleiden,? tat er etwas Unerwartetes: Er nahm ein Schiff
und fuhr nach London, wo er von 1856 an am King’s College anglikani-
sche Theologie studierte. 1859 wurde er ordiniert und arbeitete einige
Jahre lang in verschiedenen Londoner Kirchgemeinden. Die Konfrontati-
on der beiden Bildungswelten zeitigte Folgen. Die Votlesungen in christli-
cher Theologie und die Auseinandersetzung mit Baruch Spinoza hatten
Moritz Heidenheim, wie er spiter selbst betonte, dazu bewogen, den
christlichen Glauben anzunehmen. Er verbrachte sein Leben als christli-
cher Theologe und Wissenschaftler, ohne jedoch das Studium der judi-
schen Traditionsliteratur jemals zu vernachlissigen. Seine Privatbibliothek
und seine Publikationen legen davon Zeugnis ab, mit welchem Enthusi-
asmus er seine religionswissenschaftlichen und theologischen Studien
betrieb und dass der Ausgangspunkt fiir seine Interpretationen stets die
judischen Quellen waren. Rabbiner Bamberger, der grosse Hoffnungen in
seinen Talmudstudenten gesetzt hatte, behielt in einem Punkt recht: Die
Themen, die Heidenheim fiir seine Studien wihlte, bearbeitete er mit
grosser Hingabe, und er scheute keine Miihe, die entsprechenden Refe-
renzstellen in der rabbinischen und samaritanischen Literatur zu finden.

Die rabbinischen Gutachten im Nachlass von Moritz Heidenheim ver-
anschaulichen die Bildungsstationen eines Rabbinatsanwirters im Vor-
mairz., Der weitere Lebenslauf von Moritz Heidenheim verdeutlicht, wel-
che Schwierigkeiten mit diesem Bildungsgang verbunden waren und auf
welche Weise ein einzelner Mensch, diese zu bewiltigen suchte.

31 Universititsarchiv Giessen, Sitzungsprotokoll der Phil. Fakultit, Phil C 5, Bd.
1, Eintrag vom 9. August 1851.

32 WILKE, Talmud nnd Kant, S. 549.

33 Zentralbibliothek Ziirich, Ms. P 2166, Schreiben aus Wiirzburg vom Mirz
1852.

173



	Zwei rabbinische Gutachten aus Worms

