
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Zwei rabbinische Gutachten aus Worms

Autor: Franz-Klauser, Olivia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei rabbinische Gutachten aus Worms

von Olivia Frantp-Klauser*

Die beiden vorliegenden hebräischen Handschriften gehören zum Nach-
lass von Moritz Heidenheim in der Zentralbibliothek Zürich.1 Moritz
Heidenheim (1824—1898) stammte aus einer jüdischen Familie in Worms
und wirkte später als anglikanischer Theologe und Hebraist in Zürich.
Neben seinem Nachlass wird in der Zentralbibliothek Zürich auch
Heidenheims Büchersammlung aufbewahrt. Sie umfasst rund 2600 vorwiegend

hebräische Drucke und 211 hebräische Handschriften. Die Sammlung

zeichnet sich durch eine grosse Anzahl seltener Ausgaben oder
Abschriften von Siddurim und Machsorim aus.2

Moritz Heidenheim entstammte der Familie des Wormser Kantors
Heinrich Heidenheim und begann nach Volksschule und Gymnasium die

Ausbildung zum Rabbiner. Nach seinem Studienabschluss in Giessen
konvertierte er zum Christentum und studierte in London anglikanische
Theologie. In dieser Zeit begann er sich für hebräische Handschriften zu
interessieren. Insbesondere das Interesse für die samaritanische Tradition
begleitete ihn von da an bis an sein Lebensende. Er edierte und kommentierte

als erster den Kommentar des Samaritaners Marqah aus dem
4. Jahrhundert und ausgewählte Stücke der samaritanischen Liturgie.3 1864

gelangte Heidenheim als Kaplan an die anglikanische Gemeinde in Zürich,
wo er 25 Jahre lang Gemeindearbeit leistete. Im selben Jahr habilitierte er
sich an der Universität Zürich und wirkte als Privatdozent für Altes
Testament an der Theologischen Fakultät. Als christlicher Theologe unter-

* Dr. phil. Olivia Franz-Klauser, Langmauerstr. 66, CH — 8006 Zürich.
1 Ms. P 2166-2168 f.

2 Katalog zur Sammlung auf www.heidenheim.ch.
3 Bibliotheca Samaritana II. Die samaritanische Uturgie (eine Auswahl der wichtigsten

Texte) in der hebräischen Quadratschrift aus den Handschriften des Britischen Museums

und anderen Bibliotheken, herausgegeben und mit Einleitung, Beilagen, Übersetzungen

der schwierigsten Texte und Scholien versehen von Dr. M. Heidenheim,

Leipzig 1885. Bibliotheca Samaritana III. Der Commentar Marqah's des

Samaritaners. Bücher I, II und IV und Auszüge aus den Büchern III und VI, in der
hebräischen Quadratschrift nebst Einleitung Übersetzung Noten und Appendices,

herausgegeben von Dr. M. Heidenheim, Weimar 1896.



strich Heidenheim die Notwendigkeit, rabbinische und samaritanische
Texte mit dem Neuen Testament und der christlichen Literatur zu vergleichen;

er blieb damals aber mit diesem heute selbstverständlichen Anliegen
weitgehend ungehört.

Heidenheims Ausbildung zum Rabbiner, sein religionsgeschichtliches
Interesse und seine Tätigkeit als christlicher Theologe führten dazu, dass

Heidenheim sich im Laufe seines Lebens viele Handschriften und Bücher
der jüdischen Traditionsliteratur wie auch anderer Sachgebiete kaufte.
Seine Privatbibliothek bestand am Ende seines Lebens aus über 3000

Büchern in 25 verschiedenen Sprachen, die nach seinem Tod in die damalige

Stadtbibliothek gelangten. Allein dieser Sammlung ist es zu verdanken,
dass der Nachlass des von seinen Zeitgenossen unverstandenen und
kinderlos verstorbenen Gelehrten überhaupt aufbewahrt wurde.

Der Nachlass von Moritz Heidenheim ist ungeordnet und enthält
neben Vorlesungsskripten und Entwürfen zu Publikationen eine Unmenge
an Notizheften und —zettel mit Abschriften hebräischer, samaritanischer
und auch einiger griechischer Handschriften. Es finden sich auch hebräische

Handschriften, die mit Moritz Heidenheim — soweit ich sehe — nichts
näheres zu tun haben: zwei Bündel Rabbinatskorrespondenz aus dem 18.

Jahrhundert aus dem elsässisch-süddeutschen Raum und ältere
handschriftliche Texte zum Schächten.4 Unter der Korrespondenz in Deutsch,
Englisch, und Italienisch sind 39 Briefe in Jüdisch-Deutsch von Interesse,
sowie vier rabbinische Geleitschreiben in hebräischer Sprache, ausgestellt

vom Oberrabbiner Jakob Koppel Bamberger (1785—1864). Was am Profil
dieses Nachlasses auffällt, ist die Tatsache, dass darin Heidenheims Leben
als Handschriftenforscher und als Jude dokumentiert ist sowie seine

Tätigkeit als wissenschaftlicher Theologe; seine fünfundzwanzigjährige
Tätigkeit als Kaplan der anglikanischen Kirche hat im Nachlass hingegen
keine Spuren hinterlassen. Bei den Familienbriefen fällt auf, dass sie mit
dem Tod der Mutter abreissen, obwohl der Inhalt sämtlicher Briefe nahelegt,

dass die Korrespondenz zwischen den Geschwistern auch nach dem
Tod der Mutter weitergeführt wurde.

Ebenfalls bemerkenswert ist es, dass Heidenheim die Schreiben seines

Rabbiners aufbewahrt hat, dass aber sämtliche Zeugnisse und Urkunden
seiner bürgerlichen Existenz und seiner akademischen und christlichen

4 Einer dieser Texte ist betitelt: „Im Todesfall an meinen Bruder in Mannheim
senden." Er stammt spätestens aus dem 18. Jh. Vgl. Zentralbibliothek Zürich,
Ms. P 2168 g. Abraham Heidenheim (1831-1905) lebte bis zu seinem Tod in
Mannheim - die Handschrift wurde ihm offensichtlich nicht zugestellt.

159



Ausbildung, auf die er grossen Wert legte, fehlen. Ob diese Auswahl die

seine ist und ob sie gewollt oder zufällig ist, wissen wir nicht.
Im folgenden werden zwei der rabbinischen Schreiben vorgestellt und

in ihrem historischen Kontext beleuchtet.5

Gutachten aus dem Jahr 1844

Material: Papierbogen, weiss vergilbt, gefaltet, ohne Wasserzeichen, 20,5 x
16,5 cm.
Beschreibstoff: braune Tinte.

Schriftspiegel: 14x15 cm; der Bogen ist nur auf der Vorderseite beschrieben.

Schrift: Aschkenasische Kursive.
Siegel: Dunkelroter Siegellack, rechts unterhalb des Textes, 2,5 x 2 cm.
Das Siegel zeigt zwei gekreuzte (Oliven)-Zweige und darüber einen

Olkrug. Die Schrift am äusseren Rand lautet:

Zwischen Krug und Schrift rechts: 33 V'SSS 3Tpi7-', links: Upp"113K.
Deutsch: jakob Koppel Bamberger ha-Levi, Gerichtsvorsitzender in der

Heiligen Gemeinde Worms.

5 Für die freundliche Hilfe bei der Entzifferung und Interpretation einzelner
Wörter und Abkürzungen und das kritische Gegenlesen danke ich Lie. phil.
Michel Bollag, Zürich, Dr. Uri Kaufmann, Dossenheim, Dr. Gaby Knoch-
Mund, Bern, Yael Okun, Jerusalem, Dr. Simone Rosenkranz-Verhelst, Lu-
zern.

160



161



Transkription:

T'03 x

uhti 'Vdd: rra a"nm pari p niy» rra 'nan rrn© ainaV i:m p-m nax 'aaa a

aaxi dtiVx Tya awn pna lass nx rn:n ran unV'npa D'Tuyn'Ti j
niaa anx "n xin qj ; ntn ovn ay mi?a aiom pasn Visaa aa xVi a

naxba inaxVaa rm "m ,i:nV>npy ason rvaa Vxaw 'ja h*?' n

aaiy "m ; aasn pina jnaan nyiya xy»3 aiyxa ,nxT a'aiy i
a"j na' m pT priai .nnx nmy pt ptyaV aiap nxi irnaiyaa t

nrnVi .nsa û'Tpaa VVanm wwa na'nn 'isV ma'ana n

nT 'anaa i)> Tim paaxa 'sV ]xaa aas' aiap pîaiy o

omni aina pnaiyx pu^Va anaaa 'iaa nat^aa pxaVi mayV '
p"oV naaan n"aaa na'DoV tra xwaa'ii p"ps rrnyan ,'nxa x'

'iVn a"a V>sxp apy a'

x"y nraai Van p"pan v

Erläuterungen:

x'aun xnyoa :3"oa x

paiai am® :3"up max mVr :f"u> ;aan aaa :n"a ;ainan : 'nan ; pan xiniy :n"iro a
D'n^xtD'sVx i

rrn:"n a

n'n:"n a

rrn : "n 1

pnj:a"j T

iraaan rra : trrra ; aiu ma nair :ü'"niy n

n'xa:"xa '
29. Tag der :n"aaa na^soV tra ;unip nVnp na :p"ps ;Oinnn Vy xan : rrnyan x'

.(Omer-)zählung 604 14. Ijar (4. Mai) 1844
anaaa : a"a a1

D'n^x mVy p : x"y ; nVyaV naann : Van ; nunap nVnpa nun : p"pan r

Übersetzung:

1 Mit Gottes Hilfe
2 Worte der Wahrheit und Gerechtigkeit sind uns auferlegt zu schreiben, weil

es das Gesetz ist. Der Talmudschüler, der geehrte Rav Mosche, Sohn des

Gemeindeboten sowie Schächters und Beschauers, des geehrten Rav

Naftali Hirsch
3 Heidenheim von unserer Gemeinde, hielt sich immer auf dem Weg, der

in den Augen Gottes und der Menschen recht ist.

4 Und er wich nie aus dem Kreis der Gerechtigkeit und des Guten bis zum
heutigen Tag. Auch war er einer der Lehrer der

5 Kinder der Söhne Israels in der Schule unserer Gemeinde. Er war tüchtig
in seiner Arbeit, Himmels-

162



6 arbeit ist es, als er sich in der Stunde der Prüfung befand im vergangenen
Winter. Er stand in diesem

7 seinem Dienst beinahe für die Dauer eines Jahres. Und in dieser Zeit trat
er auch hinab

8 mit Beständigkeit vor das Vorlesepult am Schabbat wie am Feiertag und
betete in der hiesigen Schul. Weil er sich

9 in naher Zeit von hier trennen wird, wie er sagt, gab ich ihm dieses mein
Schreiben

10 zum Zeugnis und zum Beweis; es wurde von mir in ein Schreiben in
deutscher Sprache übertragen, geschrieben und gesiegelt

11 von mir. Der Folgende unterzeichnet hier in der heiligen Gemeinde War-
maisa, 29. der (Omer-) Zählung 604, Segen, entsprechend der kleinen

Zählung (4. Mai 1844).
12 Jakob Koppel Bamberger ha-Levi,
13 niedergelassen6 in der oben genannten heiligen Gemeinde und im Umkreis.

Möge Gott sie beschützen.

Gutachten aus dem Jahr 1850

Material: Papierbogen weiss vergilbt, gefaltet, ohne Wasserzeichen, 21 x
16,5 cm. Aufschrift auf der Rückseite: Oberrabbiner Bamberger, Worms.
Beschreibstoff: Braune Tinte.
Schriftspiegel: 19x15 cm.
Siegel: Dunkelroter Siegellack, unterhalb des Textes in der Mitte, leicht
beschädigt, 2,5 x 2 cm. Text des Siegels wie oben.

6 In diesem Zusammenhang vielleicht eher: als Rabbiner tätig.

163



1
• p

#>* *?&*""(^ ,?r^
rv, ,* a<y?^ cwW fLf •<,«*& fjgf
Djf-ßff^ w* W TT'SV* "n

,wi» Y 7 7/Ï c—^ /

f'!" *r'& y*"W&1
'4,jn Zfs'?1"* f ,r*"? '^/(^
to* <«+/> flp^ ^C^9' '/vy^ fêi]no>
trzfy'fpz my f$ ' *? I <&l1

Tp w9^J

^£'f> <o!£j?n fp <a/M« *ç'çpp

7/ / <)*• ç/7^/1 q•*•>-'*&)£)( W1*
n."$p% fpO'W OOkf

164



Transkription

Y'oa x

nmna a'p'tn» D'imx nPywP nnrm .yrnnPi amaP mn'i n»x 'nan a

anaa aiysa nm1? anpwnn a'yaxnai mam pna a'aPm ,'n i
P'ymP P"inm nmnP a'nnai B'rsa fan man xsaP m a

py ma YynP 'nxa nxtp ; B'nnxPi aayyp n

p a"myn"n mya Y'nna 'YaPn mmnn 'nan raia i
mnPnpa a"myyn ©mn 'an 'Pnaa Y'nna anun piyn ^

P'yinP naPa a'an B'a' naa "n ntyx /nypaa D"y/ n

Yam ,i":n 'ipimaai nna ra 'pyx naPi Y'awnP a

nxuai nyp P"txu? T'y nan nypa lasy yp 1

pna Yan nmn immm ."ixnn nmptyai pxn x'
Y"a a'poiaa iay maPP 'nPnnn bj .aiam niyn y
axtponya'pxn annaa ^'mV imn ixtm nny mm p

a'ansin npnrn maan aa> maPP pooyma y
naty dw psa j'xi ,ni poa B'maPnnP pata ia

np'y mmn myyi mia'Pa Yan' mann nnxP as tb

Tiy Paa mama p'in'i na -pnn iP amnnP r
n'PanP yp paP iy"oam vnyan nxiP m

n"nyan .maaun iP aiyim aiu nanP nypaa u'
yap x"'nnn piynna x"a oanxn p"pa a

rnPn a"a P'axp apy xa

x"y P'Pam Pmn p"pnn aa

Erläuterungen:
x'asn nnyoa :Y'a x

a®n:'n='n 3

nanaP pnat a'aann : p"tm ; atyn :'n ='n a

'an ann maa : i"nna -, mnan : man ; m ana P'aia : raia 1

miaan : a"n ; pmai cm® : a"iti> ; na'y mPiy : pty t
rnnrnn n

msoini 'an ann'D : n"na ; nnana : ra ; pn n'a Pia mpirn : Y'aiyn a

a'aina a'X'a: nmn : yan
nanaP armai inaxir : Pmxir ; -pn py : n"y '

n'ixnnmixnn x'
nyn nm' : Y" a'

ainnn py xan : n"nyan ; a'airn p Piaa matr : maatr b'
21. Marcheschwan 611 [1850] :X"'nnn [iirnna X"a ;unip nPnp na :p"pa a

aPiy nx'naP :y"aP
unaaa:a"a xa

D'nPx n'py jp : x"y ; nPyaP nnann :Pmn ; nunnp nP'npa nain : p"pan aa

165



Übersetzung:

1 Mit Gottes Hilfe
2 Worte der Wahrheit sind uns auferlegt zu schreiben und zu verkünden,

und [es geschieht] vor allem zum Nutzen für Männer, die an der Tora
3 des Ewigen festhalten, auf dem [geraden und?]7 guten Weg gehen und ihre

Leidenschaft zügeln, um ihre Seelen im Weinberg
4 des Ewigen zu erquicken, um Worte des Wohlgefallens zu finden an den

Blumen und Blüten der Tora und an den W [orten der] Weisen, ihr An¬

denken zum Segen, sich selbst
5 und anderen zum Nutzen. Deshalb bezeuge ich hiermit durch den Über-
6 bringer dieses Schreiben: dass der Schüler der Tora, mein Schüler, der

ehrenwerten Rav Rabbi Mosche Heidenheim, Sohn
7 des Gemeindeboten sowie Schächters und Beschauers, des ehrenwerten

Rav Rabbi Naftali, genannt Hirsch Heidenheim aus unserer Gemeinde,
8 /gemäss seiner Bitte/S schon viele Tage Lehrer war zum Nutzen der
9 Säuglinge im Lehrhaus und bei mir Gemara, die Kommentare Raschis und

die Tosafot und die Kommentare zum Tanach gelernt hat. Und immer
10 hat er sich grosse Mühe gegeben auf eine Weise, von der unsere Väter,

ihr Andenken zum Segen, sagten: Du hast dich bemüht undgefunden?

11 Du bist beständig [?] und mitgebührenden Ausdauer. Seine Lebensführung10

folgte immer dem geraden
12 und guten Weg. Auch begann ich mit ihm die Dezisoren und den Yore De'a

zu lernen.11

13 Und nun, jetzt führt ihn sein Geist zum Studium an der Universität
14 in Giessen, um dort weltliche Wissenschaften zu lernen, die nötig sind

15 in unserer Zeit für Studenten dieser Art. Und es besteht kein Zweifel, dass

er auch dort
16 [und] auch nach seiner Rückkehr bei seinem Studium bleiben und seine

Tora zur Hauptsache machen wird,

7 Vgl. Zeile 11 f.
8 Vermutlich bedeuten die Schrägstriche „wegzulassen", vgl. Zeile 19.

9 Vgl. dazu bMeg 6b, wo von drei Arten von Menschen berichtet wird, von
denen nur derjenige, der sich abmüht und dabei auch etwas herausfindet,
glaubwürdig ist.

10 Vgl. oben, Gutachten aus dem Jahr 1844, Zeile 3.

11 Yore De'a (deutsch: er lehrt Vorkenntnis) ist der zweite Teil des ritualgesetzliche
Teil des Kodex Arba'a Turin/ von Jakob b. Ascher (um 1269-1343) und, ihm
folgend, des Schulchan Arukh von Josef Karo (1488-1575). Moritz Heidenheim

besass die Augsburger Ausgabe der Arba'a Turim von 1540, eines der
ersten in Deutschland gedruckten hebräischen Bücher: ZBZ Heid 2298, vgl.
dazu MOSCHE Rosenfeld, Der hebräische Buchdruck in Augsburg in der ersten

Hälfte des 16. Jahrhunderts, London 1985, S. 39 Nr. 50.

166



17 um sich den Weg durch sie zu weiten, und dass er mit ganzer Kraft an
seiner Rechtschaffenheit festhalten wird.

18 Dazu [möge] sein Helfer [?] und sein Unterstützer [?] [ihm beistehen],
damit er sein

19 erstrebtes Ziel erreicht. Zum Guten möge es ihm angerechnet werden und
sein Lohn vom Himmel zweifach sein. Der Folgende unterzeichnet

20 hier in der heiligen Gemeinde Worms, 21. Marcheschwan 5611 nach

Erschaffung der Welt (27. Oktober 1850)
21 Jakob Koppel Bamberger ha-Levi,
22 niedergelassen12 in der oben erwähnten heiligen Gemeinde und Bezirk.

Möge Gott sie beschützen.

Sprache und Kontext

Die beiden Schreiben sind in aschkenasischer Kursive abgefasst, jener
Schrift, die für Anlass, Ort und Zeit zu erwarten ist. Entsprechend wurde
dem Beschreibstoff und der Schrift wenig Beachtung geschenkt. Die
Gutachten sind nicht mit besonderer Sorgfalt hergestellt und wurden auf dünnes,

schlichtes Papier geschrieben.
Die Gutachten stammen aus einer Zeit, in der sich die moderne hebräische

Sprache erst zu entwickeln begann. Die Schwierigkeit, die sich

daraus für den Verfasser eines nicht nur religiösen Textes in der Mitte des

19. Jahrhunderts ergab, zeigen sich in den sprachlichen Wendungen, die

der Traditionsliteratur entnommen oder an sie angelehnt sind. Das

Schreiben enthält wohl Ausdrücke des täglichen Lebens, ist jedoch noch
immer stark von biblischen Ausdrücken und religiösen Vorstellungen
geprägt. Wendungen wie nicht aus dem Kreis der Gerechtigkeit weichen und für
die Tora blühen für die Umschreibung eines tugendhaften und gottgefälligen
Lebens und die Würdigung der Unterrichtstätigkeit als Himmelsarbeit

zeigen diese Eigentümlichkeit. Die weltliche Bildung, die sein Talmudstudent
an der LTniversität zu erwerben gedachte, umschreibt Bamberger mit dem
rabbinischen Ausdruck der äusseren Weisheiten (bzw. externen Wissenschaften);

ein Sammelbegriff für alle weltliche Bildung, die mit der jüdischen Religion

nichts zu tun hat und ausserhalb der Lehrhäuser gelehrt wird. Die
Bezeichnung der Gemeinde Worms folgt im ersten Schreiben der mittelalterlichen

Benennung Wannaisa, während im zweiten Schreiben der modernere

Name Worms verwendet wird.
Beide Schreiben sind mit dem aramäischen Ausdruck T'03: X'öon xnyoa

(mit der Hilfe des Himmels) überschrieben. Im Schreiben aus dem Jahr 1844

12 Vgl. oben Anm. 6.

167



findet sich zudem die Relativpartikel '1 (de-) in der Wortverbindung HD'! (depo

h), übersetzt mit der hiesigen Synagoge.

Die Nennung der Personen erfolgt in beiden Gutachten mit dem
hebräischen Namen. Dagegen wird Heidenheims Vater in den Akten des

Stadtarchivs Worms stets als Heinrich Heidenheim erwähnt und in der
Literatur findet er sich auch unter diesem Namen. 13 Auf dem Grabstein14

jedoch und in den Schreiben des Rabbiners wird er Hirsch Naftali
genannt. In der persönlichen Unterschrift nennt er sich mit allen drei

Vornamen, wobei er Heinrich immer mit H'ch abkürzt.15 Moritz Heidenheim
wird in den Schreiben des Rabbiners Mosche genannt und die religiösen
Bücher, die er in dieser Zeit erwarb, signierte er ebenfalls so. Seine Familie

hingegen schrieb ihn mit Moritz an und im staatlichen Geburtsregister ist
er auch so eingetragen.16

Eine besondere Erwähnung verdient das Datum des ersten Schreibens,
das nicht nur in der üblichen religiösen Jahreszählung gegeben ist, sondern
das Datum statt mit Tag und Monat des jüdischen Kalenders mit der

Omerzählung angibt. Die Omerzählung beginnt am Abend des

2. Pessachtages, am 16. Nissan (Lev 23,15f). Von da an werden fünfzig
Tage gezählt bis zum Wochenfest. So fiel der 29. Tag der Omerzählung,
der 14. Ijar, im Jahr 1844 auf den 3. Mai. Die erwähnte kleine Zählung
bedeutet das Weglassen der Tausenderzahl, in diesem Fall der 5. Dies ist
die übliche Jahresangabe in Handschriften. Im zweiten Schreiben gibt
Bamberger das Datum nach der grossen Zählung an, das heisst, er
schreibt den Tausender mit: 5611.

Der Verfasser des Schreibens, Jakob Koppel Bamberger (1785—1864)

wirkte in Worms von 1824 an bis zu seinem Tod als Oberrabbiner. Er war
streng orthodox und gilt als der letzte Rabbiner der alten Generation in

ganz Westdeutschland.17 Er unterhielt lange Jahre eine eigene kleine Je-
schiwa, während andere ähnliche Institutionen zu dieser Zeit eingingen.
Dem Siegel wie auch seiner Unterschrift ist zu entnehmen, dass Bamberger

ein Levit war.

13 SAMSON Rothschild, Beamte der Wormserjüdischen Gemeinde, Frankfurt 1920,
S. 64.

14 Stadtarchiv Worms, Abt. 203, Nr. 45, Inventar des alten Friedhofs Heiliger
Sand., Standort Nr. 2229.

15 Zentralbibliothek Zürich, Ms. P 2166, Brief vom 8. Februar 1854 und öfters.
16 Stadtarchiv Worms, Abt. 12, Geburtsregister 1824, fol. 43v.
17 Vgl. Michael Brocke & Julius Carlebach (eds.), Biographisches Handbuch

der Rabbiner, 2 Bde, München 2004, Bd. I, S. 165f.

168



Moritz Heidenheim (1824—1898), der in Bambergers Jeschiwa zusammen

mit andern Wormser Rabbineranwärtern studierte — unter andern mit
Abraham und Samuel Adler —, erhielt mehrere Schreiben von seinem Lehrer,

die ihm Fortschritte im Studieren und in der Kunst des Schächtens

attestieren und seine Arbeit als Lehrer in der Vorschule wie auch im
Lehrhaus und als Vorbeter belegen.18 Moritz Heidenheim strebte, wie

erwähnt, eine Rabbinerausbildung an. Da keins der Schreiben die damals

übliche Bezeichnung für einen fertig ausgebildeten Rabbiner IltilÜ (Moren/t
— unser Lehrer) enthält, bleibt es offen, ob Heidenheim seine Rabbinerausbildung

fertig abgeschlossen hatte, als er in Giessen zu studieren begann.
Allerdings erhielt man die Morenu nur, wenn man verheiratet war, was auf
Heidenheim zu jenem Zeitpunkt nicht zutraf. Die Bezeichnung Rar
bedeutet in diesem Kontext lediglich eine Bezeichnung der Anerkennung.19

Das erste der vorliegenden Schreiben weist Moritz Heidenheim als

Talmudstudenten aus, bescheinigt ihm einen tadellosen Lebenswandel
sowie seine Tätigkeiten als Religions- und Hebräischlehrer und als Vorbeter

in der Synagoge. In Worms, wo das Schreiben ausgestellt wurde, war
das Schulwesen sehr fortschrittlich. Bereits seit 1825 besuchten jüdische,
katholische und reformierte Kinder die gemeinsame Volksschule
Worms.20 Unterricht kann sich also nur auf den ergänzenden Religionsunterricht

beziehen, der immer mit dem Erlernen der hebräischen Sprache
verbunden ist.

Seit 1824 war Moritz Heidenheims Vater, Heinrich Heidenheim, in
Worms nicht nur Gemeindediener und Schächter, sondern auch Vorbeter.21

Der Text des ersten Gutachtens legt nahe, dass Moritz Heidenheim
seinen Vater gelegentlich vertrat oder sich mit ihm in die zu singenden
Stücke teilte. Dass Heidenheim hierzu explizit zum Vorbeterpult hinabstieg

— und nicht etwa hinauf — hat mit der baulichen Situation der Synagoge

Worms zu tun, in der das Pult tatsächlich tiefer stand.22

Synagogenfussböden lagen gelegentlich tiefer, weil es nicht erlaubt war,

18 Die beiden andern Schreiben datieren aus den Jahren 1842, 1844—1845 und
beziehen sich hauptsächlich auf Heidenheims Ausbildung als Schächter.

19 CARSTEN Wilke, „Den Talmud und den Kant". Rabbinerausbildung an der Schwelle

•^urModerne, Hildesheim 2003, S. 184.

20 GEORG RAMGE & Philipp Schadt (eds.), Festschrift %ur Hundertjahrfeier der

gemeinsamen Volksschule der Stadt Worms 1824—1924, Worms 1924, S. 12.

21 Rothschild, Beamte, S. 64f.
22 Vgl. Stadtarchiv Worms, Abteilung 209, Nr. 3, Judaica, Abbildung Torasch¬

rein und Lesepult.

169



das Gebäude hoch zu bauen. Zudem existiert die Überzeugung — sei es als

Ursache oder Erklärung für die bauliche Anlage —, dass sich so Ps 130,1

„Aus den Tiefen rufe ich, Ewiger, zu Dir", passender beten lässt.

Rabbinische Gutachten, die auch für nichtjüdische Empfänger gedacht

waren, wurden oft auch in einer deutschen Version erstellt, wie es im ersten

Gutachten erwähnt ist.23 Daraus ist zu schliessen, dass auch das erste
Gutachten trotz des Inhalts nicht nur eine innerjüdische Qualifikationsbestätigung

war.
Aus dem zweiten Schreiben geht zudem hervor, dass Moritz Heidenheim

bei Bamberger studierte, dass er eine Rabbinerausbildung anstrebte
und hierzu an der Universität Giessen studieren wollte. Die akademische

Bildung der Rabbiner entsprach nicht nur den Ansprüchen reformorientierter

Kreise, sondern sie wurde auch von staatlicher Seite zuerst empfohlen

und später gefordert.
Zum Zeitpunkt, als Moritz Heidenheim die Schreiben von seinem

Rabbiner erhielt, stand Deutschland am Vorabend der Revolution
beziehungsweise kurz danach. Die Ständegesellschaft wurde durch politische
Strukturen der bürgerlichen Gleichheit aller Einwohner, ungeachtet ihrer
Herkunft oder Religion, abgelöst; in Worms gewann der jüdische Bürger
Ferdinand Eberstadt 1845 die Bürgermeisterwahlen. Doch nicht nur das

politische, auch das religiöse Umfeld befand sich in den 1840er Jahren in
einem Zustand der Unsicherheit und der Veränderung. Jüdische Gemeinden

suchten Wege, sich dem Kulturempfinden der Zeit anzupassen. Diese

Bestrebungen gipfelten letztlich in der Frage, welcher Stellenwert der
Bibel und der Traditionsliteratur beizumessen sei: Offenbartes Gotteswort
oder historisch gewachsenes Schriftgut. Deutsche Rabbiner — vorwiegend
reformorientierte — trafen sich zu sogenannten Rabbinerversammlungen,
um Reformvorschläge in Theorie und Praxis zu diskutieren. Orthodox
eingestellte Rabbiner wie Jakob Bamberger, hielten sich von diesen

Versammlungen fern. Bamberger verfasste sogar eine Gegenschrift.
In der Rabbinerausbildung wurden die Reformbestrebungen besonders

deutlich: Bis anhin umfasste die talmudische Ausbildung 10 Jahre Studium,

privat zu Hause oder an einer Jeschiwa. Man begann im Alter der

religiösen Mündigkeit, mit 13 Jahren und erhielt mit ca. 23 Jahren die

Ernennung (Ordination?) zum Morenu, sofern man verheiratet war. Mit der

Forderung nach einer zusätzlichen akademischen Ausbildung verlängerte
sich die Rabbinerausbildung um viele Jahre, da ja auch das Abitur gemacht

23 Vgl. WlLKE, Talmud und Kant, S. 171 f.

170



werden musste. Zacharias Frankel (1801-1875) beispielsweise, der

Begründer des Konservativen Judentums, besuchte das Gymnasium erst mit
24 Jahren.24 Jüngere Rabbinatsanwärter wie Moritz Heidenheim besuchten
das Gymnasium anschliessend an die Volksschule zusammen mit ihren
Altersgenossen und erwarben die rabbinische Ausbildung, sofern sich
dazu Gelegenheit bot, teilweise nebenher. Dies gelang wohl nur denjenigen,

denen der Wissenserwerb keine Mühe bereitete. Der verbleibende
Rest talmudischer Bildung wurde nach dem Abitur erworben. Hatten sich
die Rabbineranwärter auf diese Weise Abitur und Ernennung zum Morenu

erworben, besuchten sie eine Universität, wo sie sich meistens für christliche

Theologie, orientalische Sprachen oder Philosophie einschrieben. Sie

suchten sich dafür jene Universitäten aus, an denen der Doktorhut am
bequemsten zu erlangen war; Giessen war eine dieser Universitäten. Doch
auch hier bestand das Problem darin, das erworbene, durch die christliche

Theologie und Geisteshaltung stark geprägte Wissen mit dem eigenen
Hintergrund und mit der traditionellen Methode des Talmudstudiums in
einer konstruktiven und wissenschaftlichen Methode zu vereinen.

Während ihrer Ausbildung waren künftige Rabbiner in der Mitte des

19. Jahrhunderts über ein Jahrzehnt ihres Lebens, der „innerbiografischen
Konfrontation zweier Bildungswelten"25 ausgesetzt; und nicht nur dies, sie

hatten auch keine Vorbilder für die Bewältigung dieses Dilemmas. Jeder
suchte seinen eigenen beschwerlichen Weg, und viele erreichten das

anfanglich ins Auge gefasste Berufsziel nicht; viele Rabbinatskandidaten
konvertierten zum Christentum, andere wurden Privatgelehrte und stürzten

sich in lebenslange literarische Tätigkeit. Dies hatte zur Folge, dass um
1850 in Deutschland ein akuter Rabbinermangel bestand. Die Situation
besserte sich erst mit der Eröffnung des ersten Rabbinerseminars in Breslau

im Jahr 1854.

Die Schreiben des Rabbiners Jakob Bamberger für seinen Studenten
Moritz Heidenheim, die im Nachlass erhalten blieben, dokumentieren
zusammen mit Heidenheims handschriftlich verfasstem Lebenslauf26 die

Bildungsstationen, die ein Rabbinatskandidat im Vormärz durchlief.
Heidenheim, der nach der Volksschule das Gymnasium in Worms
besuchte, hatte in seiner Heimatstadt die seltene Gelegenheit, zur gleichen
Zeit an einer Jeschiwa zu studieren. Offensichtlich gelang ihm der doppel-

24 WlLKE, Talmud und Kant, S. 555.
25 WlLKE, Talmud und Kant, S. 401, 433.
26 Staatsarchiv Zürich, U 104 c, Nr. 114, Lebenslauf datiert auf den 8. Oktober

1864.

171



te Wissenserwerb gut; der Rabbiner war zufrieden mit ihm. Noch ein

halbes Jahrhundert später war in Worms bekannt, dass Moritz Heidenheim

ein „ausgezeichneter" Schüler gewesen sei.27 Moritz Heidenheim
lernte bei Bamberger jedoch nicht nur Talmud, sondern er wurde auch in
die Schächtkunst eingeführt und schächtete als 20-jähriger selbstständig.
Das Schreiben aus dem Jahr 1844 bestätigt seine Tätigkeit als Lehrer und
erwähnt eine Prüfung, die er im Winter 1843/44 abgelegt hatte. Dies war
vermutlich die — ebenfalls im Zuge der Reform des Judentums — staatlich

geforderte Religionslehrerprüfung, die Heidenheim in Darmstadt ablegte.28

Dass Moritz Heidenheim ein engagierter Lehrer war, geht auch aus

einem Artikel hervor, den er in der Zeitschrift Der Treue Zionsivächter zum
Thema „Kind und Religion" publizierte.29 Nach dem Abitur widmete sich

Heidenheim, wie er in seinem Lebenslauf schrieb, einige Jahre ausschliesslich

rabbinischen Studien. Dies tat er nicht in Worms und deshalb gab ihm
Bamberger wohl im Jahr 1844 ein Geleitschreiben mit, das ihm seine

bisherigen Tätigkeiten und Studien bestätigte.
Im Hinblick auf die staatlichen Verordnungen bezüglich der Ämter in

jüdischen Gemeinden, dokumentieren die Schreiben für Moritz Heidenheim,

dass das Verbot, gleichzeitig als Schächter und als Lehrer zu wirken,
mindestens in Worms nicht beachtet wurde. Auch Heidenheims Vater
wirkte gleichzeitig als Schächter und als Lehrer.30

Am 31. Oktober 1850 immatrikulierte sich Moritz Heidenheim an der
Universität Giessen in Philosophie, wobei er die Bezeichnung „stud. jud.
theol." erhielt. Zwei Wochen zuvor hatte ihm Jakob Bamberger ein weiteres

Schreiben ausgestellt. Da keine deutsche Ubersetzung erwähnt ist, war
es wohl kaum für die Universität bestimmt. Da es den Begriff Morenu

nicht enthält und Heidenheim zu diesem Zeitpunkt auch nicht verheiratet

war, war es möglicherweise eine Art Zwischenzeugnis, das auf jeden Fall
deutlich macht, dass Heidenheim eine Tätigkeit als Rabbiner anstrebte
und zu diesem Zweck an der Universität Giessen studieren wollte.

Bereits ein Jahr später, am 9. August 1851, wurde Heidenheim in Giessen

zum Doktor der Thilosophie promoviert. Die Prüfung, die er über speku-

27 SAMSON Rothschild, in: Allgemeine Zeitung desJudentums 82 (1918), Nr. 52, S. 3.

28 Ebenda.
29 Die Vorschule des israelitischen Religionsunterrichtes wie sie ist, und wie sie

sein sollte!, in: Der Treue Zionsn'ächter 5 (1849), S. 243—245.

30 Vgl. Staatsarchiv Darmstadt, EA 3, Nr. 8/8. Den Hinweis auf dieses Doku¬

ment verdanke ich Uri Kaufmann.

172



lative Philosophie ablegte, bestand er cum laude?1 Obwohl im Laufe des 19.

Jahrhunderts ein dreijähriges Studium für die philosophische Richtung
üblich wurde, war es Rabbinatsanwärtern manchmal gestattet, das Pensum
in einem Jahr zu absolvieren.32 Nach der Promotion vertiefte Heidenheim
seine Kenntnisse ein Semester lang an der Universität Würzburg, wo er
auch als Hauslehrer arbeitete.

Moritz Heidenheim hatte es geschafft, in vergleichsweise kurzer Zeit
die bürgerliche, rabbinische und akademische Bildung zu erwerben, die er
für sein Berufsziel Rabbiner benötigte. Er war nun 28 Jahre alt. Statt
jedoch in der ihm vom Rabbiner attestierten Treue zu den Talmudstudien
zurückzukehren oder die ihm angebotene Stelle als Hauslehrer in Würzburg

weiter zu bekleiden,33 tat er etwas Unerwartetes: Er nahm ein Schiff
und fuhr nach London, wo er von 1856 an am King's College anglikanische

Theologie studierte. 1859 wurde er ordiniert und arbeitete einige
Jahre lang in verschiedenen Londoner Kirchgemeinden. Die Konfrontation

der beiden Bildungswelten zeitigte Folgen. Die Vorlesungen in christlicher

Theologie und die Auseinandersetzung mit Baruch Spinoza hatten
Moritz Heidenheim, wie er später selbst betonte, dazu bewogen, den
christlichen Glauben anzunehmen. Er verbrachte sein Leben als christlicher

Theologe und Wissenschaftler, ohne jedoch das Studium der
jüdischen Traditionsliteratur jemals zu vernachlässigen. Seine Privatbibliothek
und seine Publikationen legen davon Zeugnis ab, mit welchem Enthusiasmus

er seine religionswissenschaftlichen und theologischen Studien
betrieb und dass der Ausgangspunkt für seine Interpretationen stets die

jüdischen Quellen waren. Rabbiner Bamberger, der grosse Hoffnungen in
seinen Talmudstudenten gesetzt hatte, behielt in einem Punkt recht: Die
Themen, die Heidenheim für seine Studien wählte, bearbeitete er mit
grosser Hingabe, und er scheute keine Mühe, die entsprechenden
Referenzstellen in der rabbinischen und samaritanischen Literatur zu finden.

Die rabbinischen Gutachten im Nachlass von Moritz Heidenheim
veranschaulichen die BildungsStationen eines Rabbinatsanwärters im
Vormärz. Der weitere Lebenslauf von Moritz Heidenheim verdeutlicht, welche

Schwierigkeiten mit diesem Bildungsgang verbunden waren und auf
welche Weise ein einzelner Mensch, diese zu bewältigen suchte.

31 Universitätsarchiv Giessen, Sitzungsprotokoll der Phil. Fakultät, Phil C 5, Bd.
1, Eintrag vom 9. August 1851.

32 WlLKE, Talmud und Kant, S. 549.
33 Zentralbibliothek Zürich, Ms. P 2166, Schreiben aus Würzburg vom März

1852.

173


	Zwei rabbinische Gutachten aus Worms

