
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Das Bild des Mose im "Trostbrief" Rabbi Maimons (des Vaters Mose
ben Maimons)

Autor: Schlossberg, Eliezer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bild des Mose im „Trostbrief' Rabbi Maimons
(des Vaters Mose ben Maimons)

von ULlie^er Schlossbergf

Von den vierziger Jahren des 12. bis zu den sechziger Jahren des 13.

Jahrhunderts (genauer gesagt von 1130 — 1269) herrschte in Nordafrika und in
Spanien die Dynastie der Almohaden, der „Streiter für die Einheit Gottes"
(al-muivahhidün — D'in'an), nachdem es ihren Anführern gelungen war, die
auseinanderstrebenden Kräfte in Nordafrika zu einem unabhängigen
Königreich zu vereinen, das ein bedeutsamer Faktor im gesamten Nahen Osten

werden sollte.1

Die Almohaden verfolgten eine radikale und gleichermassen kompromisslose

Religionspolitik, was sich darin äusserte, dass Muslime, die sich

ihren Anschauungen in bestimmten Lebensbereichen widersetzten, mit
schweren Strafen belegt wurden. Eine nicht weniger scharfe Haltung nahm
die Dynastie gegenüber der nichtmuslimischen Bevölkerung ein. Die
Angehörigen der jüdischen und christlichen Minderheit in Nordafrika und Spanien

wurden gezwungen, zum Islam überzutreten. Der Druck war
hauptsächlich in der ersten Phase der almohadischen Eroberungen zu spüren, in
den vierziger und fünfziger Jahren des 12. Jahrhunderts, zur Zeit des dritten
Herrschers der Dynastie, Abü Yüsuf Ya^qüb al-Mansür (1184-1199).2

* Prof. Dr. Ebener Schlossberg Department of Arabic, Bar-Ilan University, IL-
52900 Ramat-Gan, Israel. - Aus dem Hebräischen übersetzt von Matthias
Morgenstern.

1 Zu dieser Dynastie vgl. J. F. P. HOPKINS, Medieval Muslim Government in Barbary,
London 1958; R. Le-TOURNAU, The Almohad Movement in North Afrika in the

12th and 13th Centuries, Princeton 1969.
2 Zum Verhältnis dieser Dynastie zu den Juden vgl. D. KURKUS, V© Don' 'DixV

mn,V ynmaVxn 'D'Vw, in: Zion 32 (1967), S. 137-160; vgl. auch Ch. Sherman,
nsin natvx tibd npHsx Vxiua pxa mann by mrp, in Qoves 'al Yad 68 (1940),
S. 23-74; A. S. HALKIN, pma^sn 'B'a aaivn nnVinV, in: The Joshua StarrMemorial
I olume: Studies in History and Thilolog, New York 1953, S. 101-110; H. Z.
Hirschberg, 1148 rmva ansa ,rnn nnoi D'irvan nrrn by, in: S. W. Baron
(ed.), Iva pnvV Vav IDC - Yitzhak F. BaerJubilee Volume on the occasion ofhis seventieth

birthday, Jerusalem 5721 (1960/1), S. 134-153.



Aus historischen Zeugnissen geht hervor, dass die Mehrheit der
nordafrikanischen und spanischen Juden nicht aus dem Reich der Almohaden floh,
aber auch nicht den Weg des Martyriums wählte und in Scharen in den Tod
ging, um der Islamisierung zu entgehen. Die meisten Juden, unter ihnen die

führenden Persönlichkeiten des Gemeindelebens, blieben an Ort und Stelle

und traten — durchaus nicht nur zum Schein — zum Islam über. Während
dieser Zeit versuchten die zum Islam übergetretenen Juden, ihre jüdisch-
religiöse Identität zu bewahren, und nach vier Generationen, nach dem Sturz
der Almohaden, kehrten sie in aller Öffentlichkeit zu ihrer Religion zurück.3

In dieser schweren Zeit lebte auch die Familie des Maimonides.4 Maimoni-
des' Vater, R. Maimon ha-Dayyan,5 war Sprössling einer geachteten Familie

von Gelehrten und Richtern. Aus seinem Stammbaum geht hervor, dass

R. cOvadyahu der grosse Weise, Richter im spanischen Cordoba, Stammvater

der Familie war. Am Ende seines Mischnakommentars schreibt Maimonides:

„Ich, Mose b. Maimon ha-Dayyan, Sohn des Yosef ha-Hakham,
Sohn des Yishaq ha-Dayyan, Sohn des Yosef ha-Dayyan, Sohn des cOvadya

ha-Dayyan, Sohn des Shelomo ha-Rav, Sohn des cOvadyahu ha-Dayyan,
das Andenken der Heiligen sei zum Segen."6

Infolge der Eroberung Spaniens durch die Almohaden 1148 — Maimonides

war zehn Jahre alt7 — nahm R. Maimon seine Familie und zog mit ihr
in Spanien von einer Stadt zur anderen. In den Jahren 1159 und 1160 hielt
sich die Familie im marokkanischen Fes auf, das ebenfalls zu den Bollwerken

der fanatischen Muslime gehörte. Dem Historiker R. Sa'adya ibn
Danan zufolge begab sich R. Maimon gerade nach Fes, weil er bei den
Gelehrten dieser Stadt — mit grosser Hingabe und unter Gefährdung seines

Lebens — Tora lernen wollte. Ein möglicher anderer Grund dafür, dass die

Familie gerade in Fes Asyl fand, war die Tatsache, dass die harte Religionspolitik

der Almohaden gegenüber den einzelnen Juden sich mit dem Fort-

3 Zu einer ausführlichen Erörterung und Zusammenfassung der diesem Thema

gewidmeten Forschung vgl. M. Ben-Sasson, nnanwna ps - Q'oux 5® niwn
ynmaixn nsipna, in: PéamimAl (1990), S. 16-37.

4 Vgl. N. Sloushz, D"a»m 5© nra nnawn nuns, impip pan '"X mn nauah mats,
Jerusalem 5697 (1937), S. 100-132.

5 Zum Ursprung des Namens: Sh. Ben-Shabbat, nvrVina 'nViV'S npna - pa'B
m arc, in: 'snn-'jnn pip - pa'B p nu>a um, Jerusalem 5695 (1935), S. 303-305.

6 MOSEH B. Maimon, trnain btctd, ed. Y. D. Qafih, Jerusalem 1969,
S. 738.

7 Bekanntlich wurde Moses Maimonides 1138 — und nicht 1135, wie irrtümlich
angenommen wird — geboren; vgl. dazu ausführlich SH. Z. HAVLIN, nnVinV

(irnVin pm iDirpa anvra) a"aann, in: Ddat 15 (1985), S. 67-79.

141



schreiten ihrer Eroberungen andernorts gerade im Zentrum ihrer
Herrschaft etwas lockerte, weil sie sich dort sicher genug fühlten.

In der Stadt Fes lebte R. Yosef ibn Migasch, der R. Maimons Lehrer wurde

und deshalb auch von Maimonides selbst zu seinen Lehrern gezählt wird,
obwohl er anscheinend selbst nie tatsächlich bei ihm lernte.8 Das erneute
Anwachsen des islamischen Fanatismus zwang die Familie des Maimonides

dazu, ein weiteres Mal den Wanderstab zu nehmen. R. Maimon, sein Sohn R.

David, Mose b. Maimon selbst und seine Schwester flohen in die Hafenstadt
Ceuta und gelangten von dort am 4. Ijjar des Jahres 1165 nach Palästina. Zu

Beginn des Monates Marcheschwan landeten R. Maimon und seine Familie
in der Hafenstadt Akko. Am vierten Marcheschwan setzten sie ihre Reise von
Akko nach Jerusalem fort, und am sechsten Marcheschwan langten sie dort
an. Maimonides erzählt, dass er dort seine Schritte zum Heiligtum lenkte,

„zum grossen und heiligen Tempel, und dort betete ich." Am 9. Marcheschwan

zogen sie weiter und besuchten Hebron.9
1166 zog die Familie des Maimonides auf dem Meerweg weiter von

Palästina nach Alexandria in Ägypten. Wir haben keine genauen Angaben
über R. Maimons Todesjahr, auch nicht darüber, wo er begraben ist. Es

wird jedoch weithin angenommen, dass er irgendwann zwischen 1165 und
1170 verstorben ist und sein Grab sich entweder in Jerusalem oder in
Ägypten befindet.

R. Maimon ist der erste aus der Familie des Maimonides, von dem uns
Schriften bekannt und teilweise auf uns gekommen sind. Nach seinem

Selbstzeugnis hat er einen Kommentar zum gesamten Pentateuch ver-
fasst,10 möglicherweise auch einen Kommentar zum Buch Esther,11 Tal-

8 Zu R. Josef ibn Migasch vgl. I. Ta-Shma, px 'iVn »)ot irm Vu? rnrnson WTy
tPXl'a, in: Qiryat Sefer 46 (1971), S. 136-146 und 541-553.

9 Spuren von Maimonides' Aufenthalt im Landes Israel sind in seinen Schriften
zu finden, vor allem in seinem Kommentar zur Mischna und seinen Respon-
sen, in denen er darauf Bezug nimmt, was er gesehen oder was er nicht gesehen

hat. Z.B. im Kommentar zu mPara 3,9; mSota 2,4; Responsen Nr. 8, S. 2,

Nr. 220, S. 588.
10 namnrrax ed. B. Klar, Jerusalem 5705 (1945), S. 39-40. Im Kommentar

seines Enkels R. Abraham b. Ha-RaMBa"M (des Sohnes des Mose b. Maimon)
zu Genesis und Exodus werden etwa sechzig Erläuterungen R. Maimons
erwähnt; vgl. die arabisch-hebräische Ausgabemauu n'ti>X"0 Vi? D"aain p amax,
ed. A. WiESENBERG, London 1958 [Nachdruck ohne arabisches Original:
Jerusalem 5744 / 1984]. Einen Teil der Erklärungen R. Maimon gesammelt hat
L. M. Simmons. Vgl. L. M. SIMMONS, The Letter of Consolation of Maimun
Ben Joseph, in: Jewish Quarterly Review 2 (1890), S. 1-25, 62-101 und 337-345.

142



muderidärungen,12 ein Buch über halachische Gebets- und Feiertagsvorschriften,13

eine Abhandlung über die Reinheitsvorschriften,14 einen Traktat
über das Los, das die Priester im Tempel warfen,15 einen Kommentar über
ein astronomisches Buch16 sowie eine Erklärung der Gebete.17 Schliesslich

gab er all jenen Antwort, die sich mit religionsgesetzlichen Fragen an ihn
wandten.18

In jener Zeit wurden die Zwangskonvertierten in Nordafrika und Spanien

durch unterschiedliche Rabbiner angegriffen, die deren Entscheidung,
sich nicht im Martyrium töten zu lassen, sondern zum Islam überzutreten,
um ihr Leben zu retten und ihr Judentum im Verborgenen zu praktizieren,
als verfehlt ansahen. Ihrer Meinung nach hätten diese Juden ihr Leben
opfern müssen und keinesfalls ihre Religion verraten dürfen. Darüber hinaus
äusserten sich diese Rabbiner geringschätzig über die Versuche der

Zwangskonvertierten, die religiösen Gebote weiterhin zu halten, was sie als

unnötig und in den Augen Gottes unerwünscht ansahen.19

Vor diesem Flintergrund schrieb R. Maimon ums Jahr 1160 den „Trost-
brief, der — wie der Name sagt — ein Versuch war, die Juden, die unter

11 Vgl. Hebräische Bibliographie 20 (1880), S. 63-64.
12 Vgl. z. B. Moseh b. Maimon, nwaV Draain uhts, zu mEd 1,3-4.7.
13 A. Marmorstein, Draain tax para o Vu? o'isiai nV>sn 'na idd, in: Tarbi%

6 (1935), S. 182-184; von anderen Forschern wird dieser Text R. Hillel
zugeschrieben, einem Schüler des R. Nissim b. Reuven Gerondi, genannt Rab-

benu Nissim (Ra"N): vgl. Y. N. EPSTEIN, in: Tarbip 6 (1935), S. 185-187.
14 Vgl. H. HIRSCHFELD, Critical Notes, in: Jewish Quarterly Review 16 (1904),

S. 412.
15 MOSEH B. Maimon, oraain nnwn, ed. Y. Blau, Bd. I.Jerusalem 5718 (1958),

Responsum Nr. 126, S. 223-224.
16 Azaryade Rossi, dtow nxa, ed. D. Kassel, Wilna 5626 (1866), S. 331.
17 Y. M. TOLEDANO, utVdi TW, Tel Aviv 5704 (1944), Bd. I, S. 7-8.
18 A. Ch. Freimann, oraain tx para n mawn, in: Tarbi% 6 (1935), S. 164-176; Y.

L. Maimon, para in nu?a 'm, Jerusalem 5720 (1960), S. 183-196.
19 Bekanntlich schrieb Mose b. Maimon, der Sohn R. Maimona, seinen rra'X

TOUT, seinen „Brief über den Glaubensabfall" vor einem ähnlichen Hintergrund

und als Antwort auf einen unbekannten Rabbiner, der die Zwangskonvertierten

scharf angegriffen hatte. Menachen Ben-Sasson vermutet, dass jener
Rabbiner aus einem islamischen Land stammte, in dem die Zwangsgesetze
nicht angewendet wurden, wahrscheinlich aus Spanien oder sogar aus der

Provence, die zu dieser Zeit unter dem Einfluss von Einwanderern aus dem
islamischen Spanien stand; vgl. M. BEN-SASSON, n'OUX Vu? DnV'Sn, in: Y. Gafni &
E. Ravitzky (eds.), Vx'nip' Tax Vu? naiV Dnaxn pip - u?Din *pTm D"nn nu?np,
Jerusalem 5753 (1993), S. 155 Anm. 5.

143



dem Joch des Islam lebten und im Zweifel über ihre Existenz und ihre
Identität waren, zu trösten und zu ermutigen. In einem Abschnitt, in dem
der Autor sich dem Thema des Gebets zuwendet, heisst es:

„[...] and I have commented on it in order that it ma)' be a source of comfort
to the souls which are desolate in the desolation of captivity, and it is also a

source of contentment to weary hearts which are wasted by the intense fear of
the nations, and a correction of knowledge, and a strengthening of faith to the

pious, and the steadfast, and the repentant, and those who have trust, and those
who grasp the strong cord which unites them to God through their faith in our
honoured apostle, elected above all mankind."20

Wie es scheint, war dieser Brief der Grund dafür, dass R. Maimon von
Seiten R. Antolis, des Sohnes von R. Yosef, dem Dayjan von Alexandria,
den ehrenvollen gereimten Titel erhielt para anx ni>x am — „Der Rav, der
die Menge liebt".21 Einige Teile dieses „Trostbriefes" wurden erstmals von
Z. H. Edelman unter dem Titel TüttM mi'X — „Brief über den Glaubensab-
fall" abgedruckt.22 Ein Zweitabdruck erfolgte in der Zeitschrift Ha-Lei>anon

unter dem Titel V"T pa'ö irmV namn mrs — „Trostbrief unseres Lehrers

Maimon, sein Andenken zum Segen",23 ein dritter Abdruck folgte als separate

Buchausgabe 1909 in Warschau. Das arabische Original des Briefes,
dem eine englische Übersetzung beigegeben war, wurde 1890 von L. M.
Simmons veröffentlicht.24 Benjamin Klar übersetzte den Brief ins Hebräische,

und Y. H. Fishman (Maimon) fügte ein Vorwort und Anmerkungen
hinzu.25 Wie oben bereits angemerkt, erlebte R. Maimon die schwere Zeit
des Glaubensabfalls am eigenen Leibe. Seine Erlebnisse und Gefühle im

20 L. M. Simmons, The Letter of Consolation of Maimun Ben Joseph, in: Jewish

Quarterly Review 2 (1890), S. 87 [hier und im folgenden wird auf Wunsch des

Verfassers diese englische Übersetzung des Trostbriefes nach Jewish Quarterly
Review 2 (1890, S. 66-101) zitiert]. Am Ende seines Briefes wendet sich
R. Maimon direkt an den Leser und nennt als Ziel seines Schreibens (ebenda S.

100): „Therefore reflect upon our letter, and what it teaches. May thy faith be

perfected. May thy knowledge be corrected. The fundamental truths which we
have placed before thee are sufficient for thee to rely upon. Reflect, then, upon
what they demand of thee, so that thou mayest become righteous in the sight
of thy Creator."

21 nmi man, Königsberg 1856, Bl. 23b. Zu R. Jakob Antoli vgl. amain nnrx,
ed. Y. SHAILAT, Jerusalem 1988, Bd. II, S. 465-466.

22 mm man, S. LXXIV-LXXXII.
23 Ha-Levanon 8 (1872), abschnittsweise in Nr. 25-41.
24 Vgl. oben Anm. 10.

25 Vgl. oben Anm. 10. Y. L. Maimon druckte Klars Übersetzungs in seinem oben
Anm. 18 erwähnten Buch pa'a p nca 'm (S. 22-49) erneut ab.

144



Hinblick auf die muslimische Gewaltherrschaft und das jüdische Leiden
fasst er mit folgenden Worten zusammen:

„[...] in the day we fear their [d. h. der Muslime — E. S.] dealing treacherously
with us, and that which may happen to us in the course of the hours through
their taking counsel against us, and we hope that we may be to-day in the same
condition as we were yesterday when we slept at rest [...] and when the night
comes, we say, 'Who knows to-night what may happen to us? O that this night
could be like the day which has passed away,' [...] Overwhelmed with humiliation,

and contumeley and contempt, the seas of captivity surround us, and we
are submerged in its depths, and the waters reach our faces, and we are left in
the worst condition, such a condition as David [...] describes when he says,
'Save me, O God; for the waters are come in unto my soul' (Psalm LXIX,2)"26

Der Brief lässt sich in zwei grössere Abschnitte unterteilen:
1. Worte der Ermutigung und des Trostes für das jüdische Volk. Dabei

steht die Versicherung im Mittelpunkt, dass der Ewige sein Volk nicht
Verstössen hat und Israel daher seinen Glauben bewahren und Gott vertrauen
muss.

2. Ein langer Kommentar zum 90. Psalm, dem „Gebet des Moses, des

Gottesmannes", das Mose nach Meinung R. Maimons für die Erlösung
Israels betete, nachdem er die Verfolgungen gesehen hatte, die das jüdische
Volk im Laufe seiner Geschichte durchmachen würde. Seine Interpretation
des Psalms bringt R. Maimon mit folgenden Worten zum Ausdruck:

„And I have for many years taken upon myself the duty of reading every day
'The prayer of Moses, the man of God'(Psalm XC) before the reading of the
hundred blessings for the prayer 'barukh she-amar', thereby drawing near to
God in the very words used by the best of creatures, and imploring a blessing
from him in his very language, and uniting myself to God in the very prayers
used by the best of those who were ever born."27

Am Ende seiner Kommentierung schreibt er:

26 SIMMONS, Letter, S. 71; an anderer Stelle im Brief wird das jüdische Volk mit
einem Schaf verglichen, das sich im Wald verirrt hat und unter die wilden Tiere

geraten ist: „[...] for we are like a lamb which erred, which went astray
amongst the thickets, or which forgot the place of its pasture, or was lost in
the forests. And in these thickets there were a lion, a wolf, and a leopard, and

they were hungry and ravenous, and they came forth all of them and they saw
this lamb without a shepherd of whom they need be afraid, and that it had no
power to rise, much less to run. Then they pricked their ears, they gazed
intently, they ground their teeth greedy to devour it, for they had resolved to
attack it" (S. 85).

27 Simmons, Letter, S. 86.

145



„It is necessary that this prayer which I have commented upon should be treasured

up by thee, and that thou shouldest read it before 1ÖXU7 "p"Q, seeking a

blessing for thyself in its pure words, and uniting thyself to God by means of
the prayer which was offered up by the best of men and the greatest of prophets,

and there is no prayer better than it. And if men had only known its

contents, and the fundamental truths which God has established in it for the

strengthening of our religion and the correcting of our faith, they would have

made it obligatory upon themselves every day, just as they did the reading of
the Shema."28

Im ersten Teil seines Briefes versucht R. Maimon die zum Islam zwangsbekehrten

Juden zu ermutigen und zu stärken. Dabei geht es ihm in der

Hauptsache darum, ihnen Antwort auf zwei Fragen zu geben: Ein Problem
auf der theologischen Ebene — der Charakter der Erwählung Israels
angesichts der vielen Verfolgungen, die über das Volk hereinbrechen, im
Vergleich zur guten Situation der anderen Religionen, die die Juden versklaven:
das Islam und das Christentum — sowie ein praktisches Problem: Wie können

die Zwangsbekehrten ihre jüdische Identität bewahren, und was ist ihre

Stellung gegenüber dem Schöpfer in ihrer gegenwärtigen Situation?29

Das theologische Problem, die Erwählung Israel trotz seiner traurigen
Lage, löst R. Maimon, indem er das Leid der Juden auf ihre Sünden zurückführt

(die im Brief freilich nicht näher expliziert werden) und somit in
Ubereinstimmung mit der Uberlieferung der Tora. Mit anderen Worten:
Das bittere Los der Zwangsbekehrten ist nicht ohne Sinn und Zweck, es ist
vielmehr Teil eines Haren und von Anfang an bekannten göttlichen Planes,
der dann zu seinem Ziel kommen wird, wenn das Mass erfüllt und die

Schuld bezahlt ist.
R. Maimon beschäftigt sich auch mit der Frage, wie die Zwangsbekehrten

ihre jüdische Identität bewahren sollen. Seine Schlussfolgerung ist, dass

sie sich nach ihren Möglichkeiten bemühen sollen, weiterhin Tora zu lernen
und die Gebote zu halten. In besonderer Weise betont er in dieser Hinsicht
die Bedeutung und die Vorzüge des Gebetes, dessen religionsgesetzliche
Vorschriften er erläutert.30 Danach geht er zum zweiten Teil seines Briefes

28 Simmons, Letter, S. lOOf.

29 Ben-Sasson, d'ouk bw DnV'Dn (vgl. Anm. 19), S. 155.

30 Zum Beispiel: „In the sight of God there is nought more poweful than prayer,
for when the intention of man is sincere, the heart pure, believing in God and
his apostle, then his faith is sound, his belief correct, and he finds favour in the

sight of God, and God averts from him misfortunes, and he obtains mercy
from God, and consolation, and his end is assured him, and he escapes from
the fire, and he is worthy of resurrection and the obtaining of a reward, and

146



über, der eine Erklärung des neunzigsten Psalms enthält, ein Gebet des Moses

angesichts der Zeiten der Not und Verfolgung für das jüdische Volk.11

Zwischen beiden Teilen des Briefes, das heisst zwischen dem allgemeinen
Teil, der sich mit der Zeit des Religionsabfalls und der theologischen Bedeutung

und religionsgesetzlichen Erklärung des Gebets für die Zwangsbekehrten

beschäftigt, und der umfassenden Erklärung des 90. Psalms findet sich

eine lange Passage, die die Gestalt des Moses, seine Grösse, sein prophetisches

Amt und die Tora, die ihm gegeben wurde, zum Thema hat.
Seine Ausführungen über Mose, „the best of men and the greatest of

prophets",32 beginnt Maimon mit folgenden Worten, die bereits die
Tendenz anzeigen, die seine Erklärung nehmen wird:

„Dost thou know the dignity of him who was sent to thee, and of the message
with which he was sent, for it is indeed great? For if thou knew but a portion of
the majesty which God bestowed on him, and how he favoured him above all

mankind, thy faith in him would be sound, and through thy faith in him thou
wouldest be fair in the sight of God."33

Danach geht R. Maimon dazu über, Mose und seine Eigenschaften, darunter

auch seine körperlichen Eigenschaften, in aller Ausführlichkeit zu
beschreiben, indem er sich teilweise auf die Midraschim der Talmudweisen
stützt. Zu Beginn beschreibt er seine äussere Schönheit, in Sonderheit das

Licht, das von ihm ausstrahlte und das im Laufe seiner Lebensjahre immer
stärker wurde, sowie die wichtigsten Ereignisse in seinem Leben:

„Moses was a prophet in whose creation there was the evidence of the strength
of God, for God created him in the most beautiful form, as the Scriptures bear

testimony, And she saw that he was a goodly child' [...] (Exodus 11,2), And the

name of God is good, in accordance with his word, 'The Lord is good to all'
(Psalm CXLV,9) [...] And besides being created beautiful in form, the light of
God was clear in his face from the very first, in accordance with God's words.
Wherever he went, his light increased, till a great fire was kindled, and in the
time that 'the Lord passed by before him' (Exodus XXXIV, 6), the light of his
face grew stronger than the light of the sun, but mpore brilliant than it, and it
was impossible that the light of the sun should be like the light of his face,
because the sun is created from a light which God created, whereas the light of
the face of our master Moses was from the light of the glory of God, which is

the beholding of divinely promised bliss. And this is true even if he were one
who could not read and was ignorant" (S. 77).

31 Diesen Teil des Briefes habe ich in meinem Aufsatz 'ns pa1» '1 bw HIHTD

Q'Vnrn 'xnaiaV D"na-in, in: Sinai 96 (1985), S. 137-147, behandelt.
32 Simmons, Letter, S. 100.
33 Simmons, Letter, S. 77.

147



uncreated; and that light was so terrible that no man was bold enough to
approach it, and would only look upon him when he veiled his face, and nought
but a part of the inside of his eyelids could be seen. How magnificent were the

eyes which gave forth a light which not Michael, or Gabriel, or the holy chayoth

could look upon. Over the face of Moses God had caused to pass the light of
his splendour, in accordance with the words of Scripture, 'I will make all my
goodness pass before thee.'"34

Im Anschluss findet sich eine ausführliche Beschreibung des Körpers des

Mose, in der R. Maimon auf seine einzelnen Körperteile eingeht. Nach
seinen Worten trägt die Tatsache, dass Mose ein Mensch aus Fleisch und
Blut war, dazu bei, ihn und seine Stellung gegenüber den Engeln hervorzuheben,

deren Leib nicht aus Materie, sondern aus Licht gemacht ist:

"Moses was a prophet whose body was purified till it became as the body of
Michael and Gabriel, but stronger, for those were of light, not of flesh or
blood, or of sinew or matter; but this mortal man entered among thousands
and tens of thousands of angels of fire, one of whom would have put the earth

in flames, how much more all of them? And he entered amongst them in
accordance with God's word (Psalm LXVIII,18). The most exalted one revealed

himself to Moses, accompanied by all these. He cleared his way amongst them,
and ascended above them, and beheld the light of God in ways which if I were
to describe even approximately no intellect could grasp. And to this God himself

bears testimony in the words 'And Moses drew near unto the thick darkness

where God was' (Exodus XX,21)."

Dann beschreibt R. Maimon die Hände des Mose, die den Thron der
Herrlichkeit berührten, wozu die Engel nicht fähig sind, und mit deren Hilfe
Gott das Wissen der Tora an Josua übergehen liess:

„And the hands of Moses were pure, for they took hold of the throne of God's
majestyp3], for the holy chayoth were unable to carry the throne till God placed a

34 Simmons, Letter, S. 77f.
35 Vgl. mShab 88b: „R. Jehoshua1 ben Levi sagte: Ms Moshe in die Höhe stieg,

sprachen die Dienstengel vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: Herr der Welt,
was soll ein vom Weib Geborener unter uns? Er entgegnete ihnen: Er ist
gekommen, die Tora in Empfang zu nehmen. Da sprachen sie zu ihm: Die Köstliche

und Verwahrte, die du seit neunhundertvierundsiebzig Generationen vor
der Weltschöpfung verborgen gehalten hast, willst du einem aus Fleisch und
Blut geben? 'Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst und das Menschenkind,

dass du ihn anschaust? O Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein
Name auf der ganzen Erde, der du deine Pracht verleihst auf dem Himmel'
(Ps. 8, 5 und 2). Danach sprach der Heilige, gepriesen sei Er, zu Moshe:
Antworte du ihnen! Er erwiderte: Herr der Welt, ich fürchte, sie würden mich mit
dem Hauch ihres Mundes verbrennen. Da sprach er: Fasse an meinen Thron

148



partition between their heads and the feet of the throne [...] Now that which
the carriers of the throne could not bear, the hands of Moses bore, because

God elevated him above all creation, above the angels, and certainly above

mankind.
And this is also sufficient proof for thee of the sublime position of Moses, that
when Moses placed his hands upon the head ofJoshua, God caused instantly to

pass into his brain such deep knowledge of the law that he understood in six

months (from the time of the imposing of the hands of Moses on the head of
Joshua till the time of the departure of Moses from life was six month) more
than those who had learnt from him during the previous thirty-nine years and

six months. God bears testimony to this when he says, 'And Joshua the son of
Nun was full of the spirit of wisdom' (Deut. XXXIV, 9)."36

Auch Aloses Beine und Füsse lässt R. Maimon nicht unerwähnt, die rein

waren, so dass sie auf Wolken heiligen Lichts einhergingen, wie der Heilige,
gepriesen sei Er, bezeugte, als er sagte: „Und Aloshe ging mitten in die

Wolke hinein und stieg auf den Berg" (Ex 24,18).37 R. Maimon setzt die

Beschreibung der körperlichen Vorzüge des Mose fort, der 120 Tage lang
unter den Engeln leben konnte und dabei Visionen hatte, die das Auge
eines Menschen aus Fleisch und Blut sonst nicht sieht.

„The body of Moses was strong, inasmuch as he dwelt among the angels, and

the light of God surrounded him forty days and forty nights, and in like manner
he stood afterwards another forty days, interceding for us with light surrounding

him, and the last of these forty days was the day of the Atonement fast, that
is the time described in Exodus XXIV. It was a great sight which Moses saw,
for he saw that which it was impossible for an angel to see, much more for man
to see, as God bears witness (Exodus XXXIII,13) and also (Exodus XXXIV,6),
'And the light of God passed over his face and God proclaimed to him, teaching

him that he was the exalted one, and that there was no God beside him,
that he was 'gracious and compassionate', and the rest of the thirteen attributes

by which the exalted one described himself, and whic he included in this verse.
And when Moses saw what he saw, he knelt down worshipping before God, as

it is said, 'And Moses hastened to prostrate himself' (Exodus XXXIV,8)."38

An dieser Stelle formuliert R. Maimon im Hinblick auf Moses Eigenschaften
ein Zwischenergebnis und schreibt: „These are his attributes which are here

related generally without each one being explained specially."39 Doch noch

der Herrlichkeit und gib ihnen Antwort: Es heisst ja: 'Er erfasst den Anblick
des Thrones, er zieht seine Wolke über ihn' (Hiob 26,9).

36 Simmons, Letter, S. 78f.
37 Ebenda.
38 Simmons, Letter, S. 79f.
39 Simmons, Letter, S. 80.

149



weitere äussere Vorzüge des Mose sind zu erwähnen, seine körperliche Grösse,

seine Fähigkeit, 120 Tage ohne Speise und Trank auszuhalten:

„Moses was a prophet in whom was the strength of God. The stature of every
ordinary human being is four cubits, measured in accordance with his arm, but
the stature of Moses was ten cubits, as Scripture bears testimony when it says,
'And he spread the tent over the tabernacle' (Exodus XL,19), and the hight of
the sanctuary was ten cubits, as it is said, 'Ten cubits shall be the lenght of a

board' (Exodus XXVI,16) [4U] Moses was a prophet physically powerful,
because he was able to remain without food one hundred and twenty days. During

the first forty days, the first two tables were revealed to him; during the

second, he interceded with God that the destruction of the nation might be

averted; and the last forty, he interceded that God might forgive those who
were left of his people, and not take away his light from their midst, and God
accepted his intercession."41

Mose unterschied sich aber nicht nur durch seine aussergewöhnlichen
körperlichen Vorzüge von allen anderen Menschen, sondern vor allem

dadurch, dass der Schöpfer der Welt höchstpersönlich um seine Ehre und
seine Stellung als wahrer Prophet besorgt war:

„If any one doubted the apostleship of Moses his life was consumed, and he

perished while his body remained untouched, as it happened to the erring
Korah and his two hundred and fifty followers, 'And fire came forth from the

Lord, and devoured the two hundred and fifty men' (Numbers XVI,35). Whoever,

too, called him a liar was burnt even in life, and he went down to the fire
of Gehenna even in live. Such were the two cursed unbelievers Dathan and

Abihu, their children, their wifes and their followers, and all those who doubted

him, their number amounting to two hundred and fifty, who sank down into
the earth and were burnt. And those who were left of the fourteen thousand
and seven hundred, who doubted, but not in the same manner as the others,
died by the plague on the following day, because they had called those who
perished 'the people of the Lord' when they were not 'the people of the Lord'.
Only those are the people of the Lord who have faith in Moses [...]"42

Im Anschluss daran schildert R. Maimon die Geschichte der Rettung der

Israeliten vor der Seuche. Nachdem Mose Aaron befohlen hatte, das

Rauchopfer darzubringen, das den Todesengel zum Aufhören bewegen
sollte, hatte der letztere sich mit dem Argument geweigert, dass er einen

Befehl Gottes ausführe, während Aaron nur einen Auftrag des Mose erfülle.

Dann fährt er fort:

40 Vgl. bBekh 44a.

41 Simmons, Letter, S. 80.

42 Ebenda; vgl. Num 17,6 (Anm. des Übersetzers).

150



„Aaron answered, 'But Moses commanded me, and the command of Moses is

the command of God. 'Then the angel desisted, the censer was put down and

the plague was stayed. And God said to him, 'The command of my apostle is

my command,' [...] Consequently the aposdeship of Moses was verified, and

proof was established that the commands of Moses are from God, and that he

who doubts Moses doubts God also. Those who sank down into the ground,
cried from the bowels of the earth while they were descending 'Moses is true
and his Law is true,'[43] but their cry availed them nought. And if this had

happened before the earth opened its mouth it would have availed them, for Moses

foretold it, and threatened them with the greatness of God's punishment, but
they withstood him obstinately and called him a liar."44

Die Schlussfolgerung, die sich für R. Maimon aus diesen herausragenden
Beschreibungen des Mose ergibt, des „besten aller Menschen und des

grössten aller Propheten", ist, dass der Mensch erwachen und daran denken

muss, was auf seinen Tod folgen wird: „Therefore in this world we must
bear in mind whither we are tending and journeying."45

Danach kehrt R. Maimon zum Thema der Grösse des Mose als des

Überbringers der Tora zurück und verbindet dieses Motiv mit der Aufforderung,

an der Tora des Mose festzuhalten, gemäss ihrer Lehren zu leben
und ihre Weisungen einzuhalten:

„Contemplate the prophet who was sent to thee, and that with which he was

sent, and his position. And what was the aim of his message? that he might be an

apostle to thee, and urge thee to obedience. And if the law which he promulgated
had to be believed merely on account of his own greatness, which we have

already described, it would still have been necessary to believe it; how much more
must we believe it when that law contains the commands of the Creator and his

ordinances.!46] And gratitude and cleaving to God are necessary, on account of
him who sent and him who was sent. And this love is a virtue; so let not him
whom God brings near make himself afar off, and let not him to whom Moses is

the apostle neglect himself; and in the greatness of the aposde thou mayest
understand the dignity of him from whom he was sent. If thou art a great man, he

43 Vgl. bBB74a.
44 SIMMONS, Letter, S. 81; vgl. auch die Einleitung zu MidrTan, Tesawe 15 sowie

Raschi zu Num 17,13 und bShab 89a.

45 Simmons, Letter, S. 83.
46 Zu ähnlichen Bemerkungen bei Ibn Rusd (Averroes) mit Bezug auf den göttli¬

chen Charakter der Sendung des islamischen Propheten vgl. B. Abrahamov,
Religion versus Philosophy — The Case of Fahr Al-Din Al-Razi's Proofs for
Prophecy, in: Oriente Modemo 19 (2000), S. 415-425, dort S. 417 Anm. 14. Mein
Dank gilt Prof. Abrahamov, der mich auf diesen Text aufmerksam gemacht
hat.

151



sends unto thee a messenger like unto thee, and according to thy position with
him who sends will be the position of the messenger. And none are greater in the

sight of God than Israel, and he sent unto them an apostle like whom there is no
other apostle, and owing to the greatness of God's love for Israel he made him
an intercessor between him and them [...]"47

Schliesslich wendet sich R. Maimon der Frage zu, unter welchen Umständen

der 90. Psalm (niedergeschrieben wurde: Dies geschah, als Mose „sein
Lied" (Dtn 32) gegeben wurde, dem er sein Wissen über die künftigen
Verfolgungen des Volkes Israel entnahm:

„He included in it a prayer for all the vicissitudes which should befall Israel
from the beginning of the captivity till its end, and a hope that God would deal

gently with them, and cause their punishment to descend in gentleness and not
in wrath, and that he would not root us out, nor let us pass away from him, but
that he would forgive us, and return to us even as he was in times gone by, and

that he would gladden our hearts and give us patience to bear our calamities

during the length of the captivity, and that he would repel from us the evil the
nations would inflect upon us, and the evils of every persecutor [.. .]."48

Gegen Ende seines Briefes kehrt R. Maimon noch einmal zur Beschreibung
des Mose zurück, wobei es dieses Mal um seinen Tod geht, der sich vom
Tod aller anderen Menschen unterschied:

„It was in this sense that the prophet prayed [...] And when we say his 'death'
we must not liken it to the death of other mortal men. His corpse remained

pure even in death. His eye did not grow dim, and its moisture did not
abate. [49] He was as if he were in a sleep, for God appeared to him as usual.

The light of God kissed the pure mouth with which he had so often been
adressed and the pure words of which he made binding even upon himself. He

thereby made our prophet a light to teach us his words. His spirit was taken
from him in such a manner as God willed, not as the spirit is taken from the
bodies of other men, but without the bitterness of death, and it was at once
united with the angels, and clothed with the body of angels like Michael and

Gabriel, and he in his turn sang praises and thanksgiving to God even as they
did. And even when he was amongst the angels his power was not less than
theirs. It was not less when he was clothed in bodily form, surely it was not less

when he was clothed in the form of angels."5"

Was das Ende aller Zeiten anbelangt, so soll Mose einst wieder in diese

Welt kommen und dem König Messias als Helfer dienen:

47 Simmons, Letter, S. 83f.
48 Simmons, Letter, S. 85.

49 Vgl. Dtn 34,7.
50 Simmons, Letter, S. 99f.

152



„And after he presented his intercession on our behalf he recited his blessings,
and when he finished them, he said farewell to Israel and ascended heavenwards,
and Iiis Creator hid him till a time shall come when he shall be pleased with this

world, and then he will send him back to it, to assist the king who is to reign in
the strength of God, that beloved one of God to whom testimony is borne in the

verse 'Thou art my son, this day have I begotten thee' (Psalm II,7)."51

Das Bild des Mose im „Trostbrief' erhält eine besondere Dimension, wenn
wir es mit dem Mosebild in den Schriften anderer jüdischer Gelehrter des

Mittelalters vergleichen. So drückte etwa R. Nissim ben Re'uven Gerondi
seine Verwunderung darüber aus, dass Mose eine schwere Sprache und

Zunge hatte.52 Nachdem er festgestellt hatte, dass „die Stellung unseres
Lehrers Mose erhaben über die Natur war", weil bei ihm „die imaginativen
und sinnlichen Kräfte aufgehoben wurden in seinen Erkenntnisakten, und
seine appetitive und begehrende (Seelen-)Kraft ausgeschaltet blieb, so dass

der Intellekt für sich allein blieb",53 fragt er:

„Dabei gilt es nun, sich zu verwundern: Nachdem der Ewige ihn so vollständig
gemacht hatte, dass er erhaben war über die menschliche Natur, wie konnte der

Ewige dann wollen, dass ihm etwas an seiner Vollständigkeit fehlte, das nach

der menschlichen Natur zur Erlangung der Vollständigkeit notwendig ist? Und

wenn du erwiderst und sagst, dass zur Bedingung der Grösse eines Propheten
nur die vollständigen geistigen Eigenschaften und nicht die anderen Vorzüge
gehören, die mit den körperlichen Potenzen zusammenhängen, so verhält es

sich nicht so. Denn ein Prophet sollte in allen Hinsichten, die in den Augen der

Masse von Belang sind, vollkommen sein, denn er ist ein Gesandter Gottes, der
seine Worte zu Gehör bringt. Wenn es sich so verhält, wie ist es dann möglich,
dass unserem Lehrer Mose der Grad der Vollständigkeit im Hinblick auf sein

Sprechvermögen fehlte?"54

Die Antwort R. Nissims ist, dass Gott Mose die Vollständigkeit mit der
Absicht vorenthielt, dass wir nicht denken sollten, dass die Israeliten Mose

nur aufgrund der Reinheit seiner Sprache folgten, das heisst, dass die Israeliten

der Wahrheit im Munde des Mose glaubten und nicht von dessen

rhetorischen Fähigkeiten überwältigt wurden.55

Auch R. Jakob Antoli nennt die Schwierigkeit beim Namen, die mit der

mangelnden Vollkommenheit unseres Lehrers Mose verbunden ist; er löst

51 Simmons, Letter, S. 100.

52 Vgl. Ex 4,10.
53 fin muni, ed. A. L. Feldman, Jerusalem 5737 (1977), S. 37.

54 pin msm, S. 37-38. R. Nissims Frage und seine Antwort werden in
Abravanels Kommentar zu Ex 4,10 zitiert.

55 i"-in mum, S. 38-39.

153



jedoch das Problem auf andere Weise: „Obwohl Gott durch ihn (sc. Mose)
viele grosse Wunder tat, lag es nicht in seinem Willen, ihn wunderbarerweise

von der schweren Zunge zu befreien. Denn es war der göttliche Wille,
unserem Lehrer Mose entsprechend seinem Vorzug gegenüber allen anderen

vollkommenen Menschen ein wenig an einem göttlichen Status fehlen

zu lassen, um seine Menschlichkeit kenntlich zu machen und an seine

Demut zu erinnern."56 Mit anderen Worten: Gott nahm davon Abstand, Mose

zu einem Menschen ohne jedes Gebrechen zu machen, damit die
Menschen nicht irrtümlich annehmen sollten, Mose selbst sei Gott und nicht
nur ein Gesandter, der den Willen dessen tut, der ihn gesandt hat.

Eine solche Erörterung fehlt bei R. Maimon vollständig. Er setzt sich in
allen Einzelheiten mit Moses Vorzügen auseinander und erwähnt nicht
einmal andeutungsweise seine mangelhafte Fähigkeit, sich sprachlich
auszudrücken, d. i. seine „schwere Zunge". Ohne Zweifel gibt sich R. Maimon

grosse Mühe, uns das Bild von Mose als eines Menschen ohne Fehl und
Tadel vor Augen zu stellen, als eines Auserwählten aus dem menschlichen

Geschlecht, der in allen seinen geistigen und körperlichen Eigenschaften
vollkommen ist.

Nachdem wir nun das von R. Maimon gezeichnete Bild des Mose vor
Augen haben, gilt es, die Frage zu prüfen, welches Ziel der Autor mit seiner

Darstellung verfolgte. Im unmittelbaren Kontext zwischen den beiden

Flauptteilen des „Trostbriefes" kann man diese Porträtierung des Mose als

Vorbereitung auf die längere Kommentierung des 90. Psalms verstehen, die
sich über den ganzen zweiten Abschnitt des Briefes erstreckt. Die Anordnung

gibt in der Tat zu erkennen, dass dies die erste Absicht des Verfassers

war. Am Ende seiner Beschreibung der Eigenschaften des Mose
unterstreicht R. Maimon, dass

„in spite of his position before God and his nearness to him, he was the gentlest

and most humble of mankind [...] And Moses was more jealous for Israel
than he was for himself, and he loathed his own life on their account, and he
would willingly have been blotted out of the company of the just on their
account [.. .]."57

In der Tat, trotz Moses edler Eigenschaften, trotz der Tatsache, dass er der

„Auserwählte des menschlichen Geschlechts" war, erhoben über alle übrigen
Menschen, verharrte er nicht in Distanz zum jüdischen Volk, sondern betete

für es und verfasste für es den 90. Psalm. Zweifellos sollte die ausführliche

56 D'TaVnn iaVa, Jerusalm 5728 (1968), Bl. 49b.
57 Simmons, Letter, S. 84.

154



Beschreibung des Mose diesen Psalm in den Augen seiner Leser und der
Beter Bedeutung verleihen und sie dazu bringen, sich mit ihm zu beschäftigen

und ihn in das private wie in das öffentliche Gebet aufzunehmen.58

Zugleich lässt sich die Beschäftigung mit der Gestalt des Mose auch in
dem grösseren Zusammenhang begreifen, in dem der „Trostbrief" entstanden

und von dem her er zu verstehen ist: die Ermutigung der Zwangsbekehrten,

denen R. Maimon Antworten auf ihre Fragen und praktische
Werkzeuge zum Umgang mit ihrer Notsituation geben wollte. Ein Gebet,
und in besonderer Weise ein Gebet, das von dem Obersten aller Propheten
verfasst wurde, ein Gebet, das wert und würdig ist, täglich gesagt zu werden,

und eine Tora, deren Erhabenheit sich aus der Erhabenheit des

Gesandten erschüesst, der sie gebracht hat — das ist die Antwort auf die Frage
der jüdischen Identität der Zwangsbekehrten einerseits und die Quelle des

Trostes und der Ermutigung angesichts der täglichen Verfolgungen und des

Leids andererseits.
Über dieses Mosebild gelingt es R. Maimon zudem, die Situation des

jüdischen Volkes in seiner Zeit zu erklären, eine Situation, die in den

Unheilsprophezeihungen der Tora und in Sonderheit im Abschnitt des

Moseliedes bereits vorausgesehen ist. Insofern ist es R. Maimon gelungen,
die Zwangsbekehrten davon zu überzeugen, dass ihre traurige und
schmerzhafte Realität sich in den Texten der mosaischen Prophétie bereits

vorabspiegelt, und damit konnte er auch ihre Hoffnung auf die kurz
bevorstehende Erfüllung der geweissagten Erlösung stärken.59

Unsere Analyse kann freilich noch einen Schritt weitergehen; denn die

Beschäftigung mit der Gestalt des Mose lässt sich darüber hinaus in einem

weiteren Kontext verstehen, der unseres Erachtens ebenfalls zur allgemeinen

Zielsetzung des „Trostbriefes" gehört: die jüdische Polemik gegen den Islam
im Hinblick auf die Frage der Glaubwürdigkeit und Geltung der Tora.60

58 Vgl. die Schlussfolgerung bei BEN-SASSON: Nachdem er seine Leser auf die

Grösse der Persönlichkeit des Mose hingewiesen hatte, konnten diese die

Bedeutung des Gebets begreifen, das Mose vor seinem Tod verfasst hatte

(d'ouk Vir nV'Dn, S. 160).
59 Vgl. Ben-Sasson, d'duk Vir nnwn omniV (Anm. 3), S. 31.

60 Vgl. I. Ta-Shma, Art. Maimon ben Joseph, in: ENCYCLOPAEDIA JUDAICA, Bd.

XI, Jerusalem 1971, Sp. 744; zu R. Maimons Verhältnis zum Islam und zu
seiner antiislamischen Polemik vgl. meinen Aufsatz ,Q"3»in '38 Jlô'H '1 Vir lorp
rnnairVl nxVoxV, in: Sefunot 20 (1991), S. 95-107. Es verdient hervorgehoben
zu werden, dass Ben-Sasson in seinem Aufsatzaus dem jähre 1990 mrrrV
D'DUK Vir n'-nrrn (Anm. 3), S. 31, die Meinung vertreten hat, dass es

„R. Maimon nicht darum geht, mit dem Islam über die Gestalt Muhammads

155



In der jüdisch-islamischen Polemik im Mittelalter ging es in der Hauptsache

um drei Behauptungen, die die Muslime den Juden gegenüber
vorgebracht haben:

1. Der Islam hat die Tora abrogiert;
2. Die Tora wurde im Laufe ihrer Uberlieferung verfälscht;
3. Die Tora enthält Andeutungen, die das Kommen Muhammads

ankündigen, Andeutungen, die die Juden zum Teil unterdrückt und zum Teil
nicht wahrgenommen haben.61

R. Maimons „Trostbrief" handelt ausführlich von der Widerlegung der

ersten Behauptung, während die zweite Behauptung nur mit einem Satz

und die dritte überhaupt nicht erwähnt wird.62 Die breite Darstellung der
Person des Mose dient meiner Meinung nach der Widerlegung der islamischen

Behauptung, die Tora sei abrogiert worden. Sowohl am Anfang als

auch am Ende seiner Ausführungen zur Person des Mose betont der Autor
den Zusammenhang zwischen seiner vollkommenen Gestalt und der Ver-
lässlichkeit der Tora.

„Dost thou know the dignity of him who was sent to thee, and of the message
with which he was sent, for it is indeed great? For if thou knew but a portion of
the majesty which God bestowed on him, and how he favoured him above all

mankind, thy faith in him would be sound, and through thy faith in him thou
wouldest be fair in the sight of God."63

Ähnlich heisst es am Ende des Abschnitts über Mose:

im Gegenüber zu der des Mose zu streiten, weil er sich nicht an diejenigen
wendet, die noch unsicher sind, ob sie den Islam annehmen." Hingegen
betonte er in seinem Aufsatz O'OUX V© anV'an aus dem Jahre 1993 (Anm. 19),
schon seit Jahren werde die Auffassung vertreten, „dass die Struktur des

Briefes noch eine dritte Tendenz bezeuge, die Tendenz einer Polemik gegen
den Islam [...]. Die Hervorhebung der Figur des Mose im Trostbrief ist ein
Ausdruck des Strebens auf Seiten R. Maimons, den zum Islam übergetretenen
Juden eine Alternative zur autoritativen Gestalt Muhammads anzubieten"
(a'oux V® anV'an, S. 155-156).

61 Eine Zusammenfassung der islamischen Argumente gegen das Judentum bei
M. SCHREINER, Zur Geschichte der Polemik zwischen Juden und Muham-
medanern, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 42 (1888), S.

591-675, dort S. 529; E. Strauss, 'axVoxn aiaVian 'Dm, in: -n'aV piotn idd
nru D'iaiV unian, Jerusalem 5706 (1946), S. 182-197; M. Perlmann, The
Medieval Polemics between Islam and Judaism, in: S. D. GoiTEIN (ed.), Religion in

a Religious Age, Cambridge, Mass. 1974, S. 103-138; H. LAZARUS-YAFEH,
Intertwined Worlds — Medieval Islatn and Bible Critirism, Princeton 1992, S. 19-49.

62 Vgl. E. Schlosberg, bxVdx1? .amain 'ax ,pa'a 'i Vid ion' (Anm. 60), S. 106.

63 Simmons, Letter, S. 77.

156



„Contemplate the prophet who was sent to thee, and that with which he was

sent, and his position. And what was the aim of his message? that he might be

an apostle to thee, and urge thee to obedience. And if the law which he

promulgated had to be believed merely on account of his own greatness, which we
have already described, it would still have been necessary to believe it; how
much more must we believe it when that law contains the commands of the

Creator and his ordinances."64

Diese langen Ausführungen haben demnach nicht allein die Person des

Mose zum Ziel, sondern gelten vor allem der durch ihn überbrachten Tora.
Die wunderbare Gestalt des Mose wird als starker und stichhaltiger Beweis
für die Zuverlässigkeit und ewige Wahrheit der Tora angeführt.

Indem R. Maimon den zum Islam übergetretenen Juden - oder denjenigen

Juden, die noch vor der Entscheidung stehen, ob sie den Islam annehmen

sollen oder nicht — die Einzigartigkeit des Mose vor Augen stellt, bietet

er ihnen eine Alternative zu Muhammad, dem Propheten des Islam.65

Fest steht, dass die Erinnerung an Mose, den Grössten aller jüdischen
Propheten, das Bild Muhammads vergleichsweise ldein erscheinen lässt. Dies
betrifft auch den Qur'an als möglichen Ersatz für die jüdische Tora.

64 Simmons, Letter, S. 83.
65 In diesem Zusammenhang ist auch zu erwähnen, dass R. Maimon den Prophe¬

ten Haggai, Sacharja und Maleachi den Titel „die letzten Propheten" mhrmn
D'JVinxn) verleiht (SIMMONS, Letter, S. 75). Zum Gebrauch dieses Titels vgl.
u. a. bSanh IIb und bYoma 9a. Daniel bezeichnet R. Maimon als „Siegel der

Propheten" (D'K'a:n omn), um die Möglichkeit einer neuen, die jüdische Tora
ersetzenden Prophétie des Muhammad auszuschliessen (SIMMONS, Letter, S.

69). Zur Frage der Kennzeichnung seiner Prophétie vgl. E. SCHLOSSBERG ion1
dnVdx5 'ax ,pö'ö '1 (Anm. 60), S. 105-106, Anm. 76.

157


	Das Bild des Mose im "Trostbrief" Rabbi Maimons (des Vaters Mose ben Maimons)

