
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Mose ben Maimon (Maimonides) und seine Darstellung des Kalm

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mose ben Maimon (Maimonides)
und seine Darstellung des Kaläm

von Bernhard Do/na*

Im 73. Kapitel des ersten Baches seines Moreh Nevukhim (Wegweiser für die

Radosen) beschreibt Mose ben Maimon (Maimonides) (1138-1204) das

Schöpfungsverständnis des Kaläm, das theologische System der Mutakallimün,
der spekulativen Theologen des orthodoxen Islam im Mittelalter.1 Maimonides

stellt zwölf Prämissen vor, wobei, wie er selbst sagt, seine Absicht nicht
darin besteht, mit dem Gesamtinhalt des Kaläm bis in seine letzten Details
bekannt machen zu wollen, sondern es geht ihm nur darum, einen kurzen
Umriss zu zeichnen, unbekümmert, ob das Bild des Kaläm im Verlauf einer

langen Entwicklung manchmal veränderte Züge annahm.2 Maimonides geht
von der Voraussetzung aus, dass die Prinzipien dieses theologischen Systems
in allen Bearbeitungen ein und dieselben sind „[...] there is no cosmos and

* Dr. Bernhard Dolna. International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.
1 Kaläm bedeutet wörtlich „Rede" oder „Wort" und wird in den arabischen Über¬

setzungen der griechischen Philosophen als Wiedergabe des Ausdrucks „Logos",
„Vernunft" und „Argument" gebraucht. Darüber hinaus steht er für eine Form
des theologischen Argumentierens (Dialektik), und das Partizip Plural dieses

Begriffes steht für die Repräsentanten dieser Gelehrsamkeit: die Mutakallimün. Der
Begriff umfasst ein bestimmtes Denk- und Argumentationssystem, das schon

vor dem Aufkommen der Philosophie im Islam verwendet wurde. In der weiteren

Entwicklung und Ausbreitung des Islam wird Kaläm zum Synonym für die

Dogmatik der Scholastik der Araber, die sich sowohl gegen die arabischen Aris-
toteliker oder Neuplatoniker, wie al-Faräbl, Ibn Slnä (Avicenna), Ibn Rusd

(Averroes) als auch gegen die Rechtsgelehrten (Fuqahä) abgrenzt. Maimonides
widmet 4. Kapitel seines Moreh Nevukhim (I, 73-76) dem Kaläm, in denen er
sowohl den historischen Hintergrund als auch verschiedene Ansichten beschreibt
und kritisiert, mit dem Ziel, ihn zu widerlegen.

2 Mose Maimonides zitiert im I. Buch, Kapitel 74 seines Moreh Nevukhim ein
heute verloren gegangenes Werk des muslimischen Philosophen al-Faräbl mit
dem Titel „Über die veränderlichen Dinge", aus dem Maimondes wahrscheinlich

sein historisches Schema des Kaläm geschöpft hat (Kaläm als ein im Dienst
der Religion stehendes Denken). Siehe S. STROUMSA, Maimondes' Auffassung
vom jüdischen Kalänr. sein Wahrheitsgehalt und seine geschichtliche Wirkung,
in: judaica 61 (2005), S. 289-308, dort S. 292.

112



there is no nature, these two Greek notions being replaced by the concept of
congeries of atoms, with atomic accidents inherent in them being created in

every instant by arbitrary acts of divine volition".3
Um den Kwiläm widerlegen zu können, muss Maimonides die Unzulänglichkeit

dieser Prämissen darlegen. Zu diesem Zweck unterzieht er die
physikalischen wie die metaphysischen Grundlagen der Prämissen einer
Prüfung, wobei sich ein grosser Teil der Thesen auf die Lehre von den Atomen
bezieht. Das ist umso erstaunlicher, als doch die Annahme von Atomen, als

einfache Grundbestandteile der Körper, das Kennzeichen einer mehr oder

weniger materialistischen Philosophie bedeuten. Daher kann man fragen,
was eine solche Lehre in einem dogmatisch-religionswissenschaftlichen
System, wie der Kalätn es ist, zu suchen hat Eine mögliche Antwort gibt
Hassan Hanafi, der behauptet „Indeed, atom theory was used in Islamic

theology in order to prove the contingency of nature and consequently the
existence of Necessary Being. It also helps in explaining the creation and

the end of the world by composition and decomposition of the atoms."4
Das Verfahren, das nun Maimonides wählt, ist denkbar einfach: der

Reihe nach werden die Prämissen der Mutakallimün, „[••] which are bound

up with the negation of nature and natural causality",5 angeführt, und bei

jeder einzelnen weist er nach, zu welchen Absurditäten sie in ihrer letzten

Konsequenz führt. Dieses Verfahren ist wirksam, denn die Unhaltbarkeit
der einzelnen Behauptungen ergibt sich wie von selbst, ohne dass Maimonides

aufhört, objektiv zu berichten.
Obwohl diese Exposition aus Opposition und Polemik gegenüber den

Mutakallimün geschrieben wurde und mit einem guten Mass Ironie gewürzt
ist, vermag sie doch ein klares Bild des Kalänfi zu vermitteln und kann als

Einführung in diese islamische Theologie dienen.7

3 Sh. PINES, Translators introduction, in: MOSES MAIMONIDES, The Guide of the

Perplexed, 2 Bde, Chicago 1963, Bd. I, S. CXXV.
4 H. Hanafi, Maimonides" Critique of the Mutakallimün, in: G. TAMER (ed.), The

Trias ofMaimonides. Jewish, Arabic, and Ancient Culture of Knowledge — Die Trias des

Maimonides. Jüdische, arabische und antike Wissenskultur, New York, 2005 Studia

Judaica, Bd. 30), S. 267-287, dort S. 279.
5 SH. PlNES, Translators introduction (Anm. 3), S. CXXIX.
6 Aufschlussreich für die Wesensbestimmung des Kaläm ist SH. PINES, Some Traits

ofChristian Theological Writing in Relation to Moslem Kaläm and to Jewish Thought,
Jerusalem 1973. Der Autor spricht vom höchst bedeutsamen Einfluss, den christliche

Theologie auf die Ausformung und Strukturierung des frühen Islam hatte.

Er beruft sich dabei auf Maimonides, der dies in seinem Moreh Nevukhim (1,71)

behauptet und ausführt, dass der Kaläm keinen theoretischen Wert hatte, sondern

113



Anliegen dieses Aufsatzes ist es, die zwölf Prämissen paraphrasiert vorzustellen

und, wo zum besseren Verständnis hilfreich, mit kurzem Kommentar
zu versehen. Zugrunde liegt hier Ibn Tibbons hebräische Ubersetzung des

arabischen Textes, die Maimonides selbst noch gut geheissen hat. Herangezogen

wurden dazu immer wieder sowohl die Vatikanhandschrift MS 6448 als

auch die Übersetzung Johann Buxtorfs,9 da die scholastische Begriffsklarheit
des Lateinischen als wesentliche Verstehenshilfe des Textes dienen kann.

Berücksichtigt wurden des weiteren die englische Übersetzung von Shlomo

Pines,10 die hebräischen Übersetzungen von Yosef David Qafih (Kappach)11

direkt oder indirekt aus der Perspektive der Verteidigung der Religion formuliert
wurde. Pines schlüsselt in seiner Arbeit die Behauptung des Maimonides detailliert

auf. Siehe dazu auch: PlNES, The Guide (Anm. 3), S. CXXVI.
7 Es wurde immer wieder die Frage gestellt, ob die maimonideische Darstellung

des Kaläm der Wahrheit entspräche (W. Courtenay), wobei die Auswahl der
islamischen Quellen, die Maimonides zur Verfügung standen, kritisiert wird.
PlNES (The Guide [Anm. 3], S. CXXV) antwortet in der Einleitung zu seiner

Mö/rÄ-Übersetzung, dass die Werke, die Maimonides zur Darstellung der
Prämissen verwendete, oder zumindest einige davon „may not have been
preserved", um im selben Abschnitt fortzusetzen „his expose of the Mutakallimün
is verifïably accurate in its details as well as in its main points" Für die Erhellung

der Wechselbeziehung der maimonideischen Darstellung des Kaläm mit
Quellenschriften des Kaläm ist die Vergleichsstudie von M. Schwarz sehr
hilfreich, der jeder einzelnen Prämisse Quellentexte aus dem Kaläm gegenüberstellt,

diese vergleicht und analysiert. Er bestätigt nur teilweise Pines' Anschauung.

Siehe dazu M. SCHWARZ, Who were Maimonides" Mutakallimüril, in:
Maimonidean Studies 2 (1991), S. 159-209, und 3 (1992/93), S. 143-172. S. Stroum-
sa meint zu M. Schwarz" Lokalisierung der maimonideischen Quellen zum
Kaläm. „Ihm gelingt es, die Quellen...in deren Umfeld zu lokalisieren." Maimonides

jedoch präsentiert seine Darstellung des Kaläm im Moreh als eine auf alle

Mutakallimün zutreffend, insbesondere auf den Kaläm der Karäer und der
Geonim zutrifft, da. Die Darstellung ist, wie Schwarz bestätigend aufzeigt,
ungenau. Siehe STROUMSA, Maimonides (Anm. 2), S. 300. Zur Beurteilung der

^/^interpretation des Maimonides siehe auch den immer noch aktuellen
Aufsatz von M. SCHREINER, Der Kaläm in der jüdischen Literatur, in: ders.,
Gesammelte Schriften, ed. M. PERLMANN, Hildesheim 1983, S. 280-347.

8 Vatikanstadt BAV, Ottoboniania laitina MS 644: Dux neutrorum.

9 J. BUXTORF, Iiabbi Mosis Maimouidis Uber Perplexorum, Basel 1629. Zur detaillier¬

ten Aufschlüsselung der Ubersetzungen des Moreh ins Lateinische siehe: G. K.
HASSELHOFF, Dicit Rabbi Mojses, Studien %um Bild von Moses Maimonides im lateinischen

Westen vom 13. bis %um 15. Jahrhundert, Würzburg 2004.
10 PlNES, The Guide (Anm. 3).
11 Rabbenu Mose ben Maimon flmm p nam irm), aomn mm, ed. arab. /

hebr. Y. D. QAFIH, 3 Bde, Jerusalem 1972.

114



und Michael Schwarz12 sowie die aufgrund des arabischen Originals verfasste

Ubersetzung von Michael Friedländer.13 Zitiert wurde schliesslich auch aus

der deutschen Übersetzung von Adolf Weiss.14

In den Fussnoten der folgenden Paraphrase der Prämissen wird auf
zentrale Ergebnisse der Quellenforschungen zu den einzelnen Prämissen

verwiesen, die Michael Schwarz vorgenommen hat. Sie sollen helfen, die

Anschauungen des Maimonides näher zu differenzieren, oder wie es

Schwarz formuliert hat, der von der grundsätzlichen Objektivität der

maimonideischen Darstellung überzeugt ist: „[...] in Maimonides time it
was no less common practice than in the present day to misinterpret
slightly the adversary's attitude for the sake of argument".15

Die Prämissen

Die zwölf allgemeinen Prämissen der Mutakallimün dienen der Grundlegung
der vier Glaubensgrundsätze,16 sie sind sozusagen die unumgängliche
Voraussetzung, um die Glaubensgrundsätze im Lichte des Kaläm richtig verstehen

zu können. Maimonides führt alle einzeln an und kommentiert sie

ausführlich wobei er zuerst die drei physikalischen Prämissen (Atom, Vakuum
und Zeit) vorstellt und kritisch kommentiert, um dann auf die metaphysischen

einzugehen, in denen das Verhältnis von Substanz und Akzidenz
einen hervorragenden Platz einnimmt.

Die erste Prämisse behauptet, dass die Welt in ihrer Gesamtheit, ihre
gesamte Körperlichkeit aus kleinsten höchst subtilen, unteilbaren Partikeln

(Atomen)17 zusammengesetzt ist. — Das einzelne Partikel (Atom) besitzt

12 MOSES Maimonides, The Guide of the Perplexed., Hebrew translation from the

Arabic, annotations, appendices, and indices M. SCHWARZ, 2 Bde, Tel Aviv 2002.
13 MOSES Maimonides, The Guide for the Perplexed, transi, from Arabic by M.

Friedländer, New York 1956.
14 MOSES ben Maimon, Der Führer der Unschlüssigen, übersetzt und kommentiert

von Adolf Weiss, 2 Bde, Hamburg 21995.

15 M. SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün, in: Maimonidean Studies

3 (1992/93). (Anm. 7), S. 143-172, bes. S. 172.

16 Vier Glaubensgrundsätze: (a) Schöpfung der Welt — creatio ex nihilo, (b) die Existenz
Gottes, (c) die Einheit und (d) die Unkörperlichkeit / Körperlosigkeit Gottes.

17 Diese Prämisse entspricht am ehesten dem Konzept von Imäm al-Haramain
Abd al-Malik ibn Yüsuf al-Guwainl (1028-1085). Siehe SCHWARZ, Who were
Maimonides' Mutakallimün (Anm.7), S. 162. Immer noch aktuell sind die

grundlegenden Ausführungen von SH. PlNES, Beiträge gur Islamischen Atomlehre,
Berlin 1936: Zur Definition dessen, was im Kala/// ein Atom ist, schreibt er:

„Nun muss bei der Erörterung dieser Frage der allgemeine Sprachgebrauch

115



keine Quantität, und nur wenn mindestens zwei Atome aggregieren,
entsteht Quantität (ein Körper), und jedes einzelne Atom selbst wird ein
Körper.18 — So existieren dann zwei Körper,19 wobei die einzelnen Atome
(Körper) similes — aequales sind und keine Differenz zwischen ihnen
besteht.2" Ein Körper ist folglich nur durch das Aggregieren von Atomen

möglich: eine aggregatio ex istisparticulis aequalibus adjacentibus. Werden ist folglich

aggregation Vergehen wird sowohl als corruptio als auch als seperatio

beschrieben. Auch die Seinsweisen des Atoms sind dementsprechend als

aggregation seperatio definiert, manchmal auch als motus und quietas.21 Die Atome

selbst sind substantia naturalis und existieren nicht ewig, wie das

beispielsweise die Atomlehre des Epikur behauptet,22 sondern Gott schafft
diese Substanzen23 immer dann, wenn es seinem Willen entspricht. Deshalb
ist auch ihre Privation möglich.24

des Kaläm berücksichtigt werden, nach dem die Bezeichnung eines Begriffs zu
gleicher Zeit als Bezeichnung einer Einheit desselben verwendet wird, [...]
demnach könnte gawhar ursprünglich Stoff, Substanz, für eine Einheit davon,
eben für ein Atom, veiwendet worden sein" (dort S. 3).

18 Nach Abü 1-Hasan 'All b. Ismä'Il al-As'arl (874-936), einem Denker der Bagda¬
der Mutakallimün, sind für die Konstitution eines Körpers zwei, sechs, acht
oder sechsundreissig Atome erforderlich; s. dazu SCHWARZ, Who were Mai-
monides' Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 165.

19 Diese kuriose Meinung wird ebenfalls al-As'aiï zugeschrieben. Es scheint, dass

Maimonides diese sehr eigentümliche Meinung deshalb vorstellt, um die Lehre der
Mutakallimün in ihrer lächerlichen Widersprüchlichkeit erscheinen zu lassen. Siehe

SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 165.

20 Unterschiedslos in Qualität und Quantität, so dass die kleinsten Partikeln, aus
denen das Eisen zusammengefügt ist, dieselben sind, aus denen die Butter
zusammengefügt wird.

21 Die Liste der Seinsweisen des Atoms findet sich in den Arbeiten der späteren
as'aritischen Autoren. Näheres bei SCHWARZ, Who were Maimonides'
Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 167.

22 Siehe dazu Sh. PINES, The sources of Kaläm Atomism, in: DERS., Studies in
IslamicAtotnissn, transi. M. SCHWARZ, Jerusalem 1997, S. 108-142.

23 Der Substanzbegriff kann nur in der Mitte zwischen Körper und Atom ange¬
siedelt werden, und da dieser Begriff nicht geistig zu verstehen ist, muss er
dem Atom zugeteilt werden. „Maimonides may have preferred to the
double-entrendre of the term jawhar (atom/substance) for polemical purposes
rather than to clear it up"; so SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün

(Anm.7), 2 (1991), S. 164.

24 Diese Anschauung hat natürlich folgenschwere Auswirkungen auf das Ver¬
ständnis von Kausalität und auf das theologische Problem der Prädestination.

116



Atome25 als einfache, unteilbare Partikel, sind einander völlig gleich, ohne

Quantität und Ausdehnung. Diese Eigenschaften erhalten sie erst in
ihrer Zusammensetzung zu einem Körper, wobei diese keine chemische

(mixtum oder mutatio) sondern eine mechanische (aggregatio) ist. Das heisst,
es existiert nur eine äusserliche Aneinanderreihung. Das Wesen eines
solchen Seienden ist nicht substantiell, daher fällt der Begriff Form als

substantielles Element aus, und damit der Begriff der durch die Zeit dauernden
Wesenheit. Die Existenzformen sind: Zusammensetzung, Auflösung,
Bewegung und Ruhe. Vernichtung wäre Auflösung der Atome. Die Absolutheit

des göttlichen Willens, der jedes Atom erschafft, schliesst jede
Mittelursache aus und selbst die Materie ist nicht autark (das spricht gegen die

Kausalität einer aeternitas mundi) sondern unterliegt jedem Augenblick dem
Gesetz der voluntas Del.

Es folgt als gweite Prämisse das Vakuum als ein Leerraum oder als

Leerräume, in denen überhaupt kein Seiendes ist.26 Diese Prämisse ist an die erste

gebunden, da das Vakuum Voraussetzung für Bewegung ist, denn die

aggregatio der Partikel (Atome) und ihre seperatio sind nicht ohne Vakuum
möglich.27 Daher besteht, erstens, eine zwingende Notwendigkeit, das Vakuum zu
behaupten, um Bewegung der Atome zu ermöglichen. Das Vakuum ermöglicht

zweitens den Abstand zwischen den einzelnen Atomen, sodass sie werden,

was sie sind, getrennte undurchdringliche Einheiten. Die Geschiedenheit
der Atome bedarf sozusagen des Vakuums, denn sonst würden sie eine

zusammenhängende Masse bilden und könnten sich nicht bewegen.
Die dritte Prämisse spricht von der Zeit unter einer physikalischen

Perspektive. Sie ist aus Augenblicken (unteilbaren Zeitpartikeln: Atomen)
zusammengesetzt; die Atomlehre wird auf die Zeit ausgedehnt, die dem

zufolge aus unteilbaren Zeitmomenten (Atomen) besteht.28 Die Begründung

25 SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 169: „It
is evident from the sources that almost all the Mutakallimün were atomists."

26 Est autem vacuum, spatium quoddam nihil continens, sed omni corpore vacuum, omnique
substantia privatum. Der Begriff Substanz ist mit dem des Atoms gleichzusetzen
Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün (Anm. 7), S. 163f. Die
Intention dieser sich bewegenden Atome, die im Leeraum aggregieren und
separieren ist die völlige Atomisierung von Materie und Raum, einerseits, und
das Postulieren eines „atomlosen" Raumes andererseits.

27 SCHWARZ zeigt, dass diese Anschauung nicht allgemein anerkannte Anschauung
der Mutakallimün war: Who were Maimonides' Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991),
S. 170-175.

28 Das gilt auch für die Zeit,, die sich aus Zeitpartikeln aggregiert und separiert: [...]
ex multis nunc [...] ex multis temporibus. SCHWARZ schreibt zu dieser Prämisse.

117



für die Ausdehnung der Atomlehre auf die Zeit wird mit Hilfe des aristotelischen

Satzes geleistet, nach dem Zeit, Raum und Bewegung in einem
gewissen Verhältnis zueinander stehen. Denn wären Zeit und Raum unendlich

teilbar, dann müsste auch der sich im Raum bewegende Körper unendlich

teilbar sein. Das steht aber im Widerspruch zur ersten Prämisse. So

folgt daraus, dass auch die Zeit nicht ins Unendliche geteilt werden kann,
sondern bei unteilbaren Zeitatomen Halt machen muss. Im Vergleich zu
Aristoteles ist die Zeit für die Mutakallimün etwas Reales, Gegenständliches,
nach Aristoteles ist sie nur das Mass der Bewegung. Aristoteles erbrachte
den Beweis, dass die Distanz, die Zeit und die Ortsbewegung hinsichtlich
der Existenz gleich sind. Das heisst, dass die Relation des einem zum anderen

eine ist. Wird nun eine der beiden geteilt, dann auch die andere,

entsprechend dieser Relation.
Aber für die Mutakallimün folgt, - wenn die Zeit ein Kontinuum und ad

infinitum teilbar wäre -, dann wäre das Partikel (Atom), das als unteilbar

angenommen wurde, teilbar. Ebenso verhält es sich mit der Distanz, wenn
sie als ein Kontinuum angenommen wird, dann wäre das nunc aus der Zeit,
das als unteilbar angenommen wurde, teilbar, wie das Aristoteles in der
akroasis (Physik) dargestellt hat.29 Deshalb wird angenommen, dass die Distanz

aus Partikeln zusammengesetzt ist, denen keine Teilung mehr
zukommt. Dasselbe gilt für die Zeit, die aus Zeitpartikeln zustande kommt,
die unteilbar sind. Eine Stunde wäre — sechzig Minuten; eine Minute sechzig

Sekunden; die Sekunde sechzig Dritteln. Zuletzt erreicht dieses Seiende

die Form von subtilsten Zeitatomen, die unteilbar sind.30

Maimonides kritisiert dieses Zeitverständnis und meint, dass selbst für
fachkundige Philosophen Zeit ein Problem darstellt, so dass manche sie als

eine res divina31 bezeichneten, deren wahres Wesen nicht erfasst werden kann.

„However, when we consult the sources, the evidence of this conception is
rather meager." (Who were Maimonides' Mutakallimün [Anm. 7], 2 (1991), S. 176).

29 Die Zeit als eine Komposition unteilbarer Zeitpartikel ist hellenistischen Ur¬

sprungs. ARISTOTELES setzt sich mit dieser Lehre auseinander und verwirft sie.

Siehe Physik 4,10:218a 7-219a l;6:l:231b 13; 8,8:268b 26-28.
30 Wie die Distanz unteilbar ist, so auch die zeitliche Ausdehnung; So wie die

Welt aus aggregationes im Vakuum zusammengesetzt ist, so existieren auch
individuelle temporäre aggregationes. Siehe T. M. RUDAVSKY, Time matters: Ti?ne, Creation

and Cosmology in Medievaljewish Philosophy, New York 2000, S. 74.
31 Der Terminus res divina (dixerit, Tempus divinum quispiam esse) ist nicht völlig durch

eine Definition zu fassen. Er drückt den Inbegriff und den Bezug der Aktivität
Gottes aus, mit dem das Volk Israel durch die Tora verbunden ist [...]. Nach JE-
HUDA HALEY! ist sie nichts anderes als das, was die Aristoteüker inteHectus agens

118



Hinsichtlich dieser drei Prämissen (Atom, Raum, Zeit) ergeben sich für
Maimondes folgende absurde Konsequenzen, die die Mutakallitnün nicht
auflösen können:

Wenn Bewegung Atomtransfer ist — sozusagen von einem Atom zu dem
ihm benachbarten (ab una ad alteram ipsi vicinam etproximam) — inkludiert das,

dass keine Bewegung schneller als die andere ist. Wenn nun zwei sich

bewegende Gegenstände in derselben Zeit verschiedene Distanzen zurücklegen, so

liegt für die Mutakallimiln die Ursache dafür nicht darin, dass die Bewegung
des Gegenstandes, der eine weiter entfernte Strecke zurücklegt, schneller ist,
sondern darin, dass in der langsamen Bewegung viele Ruhemomente (plures

habeat quietes), und in der schnellen Bewegung wenige Ruhemomente (alter

vero pauciores) eintreten. Selbst bei einem abgeschossenen Pfeil32 treten
Ruhemomente in die Bewegung ein. Dass er als in kontinuierlicher Bewegung
erscheint, beruht auf der Fehlerhaftigkeit der Sinne sWahrnehmung (ab errore

sensuum fieri). Aus dem Gesagten ergibt sich: Wenn die Unteilbarkeit der
Atome angenommen wird, so muss sie auch bei den kleinsten Teilen des

Weges, der Zeit und der Bewegung angenommen werden.

Um die Absurdität dieser 3 Prämissen noch drastischer zu verdeutlichen
zitiert Maimonides das Beispiel mit dem sich in der Umdrehung bewegenden
Mühlstein. Er fragt, ist nicht der in seinem Umlauf den Weg des grossen
Kreises gehende Teil, dem Teil zeitgleich, der nahe dem Mittelpunkt des

kleinen Kreises geht? Und wenn dem so ist, dann ist die Umlaufbewegung
schneller als die innere Kreisbewegung, und es kann nicht behauptet werden,
dass in die Bewegung dieses (letzteren) Teiles mehr Ruhemomente eingetreten

sind, denn der ganze Körper ist ein zusammengesetzter.33 Darauf aber

nennen. So heisst es Rusari V,4: „Dies brachte die Philosophen zur Annahme, dass

es einen tätigen göttlichen Verstand gäbe, der die Formen verleiht" Ja, mit res
divina wird Gott selbst bezeichnet, genauer als aktiver Beziehungsaspekt in Gott.,,
so heisst es Kusari 11,44: „so verhält sich die res divina (der göttliche Bezug) zu uns,
wie die Stufe der Seele zum Herzen; heisst es doch: „nur euch habe euch aus allen

Geschlechtem der Erde erkannt ,deshalb trage ich Sorge um euch." (Arnos 3,2).
Aufschlussreich ist, dass Maimonides diesen Terminus res divina mit der Zeit
verbindet. Zeit als Offenbarungsgeschehen - Offenbarung ereignet sich in Zeit — in
Geschichte. Auf die Komplexität des Begriffes verweist: K. SCHUBERT, Die Religion

des nachbiblischenJudentums, Wien 1955, S. 124f.
32 Das Pfeilbeispiel spielt auf das dritte Paradox Zenos an, nach dem ein Pfeil,

der in der Luft als sich bewegend erscheint in der Tat jeden Augenblick in Ruhe

verweilt. Siehe: RUDAVSKY, Time tnatters (Anm. 30), S. 75.
33 Maimonides argumentiert ungefähr folgendermassen: wenn zwei konzentri¬

sche Kreise mit verschiedenen Radien sich einer geraden Linie endang bewe-

119



würden die Mutakallimün entgegnen, dass die Teile des Mühlsteins
auseinandergesplittert werden und es Ruhemomente gibt, die in die Bewegung eines

jedes Teiles, der nahe dem Mittelpunkt kreist, eintreten. Und diese sind
zahlreicher als die Ruhemomente, die in die Bewegung des weiter entfernten
Teiles eintreten.34 Und fragt man, wie sich der Mühlstein als ein Körper zeigt,
der nicht durch Hämmer zerschlagen werden kann, der während seines
Umlaufs sich zersplittert und mittels seiner Ruhemomente eins wird und sich

zusammensetzt, und wieder das ist, was er vorher war, und wie es kommt,
dass die auseinanderstiebenden Teile nicht wahrgenommen werden können?

Darauf würde man antworten: Das erklärt die zwölfte Prämisse: die

Sinneswahrnehmung täuscht, es zählt einzig das Zeugnis des Verstandes.35

Maimondes weist auch darauf hin, dass die drei physikalischen Prämissen

(Atom, Raum und Zeit) eine absurde Basis für ein theologisches System

hergeben. Er tut das an Hand der Geometrie, nämlich mit der Annahme
der Mutakallimün, dass die Diagonale eines Vierecks, gleich einer Seite ist —

was für manche die Folge hat: das Viereck existiere überhaupt nicht.36

Maimonides zeigt auf, dass gemäss der ersten Prämisse alle Beweise der
Geometrie nichtig sind und ihre innewohnende Bedeutung in zwei

Bedeutungskategorien aufgeteilt wird: ein Teil ist völlig ungültig, wie die
Besonderheiten des Inkommensurabilität und der Kommensurabilität bei Linien
und Flächen und der Existenz von rationalen und irrationalen Linien,
sozusagen das, was das zehnte Buch des Euklid beinhaltet. Die andere Kategorie
sind die Aufweise ohne Unbedingtheitsanspruch, wie z.B. eine Linie in zwei
Teile zu teilen. Wäre (dann) die Anzahl ihrer Atome keine gerade Zahl,
dann wäre ihre Teilung unmöglich.

Weiters führt Maimonides auch die Versuche eines Ben Schachar gegen
die Existenz des Vakuums an, das mehr als hundert bewiesene und
realisierte Versuche enthält. — Würde das Vakuum existieren — dann wäre keiner

gen, wie können diese zwei Linien gleich lang sein, wenn sie durch den Umlauf
der verschiedenen Radi produziert werden?

34 Mit anderen Worten: die Ruhemomente im Zentrum des Steines sind zahlrei¬
cher als die an den äusseren Enden des Steines. Daraus folgt, von keinem der
Umläufe kann gesagt werden, dass er mehr oder weniger langsam als der andere

läuft. Siehe: RUDAVSKY, Time matters (Anm. 30), S. 75.

35 Nullam sensibus esse babendamfidem, festem autemjidelem intellectum.

36 Zu dem Argument, dass die Diagonale eines Quadrats gleich einer Seite ist,
wenn die Materie aus Atomen zusammengesetzt ist, siehe Sh. PlNES, Beiträge

%ur islamischen Atomlehre, Berlin 1936, S. 9. Ebenso in Sh. PINES, Studies in Islamic

Atomism, transi, by M. Schwarz, Jerusalem 1997, S. 9-12.

120



dieser (Versuche) möglich. Und viele Einrichtungen, das Wasser zum Flies-

sen zu bringen, wären nichtig.
Neben den physikalischen Prämissen enthalten die zwölf Hauptthesen

des Kaläm auch metaphysische Voraussetzungen, unter denen, wie schon

erwähnt, das Verhältnis von Substanz und Akzidenz zueinander einen

herausragenden Platz einnimmt. Was ist nun Substanz im Sinne des KailänP

Offenbar kein geistiges Substrat, denn das Hesse sich nicht mit der Atomlehre

in Einklang bringen. Sie muss körperlicher Art sein, wobei auch ein

Körper keine Substanz ist, denn er ist ja nur eine aggregatio von unteilbaren
Substanzen, Atomen. Im strengen Sinn des Wortes ist der Begriff Substanz

folgHch auf die Atome allein anzuwenden.

Vor diesem Hintergrund formuHert der Kaläm die vierte Prämisse, der zufolge

die Akzidenzien eine wirkHche Existenz haben.37 Dieses Etwas wird dem

Etwas der Substanz hinzugefügt, und es kann kein Körper ohne dieses Etwas
sein.38 Diese Prämisse, wenn die Definition genügen würde, wäre evident.
Aber es wird ja behauptet, dass jeder Substanz, wenn in ihr kein Akzidenz
des Lebens ist, ihr dann notwendigerweise ein Akzidenz des Todes eigen ist.

Denn der Rezipient kommt nicht umhin, von einem der beiden Gegensätze
bestimmt zu sein.39 So verhält es sich mit dem Aussehen und dem
Geschmack, mit der Bewegung und der Ruhe, mit aggregatio und seperatio. Ist
Akzidenz des Lebens in der Substanz, dann ist sie unmögHch ohne andere

Gattungen von Akzidenzien, wie sapientia auf ignorantia, oder voluntas aut ejus

contrarium, oderpotentia aut impotentia, oder apprehensio oder eines seiner Gegensätze

zu verstehen. In Summa, aUes lebendig Existierende kann unmögHch
ohne die Akzidenzien oder ohne einer ihrer Gegensätze existieren. Die
Akzidenzien werden sozusagen zur Substanz, sowie die Attribute Gottes dem
Wesen Gottes zugefügt werden, um die zusätzHche Beziehung zu betonen.

Die fiinfie Prämisse führt diesen Gedanken weiter, in dem sie behauptet,
dass das Atom die Subsistenz seiner Existenz den Akzidenzien verdankt.

FolgHch ist jedes einzelne Atom, das Gott schafft, Träger von Akzidenzien,

37 „The conception of the accidents which determines the various quaHties of
bodies was apparently common to the Mutakallimün for the beginning on". Siehe

SCHWARZ, Who were Maimonides' Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 184.

38 Die Anschauung, dass die Akzidenzien die verschiedenen QuaHtäten des Kör¬

pers determinieren, und ein akkzidenzloser Körper undenkbar wäre, ist
Allgemeingut der Mutakallimün vom Anfang des Kaläm an. Siehe O. PRETZL, Die

frühislamische Attributenlehre, München 1940, S. 37-51. Ebenso PlNES, Beiträge

(Anm. 36), S. 16-26.
39 In ommnis suhjecto necessario inesse alterorum duorum contrario mm.

121



ohne die es nicht sein kann, (wie Aussehen und Duft, Bewegung oder Ruhe).
Das Atom ist im weiteren auch kein Quantitätsträger, da die Quantität weder
Akzidenz noch Akzidentialität genannt wird.40 Gemäss dieser Prämisse

gelangt man hinsichtlich aller Akzidenzien zur Uberzeugung, dass sich in jedem
einzelnen Atom, aus denen ein Körper zusammengesetzt ist, eines von diesen

(Akzidenzien) als ein Proprium existiert, das das Wesen dieses Körpers in
seiner Ganzheit ausmacht.41 Ein Beispiel dafür: Diese Schneeflocke: das

Weisse existiert nicht allein als Ganzes, sondern jedes Atom des Schnees ist
weiss, und deshalb existiert das Weisse als ein aus denselben (Atomen)
Angesammeltes (Aggregiertes). Ebensolches gilt auch für den sich bewegenden

Körper, nämlich, dass jedes seiner einzelnen Atome sich bewegt, und deshalb

bewegt der Körper sich als Ganzer. Ähnlich dieser Anschauung ist auch, dass

das Leben sich in jedem einzelnen Teil der Atome des lebendigen Körpers
befindet. Das gilt auch für die Sinneswahrnehmung: Jedes Atom ist in dieser

Ganzheit das Fühlende, das fühlt.42 — Denn Vita: Sensualität, Intellekt und
Weisheit sind nach Anschauung des Kaläm Akzidenzien.

Was aber die Seele betrifft, herrscht Meinungsverschiedenheit. Die einen

behaupten, dass die Seele ein in einem einzelnen Atom existierendes Akzidens

ist, aus der Gesamtheit der Atome, aus denen z.B. der Mensch

zusammengesetzt ist. Das Ganze der Atome wird in Folge dann als ein mit einer
Seele ausgestattetes Seiendes bezeichnet,43 weil jenes Atom in ihm existiert.

Die anderen meinen, dass die Seele ein aus subtilen Atomen zusammengesetzter

Körper sei — und diese Atome zweifellos Träger eines bestimmten
Akzidenz sind — diese vereinigen sich in ihm und machen die Seele aus.44

40 Quantitatem enim non vocant acädens; nam non intellegunt naturam accidentis.

41 „The various opinions concerning which accidents necessarily inhere in an
atom have been presented in connection with the previous premises. However,
I have not found any text in which "quantityhs listed among the accidents. If
one can judge on the basis of an argument from silence, Maimonides is here

correct in his report." Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides" Mutakallimün

(Anm. 7), 2 (1991), S. 189.

42 Das einzelne Atom kann nicht für sich leben. Ein lebender Mensch ist not¬

wendigerweise ein Ganzes. Das Ganze wird eines durch das Leben, das aus
Atomen besteht. Zwei Lebensakzidenzien die in zwei Atomen in einem lebenden

Körper existieren, sind aufeinander bezogen. Das eine kann ohne das
andere nicht bestehen, so die Meinung von Abü Rasld in: SCHWARZ, Who were
Maimonides" Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 190.

43 Totum autem compositum vocati Animatum.
44 Die zwei Anschauungen über das Wesen der Seele, die Maimonides referiert,

sind (a): Die Seele ist ein Akkzidenz, und (b): die Seele ein aus subtilen Ato-

122



Diese Atome sind mit Körpersubstanzen (Atome) vermischt. So ist in beiden

Anschauungen notwendigerweise die Seele ein Akzidenz.
Uber den Verstand iintellectus) herrscht hingegen Übereinstimmung vor,

dass er ein Akzidenz in einem Atom aus dem intellegiblen Ganzen ist.
Hinsichtlich der sâenticâ5 herrscht Verwirrung, ob sie ein in allen einzelnen
Atomen existierendes, erkennendes Ganzes sei, oder ob in einem Atom
allein. Für Maimonides folgen aus diesen Aussagen abstruse Konklusionen.

Er zitiert einen gegen diese Anschauungen vorgebrachten Einwand,
nämlich, dass z. B. intensive Farben in Mineralien wenn sie pulverisiert
werden, verschwinden: „which is a proof that the accident in question
resides in the whole and not in every particle included in that whole".46 Das
wäre auch ein Beweis, dass ein lebendes Seiendes in seiner Existenz als

Ganzes vollkommen ist, und nicht in jedem einzelnen Teil. Die
Mutakallimün entgegnen diesem schweren Einwand: das Akzidenz hat
keinen Bestand in sich sondern wird immer neu geschaffen.47

Zum Verständnis der vierten und der fünften Prämisse ist zu sagen, dass

der Begriff der Substanz als ein notwendiges Korrelat die Existenz von
Akzidenzien voraussetzt, die der Substanz inhärent sind. In dieser

Beschränkung, so Maimonides, würde der Satz unanfechtbar und annehmbar
sein. Aber die Mutakallimün behaupten, dass jeder Substanz eins von zwei

entgegen gesetzten Akzidenzien zukommen müsse, das ist unannehmbar.
Weiters behaupten sie, dass die Akzidenzien, die einem Körper inhärent
sind, nicht nur der Totalität desselben zukommen, sondern jedem einzelnen

Atom, aus dem der Körper zusammengesetzt ist. Ähnlich verhält es sich
mit der Bewegung: ist ein Körper in Bewegung, dann ist es jedes seiner
einzelnen Atome. Nur die Quantität wird anders beurteilt: sie kommt nicht
dem Atom in seiner Vereinzelung sondern nur der Totalität des Körpers
zu. Deshalb kann sie eigentlich nicht als Akzidenz angesehen werden.

Die sechste Prämisse spricht von der Dauer des Akzidenz, das keine zwei

Augenblicke lang besteht.48 Gott schafft das Atom und das in ihm jeweilige

men zusammengesetzter Körper, haben Wurzeln in der in der Ideenentwicklung

der Mutakallimün. M Schwarz weist darauf hin, dass die erstere Auffassung
die frühen und die letztere die späteren Mutakalimun betrifft. Siehe SCHWARZ,

Who were Maimonides1 Mutakallimün (Anm. 7), 2 (1991), S. 192.
45 Die durch Wissen Erfahrungswissenschaft) erworbene Vernunft. Pines über¬

setzt mit „Knowledge", siehe PlNES, The Guide (Anm. 3), S. 200.
46 PlNES, The Guide (Anm. 3), S. 200.
47 [...] respondent, accidentia nullam plane firmitatem (durationem) habere, sed subinde et

singulis momentis nova generari.
48 „The opinion that accidents do not last two units of time can be traced back to

123



Akzidenz, das er gerade will, zusammen in ein und demselben Augenblick,
und dass eine ist ohne das andere unmöglich. Das macht das Wesen des

Akzidenz aus: sein augenblicklicher Bestand. Während ein bestimmtes
Akzidenz geschaffen wird, hört es (auch schon) wieder auf. Gott schafft
daraufhin ein anderes nach derselben Spezies, danach ein drittes, und so

immerfort, solange Er es will, dass jenes Akzidenz dauert. Und wenn es Ihm
beliebt, in diesem Atom ein anderes Akzidenz zu schaffen, dann schafft Er
es. Und wenn Er mit der Erschaffung aufhört, dann erschafft Er auch kein
Akzidenz, und jenes Atom wird non existent. Das ist die mehrheitliche
Anschauung der Mutakallimün\ das Postulat der Erschaffung der Akzidenzien.

Andere differenzieren und sagen, dass einige Akzidenzien eine gewisse
Zeit lang und andere keine zwei Augenblicke lang dauern. Dafür aber gibt
es keine allgemeine Regel, die bestimmt: von welchem Akzidenz die Dauer
und von welchem das Gegenteil gilt.

Die Ursache für diese Anschauungen liegt darin, dass die Mutakallimün

überhaupt keine Natur kennen49' und daher kann nicht gesagt werden, dass

die Natur eines Körpers durch ein Akzidenz bestimmt wird. Gott schafft
diese Akzidenzien augenblicklich, ohne Vermittlung der Natur50 oder eines

anderen Seienden. Wenn nun gesagt wird, dass dieses Akzidenz einen

Augenblick besteht, und dann in die Nichtexistenz zurückfällt, erhebt sich

zwangsläufig die Frage, was ist es, dass die Nichtexistenz veranlasst? Gott
kann, ihrer Anschauung nach, keine Nichtexistenz veranlassen, denn der agens

wirkt keine Nichtexistenz. — Nur wenn der agens nicht agierte, folgte dieser
actio Nichtexistenz.51 Deshalb neigen die Mutakallimün zur Behauptung, dass

keine Natur existiert, die für die Existenz oder Nichtexistenz einer Sache

notwendig wäre. Stattdessen sprechen sie sich für die Erschaffung der
Akzidenzien in einer sukzessiven Form aus. Wenn Gott es will, dann veranlasst er
die Nichtexistenz der Substanz, indem er kein Akzidenz in ihr schafft. Ein
andere Meinung dazu lautet, wenn Gott will, dass die Welt aufhört, dann
schafft er ein Akzidenz der Vernichtung, in dem kein substratum ist, und dieses

Akzidenz der Vernichtung würde der Existenz der Welt gegenüberstehen.

the second half of the ninth century [...]. In conclusion one might say that no
more evidence seems to be available in the Kaläm texts for the sixth premise
than for any other of the twelve premises." Siehe SCHWARZ, Who were Mai-
monides" Mutakallimün (Anm. 7), S. 194 und 209. Siehe auch H. A. WOLFSON,
Repercussions of the Kaläm in Jewish Philosophy, Cambridge 1979, S. 179.

49 Ad hoc autem statuendum induxit eos quia negant, quod natura aliqua existât.

50 [...] sine medibus naturahbus.

51 [...] qui statuant, effiicientem non ejpicere privationem: illam non indigere efficiente, sed

cessante effiäente ab opere aliquo sequiprivationem illius.

124



So ist z. B. auch bei einem Kleidungsstück, das mit Absicht rot gefärbt
wurde, Gott derjenige, der diese Farbe im Kleid schafft, durch eine Verknüpfung

mit der Farbe rot, von der der Mensch denkt, dass jene Farbe in das

Kleid eintritt.52 Dieser Annahme entsprechend sind die Mutakallimün

überzeugt, dass die Dinge, die der Mensch jetzt sieht, nicht den Erkenntnissen

entsprechen, die er gestern von ihnen hatte, sondern diese Kenntnisse sind

verschwunden (non existent), und es werden andere (Erkenntnisse), ihnen
ähnliche, erschaffen. Denn selbst die Erkenntnis ist ein Akzidenz.55 Und
ebenso ist derjenige verpflichtet, der daran glaubt, dass die Seele ein Akzidenz
ist, dass für jedes beseelte Wesen sozusagen in jedem Augenblick hunderttausend

Seelen geschaffen werden. Denn die Zeit ist aus Atomen zusammengesetzt,54

die unteilbar sind. Entsprechend dieser Annahme folgt auch, wenn
der Mensch einen Bleistift bewegt, dann bewegt nicht er ihn, sondern diese

Bewegung, die sich im Bleistift erneuert, ist ein Akzidenz, das Gott im Bleistift

geschaffen hat. Und ebenso ist die Bewegung der Hand, die den Bleistift
bewegt, ein Akzidenz, das Gott in der sich bewegenden Hand erschaffen hat.

Gott hat den Habitus so festgelegt, dass die Bewegung der Hand mit der

Bewegung des Bleistiftes verbunden wird. Dabei hat die Hand überhaupt
keine Tätigkeit auszuführen und ist nicht Ursache für die Bewegung des

Bleistiftes. Denn es wird ja behauptet, dass das Akzidenz nicht über sein substratum

hinausgeht. Und in Ubereinstimmung damit wird gesagt, dass ein weisses

Kleid, das in einen Bottich mit Isatis gelegt und gefärbt wird, es nicht der
Isatis ist, der es schwarz einfarbt, denn es existiert kein Körper, dem eine

Wirkung55 zukommt. Die causa efficiens für all dies ist einzig und allein Gott
selbst, der das Schwarze im Körper des Kleides schafft, indem er es mit dem
Isatis verbindet, denn so hat Er die Sachlage eingerichtet. — Es kann ja nicht
sein, dass ein Seiendes Ursache für eine anderes sei.

Die Tätigkeiten des Menschen werden verschieden beurteilt. Die einen

sagen, dass, wenn sich der Bleistift bewegt, schafft Gott vier Akzidenzien,
wobei kein Akzidenz Ursache des anderen ist, sondern sie sind in der Existenz

verbunden, Das erste Akzidenz ist der Wille, den Bleistift zu bewegen,
das zweite, das Vermögen, ihn zu bewegen; das dritte, die menschliche

Bewegung; die Bewegung der Hand; das vierte: die Bewegung des Bleistif-

52 [...] quem in vetimentum ingressum opinamur. Frei übersetzt: „dass das Kleid jene
Farbe annimmt".

53 Scientia ipsis est accidents.

54 Tempus enim compositum ex instantibus.
55 Ein Körper ist nicht wirktätige Ursache für etwas anderes.

125



tes56. Das heisst, wenn der Mensch eine Sache will und sie im Gedanken

ausführt, wurde ihm bereits (dafür) der Wille und das Vermögen, das zu

tun, was er tun will, und die Wirktätigkeit erschaffen. (Denn er handelt
nicht auf Grund der in ihm geschaffenen Fähigkeit; ihr kommt im Wirken
keine Tätigkeit zu.57) Allen Richtungen aber ist gemeinsam, dass der Wille,
die Kraft, und der Wirkakt geschaffen, und alle Akzidenzien ohne Bestand
sind. Gott schafft in diesem Bleistift Bewegung nach Bewegung, immerfort,
solange sich der Bleistift bewegt, und wenn er ruht, so ruht er solange nicht,
bis dass Er in ihm ebenso Ruhe erschafft. Und er hört nicht auf, Ruhe nach
Ruhe zu erschaffen, solange der Bleistift ruht. Ebenso gilt das für jedes

Jetzt der Zeitpartikeln, der Zeitatome: Gott schafft ein Akzidenz in jedem
existierendem Individuum, von Engel, Sphäre und Anderem, immerfort in
jedem Augenblick. Das ist für die Mutakallimün der wahre Glaube an Gott
als den (aktiven) Schöpfer. Und derjenige, der das nicht glaubt, leugnet die

Existenz des Schöpfergottes. Maimonides antwortet auf diese Anschauung
mit einer scharfen Polemik: „Glaubensanschauungen wie diese, sind, so
wird von mir und von jedem vernünftigen Menschen gesagt: wie man einen

Menschen verhöhnt, so verhöhnt ihr Ihn? (Hiob 13,9) Denn dieses Hirngespinst

heisst wahrlich mit Gott Spott treiben!"58

Zusammenfassend ist zu sagen: Da das Akzidenz keine zeitliche Kontinuität

hat, und die Substanz nicht ohne Akzidenz gedacht werden kann,
müssen sie gleichzeitig ins Dasein treten, Es liegt aber im Wesen des Akzidenz,

das es nicht dauert. Was muss geschehen, dass es an der Substanz

bleibt? Der fortdauernde Schöpfungsakt eines Akzidenz. Diese Vorstellung
schliesst jedes Naturgesetz aus und gründet die Schöpfung in den Willen
Gottes, denn ein Naturgesetz bedeutet Einschränkung der Allmacht Gottes.

Deshalb ist es auch unstatthaft zu behaupten, dass die Natur einer
Substanz dies oder jenes Akzidenz erfordere, da es ja keine unabänderliche

Natur der Dinge gibt. Diese Lehre der beständigen Neuschöpfung wird
auch auf die privativen Akzidenzien ausgedehnt. Nach Aristoteles kommen

56 Voluntas ad movendum calamum; potentia ad movendum; motus hominis, hic est motus

manus; motus calmi.

57 Die geschaffene Potentiaütät hat keinen Einfluss auf den Akt.
58 MOSE BEN MAIMON, Führer der Unschlüssigen (Anm. 14), S. 336. H. A. DAVID¬

SON interpretiert diese Polemik: „Maimonides was confident that everyone
with a minimum of good sense grasps instinctively that when an object begins
moving after being struck by something else, the latter is the cause of the motion

of the first. He upbraids proponents of the Kuläm position in the words of
Scripture" {Moses Maimonides, The Man and his Works, Oxford 2005, S. 353).

126



den privationes oder negativen Attributen keinerlei Realität zu. Ruhe ist
Abwesenheit der Bewegung usw. Anders die Mutakallimün-, Ruhe, Tod usw.
sind ebenso reale, in jedem Augenblick neu geschaffene Akzidenzien.

Die siebente Prämisse definiert die privativen Akzidenzien59 als

Eigenschaften im Körper,60 als existierende Akzidenzien,61 die immerfort erschaffen

werden, so dass für jedes ens, das aufhört, ein ens geschaffen wird. Die
Erklärung dafür lautet: Sowie z. B. Ruhe nicht privatio der Bewegung, Tod
nicht privatio des Lebens, Blindheit nicht privatio des Sehens ist, sondern
eher dem Phänomen von Wärme und Kälte entsprechen, die zwei
Akzidenzien sind, so verhält es sich auch mit der Bewegung, die ein geschaffenes

Akzidens in dem sich Bewegenden ist. Das gilt auch für die Ruhe, die
ein Akzidenz ist, das Gott im Ruhenden schafft, das ebenfalls keine zwei

Augenblicke lang existiert. Der ruhende Körper ist folglich einer, in dem
Gott bereits in jedem einzelnen seiner Teile die Ruhe geschaffen hat. Und
für jede zum Aufhören gebrachte Ruhe schafft er eine andere Ruhe, während

der ganzen Zeit, in der das Seiende sich in Ruhe befindet. Dieses Prinzip

trifft auch auf Weisheit und Unwissenheit zu, sodass Unwissenheit ein
Akzidenz ist, die forterschaffen werden kann, solange der Unwissende über
einen Gegenstand in Unwissenheit verharrt. Und diese Schlussfolgerung
trifft auch auf Leben und Tod zu. Beide sind Akzidenzien. Das. heisst:

solange der (das) Lebendige lebt, hört Leben auf und wird Leben geschaffen.

Und wenn Gott seinen Tod will, schafft Er in ihm ein Akzidenz des

Todes, nachdem das Akzidenz des Lebens wich, das keine zwei Augenblicke

lang bestand. Dementsprechend folgt, dass das Akzidenz des Todes,
das Gott schafft, zu seiner Zeit ebenso aufhört. Und Gott schafft ein anderes

Todesakzidenz. Und wäre dies nicht so, würde der Tod nicht dauern.
Wie Leben nach Leben, so wird Tod nach Tod geschaffen.

Maimonides führt dann mit offensichtlicher Ironie die Konsequenzen
dieser Anschauung vor, wenn er schreibt:

„Wie lange schafft Gott das Akzidenz des Todes im Toten? Nur solange

als seine Form [Gestalt]62 besteht, oder solange als eines seiner Atome

59 [...] credunt, privationes habituum esse res existentes in corpora, substantiae ipsius additas.

60 Z. B. ist die Leichtigkeit eine Eigenschaft der Substanz und nicht privatio von
Gewicht.- Die Eigenschaften sind folglich existierende Akzidenzien, die sich
einer causa ejfiriens verdanken.

61 „This Statement [...] is formulated by Maimonides in a way that the Mutakallimün
would never have been able to accept." Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides"

Mutakallimün (Anm. 7), 3 (1992/93), bes. S. 143- 147.
62 [...] omnibusne diebus, quibusforma etfigura eius durât.

127



bestellt? Denn das Akzidenz des Todes, das Gott schafft, schafft er, in
jedem einzelnen Atom dieser Atome. Wenn wir Zähne von Toten finden,
die tausende Jahre alt sind, ist das für sie ein Beweis, dass Gott diesen Knochen

nicht hat aufhören lassen?63 Musste er also in ihm das Akzidenz des

Todes alle diese Jahrtausende hindurch erschaffen? Jedes Mal wenn ein Tod
aufhört, wieder einen Tod erschaffen?"64

Eine andere Anschauung dazu lautet, dass ein Teil der privationes der

Eigenschaften nicht wirklich existent sind,65 sondern dass z.B. Schwäche,

privatio an Kraft, Unwissenheit, privatio an Weisheit sei, Aber das lässt sich

nicht auf jede privatio anwenden, denn manche dieser privationes existieren
und andere stellen die privatio einer Eigenschaft dar. Diese Unterschiede
werden aber nicht begründet, sondern sie existieren willkürlich. Das gilt
auch für die Akzidenzien: ein Teil besteht lange Zeit, ein anderer nicht zwei

Augenblicke. Die Absicht dieser Anschauung ist es, dass das Seiende in der
Art und Weise aufgefasst wird, dass es den religiösen Anschauungen
entspricht, d. h. naturwissenschaftliche Tatsachen haben sich nach den
Glaubenslehren zu richten und nicht umgekehrt.66 Tod ist nicht Privation von
Leben, Ruhe ist nicht Abwesenheit der Bewegung, sondern beide sind
tatsächlich existierende Akzidenzien, die Gott in jedem Augenblick neu
schafft. Theologisch gesprochen soll Gott nicht nur als der Schöpfer des

Lebens verstanden werden, sondern auch Schöpfer des Todes.67

Die achte. Prämisse definiert, dass nur Substanz und Akzidenz existieren,
und die natürlichen Formen sind ebenso Akzidenzien. Alle Körper sind

folglich aus einander ähnlichen Atomen zusammengesetzt (1. Prämisse),68
die sich voneinander durch Akzidenzien, wie Leben,69 Humanität, Sensitivi-
tät und Rationalität — wie Schwarz, Weiss, Bitterkeit und Süssigkeit,
unterscheiden. Der LTnterschied eines Individuums zum anderen einer anderen

Gattung entspricht daher dem Unterschied zweier Individuen ein und der-

63 [...] quod argumento est, Deum non privasse substantiam illam.

64 MOSE BEN Maimon, Führer der Unschlüssigen (Anm. 14), S. 338.
65 Res existentes.

66 Maimonides weist hier auf etwas Wesentliches hin: die Mutakallimün sind eher

geneigt, die Bilder der physischen Welt ihren Meinungen anzupassen als umgekehrt
die Gestalt ihrer Anschauungen in Ubereinstimmung mit den aktuellen Gegebenheiten

der Welt zu bringen. Das ist auch das Thema der zehnten Prämisse.
67 HANAFI (Anm. 4), S. 281.
68 „This conception of the world was taken for granted by the vast majority". Siehe

SCHWARZ, Who were Maimonides* Mutakallimün (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 148.

69 Ebenso ist Animalität möglich, im Sinne der aristotelischen Formel: Homo est

animal rationale.

128



selben Gattung. Z. B. sind Himmelskörper, die körperliche Substanz der

Engel, auch die Substanz des Thrones der Herrlichkeit und der Körper
irgendeines Wurms der Erde von ein und derselben Substanz. Sie

unterscheiden sich nur durch die Akzidenzien.
Die Verschiedenheit der Seienden beruht folglich auf der Verschiedenheit

der Akzidenzien, die alle aus dem gleichen Atomen bestehen. Die
aristotelische Unterscheidung von Materie und Form ist aufgehoben. Auch die

forma naturalis, die die Wesenheiten der Dinge enthält, ist ausgeschaltet, sie

ist nichts anderes als eine zufällige Bestimmung, und die Verschiedenheit
der Seienden ist akzidentiell und nicht essentiell. Der Unterschied zwischen
den Individuen verschiedener Gattung ist derselbe als der zwischen Individuen

derselben Gattung: Die Substanz ist bei allen Wesen dieselbe,
Verschiedenheit (Formen) bewirkt nur das Akzidenz. Einzig Gott allein ist eine
Substanz ohne Akzidenzien.

Die neunte Prämisse bestimmt die nur einen Moment dauernden Akzidenzien,

als solche, die füreinander nicht substratum (Träger) sein können.70 Sie

sind alle von dem Atom (Substanz) als dem ursprünglichen Substrat
bestimmt. Die Abhängigkeit der Akzidenzien voneinander wird deshalb
abgelehnt, da sich dieses letzte Akzidenz in der Substanz (Atom) nur dann
vorfände, nachdem zuvor (schon) das erste Akzidenz vorhanden wäre.

Dem gemäss sind alle Akzidenzien zusammen, das, was determiniert. Und
von anderen Gesichtspunkten her gilt ebenso, dass ein substratum (Atom), das

dem Akzidenz zugrunde gelegt ist, für eine bestimmte Zeit dauernden
Bestand haben muss. Es erhebt sich aber die Frage, wenn nun das Akzidenz
keine zwei Augenblicke lang besteht, wie kann es, nach dieser Hypothese,
substratum eines anderen sein? Die Reihe metaphysischer Voraussetzungen,
welche das Verhältnis von Substanz und Akzidenz betreffen, schliesst mit
dem Satz, dass kein Akzidenz Träger eines anderen sein könne, sondern dass

jedes Akzidenz von der Substanz getragen werden müsse.

Die %ehnte Prämisse ist der Fokus für alle anderen Prämissen, auf die sie

hinzielen: auf die Intelligibilität.71 Sie beschäftigt sich mit der Bedeutung der

70 „[...] most of the authors seem to take it for granted". Siehe SCHWARZ, Who
were Maimonides' MutakalHmün (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 150.

71 Transitas, im Sinne eines Ubergangs aus einer Imagination in die Denkbarkeit
und damit in die Wirklichkeit. Anders ausgedrückt: alles, was sich die

Einbildungskraft vorstellen kann, ist für das Denken zulässig. „[...] it appears that
the principle of admissibility as well as of God's custom have their roots

among early Basri Mutazilites [...] These principles play an important role in
the thought of the Ka/äm but apparently not as important as Maimonides

129



Phantasie für die Erkenntnis,72 und sie behauptet, dass alles Vorstellbare
durch den Verstand intelligibel {nobis imaginamur, transire quoque posse ad intellec-

tuni) sei, so wie der Erdball eine kreisende Sphäre und die kreisende Sphäre

zum Erdball wird — was unter dem intellektuellen Aspekt möglich ist. Ebenso

ist möglich, dass sich der Feuerkreis zum Mittelpunkt und der Erdkreis

zur Umlaufsphäre bewegt, und dass kein Ort für einen bestimmten Körper
geeigneter als ein anderer wäre. Gemäss dieser Intelligibilität (dem intellektuellen

transitas) wird behauptet, dass jegliches existierende und wahrnehmbare
Seiende grösser oder kleiner werden kann, unabhängig von dem, was es von
sich selbst her ist. So kann z.B. die Grösse eines Menschen, einem hohen

Berg entsprechen, oder er kann als einer gedacht werden, der viele Köpfe hat,
und der in der Luft fliegen kann. — Ein Elefant kann in der Intelligibilität der

Grösse einer Fliege entsprechen, und eine Fliege, die Grösse eines Elefanten
annehmen. Das wird Intelligibilität durch den Verstand genannt {dicunt,

transire secundum intellectuni'3). Das Axiom lautet daher, es ist angemessen, dass

das Seiende so ist, wie es ist, und es ist möglich, dass es so ist, wie es auch

vorgestellt werden kann. Daher ist keine Bedeutung irgendeines Seienden

angemessener als eine andere. In dieser Annahme wird keine Rücksicht auf
die adequatio ad rem (existentiam)74 genommen. Das heisst, dass das Seiende,

bestimmte Formen, bestimmte Masse und notwendige Beschaffenheiten hat,
die seine Seinsverfassung ausmachen. Der Yazläm aber behauptet, dass die

Seinsverfassung geändert werden kann. Das bedeutet, dass die Erde, die sich

zum Mittelpunkt bewegt, und das Feuer, das aufsteigt und das wärmt, das

Wasser, das kühlt — nichts anderes als ein kontinuierliches Verhalten sei. Lind

es ist für das Denken nicht unmöglich, dass sich dieses ändert, sodass das

Feuer kühlt und sich nach unten bewegt und ebenso, dass Wasser wärmt und
sich nach oben bewegt, obwohl es doch Wasser ist.

Es herrscht auch Übereinstimmung darüber, dass das Zusammentreffen
zweier Gegensätze in demselben Subjekt und in demselben Augenblick un-

would have it. There seems not indignation that these principles are based on
imagination." Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides" Mutakallimün (Anm. 7),
3 (1992/93), S. 163.

72 Siehe auch H. BLUMBERG, Maimonides on the Concept of Tajwi^ in: Tarbi^
39 (1969/70), S. 268-276; H. A. WOLFSON, The Philosophy of the Kaläm, London
1976, S. 434-44 und S. 544-58.

73 [...] possibilia esse vel recipiposse in intellectu.

74 I 'eritas est adequatio intellectus ad rem, so die scholastische Formulierung. Die
Mutakallimün nehmen in ihrer Aussage keine Rücksicht auf das Existierende, ob
es nun in Übereinstimmung mit einer Hypothese steht oder nicht: contemnantes

plane totam rerum naturam.

130



möglich und für den Verstand nicht denkbar sei, wie es auch unmöglich und
nicht intelligibel sei, dass die Substanz ohne ein Akzidenz in ihr existiert.
Ferner wird die impossibilitas einer transfomatio substantiae in accidentem vel acâdentis

in substantiam behauptet, nämlich, dass ein Körper nicht in einem anderen

Körper eindringen kann. Das wird als eine impossibilitas secundum intellectum

angesehen. Das heisst, alles was zu den impossibilia gezählt wird, ist in keiner
Weise vorstellbar. Und das, was als possibile bezeichnet wird, ist vorstellbar.
Der philosophische Einwand gegen diese Anschauung lautet, dass das, was
für unmöglich gehalten wird, weil es nicht vorstellbar ist. und das, was für
möglich gehalten wird, weil es vorstellbar ist, nur eine Möglichkeit in der

Imagination nicht aber im Intellekt ist. Das necessarium, possibilium und das

impossibilium wird einmal mittels der imaginatio und nicht mittels des Intellekts,
und ein anderes Mal mittels der oberflächlichen allgemeinen Meinung (sensus

communis) bestimmt. Aus dieser Hermeneutik heraus ist das Vorstellbare möglich,

ob nun das existierende Seiende mit ihm convenient ist oder nicht. Und
das, was nicht vorstellbar ist, ist unmöglich.

Zusammenfassend kann gesagt werden, diese Prämisse behauptet, dass

alles, was durch die Vorstellung erfasst, durch den Intellekt als möglich
anerkannt wird. Dies bedeutet einen gewissen Vorrang der Imagination
gegenüber dem Intellekt.

Die im Text folgende Disputation zwischen einem Mutakallim und
einem Philosophen sucht durch philosophische Argumente (offensichtlich
sind es diejenigen des Maimonides) eine Unterscheidung zwischen Imagination

und Intellekt einzuführen. Der Mutakallim kennt zwar diese

Unterscheidung, wendet sie aber für sich nicht an, sondern er beruft sich in seiner

Argumentation auf die vorher vorgestellten Prämissen als Argumente.
Der Dialog endet mit dem Sieg des Philosophen:

Der Mutakallim fragt, wie es kommt, dass ein Eisenkörper als besonders

hart, fest und schwarz vorgefunden wird, und die materielle Substanz der
Butter als weich und weiss?

Der Philosoph antwortet, dass jeder natürliche Körper zwei Arten von
Akzidenzien hat; Akzidenzien, die sich auf den Aspekt seiner Materie
beziehen, wie z. B. dass ein Mensch gesund oder krank ist, und Akzidenzien,
die sich auf den Aspekt seiner Form beziehen, wie das Erstaunen und das

Weinen. Die materiellen Stoffe der zusammengesetzten Körper als einer

compositio ultima differieren hinsichtlich der Materie, so dass die Substanz

von Eisen zur der von Butter gegensätzlich ist, woraus sich differierende
Akzidenzien ableiten lassen, wie Festigkeit der einen, Weichheit der anderen.

Die Akzidenzien ergeben sich aus der Verschiedenheit ihrer Formen.

131



Und das Weisse und das Schwarze sind Akzidenzien, die sich aus der
Verschiedenheit ihrer materia ultima ergeben.

Der Mutakallim widerspricht dem und behauptet, dass überhaupt keine

Form existiert, nämlich als ein constitutum für die Substanz, sondern alles das

sind Akzidenzien, wie das in der achten Prämisse erklärt wird. Daher gibt es

keinen Unterschied zwischen der Substanz des Eisens und der der Butter,
denn alles ist aus ähnlichen Atomen zusammengesetzt, wie das in ersten
Prämisse erklärt ist, aus der sich mit Notwendigkeit die zweite und dritte
Prämisse ergibt. Und ebenso ist die zwölfte Prämisse dafür notwendig, um
das Atom zu beweisen. Für den Mutakallim ist es auch unmöglich, dass ein
Teil der Akzidenzien eine bestimmte Substanz so determinieren, dass sie

dadurch disponiert und bereitet ist, sekundäre Akzidenzien anzunehmen.

Denn für ihn kann kein Akzidenz die Voraussetzung für ein anderes sein, wie
das in der neunten Prämisse erklärt worden ist, weil ein Akzidenz keinen
Bestand hat, wie die sechste Prämisse darlegt. Und wenn sich für den

Mutakallim alles so verhält, wie er es entsprechend seinen Prämissen verifizieren

will, so liegt für ihn auf der Hand, dass die Substanzen von Butter und
Eisen ein und dieselben sind, und auch die Relation jeder Substanz zu
jeglichem Akzidenz ist eine. Deshalb ist keine bestimmte Substanz ist für ein
bestimmtes Akzidenz geeigneter als eine andere. So wie kein Atom dafür
mehr geeignet ist, sich zu bewegen als zu ruhen, so ist keine Substanz geeigneter

ein Lebens-, ein Verstandes- oder ein Gefühlsakzidenz anzunehmen als

eine andere. Ob es viel oder wenig Substanzen sind, spielt daher auch keine

Rolle, da das Akzidenz in jedem einzelnen Atom existiert, wie das in der
fünften Prämisse erläutert worden ist. Gemäss all dieser Prämissen folgt
notwendigerweise, dass der Mensch nicht mehr zum Denken geeignet ist als eine

Fledermaus.75

In der folgenden Anmerkung ermuntert und ermahnt Maimonides den
Leser zum ernsthaften Studium dieser Problemstellungen, bei denen es

zuerst einmal darum geht, das Wesen des Seienden wirklich zu erkennen, in
dem, was es wirklich ist. Daraus würde sich auch die Tatsache zeigen, dass

den meisten Lebewesen eine Vorstellungskraft offensichtlich eigen ist.76

75 Nach S. MÜNK, M Guide des Egarés, 3 Bde, Osnabrück 1964, Bd. I, S. 407,
haben die Handschriften „Käfer". Der Sinn der Stelle ist: da alles aus Atomen

zusammengesetzt ist, die gleiche Eignung haben, beliebige Akzidenzien
anzunehmen, kann das Akzidenz des Denkens einem Käfer und einem Menschen
zukommen.

76 Siehe ARISTOTELES De anima III, 10, 11: xou sv xoiç aVxaç Çwai; ou vot]aiç ouôe

koyiagoç saxiv cdXcx ^avxaata.

132



Denn der Mensch unterscheidet sich nicht durch Imagination von anderen

Lebewesen, sondern durch Intellekt. Von daher ist der Akt der Imagination
ist kein Verstandesakt sondern das Gegenteil. Die Aufgabe des Intellekts ist
es nun, das Zusammengesetzte zu teilen, seine Teile zu differenzieren, zu
abstrahieren und sie in ihrem wahren Sosein und in ihrer Kausalität
vorzustellen. Der Intellekt hat die Fähigkeit das Universale vom Singularen zu
differenzieren und ermöglicht es, eine vom Universalen ausgehende
Untersuchung durchzuführen, die für Maimonides die wahre ist, Sie allein kann
das Substantielle vom Akzidentiellen unterscheiden.

Die Einbildungskraft hingegen erfasst nur das zusammengesetzt Individuelle

in seiner Gesamtheit, entsprechend dem, was die Sinne erfassen. Oder sie

setzt Dinge zusammen, die in der Existenz zerstreut sind und verbindet das

eine mit dem anderen — zu einem Körper oder einer Kraft aus den Körperkräften.

So kann man sich einen Menschen vorstellen, dessen Kopf ein Pferdekopf
ist, und der Flügel hat usw. Dies wird vom Intellekt her als erdichtet und als

falsch bezeichnet, denn nichts Existierendes ist dem ähnlich.

Weiters kann sich die Einbildungskraft beim Erfassen auch nicht der
Materie entziehen, sogar dann, wenn sie eine Form in die äusserste
Abstraktion abstrahiert. Deshalb gibt es keine kritische Prüfung mittels der
Vorstellungskraft.

Unterstützung für seine Anschauung findet Maimonides in den sapientiae

disciplinares (den mathematischen Wissenschaften). Sie können Wirklichkeiten

erschliessen, die sich der Mensch mit seiner Phantasie überhaupt nicht
vorstellen kann, also als unmöglich qualifizieren muss. So ist es z.B. unmöglich,

dass sich zwei Gegensätze verbinden: Aber durch ein mathematisches
Beweisverfahren kann die Existenz dessen evident werden, was unmöglich
sich vorzustellen war. Maimonides bringt folgendes Beispiel:

„Wenn du dir eine grossen Kreis in einem dir beliebigen Ausmass

vorstellst, selbst wenn du ihn dir im Ausmass der Umlaufsphäre vorstellen würdest,

und du dir danach eine Achse vorstellst, die durch seinen Mittelpunkt
durchläuft, und dir weiters zwei Menschen vorstellst, die an den beiden Enden

der Achse stehen, sodass ihre Füsse auf der geraden Linie der Achse

aufruhen; und wiederum die Achse und die Füsse in einer geraden Linie sind,
so ist die Achse parallel oder nicht parallel zum Horizont. Ist sie parallel,
fallen beide zusammen; wenn nicht, fällt einer von ihnen, und zwar der Untere,

und der andere bleibt stehen. So erfasst es die Vorstellungskraft."
Aber, so Maimonides, es ist bereits erwiesen, dass die Erde Kugelform

hat, die auf beiden Enden der Achse bewohnt ist. Der Kopf eines jedem
Bewohners der zwei Enden ist gegen den Himmel gerichtet und seine Bei-

133



ne hin zu den Beinen des anderen, am Ende der anderen Achse. So es ist
auch unmöglich sich vorzustellen, dass von diesen einer herab fällt, denn
der eine ist nicht oben und der andere ist nicht unten, sondern jeder ist
oben und unten im Verhältnis zum anderen.

Es wurde auch bereits bewiesen, dass zwei existierende Linien, die

anfänglich an ihrem Ausgangspunkt voneinander einen Abstand haben, je

länger sie werden, desto geringer wird der Abstand, und die eine nähert sich

der anderen an, aber es ist unmöglich, dass sie einander jemals treffen,
selbst wenn sie ins Unendliche ausgehen, und obwohl sie sich in sich im
Verlängern annähern. Das aber ist unmöglich vorstellbar. Diese zwei Linien
sind aber erwiesenermassen die eine gerade, die andere krumm.77

Es kann daher die Existenz von etwas aufgewiesen werden, das nicht
vorstellbar ist, und dadurch ist auch evident, dass die Vorstellungskraft
nicht erfassen kann, was schlechterdings für unmöglich gehalten wird.
Ebenso ist durch Beweis die Unmöglichkeit dessen demonstriert, was die

Vorstellungskraft als ein necessarium betrachtet, nämlich, dass Gott Körper
und eine körperliche Kraft sei. Denn für die Imagination gibt es nur Körper
und Dinge im Körper. Dementsprechend ist klar, dass im Existenzbereich
ein anderes Seiendes existiert, mit dem man das necessarium, das intelligibile
und das impossibile prüft, und dass dies nicht die Imagination ist.

Aber selbst die Mutakallimün sind in dieser Sache keine Ignoranten fügt
Maimonides hinzu, sondern sie sind sich bis zu einem gewissen Grad dessen

bewusst, und nennen das, was vorstellbar und zugleich unmöglich ist,
wie z. B., dass Gott ein Körper ist, ein Hirngespinst und einen

Vorstellungswahn. Und viele Male erklären sie, dass Hirngespinste Irrtümer sind.

Aber sie fügen auch hinzu, dass zum richtigen Verstehen ihres Denkens es

der neun Prämissen bedarf, die erwähnt wurden, und ohne sie ist es

unmöglich, diese zehnte Prämisse zu verifizieren, nämlich: die Intelligibilität
dessen, was von den Vorstellungen als intelligibel angesehen werden solle

propter similitudinem ato?naru??i et aequalitatem acddentium im Hinblick auf die

Akzidentialitât.

Maimonides unternimmt es im Weiteren den Unterschied zwischen

Denkkonzeptionen und Phantasiekonzeptionen herauszuarbeiten, nämlich,
was den Unterschied zwischen intellektuell erfassten und imaginativ erfass-

ten Dingen ausmacht. Wenn der Philosoph sagt, das Seiende ist mein Zeuge,

und er auf Grund dessen das necessarium, das possibile und das impossibile

77 Maimonides verweist mit diesem Beispiel auf das Buch von APOLLONIUS, Die
vier Kegelschnitte, Buch II, Theorem 13.

134



prüft, so sagt der Theologe des Kaläm. Das Seiende wurde willentlich
geschaffen, nicht aus Notwendigkeit. Und wenn es in dieser Gestalt erschaffen

wurde, so wäre es möglich, dass es auch in sein Gegenteil geschaffen
worden wäre, und nur die conceptio intellectiialis entscheidet, dass es unmöglich

anders sei kann, als wie es vorgestellt wird.78

Da es im Kaläm kein Naturgesetz gibt, keine wesentlichen Eigenschaften
der Dinge, und da die Welt jeden Augenblick von Gott von neuem erschaffen

wird, der die Atome mit ihren Akzidenzien jeden Augenblick wieder
schafft, ist auch alles möglich. Und möglich ist das, was die Phantasie sich

vorstellen kann, selbst wenn es in der Wirklichkeit kein der Vorstellung
entsprechendes Objekt gibt. Die Phantasie, frei vom Naturgesetz macht

Unmögliches möglich. Und die Regelmässigkeiten, die statt einer natura

naturans aufweisbar sind, können sich in jedem Augenblick ändern.

Für Hassan Hanafi jedoch bleibt die Frage der positiven Bedeutung der

Imagination weiterhin offen, wenn er meint: „Theologians indeed defended

imagination in order to facilitate the understanding of prophecy. Philosophers

even more, considered imagination as a higher faculty which can
perceive and express through images, more than intellect can do. Maimonides*
defends of the intellect distinct from imagination makes him more a rationalist,

since reason can interpret the images transforming them to meanings."79
Die beiden letzten Prämissen (11 und 12) betreffen die Unmöglichkeit des

regressus in infinitunP und die Unverlässlichkeit der Sinneswahrnehmung. Zuerst

zur elften Prämisse: die Existenz des Unendlichen (im Seienden) ist
vollkommen unmöglich.81 Das heisst, die Existenz eines unbegrenzten Körpers
oder die Existenz von Körpern in unbegrenzter Zahl ist unmöglich. Ebenso
ist auch die Existenz infiniter Kausalitätsketten unmöglich, nämlich dass ein
Seiendes causa für ein Seiendes ad infinitum ist, sodass in Wirklichkeit zahllose

78 Siehe MOSES BEN MAIMON, Der Führer der Unschlüssigen (Anm. 14), S. 345- 353.
79 HANAFI, Maimonides' Critique (Anm.4), S. 281.
80 „Maimonides states that the Mutakallimün did not distinguish between the four

kinds of infinity (a) of magnitude, (b) of infinite numbers of magnitude, (c) of
infinite division of a finite magnitude, (d) of infinite series whose members
succeed each other and rejected infinity of any kind This can be verified
from the sources." Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides* Mutakallimün

(Anm. 7), 3 (1992/93), S. 165.
81 Sowohl in der Wirklichkeit, als dem Vermögen nach und in dem Akizdenz,

während die Philosophen nur das Unendliche der Wirklichkeit in Abrede stellen.

Siehe ARISTOTELES, Physik 111,5, das Unendliche dem Vermögen nach und
dem Akzidenz nach aber für zulässig halten (Physik 111,6) Siehe Moses BEN

MAIMON, Der Führer der Unschlüssigen (Anm. 14), S. 353.

135



Seiende existieren, die vel corpora vel a corporibus seperata sind, nur dass einige

von ihnen causa alterius sind. Folglich ist es die ordo naturalis essentialis selbst,
die die Unmöglichkeit der Existenz eines infiniten Seienden erweist.

Tatsächlich ist die Existenz eines infiniten Seienden inpotentia vel in accidenti

bereits durch ein Beweisverfahren als existent erwiesen worden. Wie ja erwiesen

ist, dass ein Körper ad infinitum und auch die Zeit dem Vermögen nach ad

infinitum teilbar ist. Besondere Aufmerksamkeit gilt in diesen Überlegungen
dem infinitum per accidenr. dem Dasein eines Seienden nach Aufhören eines

anderen, und dieses andere nach Aufhören eines dritten, und so fort ad infinitum.

Derjenige, der durch Beweisverfahren die aetemitas mundi behauptet,82

meint, dass die Zeit nicht aufhört (tempus sine fine esse), und für ihn folgt
daraus, dass die Zeit durch ein Zeitteilchen bestimmt ist, indem das eine

anfängt, wenn das andere aufhört. Ebenso verhält es sich für ihn mit der successio

der Akzidenzien, die, auf die Materie hin, ad infinitum ist. Akzidenzien existieren

folglich nicht simultan, sondern in der successio — und da es dafür keinen

Gegenbeweis gibt, ist dieser Erklärungsversuch möglich.
Für die Mutakallimün aber besteht kein Unterschied, zwischen einem

bestimmten, existierenden unendlichen Körper, und einem Körper und der

Zeit, die einer divisio ad infinitum unterworfen sind. Weiters besteht für sie

auch kein Unterschied zwischen der gleichzeitigen Existenz von Seienden

in unendlicher Zahl, die aufeinander zugeordnet sind — und Seienden in
infiniter Zahl, wo eines nach dem anderen aufhört.

Das eine ist für sie ebenso absurd wie das andere. Diese vier Aspekte
des infinitum sind für sie äquivalent. Was den letzten Aspekt angeht, das

Unendliche in der Aufeinanderfolge, versucht man die Unmöglichkeit mittels

methodischen Beweises zu erklären. Andere behaupten, dass dieser

(Aspekt) für den Intellekt evident sei und schon beim ersten Nachdenken

gewusst wird, und dass es dafür keines Beweises bedürfe. Wenn es eine

klare Absurdität ist, dass infinit Seiendes aufgrund der Aufeinanderfolge
existiert, obwohl das nun (augenblicklich) existierende Seiende endlich ist,
dann ist die aetemitas mundi (schon) beim ersten Nachdenken absurd.

82 Wobei hier mehr die Anhänger des Aristoteles gemeint sein müssen, da doch
Maimonides ausführt, dass Aristoteles keineswegs behauptet, Beweise für die

Ewigkeit der Welt zu besitzen. „Was jedoch mich betrifft, so besteht kein
Zweifel, dass Aristoteles [...] in betreff der Ewigkeit der Welt [...] über keinen
Beweis verfügt hat und dass er absolut auch nicht einen Tag lang der Meinung
war, dass diese Ausführungen Beweise seien" (MOSE BEN MAIMON, Der Führer
der Unschlüssigen [Anm. 14], Bd. II, S. 15 und 107).

136



Die Existenz des Unendlichen in den Dingen ist (a) ohne die Unterscheidung

der Unendlichkeit des Körpers und seiner unendlichen Teilbarkeit
unmöglich, und ebenso auf Grund (b) der unendlichen Zahl von Seienden, die

in Aufeinanderfolge existieren. Unendlichkeit kommt letztlich nur Gott zu.

Die zwölfte Prämisse behauptet, dass die Sinne nicht immer einen

wahrheitsgetreuen Sachverhalt wiedergeben.83 Die Mutakallimün misstrauen der
sinnlichen Erfassung von zwei Seiten her. Erstens, dass vieles ihrer sinnlichen

Wahrnehmung entgeht, ob der Subtilität des wahrgenommenen
Gegenstandes wegen (Atom), oder auf Grund der Distanz des Wahrnehmenden

vom Wahrgenommenen, so wie der Mensch über eine Entfernung von
vielen Meilen weder sieht, hört noch riecht, oder wie (auch) die

Himmelsbewegung nicht erfasst werden kann. Zweitens weil in der Wahrnehmung
selbst Irrtum liegt, wie z. B. jemand einen Gegenstand, der gross ist, aus der
Distanz als klein ansieht, und etwas Kleines als gross ansieht, wenn es sich

im Wasser befindet. Man sieht auch Gekrümmtes als gerade an, wenn es

sich teilweise im und teilweise ausserhalb des Wassers befindet. Und ebenso,

dass der Gelbsüchtige die Dinge gelb sieht. Und derjenige, dessen Zunge

mit roter Galle getränkt ist, schmeckt Süsses bitter. Beispiele solcher Art
sollen beweisen, dass man den Sinnen nicht zutraue als Prinzipien einer

Beweisführung zu dienen.
Diese letzte Prämisse ist besonders wichtig, denn wenn mit den Sinnen

Gegenstände erfasst werden, die im Widerspruch zu dem stehen, was behauptet
wird, dann kann argumentiert werden, man soll nicht die Aufmerksamkeit auf
die Sinne lenken, nachdem (doch) mittels Beweises die Sache geklärt ist, weil ja

der Intellekt das lehrt. So z. B. die Behauptung der Mutakallimün hinsichtlich
der Bewegung, dass sie kontinuierlich ist, weil in sie Ruhemomente eintreten.

Ebenso gilt das für den Mühlstein, der während seiner Umdrehung auseinanderstiebt.

Gleiches gilt für das Weisse im Kleid, das im Augenblick non existent

wird und bereits wieder ein anderes Weisses aufscheint. All diese Dinge sind
das Gegenteil des Evidenten. Folglich wird die Antwort darauf lauten: das

Seiende entzieht sich der sinnlichen Wahrnehmung. In anderen Fällen wird

geantwortet: dies ist ein Irrtum, auf Grund der allgemeinen Irrigkeit der

Sinneswahrnehmung. Maimonides fügt letztlich noch an, dass diese uralten

Anschauungen bereits Thema der Sophisten waren.

83 „Indeed I have not found any explicit statement whatsoever affirming that our
senses deceive us." Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides"
(Anm. 7), 3 (1992/93), S. 169.

137



Resümee

Aus den vier grundlegenden dogmatischen Voraussetzungen, der creatio ex

nihilo, der Existenz Gottes, Seiner Unkörperlichkeit / Körperlosigkeit und Seiner

Einheit,84 entwickelten die Mutakallimün ein philosophisches Konzept, das

Maimondes so nicht annehmen konnte, da sie in ihrer Ignoranz gegenüber der

natürlichen Ordnung der Dinge falsch liegen. Dazu führte er eine detaillierte

Beschreibung ihrer Prämissen durch, die weder ein Naturgesetz, noch eine

natürliche Organisation und Einheit des Universums akzeptieren. Auf Grund
dieser Voraussetzung steht den Anhängern eines solchen philosophischen-
theologischen Systems auch gar kein vertrauenswürdiges Kriterium zur
Bestimmung zur Verfügung, ob nun Seiendes möglich oder nicht möglich ist. Aus
diesem Mangel resultiert die Behauptung, dass alles Vorstellbare möglich ist.

Selbst die Mannigfaltigkeit des Universums steht in keiner Beziehung zu sich

selbst, alles besteht nur aus gleichen Elementen, denen keine Substanz und
keine Eigenschaften zukommen, sondern die lediglich Atome und Akzidenzien
sind. Das Kausalgesetz wird ignoriert und die Handlungen des Menschen sind

das Ergebnis eines göttlichen Willens, sie haben keinen Eigenwert, sind nur
von akzidentieller Bedeutung. Maimondes stellt diese Prämissen weder umfassend

noch nicht unvoreingenommen dar. Vielmehr zielt seine Intention auf die

Darstellung der Schwächen des Systems, das er als unseriös versteht, da seine

Grundlage nicht auf positiven Fakten, auf der Evidenz der Sinnes- und

Verstandeswahrnehmung aufruht, sondern auf reiner Fiktion.
Dennoch stellt sich für Alfred L. Ivry die Frage, ob Maimonides ' Darstellung

des Y^aläm als definitiv angesehen werden kann: „With the greater
availability of primary Kalâm texts and the formidable scholarship of Shlomo

Pines, Josef van Ess and most recently Michael Schwarz, it not appears more
likely that Maimonides has constmcted a composite picture of the Kaläm

principles, only some of which can be confirmed in the sources in the manner

he describes."85

Ivry vermutet, dass Maimonides aus verschiedenen Quellen von
differierenden theologischen Konzepten der Mutakallimün seine Bild des Tialäm

destilliert hat, dabei der Methode folgend, die er beim Abfassen des Misneh

Tora angewandt hat „calling a dominant tradition from the competing
voices of the rabbis of an earlier age."86

84 Mit diesen Voraussetzungen stimmt Maimonides überein.
85 A. L My, The Guide and Maimondes' Philosophical Sources, in: K. SEESKIN

(ed.), The Cambridge Companion to Maimonides, Cambridge 2005, S. 58-81, dort S. 73.

86 Ebenda.

138



Besonders die zehnte Prämisse, die Maimondes als die grundsätzliche
vorstellt, worin all das, was vorgestellt werden kann, als möglich angesehen
wird („an admissable notion to the intellect") ist seit den Forschungen mit
Quellentexten des Kaläm in Frage gestellt worden. „Schwarz does not find
the doctrine as such given priority in Kaläm sources. It would appear Mai-
monides emphasizes the contrast between the intellect and imagination
more than the theologians themselves do, perhaps because they saw the

doctrine of admissibility as eminently rational."87

Bereits Shlomo Pines hat auf die tendenziöse Interpretation der maimo-
nideischen Darstellung des Kaläm hingewiesen, obwohl seiner Meinung
nach „his expose"of the MutakalHmün is verifiably accurate in its details as

well as in its main points".88 Die zunehmend differenzierende Analyse der
maimonideischen Beschreibung des Kaläm im Lichte primärer Quellen
durch Michael Schwarz hat Pines" Anschauung einerseits bestätigt und
andererseits auch relativiert:

„It seems that the evidence collected in these pages more or less confirms
Maimonides" premises 1, 6, 7, 8, 9, and 11. For the rest of the premises the

evidence is be partial at best. This seems to be the fact.

But if we ask for the reasons for this discrepancy we enter the realm of
speculation. On the one hand Maimonides was evidently not interested in the

whole spectrum of opinions held by various Kaläm thinkers... on the other
hand many passages in Maimonides" chapter are clearly ironical or even sarcastic.

His inimical attitude towards the MutakalHmün comes through clearly. And
in Maimonides" times it was no less common practice than in the present day

to misrepresent slightly the adversary's attitude for the sake of argument."89
Es bleibt aber weiterhin die Frage offen, ob Maimondes den Kaläm nun

richtig interpretiert hat oder nicht. Offensichtlich ist nur, dass seine

Interpretation innerhalb des Gesamtkonzeptes des Moreh Nevukhim stimmig ist,
und dass die Spannweite seiner Perspektive über rein historische und lite-
rarkritische Fakten hinausreicht. So wird es weiterer, tiefer gehender
interdisziplinärer Forschungen bedürfen, die den Kaläm im Gesamtkontext
seiner geschichtlichen Einordnung, seiner Theologie und Philosophie
(Offenbarung, Vernunft und Natur) betrachten müssen.

87 IVRY, The Guide (Anm. 85), S. 74.
88 PlNES, The Guide (Anm. 21), S. CXXV.
89 ScttWARZ, Who were Maimonides" Mutakallimüril (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 172.

139


	Mose ben Maimon (Maimonides) und seine Darstellung des Kalām

