Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Mose ben Maimon (Maimonides) und seine Darstellung des Kalm
Autor: Dolna, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mose ben Maimon (Maimonides)
und seine Darstellung des Kalim

von Bernbard Dolna*®

Im 73. Kapitel des ersten Buches seines Moreh Nevukhim (Wegweiser fur die
Ratlosen) beschreibt Mose ben Maimon (Maimonides) (1138-1204) das
Schépfungsverstindnis des Kalinz, das theologische System der Mutakallinzin,
der spekulativen Theologen des orthodoxen Islam im Mittelalter.! Maimoni-
des stellt zwolf Primissen vor, wobei, wie er selbst sagt, seine Absicht nicht
darin besteht, mit dem Gesamtinhalt des Kalim bis in seine letzten Details
bekannt machen zu wollen, sondern es geht thm nur darum, einen kurzen
Umriss zu zeichnen, unbekiimmert, ob das Bild des Ka/iw im Verlauf einer
langen Entwicklung manchmal verinderte Ztige annahm.> Maimonides geht
von der Voraussetzung aus, dass die Prinzipien dieses theologischen Systems
in allen Bearbeitungen ein und dieselben sind ,,[...] there i1s no cosmos and

*  Dr. Bernbard Doina. International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

1 Kalim bedeutet wortlich ,,Rede® oder ,,Wort* und wird in den arabischen Uber-
setzungen der griechischen Philosophen als Wiedergabe des Ausdrucks ,,Logos®,
,, Vernunft® und ,,Argument® gebraucht. Dariiber hinaus steht er fiir eine Form
des theologischen Argumentierens (Dialektik), und das Partizip Plural dieses Be-
griffes steht fiir die Reprisentanten dieser Gelehrsamkeit: die Mutakalliniin. Der
Begriff umfasst ein bestimmtes Denk- und Argumentationssystem, das schon
vor dem Autkommen der Philosophie im Islam verwendet wurde. In der weite-
ren Entwicklung und Ausbreitung des Islam wird Ka/ln zum Synonym fiir die
Dogmatik der Scholastik der Araber, die sich sowohl gegen die arabischen Aris-
toteliker oder Neuplatoniker, wie al-Farabi, Ibn Sina (Avicenna), Ibn Rusd
(Averroes) als auch gegen die Rechtsgelehrten (Fugahd) abgrenzt. Maimonides
widmet 4. Kapitel seines Moreh Nevukhin: (1, 73-76) dem Kalan, in denen er so-
wohl den historischen Hintergrund als auch verschiedene Ansichten beschreibt
und kritisiert, mit dem Ziel, ihn zu widerlegen.

2 Mose Maimonides zitiert im 1. Buch, Kapitel 74 seines Moreh Nevukhim ein
heute verloren gegangenes Werk des muslimischen Philosophen al-Farabi mit
dem Titel ,,Uber die verinderlichen Dinge®, aus dem Maimondes wahrschein-
lich sein historisches Schema des Kalim geschopft hat (Kalam als ein im Dienst
der Religion stehendes Denken). Siche S. STROUMSA, Maimondes” Auffassung
vom jidischen Kalanr sein Wahrheitsgehalt und seine geschichtliche Wirkung,
in: Judaica 61 (2005), S. 289-308, dort S. 292.

112



there is no nature, these two Greek notions being replaced by the concept of
congeries of atoms, with atomic accidents inherent in them being created in
every instant by arbitrary acts of divine volition”.?

Um den Kalan widetlegen zu kénnen, muss Maimonides die Unzuling-
lichkeit dieser Primissen darlegen. Zu diesem Zweck unterzieht er die phy-
sikalischen wie die metaphysischen Grundlagen der Primissen einer Pri-
fung, wobeli sich ein grosser Teil der Thesen auf die L.ehre von den Atomen
bezieht. Das ist umso erstaunlicher, als doch die Annahme von Atomen, als
einfache Grundbestandteile der Korper, das Kennzeichen einer mehr oder
weniger materialistischen Philosophie bedeuten. Daher kann man fragen,
was eine solche ILehre in einem dogmatisch-religionswissenschaftlichen
System, wie der Kalam es ist, zu suchen hat Fine mogliche Antwort gibt
Hassan Hanafi, der behauptet ,,Indeed, atom theory was used in Islamic
theology in order to prove the contingency of nature and consequently the
existence of Necessary Being. It also helps in explaining the creation and
the end of the world by composition and decomposition of the atoms.”*

Das Verfahren, das nun Maimonides wihlt, ist denkbar einfach: der
Rethe nach werden die Pramissen der Mutakallimin, ,,|...] which are bound
up with the negation of nature and natural causality®,> angefithrt, und bei
jeder einzelnen weist er nach, zu welchen Absurdititen sie in ihrer letzten
Konsequenz fuhrt. Dieses Verfahren ist wirksam, denn die Unhaltbarkeit
der einzelnen Behauptungen ergibt sich wie von selbst, ohne dass Maimo-
nides authort, objektiv zu berichten.

Obwohl diese Exposition aus Opposition und Polemik gegentiber den
Mutakallimin geschrieben wurde und mit einem guten Mass Ironie gewtirzt
ist, vermag sie doch ein klares Bild des Kalin® zu vermitteln und kann als
Einfithrung in diese islamische Theologie dienen.”

3 SH. PINES, Translators introduction, in: MOSES MAIMONIDES, The Guide of the
Perplexced, 2 Bde, Chicago 1963, Bd. I, S. CXXV.

4 H. Hanafi, Maimonides™ Critique of the Mutakallimiin, in: G. TAMER (ed.), The
Trias of Maimonides. Jewish, Arabic, and Ancient Culture of Knowledge — Die Trias des
Mainmonides. Jiidische, arabische und antike Wissenskultur, New York, 2005 (= Studia
Judaica, Bd. 30), S. 267-287, dort S. 279.

5  SH. PINES, Translators introduction (Anm. 3), S. CXXIX.

6 Aufschlussreich fiir die Wesensbestimmung des Kaliw ist SH. PINES, Somwe Traits
of Christian Theological Writing in Relation to Moslem Kalam and to Jewish Thought, Jera-
salem 1973. Der Autor spricht vom héchst bedeutsamen Einfluss, den christli-
che Theologie auf die Ausformung und Strukturierung des friihen Islam hatte.
Er beruft sich dabei auf Maimonides, der dies in seinem Moreh Nevukhin (1,71)
behauptet und ausfiihrt, dass der Ka/im keinen theoretischen Wert hatte, sondern

113



Anliegen dieses Aufsatzes ist es, die zwolf Primissen paraphrasiert vorzu-
stellen und, wo zum besseren Verstandnis hilfreich, mit kurzem Kommentar
zu versehen. Zugrunde liegt hier Ibn Tibbons hebriische Ubersetzung des
arabischen Textes, die Maimonides selbst noch gut geheissen hat. Herange-
zogen wurden dazu immer wieder sowohl die Vatikanhandschrift MS 6448 als
auch die Ubersetzung Johann Buxtorfs,” da die scholastische Begriffsklarheit
des Lateinischen als wesentliche Verstehenshilfe des Textes dienen kann.
Beriicksichtigt wurden des weiteren die englische Ubersetzung von Shlomo
Pines,!0 die hebriischen Ubersetzungen von Yosef David Qafih (Kappach)!!

direkt oder indirekt aus der Perspektive der Verteidigung der Religion formuliert
wurde. Pines schlisselt in seiner Arbeit die Behauptung des Maimonides detail-
liert auf. Siehe dazu auch: PINES, The Guzde (Anm. 3), S. CXXVL

7 Es wurde immer wieder die Frage gestellt, ob die maimonideische Darstellung
des Kalam der Wahrheit entspriche (W. Courtenay), wobei die Auswahl der is-
lamischen Quellen, die Maimonides zur Verfligung standen, kritisiert wird. PI-
NES (The Guide [Anm. 3], S. CXXV) antwortet in der Einleitung zu seiner
Mare/y—ﬂbersetzung, dass die Werke, die Maimonides zur Darstellung der Pri-
missen verwendete, oder zumindest einige davon ,,may not have been pre-
served”, um im selben Abschnitt fortzusetzen ,,his expose of the Mutakallinin
is verifiably accurate in its details as well as in its main points* Fir die Erhel-
lung der Wechselbeziehung der maimonideischen Darstellung des Kalam mit
Quellenschriften des Kalam ist die Vergleichsstudie von M. Schwarz sehr hilf-
reich, der jeder einzelnen Primisse Quellentexte aus dem Kalam gegeniiber-
stellt, diese vergleicht und analysiert. Er bestatigt nur teilweise Pines® Anschau-
ung. Siche dazu M. SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakallimin?, in:
Maimonidean Studies 2 (1991), S. 159-209, und 3 (1992/93), S. 143-172. S. Stroum-
sa meint zu M. Schwarz™ Lokalisierung der maimonideischen Quellen zum
Kalarr: ,,J]hm gelingt es, die Quellen...in deren Umfeld zu lokalisieren. Maimo-
nides jedoch prasentiert seine Darstellung des Kalam im Moreh als eine auf alle
Mutakallimin zutreffend, insbesondere auf den Kalim der Karder und der
Geonim zutrifft, da. Die Darstellung ist, wie Schwarz bestitigend aufzeigt, un-
genau. Siche STROUMSA, Maimonides (Anm. 2), S. 300. Zur Beurteilung der
Kalaminterpretation des Maimonides siche auch den immer noch aktuellen
Aufsatz von M. SCHREINER, Der Kalim in der jidischen Literatur, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, ed. M. PERLMANN, Hildesheim 1983, S. 280-347.

8  Vatikanstadt BAV, Ottoboniania I atina MS 644: Dux neuntrorum.

9 J. BUXTORF, Rabbi Mosis Maimonidis liber Perplexcorum, Basel 1629. Zur detaillier-
ten Aufschliisselung der Ubersetzungen des Moreh ins Lateinische siehe: G. K.
HASSELHOFF, Dict Rabbi Moyses, Studien zum Bild von Moses Maimonides ins lateini-
schen Westen vom 13. bis zum 15. Jabrbundert, Wirzburg 2004.

10 PINES, The Guide (Anm. 3).

11 RABBENU MOSE BEN MAIMON ("% 12 fwn 1°27), 0°31237 77, ed. arab. /
hebr. Y. D. QAFIH, 3 Bde, Jerusalem 1972.

114



und Michael Schwarz!? sowie die aufgrund des arabischen Originals verfasste
Ubersetzung von Michael Friedlinder.!® Zitiert wurde schliesslich auch aus
der deutschen Ubersetzung von Adolf Weiss. !4

In den Fussnoten der folgenden Paraphrase der Primissen wird auf
zentrale Ergebnisse der Quellenforschungen zu den einzelnen Primissen
verwiesen, die Michael Schwarz vorgenommen hat. Sie sollen helfen, die
Anschauungen des Maimonides nidher zu differenzieren, oder wie es
Schwarz formuliert hat, der von der grundsitzlichen Objektivitit der
maimonideischen Darstellung tiberzeugt ist: ,,[...] in Maimonides time it
was no less common practice than in the present day to misinterpret
slightly the adversary’s attitude for the sake of argument”.!>

Die Primissen

Die zwolf allgemeinen Pramissen der Mutakallimiin dienen der Grundlegung
der vier Glaubensgrundsitze,!¢ sie sind sozusagen die unumgingliche Vor-
aussetzung, um die Glaubensgrundsitze im Lichte des Ka/iw richtig verste-
hen zu kénnen. Maimonides fiihrt alle einzeln an und kommentiert sie aus-
fuhrlich wobei er zuerst die drei physikalischen Primissen (Atom, Vakuum
und Zeit) vorstellt und kritisch kommentiert, um dann auf die metaphysi-
schen einzugehen, in denen das Verhiltnis von Substanz und Akzidenz
einen hervorragenden Platz einnimmt.

Die erste Primisse behauptet, dass die Welt in ithrer Gesamtheit, ihre ge-
samte Korperlichkeit aus kleinsten hochst subtilen, unteilbaren Partikeln
(Atomen)!” zusammengesetzt ist. — Das einzelne Partikel (Atom) besitzt

12 MOSES MAIMONIDES, The Guide of the Perplexed, Hebrew translation from the
Arabic, annotations, appendices, and indices M. SCHWARZ, 2 Bde, Tel Aviv 2002.

13 MOSES MAIMONIDES, The Guide for the Perplexed, transl. from Arabic by M.
FRIEDLANDER, New York 1956.

14 MOSES BEN MAIMON, Der Fiihrer der Unschliissigen, Gbersetzt und kommentiert
von Adolf Weiss, 2 Bde, Hamburg *1995.

15 M. SCHWARZ, Who were Maimonides” Mutakallimin, in: Mainwonidean Studies
3 (1992/93). (Anm. 7), S. 143-172, bes. S. 172.

16 Vier Glaubensgrundsitze: (a) Schopfung der Welt — areatio ex: nibilo, (b) die Existenz
Gottes, (c) die Einheit und (d) die Unkorpetlichkeit / Korpetlosigkeit Gottes.

17 Diese Primisse entspricht am ehesten dem Konzept von Imam al-Haramain
‘Abd al-Malik ibn Yasuf al-Guwaini (1028-1085). Siche SCHWARZ, Who were
Maimonides” Mutakallimin (Anm.7), S. 162. Immer noch aktuell sind die
grundlegenden Ausfithrungen von SH. PINES, Beitrdge gur Islamischen Atomilebre,
Betlin 1936: Zur Definition dessen, was im Kalam ein Atom ist, schreibt er:
»INun muss bei der Erorterung dieser Frage der allgemeine Sprachgebrauch

115



keine Quantitit, und nur wenn mindestens zwei Atome aggregieren, ent-
steht Quantitit (ein Koérper), und jedes einzelne Atom selbst wird ein Koz-
per.18 — So existieren dann zwei Korper,!” wobei die einzelnen Atome
(Korper) similes — aequales sind und keine Differenz zwischen ihnen be-
steht.?) Ein Korper ist folglich nur durch das Aggregieren von Atomen
moglich: eine aggregatio ex istis particnlis aequalibus adjacentibus. Werden ist folg-
lich aggregatio, Vergehen wird sowohl als corruptio als auch als seperatio be-
schrieben. Auch die Seinsweisen des Atoms sind dementsprechend als
ageregatio, seperatio definiert, manchmal auch als wozus und guietas.®' Die Ato-
me selbst sind swbstantia natnralis und existieren nicht ewig, wie das bei-
spielsweise die Atomlehre des Epikur behauptet,?? sondern Gott schafft
diese Substanzen?? immer dann, wenn es seinem Willen entspricht. Deshalb
ist auch ihre Privation moglich.2*

des Kalam berucksichtigt werden, nach dem die Bezeichnung eines Begriffs zu
gleicher Zeit als Bezeichnung einer Einheit desselben verwendet wird, [...]
demnach kénnte gawhar urspriinglich Stoff, Substanz, fir eine Einheit davon,
eben fiir cin Atom, verwendet worden sein® (dort S. 3).

18 Nach Abu I-Hasan ‘All b. Isma‘l al-As‘arT (874-930), einem Denker der Bagda-
der Mutakallimin, sind fir die Konstitution eines Korpers zwei, sechs, acht
oder sechsundreissig Atome erforderlich; s. dazu SCHWARZ, Who were Mai-
monides* Mutakallinin (Anm. 7), 2 (1991), S. 165.

19 Diese kuriose Meinung wird ebenfalls al-As‘ari zugeschrieben. Es scheint, dass
Maimonides diese sehr eigentiimliche Meinung deshalb vorstellt, um die Lehre der
Mutakallinzin in ihrer licherlichen Widerspriichlichkeit erscheinen zu lassen. Siehe
SCHWARZ, Who were Maimonides® Mutakallimsin (Anm. 7), 2 (1991), S. 165.

20 Unterschiedslos in Qualitit und Quantitit, so dass die kleinsten Partikeln, aus
denen das Eisen zusammengefiigt ist, dieselben sind, aus denen die Butter zu-
sammengefugt wird.

21 Die Liste der Seinsweisen des Atoms findet sich in den Arbeiten der spiteren
as‘aritischen Autoren. Niheres bei SCHWARZ, Who were Maimonides
Mutakalliman (Anm. 7), 2 (1991), S. 167.

22 Siehe dazu SH. PINES, The sources of Kalam Atomism, in: DERS., Studies in
Islamic Atomism, transl. M. SCHWARZ, Jerusalem 1997, S. 108-142.

23 Der Substanzbegrift kann nur in der Mitte zwischen Koérper und Atom ange-
siedelt werden, und da dieser Begriff nicht geistig zu verstehen ist, muss er
dem Atom zugeteilt werden. ,,Maimonides ... may have preferred to the
double-entrendre of the term jawhar (atom/substance) for polemical purposes
rather than to clear it up”; so SCHWARZ, Who were Maimonides® Mutakallimin
(Anm.7), 2 (1991), S. 164.

24 Diese Anschauung hat nattrlich folgenschwere Auswirkungen auf das Ver-
stindnis von Kausalitit und auf das theologische Problem der Pridestination.

116



Atome?® als einfache, unteilbare Partikel, sind einander véllig gleich, oh-
ne Quantitit und Ausdehnung. Diese Eigenschaften erhalten sie erst in
threr Zusammensetzung zu einem Korper, wobei diese keine chemische
(mixctura oder mutatio) sondern eine mechanische (aggregatio) ist. Das heisst,
es existiert nur eine dusserliche Aneinanderreihung. Das Wesen eines sol-
chen Seienden ist nicht substantiell, daher fillt der Begriff Form als sub-
stantielles Element aus, und damit der Begritt der durch die Zeit dauernden
Wesenheit. Die Existenzformen sind: Zusammensetzung, Auflésung, Be-
wegung und Ruhe. Vernichtung wire Auflosung der Atome. Die Absolut-
heit des gottlichen Willens, der jedes Atom erschafft, schliesst jede Mittel-
ursache aus und selbst die Materie ist nicht autark (das spricht gegen die
Kausalitit einer aeternitas mundi) sondern unterliegt jedem Augenblick dem
Gesetz der voluntas Dei.

Es folgt als zweite Primisse das Vakuum als ein Leerraum oder als Leer-
riume, in denen uberhaupt kein Seiendes ist.2° Diese Primisse ist an die erste
gebunden, da das Vakuum Voraussetzung fir Bewegung ist, denn die
aggregatio der Partikel (Atome) und ihre seperatio sind nicht ohne Vakuum mog-
lich.?” Daher besteht, erstens, eine zwingende Notwendigkeit, das Vakuum zu
behaupten, um Bewegung der Atome zu erméglichen. Das Vakuum ermég-
licht zweitens den Abstand zwischen den einzelnen Atomen, sodass sie wer-
den, was sie sind, getrennte undurchdringliche Einheiten. Die Geschiedenheit
der Atome bedarf sozusagen des Vakuums, denn sonst wiirden sie eine zu-
sammenhingende Masse bilden und kénnten sich nicht bewegen.

Die dritte Pramisse spricht von der Zeit unter einer physikalischen Per-
spektive. Sie ist aus Augenblicken (unteilbaren Zeitpartikeln: Atomen) zu-
sammengesetzt; die Atomlehre wird auf die Zeit ausgedehnt, die dem zu-
folge aus unteilbaren Zeitmomenten (Atomen) besteht.?8 Die Begriindung

25 SCHWARZ, Who were Maimonides® Mutakallimin (Anm. 7), 2 (1991), S. 169: It
is evident from the sources that almost all the Mutakallimiin were atomists.”

26 Est autemn vacumm, spatinm guoddam nibil continens, sed ommni corpore vacunm, omniqgie
substantia privatum. Der Begriff Substanz ist mit dem des Atoms gleichzusetzen
Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides® Mutakallimsin (Anm. 7), S. 163f. Die
Intention dieser sich bewegenden Atome, die im Leeraum aggregieren und se-
parieren ist die vollige Atomisierung von Materie und Raum, einerseits, und
das Postulieren eines ,,atomlosen‘ Raumes andererseits.

27 SCHWARZ zeigt, dass diese Anschauung nicht allgemein anerkannte Anschauung
der Mutakallimiin war: Who were Maimonides® Mutakallinin (Anm. 7), 2 (1991),
S. 170-175.

28 Das gilt auch fiir die Zeit,, die sich aus Zeitpartikeln ageregiert und separiert: [...]
ex multis nune |...| ex multis temporibus. SCHWARZ schreibt zu dieser Primisse.

117



tur die Ausdehnung der Atomlehre auf die Zeit wird mit Hilfe des aristote-
lischen Satzes geleistet, nach dem Zeit, Raum und Bewegung in einem ge-
wissen Verhiltnis zueinander stehen. Denn wiren Zeit und Raum unend-
lich teilbar, dann musste auch der sich im Raum bewegende Kérper unend-
lich teilbar sein. Das steht aber im Widerspruch zur ersten Priamisse. So
folgt daraus, dass auch die Zeit nicht ins Unendliche geteilt werden kann,
sondern bei unteilbaren Zeitatomen Halt machen muss. Im Vergleich zu
Aristoteles ist die Zeit fur die Mutakallimin etwas Reales, Gegenstindliches,
nach Aristoteles ist sie nur das Mass der Bewegung. Aristoteles erbrachte
den Beweis, dass die Distanz, die Zeit und die Ortsbewegung hinsichtlich
der Existenz gleich sind. Das heisst, dass die Relation des einem zum ande-
ren eine ist. Wird nun eine der beiden geteilt, dann auch die andere, ent-
sprechend dieser Relation.

Aber fur die Mutakallimin folgt, - wenn die Zeit ein Kontinuum und ad
infinitum teilbar wire -, dann wire das Partikel (Atom), das als unteilbar
angenommen wurde, teilbar. Ebenso verhilt es sich mit der Distanz, wenn
sie als ein Kontinuum angenommen wird, dann wire das #unc aus der Zeit,
das als unteilbar angenommen wurde, teilbar, wie das Aristoteles in der
akroasis (Physik) dargestellt hat.?? Deshalb wird angenommen, dass die Dis-
tanz aus Partikeln zusammengesetzt ist, denen keine Teilung mehr zu-
kommt. Dasselbe gilt fir die Zeit, die aus Zeitpartikeln zustande kommt,
die unteilbar sind. Eine Stunde wire — sechzig Minuten; eine Minute sech-
zig Sekunden; die Sekunde sechzig Dritteln. Zuletzt erreicht dieses Seiende
die Form von subtilsten Zeitatomen, die unteilbar sind.30

Maimonides kritisiert dieses Zeitverstindnis und meint, dass selbst fir
fachkundige Philosophen Zeit ein Problem darstellt, so dass manche sie als
eine res divina®! bezeichneten, deren wahres Wesen nicht erfasst werden kann.

,However, when we consult the sources, the evidence of this conception is ra-
ther meager.” (Who were Maimonides® Mutakallimsin [Anm. 7, 2 (1991), S. 176).

29 Die Zeit als eine Komposition unteilbarer Zeitpartikel ist hellenistischen Ut-
sprungs. ARISTOTELES setzt sich mit dieser Lehre auseinander und verwirft sie.
Siehe Physik 4,10:218a 7-219a 1;6:1:231b 13; 8,8:268b 26-28.

30 Wie die Distanz unteilbar ist, so auch die zeitliche Ausdehnung; So wie die
Welt aus aggregationes im Vakuum zusammengesetzt ist, so existieren auch indi-
viduelle temporire aggregationes. Siche T. M. RUDAVSKY, Tzme matters: Time, Crea-
tion and Cosmology in Medieval Jewish Philosophy, New York 2000, S. 74.

31 Der Terminus res divina (dixerit, Tempus divinnm quispiam esse) ist nicht vollig durch
cine Definition zu fassen. Er driickt den Inbegriff und den Bezug der Aktvitit
Gottes aus, mit dem das Volk Israel durch die Tora verbunden ist [...]. Nach JE-
HUDA HALEVI ist sie nichts anderes als das, was die Aristoteliker intellectus agens

118



Hinsichtlich dieser drei Primissen (Atom, Raum, Zeit) ergeben sich fiir
Maimondes folgende absurde Konsequenzen, die die Mutakalliniin nicht
auflosen konnen:

Wenn Bewegung Atomtransfer ist — sozusagen von einem Atom zu dem
thm benachbarten (ab wna ad alteram ipsi vicinam et proximam) — inkludiert das,
dass keine Bewegung schneller als die andere ist. Wenn nun zwei sich bewe-
gende Gegenstinde in derselben Zeit verschiedene Distanzen zuriicklegen, so
liegt fir die Mutakallimin die Ursache dafir nicht darin, dass die Bewegung
des Gegenstandes, der eine weiter entfernte Strecke zurlicklegt, schneller ist,
sondern darin, dass in der langsamen Bewegung viele Ruhemomente (p/ures
habeat quietes), und in der schnellen Bewegung wenige Ruhemomente (alter
vero pauciores) eintreten. Selbst bei einem abgeschossenen Pfeil® treten
Ruhemomente in die Bewegung ein. Dass er als in kontinuietlicher Bewegung
erscheint, beruht auf der Fehlerhaftigkeit der Sinneswahrnehmung (ab errore
sensuum fieri). Aus dem Gesagten ergibt sich: Wenn die Unteilbarkeit der
Atome angenommen wird, so muss sie auch bei den kleinsten Teilen des
Weges, der Zeit und der Bewegung angenommen werden.

Um die Absurditit dieser 3 Prdmissen noch drastischer zu verdeutlichen
zitiert Maimonides das Beispiel mit dem sich in der Umdrehung bewegenden
Mihlstein. Er fragt, ist nicht der in seinem Umlauf den Weg des grossen
Kreises gehende Teil, dem Teil zeitgleich, der nahe dem Mittelpunkt des
kleinen Kreises geht? Und wenn dem so ist, dann ist die Umlaufbewegung
schneller als die innere Kreisbewegung, und es kann nicht behauptet werden,
dass in die Bewegung dieses (letzteren) Teiles mehr Ruhemomente eingetre-
ten sind, denn der ganze Korper ist ein zusammengesetzter.’ Darauf aber

nennen. So heisst es Kusari V,4: ,,Dies brachte die Philosophen zur Annahme, dass
es einen titigen gottlichen Verstand gibe, der die Formen verleiht™ Ja, mit res
divina wird Gott selbst bezeichnet, genauer als aktiver Beziehungsaspekt in Gott.,.
so heisst es Kusari 11,44: |50 verhalt sich die 7es divina (der géttliche Bezug) zu uns,
wie die Stufe der Seele zum Herzen; heisst es doch: ,,nur euch habe euch aus allen
Geschlechtern der Erde erkannt ,deshalb trage ich Sorge um euch. (Amos 3,2).
Aufschlussreich ist, dass Maimonides diesen Terminus res divina mit der Zeit ver-
bindet. Zeit als Offenbarungsgeschehen — Offenbarung ereignet sich in Zeit — in
Geschichte. Auf die Komplexitit des Begriffes verweist: <. SCHUBERT, Die Religion
des nachbiblischen Judentums, Wien 1955, S. 1244,

32 Das Pfeilbeispiel spielt auf das dritte Paradox Zenos an, nach dem ein Pfeil,
der in der Luft als sich bewegend erscheint in der Tat jeden Augenblick in Ru-
he verweilt. Siche: RUDAVSKY, Time matters (Anm. 30), S. 75.

33 Maimonides argumentiert ungefihr folgendermassen: wenn zwei konzentri-
sche Kreise mit verschiedenen Radien sich einer geraden Linie entlang bewe-

119



wurden die Mutakallinmin entgegnen, dass die Teile des Mihlsteins auseinan-
dergesplittert werden und es Ruhemomente gibt, die in die Bewegung eines
jedes Teiles, der nahe dem Mittelpunkt kreist, eintreten. Und diese sind zahl-
reicher als die Ruhemomente, die in die Bewegung des weiter entfernten
Teiles eintreten.? Und fragt man, wie sich der Miihlstein als ein Korper zeigt,
der nicht durch Himmer zerschlagen werden kann, der wihrend seines Um-
laufs sich zersplittert und mittels seiner Ruhemomente eins wird und sich
zusammensetzt, und wieder das ist, was er vorher war, und wie es kommt,
dass die auseinanderstiebenden Teile nicht wahrgenommen werden kénnen?
Darauf wirde man antworten: Das erklirt die zwélfte Pramisse: die Sinnes-
wahrnehmung tduscht, es zihlt einzig das Zeugnis des Verstandes.?

Maimondes weist auch darauf hin, dass die dre1 physikalischen Primis-
sen (Atom, Raum und Zeit) eine absurde Basis fiir ein theologisches System
hergeben. Er tut das an Hand der Geometrie, nimlich mit der Annahme
der Mutakallimin, dass die Diagonale eines Vierecks, gleich einer Seite ist —
was fur manche die Folge hat: das Viereck existiere tGberhaupt nicht.3
Maimonides zeigt auf, dass gemiss der ersten Pramisse alle Beweise der
Geometrie nichtig sind und ihre innewohnende Bedeutung in zwei Bedeu-
tungskategorien aufgeteilt wird: ein Teil ist vollig ungiiltig, wie die Beson-
derheiten des Inkommensurabilitit und der Kommensurabilitit bei Linien
und Flichen und der Existenz von rationalen und irrationalen Linien, sozu-
sagen das, was das zehnte Buch des Euklid beinhaltet. Die andere Kategorie
sind die Aufweise ohne Unbedingtheitsanspruch, wie z.B. eine Linie in zwei
Teile zu teillen. Wire (dann) die Anzahl ithrer Atome keine gerade Zahl,
dann wire thre Teilung unmaoglich.

Weiters fihrt Maimonides auch die Versuche eines Ben Schachar gegen
die Existenz des Vakuums an, das mehr als hundert bewiesene und reali-
sierte Versuche enthilt. — Wiirde das Vakuum existieren — dann wire keiner

gen, wie kénnen diese zwei Linien gleich lang sein, wenn sie durch den Umlauf
der verschiedenen Radi produziert werden?

34 Mit anderen Worten: die Ruhemomente im Zentrum des Steines sind zahlrei-
cher als die an den dusseren Enden des Steines. Daraus folgt, von keinem der
Umliufe kann gesagt werden, dass er mehr oder weniger langsam als der ande-
re lduft. Siehe: RUDAVSKY, Time matters (Anm. 30), S. 75.

35  Nullam sensibus esse habendanm fidem, testem antem fidelens intellectum.

36 Zu dem Argument, dass die Diagonale eines Quadrats gleich einer Seite ist,
wenn die Materie aus Atomen zusammengesetzt ist, siche SH. PINES, Be:trage
zur islamischen Atomlebre, Berlin 1936, S. 9. Ebenso in SH. PINES, Studies in Islamic
Atomism, transl. by M. Schwarz, Jerusalem 1997, 8. 9-12.

120



dieser (Versuche) moglich. Und viele Einrichtungen, das Wasser zum Flies-
sen zu bringen, wiren nichtig,

Neben den physikalischen Primissen enthalten die zwdlf Hauptthesen
des Kalam auch metaphysische Voraussetzungen, unter denen, wie schon
erwahnt, das Verhiltnis von Substanz und Akzidenz zueinander einen her-
ausragenden Platz einnimmt. Was ist nun Substanz im Sinne des Kalanz
Offenbar kein geistiges Substrat, denn das liesse sich nicht mit der Atom-
lehre in Einklang bringen. Sie muss korpetlicher Art sein, wobei auch ein
Kérper keine Substanz ist, denn er ist ja nur eine aggregatio von unteilbaren
Substanzen, Atomen. Im strengen Sinn des Wortes ist der Begriff Substanz
folglich auf die Atome allein anzuwenden.

Vor diesem Hintergrund formuliert der Kalinz die vierte Pramisse, der zufol-
ge die Akzidenzien eine wirkliche Existenz haben.’” Dieses Etwas wird dem
Etwas der Substanz hinzugefligt, und es kann kein Korper ohne dieses Etwas
sein.’® Diese Primisse, wenn die Definition gentigen wiirde, wire evident.
Aber es wird ja behauptet, dass jeder Substanz, wenn in ihr kein Akzidenz
des Lebens ist, ihr dann notwendigerweise ein Akzidenz des Todes eigen ist.
Denn der Rezipient kommt nicht umhin, von einem der beiden Gegensitze
bestimmt zu sein.3® So verhilt es sich mit dem Aussechen und dem Ge-
schmack, mit der Bewegung und der Ruhe, mit aggregarzo und seperatio. st
Akzidenz des Lebens in der Substanz, dann ist sie unmdglich ohne andere
Gattungen von Akzidenzien, wie sapientia aut ignorantia, oder voluntas ant ejus
contrarinm, oder potentia aut impotentia, oder apprebensio oder eines seiner Gegen-
satze zu verstehen. In Summa, alles lebendig Existierende kann unmoglich
ohne die Akzidenzien oder ohne einer ihrer Gegensitze existieren. Die Akzi-
denzien werden sozusagen zur Substanz, sowie die Attribute Gottes dem
Wesen Gottes zugefiugt werden, um die zusitzliche Bezichung zu betonen.

Die fiinfte Pramisse fuhrt diesen Gedanken weiter, in dem sie behauptet,
dass das Atom die Subsistenz seiner Existenz den Akzidenzien verdankt.
Folglich ist jedes einzelne Atom, das Gott schafft, Triger von Akzidenzien,

37 ,,The conception of the accidents which determines the various qualities of
bodies was apparently common to the Mutakallinin for the beginning on®. Siehe
SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakallinzin (Anm. 7), 2 (1991), S. 184.

38 Die Anschauung, dass die Akzidenzien die verschiedenen Qualititen des Kor-
pers determinieren, und ein akkzidenzloser Kérper undenkbar wire, ist Allge-
meingut der Mutakallinin vom Anfang des Kalam an. Siehe O. PRETZL, Die
[frithislamische Attributenlehre, Minchen 1940, S. 37-51. Ebenso PINES, Bezfrage
(Anm. 30), S. 16-26.

39 1In ommmnis subjecto necessario inesse alterorum duorum contrario rum.

121



ohne die es nicht sein kann. (wie Aussehen und Duft, Bewegung oder Ruhe).
Das Atom ist im weiteren auch kein Quantititstriger, da die Quantitit weder
Akzidenz noch Akzidentialitit genannt wird.*® Gemiss dieser Primisse ge-
langt man hinsichtlich aller Akzidenzien zur Uberzeugung, dass sich in jedem
einzelnen Atom, aus denen ein Korper zusammengesetzt ist, eines von diesen
(Akzidenzien) als ein Proprium existiert, das das Wesen dieses Korpers in
seiner Ganzheit ausmacht.#! Ein Beispiel dafiir: Diese Schneeflocke: das
Weisse existiert nicht allein als Ganzes, sondern jedes Atom des Schnees ist
weiss, und deshalb existiert das Weisse als ein aus denselben (Atomen) Ange-
sammeltes (Aggregiertes). Ebensolches gilt auch fir den sich bewegenden
Korper, nimlich, dass jedes seiner einzelnen Atome sich bewegt, und deshalb
bewegt der Korper sich als Ganzer. Ahnlich dieser Anschauung ist auch, dass
das Leben sich in jedem einzelnen Teil der Atome des lebendigen Kérpers
befindet. Das gilt auch fiir die Sinneswahrnehmung: Jedes Atom ist in dieser
Ganzheit das Fuhlende, das fuhlt.#2 — Denn 1774 Sensualitit, Intellekt und
Weisheit sind nach Anschauung des Kalam Akzidenzien.

Was aber die Seele betrifft, herrscht Meinungsverschiedenheit. Die einen
behaupten, dass die Seele ein in einem einzelnen Atom existierendes Akzi-
dens ist, aus der Gesamtheit der Atome, aus denen z.B. der Mensch zusam-
mengesetzt ist. Das Ganze der Atome wird in Folge dann als ein mit einer
Seele ausgestattetes Seiendes bezeichnet,* weil jenes Atom in ithm existiert.
Die anderen meinen, dass die Seele ein aus subtilen Atomen zusammenge-
setzter Korper sei — und diese Atome zweifellos Trager eines bestimmten
Akzidenz sind — diese vereinigen sich in ithm und machen die Seele aus.*

40 Quantitatem enim non vocant accidens; nam non intellegunt naturam accidentis.

41 ,The various opinions concerning which accidents necessarily inhere in an
atom have been presented in connection with the previous premises. However,
I have not found any text in which "quantity’is listed among the accidents. If
one can judge on the basis of an argument from silence, Maimonides is here
correct in his report.” Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakallimiin
(Adim, ), 2.(1991), 8 189,

42 Das einzelne Atom kann nicht fir sich leben. Ein lebender Mensch ist not-
wendigerweise ein Ganzes. Das Ganze wird eines durch das Leben, das aus
Atomen besteht. Zwei Lebensakzidenzien die in zwel Atomen in einem leben-
den Korper existieren, sind aufeinander bezogen. Das eine kann ohne das an-
dere nicht bestehen, so die Meinung von Abu Rasid in: SCHWARZ, Who were
Maimonides™ Mutakallimin (Anm. 7), 2 (1991), S. 190.

43 Totum autem compositum vocati Animatum.

44 Die zwei Anschauungen iiber das Wesen der Seele, die Maimonides referiert,
sind (a): Die Seele ist ein Akkzidenz, und (b): die Seele ein aus subtilen Ato-

122



Diese Atome sind mit Korpersubstanzen (Atome) vermischt. So ist in beiden
Anschauungen notwendigerweise die Seele ein Akzidenz.

Uber den Verstand (intellectus) herrscht hingegen Ubereinstimmung vor,
dass er ein Akzidenz in einem Atom aus dem intellegiblen Ganzen ist. Hin-
sichtlich der sdentia® herrscht Verwirrung, ob sie ein in allen einzelnen
Atomen existierendes, erkennendes Ganzes sei, oder ob in einem Atom
allein. Fur Maimonides folgen aus diesen Aussagen abstruse Konklusionen.

Er zitlert einen gegen diese Anschauungen vorgebrachten Finwand,
namlich, dass z. B. intensive Farben in Mineralien wenn sie pulverisiert
werden, verschwinden: ,,which is a proof that the accident in question
resides in the whole and not in every particle included in that whole”.#6 Das
wire auch ein Beweis, dass ein lebendes Seiendes in seiner Existenz als
Ganzes vollkommen ist, und nicht in jedem einzelnen Teil. Die
Mutakallimin entgegnen diesem schweren Einwand: das Akzidenz hat kei-
nen Bestand in sich sondern wird immer neu geschaffen.*’

Zum Verstindnis der vierten und der fiinften Pramisse ist zu sagen, dass
der Begriff der Substanz als ein notwendiges Korrelat die Existenz von
Akzidenzien voraussetzt, die der Substanz inhirent sind. In dieser Be-
schrinkung, so Maimonides, wirde der Satz unanfechtbar und annehmbar
sein. Aber die Mutakallimin behaupten, dass jeder Substanz eins von zwei
entgegen gesetzten Akzidenzien zukommen miisse, das ist unannehmbar.
Weiters behaupten sie, dass die Akzidenzien, die einem Koérper inhirent
sind, nicht nur der Totalitdt desselben zukommen, sondern jedem einzelnen
Atom, aus dem der Korper zusammengesetzt ist. Ahnlich verhilt es sich
mit der Bewegung: ist ein Korper in Bewegung, dann ist es jedes seiner
einzelnen Atome. Nur die Quantitit wird anders beurteilt: sie kommt nicht
dem Atom in seiner Vereinzelung sondern nur der Totalitit des Korpers
zu. Deshalb kann sie eigentlich nicht als Akzidenz angesehen werden.

Die sechste Pramisse spricht von der Dauer des Akzidenz, das keine zwei
Augenblicke lang besteht.*s Gott schafft das Atom und das in ihm jeweilige

men zusammengesetzter Korper, haben Wurzeln in der in der Ideenentwick-
lung der Mutakallinzin. M Schwarz weist darauf hin, dass die erstere Auffassung
die frithen und die letztere die spiteren Mutakalimun betrifft. Siehe SCHWARZ,
Who were Maimonides™ Mutakallimin (Anm. 7), 2 (1991), S. 192.

45 Die durch Wissen ( Erfahrungswissenschaft) erworbene Vernunft. Pines tiber-
setzt mit ,,JKnowledge®, sieche PINES, The Guide (Anm. 3), S. 200.

46 PINES, The Guide (Anm. 3), S. 200.

47 [...] respondent, accidentia nullam plane firmitatem (durationem) habere, sed subinde et
singulis momentis nova generari.

48 |, The opinion that accidents do not last two units of time can be traced back to

125



Akzidenz, das er gerade will, zusammen in ein und demselben Augenblick,
und dass eine ist ohne das andere unmdoglich. Das macht das Wesen des
Akzidenz aus: sein augenblicklicher Bestand. Wihrend ein bestimmtes Ak-
zidenz geschaffen wird, hort es (auch schon) wieder auf. Gott schafft da-
raufthin ein anderes nach derselben Spezies, danach ein drittes, und so im-
merfort, solange Er es will, dass jenes Akzidenz dauert. Und wenn es Thm
beliebt, in diesem Atom ein anderes Akzidenz zu schaffen, dann schafft Er
es. Und wenn Er mit der Erschaffung aufhoért, dann erschatft Er auch kein
Akzidenz, und jenes Atom wird non existent. Das ist die mehrheitliche
Anschauung der Mutakallimin: das Postulat der Erschaffung der Akzidenzi-
en. Andere differenzieren und sagen, dass einige Akzidenzien eine gewisse
Zeit lang und andere keine zwei Augenblicke lang dauern. Dafur aber gibt
es keine allgemeine Regel, die bestimmt: von welchem Akzidenz die Dauer
und von welchem das Gegenteil gilt.

Die Ursache fiir diese Anschauungen liegt darin, dass die Mutakallimiin
Uberhaupt keine Natur kennen*’> und daher kann nicht gesagt werden, dass
die Natur eines Korpers durch ein Akzidenz bestimmt wird. Gott schafft
diese Akzidenzien augenblicklich, ohne Vermittlung der Natur®® oder eines
anderen Seienden. Wenn nun gesagt wird, dass dieses Akzidenz einen Au-
genblick besteht, und dann in die Nichtexistenz zurtickfillt, erhebt sich
zwangsldufig die Frage, was ist es, dass die Nichtexistenz veranlasst? Gott
kann, threr Anschauung nach, keine Nichtexistenz veranlassen, denn der agens
wirkt keine Nichtexistenz. — Nur wenn der agens nicht agierte, folgte dieser
actio Nichtexistenz.>! Deshalb neigen die Mutakallimsin zur Behauptung, dass
keine Natur existiert, die fiir die Existenz oder Nichtexistenz einer Sache
notwendig wire. Stattdessen sprechen sie sich fiir die Erschatfung der Akzi-
denzien in einer sukzessiven Form aus. Wenn Gott es will, dann veranlasst er
die Nichtexistenz der Substanz, indem er kein Akzidenz in ihr schafft. Ein
andere Meinung dazu lautet, wenn Gott will, dass die Welt aufhért, dann
schafft er ein Akzidenz der Vernichtung, in dem kein su#bstratum ist, und die-
ses Akzidenz der Vernichtung wiirde der Existenz der Welt gegeniiberstehen.

the second half of the ninth century [...]. In conclusion one might say that no
more evidence seems to be available in the Ka/am texts for the sixth premise
than for any other of the twelve premises.” Siche SCHWARZ, Who were Mai-
monides” Mutakallimiin (Anm. 7), S. 194 und 209. Siehe auch H. A. WOLFSON,
Repercussions of the Kalam in Jewish Philosophy, Cambridge 1979, S. 179.

49 Ad hoc autem statuendum induxit eos quia negant, quod natura aligua existat.

50 [...] sine medibus naturalibus.

51 [...] qui statuunt, efficientem non efficere privationem: illam non indigere efficiente, sed
cessante efficiente ab opere aligno sequi privationem illius.

124



So ist z. B. auch bei einem Kleidungsstiick, das mit Absicht rot gefarbt
wurde, Gott derjenige, der diese Farbe im Kleid schafft, durch eine Verkniip-
fung mit der Farbe rot, von der der Mensch denkt, dass jene Farbe in das
Kleid cintritt.52 Dieser Annahme entsprechend sind die Mutakallimin Gbet-
zeugt, dass die Dinge, die der Mensch jetzt sieht, nicht den Erkenntnissen
entsprechen, die er gestern von ihnen hatte, sondern diese Kenntnisse sind
verschwunden (zon existen?), und es werden andere (Erkenntnisse), thnen
ahnliche, erschaffen. Denn selbst die Erkenntnis ist ein Akzidenz.5®> Und
cbenso ist derjenige verpflichtet, der daran glaubt, dass die Seele ein Akzidenz
ist, dass fur jedes beseelte Wesen sozusagen in jedem Augenblick hunderttau-
send Seelen geschaffen werden. Denn die Zeit ist aus Atomen zusammenge-
setzt,>* die unteilbar sind. Entsprechend dieser Annahme folgt auch, wenn
der Mensch einen Bleistift bewegt, dann bewegt nicht er ihn, sondern diese
Bewegung, die sich im Bleistift erneuert, ist ein Akzidenz, das Gott im Blei-
stift geschaffen hat. Und ebenso ist die Bewegung der Hand, die den Bleistift
bewegt, ein Akzidenz, das Gott in der sich bewegenden Hand erschaffen hat.
Gott hat den Habitus so festgelegt, dass die Bewegung der Hand mit der
Bewegung des Bleistiftes verbunden wird. Dabei hat die Hand tberhaupt
keine Titigkeit auszufithren und ist nicht Ursache fiir die Bewegung des Blei-
stiftes. Denn es wird ja behauptet, dass das Akzidenz nicht uber sein s#bstra-
tum hinausgeht. Und in Ubereinstimmung damit wird gesagt, dass ein weisses
Kleid, das in einen Bottich mit Isatis gelegt und gefirbt wird, es nicht der
Isatis ist, der es schwarz einfirbt, denn es existiert kein Korper, dem eine
Wirkung5s zukommt. Die casusa efficiens fur all dies ist einzig und allein Gott
selbst, der das Schwarze im Korper des Kleides schafft, indem er es mit dem
Isatis verbindet, denn so hat Er die Sachlage eingerichtet. — Es kann ja nicht
sein, dass ein Seiendes Ursache fiir eine anderes sei.

Die Titigkeiten des Menschen werden verschieden beurteilt. Die einen
sagen, dass, wenn sich der Bleistift bewegt, schafft Gott vier Akzidenzien,
wobei kein Akzidenz Ursache des anderen ist, sondern sie sind in der Exis-
tenz verbunden, Das erste Akzidenz ist der Wille, den Bleistift zu bewegen,
das zweite, das Vermogen, ihn zu bewegen; das dritte, die menschliche
Bewegung; die Bewegung der Hand; das vierte: die Bewegung des Bleistif-

52 [...] quem in vetimentum ingressum opinamur. Frei Ubersetzt: ,,dass das Kleid jene
Farbe annimmt*,

53 Scientia ipsis est accidents.

54 Tempus enim compositum ex: instantibus.

55 Ein Korper ist nicht wirktitige Ursache fir etwas anderes.

125



tes56. Das heisst, wenn der Mensch eine Sache will und sie im Gedanken
ausfuhrt, wurde ithm bereits (dafiir) der Wille und das Vermdogen, das zu
tun, was er tun will, und die Wirktitigkeit erschatfen. (Denn er handelt
nicht auf Grund der in ithm geschaffenen Fihigkeit; ihr kommt im Wirken
keine Tatigkeit zu.>’) Allen Richtungen aber ist gemeinsam, dass der Wille,
die Kraft, und der Wirkakt geschaffen, und alle Akzidenzien ohne Bestand
sind. Gott schafft in diesem Bleistift Bewegung nach Bewegung, immerfort,
solange sich der Bleistift bewegt, und wenn er ruht, so ruht er solange nicht,
bis dass Er in ihm ebenso Ruhe erschafft. Und er hort nicht auf, Ruhe nach
Ruhe zu erschaffen, solange der Bleistift ruht. Ebenso gilt das fiir jedes
Jetzt der Zeitpartikeln, der Zeitatome: Gott schafft ein Akzidenz in jedem
existierendem Individuum, von Engel, Sphire und Anderem, immerfort in
jedem Augenblick. Das ist fur die Mutakallimzin der wahre Glaube an Gott
als den (aktiven) Schopfer. Und derjenige, der das nicht glaubt, leugnet die
Existenz des Schopfergottes. Maimonides antwortet auf diese Anschauung
mit einer scharfen Polemik: ,,Glaubensanschauungen wie diese, sind, so
wird von mir und von jedem verniinftigen Menschen gesagt: wie man einen
Menschen verhoéhnt, so verh6hnt ihr Thn? (Hiob 13,9) Denn dieses Hirnge-
spinst heisst wahrlich mit Gott Spott treiben!*>

Zusammenfassend ist zu sagen: Da das Akzidenz keine zeitliche Konti-
nuitdt hat, und die Substanz nicht ohne Akzidenz gedacht werden kann,
miissen sie gleichzeitig ins Dasein treten, Es liegt aber im Wesen des Akzi-
denz, das es nicht dauert. Was muss geschehen, dass es an der Substanz
bleibt? Der fortdauernde Schopfungsakt eines Akzidenz. Diese Vorstellung
schliesst jedes Naturgesetz aus und grindet die Schépfung in den Willen
Gottes, denn ein Naturgesetz bedeutet Einschrinkung der Allmacht Got-
tes. Deshalb ist es auch unstatthaft zu behaupten, dass die Natur einer Sub-
stanz dies oder jenes Akzidenz erfordere, da es ja keine unabinderliche
Natur der Dinge gibt. Diese Lehre der bestindigen Neuschépfung wird
auch auf die privativen Akzidenzien ausgedehnt. Nach Aristoteles kommen

56 Voluntas ad movendum calamumy; potentia ad movendumy; motus hominis, hic est motus
manus;, motus calmi.

57 Die geschatfene Potentialitit hat keinen Einfluss auf den Akt.

58 MOSE BEN MAIMON, Fiibrer der Unschliissigen (Anm. 14), S. 336. H. A. DAVID-
SON interpretiert diese Polemik: ,,Maimonides was confident that everyone
with 2 minimum of good sense grasps instinctively that when an object begins
moving after being struck by something else, the latter is the cause of the mo-
tion of the first. He upbraids proponents of the Kalam position in the words of
Scripture” (Moses Maimonides, The Man and his Works, Oxford 2005, S. 353).

126



den privationes oder negativen Attributen keinerlei Realitit zu. Ruhe ist Ab-
wesenheit der Bewegung usw. Anders die Mutakallimsin: Ruhe, Tod usw.
sind ebenso reale, in jedem Augenblick neu geschaffene Akzidenzien.

Die siebente Primisse definiert die privativen Akzidenzien®® als Eigen-
schaften im Koérper,® als existierende Akzidenzien,®! die immerfort erschaf-
fen werden, so dass fiir jedes ens, das aufhért, ein ens geschaffen wird. Die
Erklirung dafiir lautet: Sowie z. B. Ruhe nicht privatio der Bewegung, Tod
nicht privatio des Lebens, Blindheit nicht privatio des Sehens ist, sondern
cher dem Phinomen von Wirme und Kilte entsprechen, die zwei Akzi-
denzien sind, so verhilt es sich auch mit der Bewegung, die ein geschaffe-
nes Akzidens in dem sich Bewegenden ist. Das gilt auch fiir die Ruhe, die
ein Akzidenz ist, das Gott im Ruhenden schafft, das ebenfalls keine zwei
Augenblicke lang existiert. Der ruhende Korper ist folglich einer, in dem
Gott bereits in jedem einzelnen seiner Teile die Ruhe geschaffen hat. Und
fir jede zum Aufhéren gebrachte Ruhe schafft er eine andere Ruhe, wih-
rend der ganzen Zeit, in der das Seiende sich in Ruhe befindet. Dieses Prin-
zip trifft auch auf Weisheit und Unwissenheit zu, sodass Unwissenheit ein
Akzidenz ist, die forterschaffen werden kann, solange der Unwissende iber
einen Gegenstand in Unwissenheit verharrt. Und diese Schlussfolgerung
trifft auch auf Leben und Tod zu. Beide sind Akzidenzien. Das. heisst:
solange der (das) Lebendige lebt, hort Leben auf und wird Leben geschaf-
fen. Und wenn Gott seinen Tod will, schafft Er in ihm ein Akzidenz des
Todes, nachdem das Akzidenz des Lebens wich, das keine zwei Augenbli-
cke lang bestand. Dementsprechend folgt, dass das Akzidenz des Todes,
das Gott schafft, zu seiner Zeit ebenso authort. Und Gott schafft ein ande-
res Todesakzidenz. Und wire dies nicht so, wurde der Tod nicht dauern.
Wie Leben nach Leben, so wird Tod nach Tod geschaffen.

Maimonides fihrt dann mit offensichtlicher Ironie die Konsequenzen
dieser Anschauung vor, wenn er schreibt:

,»Wie lange schafft Gott das Akzidenz des Todes im Toten? Nur solan-
ge als seine Form [Gestalt]®? besteht, oder solange als eines seiner Atome

59 [...] eredunt, privationes habituum esse res existentes in corpora, substantiae ipsins additas.

60 Z. B. ist die Leichtigkeit eine Eigenschaft der Substanz und nicht privatio von
Gewicht.- Die Eigenschaften sind folglich existierende Akzidenzien, die sich
einer causa efficiens verdanken.

61 , This statement [...] is formulated by Maimonides in a way that the Mutakallinin
would never have been able to accept.” Sieche SCHWARZ, Who were Maimo-
nides” Mutakallimin (Anm. 7), 3 (1992/93), bes. S. 143- 147.

02 [...] ommnibusne diebus, quibus forma et figura eins durat.

127



besteht? Denn das Akzidenz des Todes, das Gott schafft, schafft er, in
jedem einzelnen Atom dieser Atome. Wenn wir Zihne von Toten finden.
die tausende Jahre alt sind, ist das fur sie ein Beweis, dass Gott diesen Kno-
chen nicht hat aufthéren lassen?®® Musste er also in thm das Akzidenz des
Todes alle diese Jahrtausende hindurch erschaffen? Jedes Mal wenn ein Tod
authort, wieder einen Tod erschaffenr o4

Eine andere Anschauung dazu lautet, dass ein Teil der privationes der Ei-
genschaften nicht wirklich existent sind,®> sondern dass z.B. Schwiche,
privatio an Kraft, Unwissenheit, privatio an Weisheit sei, Aber das ldsst sich
nicht auf jede privatio anwenden, denn manche dieser privationes existieren
und andere stellen die privatio einer Eigenschaft dar. Diese Unterschiede
werden aber nicht begriindet, sondern sie existieren willkirlich. Das gilt
auch fiir die Akzidenzien: ein Teil besteht lange Zeit, ein anderer nicht zwei
Augenblicke. Die Absicht dieser Anschauung ist es, dass das Seiende in der
Art und Weise aufgefasst wird, dass es den religiGsen Anschauungen ent-
spricht, d. h. naturwissenschaftliche Tatsachen haben sich nach den Glau-
benslehren zu richten und nicht umgekehrt.?¢ Tod ist nicht Privation von
Leben, Ruhe ist nicht Abwesenheit der Bewegung, sondern beide sind tat-
sichlich existierende Akzidenzien, die Gott in jedem Augenblick neu
schafft. Theologisch gesprochen soll Gott nicht nur als der Schopfer des
Lebens verstanden werden, sondern auch Schopfer des Todes.®”

Die achte Pramisse definiert, dass nur Substanz und Akzidenz existieren,
und die natiirlichen Formen sind ebenso Akzidenzien. Alle Kérper sind
folglich aus einander dhnlichen Atomen zusammengesetzt (1. Pramisse),%®
die sich voneinander durch Akzidenzien, wie Leben,® Humanitit, Sensitivi-
tit und Rationalitit — wie Schwarz, Weiss, Bitterkeit und Sussigkeit, unter-
scheiden. Der Unterschied eines Individuums zum anderen einer anderen
Gattung entspricht daher dem Unterschied zweier Individuen ein und der-

63 [...] guod argumento est, Denm non privasse substantiam illam.

64 MOSE BEN MAIMON, Fiihrer der Unschliissigen (Anm. 14), S. 338.

65 Res existentes.

66 Maimonides weist hier auf etwas Wesentliches hin: die Mutakallimmin sind eher
geneigt, die Bilder der physischen Welt thren Meinungen anzupassen als umgekehrt
die Gestalt ihrer Anschauungen in Ubereinstimmung mit den aktuellen Gegeben-
heiten der Welt zu bringen. Das ist auch das Thema der zehnten Primisse.

67 HANAFI (Anm. 4), S. 281.

68 ,, This conception of the world was taken for granted by the vast majority™. Siche
SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakalliniin (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 148.

69 Ebenso ist Animalitit moglich, im Sinne der aristotelischen Formel: Homo est
animal rationale.

128



selben Gattung. Z. B. sind Himmelskorper, die korpetliche Substanz der
Engel, auch die Substanz des Thrones der Herrlichkeit und der Korper
irgendeines Wurms der Erde von ein und derselben Substanz. Sie unter-
scheiden sich nur durch die Akzidenzien.

Die Verschiedenheit der Seienden beruht folglich auf der Verschieden-
heit der Akzidenzien, die alle aus dem gleichen Atomen bestehen. Die afis-
totelische Unterscheidung von Materie und Form ist aufgehoben. Auch die
Jorma naturalis, die die Wesenheiten der Dinge enthilt, ist ausgeschaltet, sie
ist nichts anderes als eine zufillige Bestimmung, und die Verschiedenheit
der Seienden ist akzidentiell und nicht essentiell. Der Unterschied zwischen
den Individuen verschiedener Gattung ist derselbe als der zwischen Indivi-
duen derselben Gattung: Die Substanz ist bei allen Wesen dieselbe, Ver-
schiedenheit (Formen) bewirkt nur das Akzidenz. Einzig Gott allein ist eine
Substanz ohne Akzidenzien.

Die neunte Primisse bestimmt die nur einen Moment dauernden Akziden-
zlen, als solche, die fureinander nicht s#bstratum (Triger) sein konnen.” Sie
sind alle von dem Atom (Substanz) als dem urspringlichen Substrat be-
stimmt. Die Abhingigkeit der Akzidenzien voneinander wird deshalb abge-
lehnt, da sich dieses letzte Akzidenz in der Substanz (Atom) nur dann vor-
finde, nachdem zuvor (schon) das erste Akzidenz vorhanden wire.

Dem gemiiss sind alle Akzidenzien zusammen, das, was determiniert. Und
von anderen Gesichtspunkten her gilt ebenso, dass ein substratum (Atom), das
dem Akzidenz zugrunde gelegt ist, fiir eine bestimmte Zeit dauernden Be-
stand haben muss. Es erhebt sich aber die Frage, wenn nun das Akzidenz
keine zwei Augenblicke lang besteht, wie kann es, nach dieser Hypothese,
substratum eines anderen sein? Die Reithe metaphysischer Voraussetzungen,
welche das Verhiltnis von Substanz und Akzidenz betreffen, schliesst mit
dem Satz, dass kein Akzidenz Triger eines anderen sein koénne, sondern dass
jedes Akzidenz von der Substanz getragen werden musse.

Die zebnte Pramisse ist der Fokus fir alle anderen Primissen, auf die sie
hinzielen: auf die Intelligibilitit.”! Sie beschiftigt sich mit der Bedeutung der

70 ,[...] most of the authors seem to take it for granted. Siche SCHWARZ, Who
were Maimonides® Mutakallimin (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 150.

71 Transitus, im Sinne eines Ubergangs aus einer Imagination in die Denkbarkeit
und damit in die Wirklichkeit. Anders ausgedriickt: alles, was sich die Einbil-
dungskraft vorstellen kann, ist fiir das Denken zulissig. ,,[...] it appears that
the principle of admissibility as well as of God’s custom have their roots
among early Basri Mutazilites [...] These principles play an important role in
the thought of the Kalam but apparently not as important as Maimonides

129



Phantasie fiir die Erkenntnis,”> und sie behauptet, dass alles Vorstellbare
durch den Verstand intelligibel (nobis imaginamur, transire guoque posse ad intellec-
tumi) sei, so wie der Erdball eine kreisende Sphire und die kreisende Sphire
zum Erdball wird — was unter dem intellektuellen Aspekt moglich ist. Eben-
so ist moglich, dass sich der Feuerkreis zum Mittelpunkt und der Erdkreis
zur Umlaufsphire bewegt, und dass kein Ort fiir einen bestimmten Korper
geeigneter als ein anderer wire. Gemiss dieser Intelligibilitit (dem intellektu-
ellen transitus) wird behauptet, dass jegliches existierende und wahrnehmbare
Seiende grosser oder kleiner werden kann, unabhingig von dem, was es von
sich selbst her ist. So kann z.B. die Grosse eines Menschen, einem hohen
Berg entsprechen, oder er kann als einer gedacht werden, der viele Kopfe hat,
und der in der Luft fliegen kann. — Ein Elefant kann in der Intelligibilitat der
Grosse einer Fliege entsprechen, und eine Fliege, die Grosse eines Elefanten
annehmen. Das wird Intelligibilitit durch den Verstand genannt (diunt,
transire secundum intellectuns’®). Das Axiom lautet daher. es ist angemessen, dass
das Seiende so ist, wie es ist, und es ist méglich, dass es so ist, wie es auch
vorgestellt werden kann. Daher ist keine Bedeutung irgendeines Seienden
angemessener als eine andere. In dieser Annahme wird keine Riicksicht auf
die adequatio ad rem (excistentiam)™ genommen. Das heisst, dass das Seiende,
bestimmte Formen, bestimmte Masse und notwendige Beschaffenheiten hat,
die seine Seinsverfassung ausmachen. Der Kalam aber behauptet, dass die
Seinsverfassung geindert werden kann. Das bedeutet, dass die Erde, die sich
zum Mittelpunkt bewegt, und das Feuer, das aufsteigt und das warmt, das
Wasser, das kithlt — nichts anderes als ein kontinuierliches Verhalten sei. Und
es ist fiir das Denken nicht unméglich, dass sich dieses dndert, sodass das
Feuer kithlt und sich nach unten bewegt und ebenso, dass Wasser wirmt und
sich nach oben bewegt, obwohl es doch Wasser ist.

Es herrscht auch Ubereinstimmung dartuber, dass das Zusammentreffen
zweler Gegensitze in demselben Subjekt und in demselben Augenblick un-

would have it. There seems not indignation that these principles are based on
imagination.” Siche SCHWARZ, Who were Maimonides®™ Mutakallimin (Anm. 7),
3 (1992/93), S. 163.

72 Siche auch H. BLUMBERG, Maimonides on the Concept of Tawez, in: Tarbiz
39 (1969/70), S. 268-276; H. A. WOLESON, The Philosophy of the Kalam, London
1976, S. 434-44 und S. 544-58.

73 [...] possibilia esse vel recipi posse in intellectn.

74  Veritas est adequatio intellectus ad rem, so die scholastische Formulierung. Die
Mutakallinin nehmen in ihrer Aussage keine Riicksicht auf das Existierende, ob
es nun in Ubereinstimmung mit einer Hypothese steht oder nicht: contemmnantes
Pplane totam rerum naturan.

130



moglich und fiir den Verstand nicht denkbar sei, wie es auch unmdéglich und
nicht intelligibel sei, dass die Substanz ohne ein Akzidenz in ihr existiert.
Ferner wird die zmpossibilitas einer transfomatio substantiae in accidentern vel accidentis
in substantiam behauptet, namlich, dass ein Korper nicht in einem anderen
Korper eindringen kann. Das wird als eine mpossibilitas secundum intellectum
angeschen. Das heisst, alles was zu den impossibilia gezihlt wird, ist in keiner
Weise vorstellbar. Und das, was als posszbile bezeichnet witd, ist vorstellbar.
Der philosophische Einwand gegen diese Anschauung lautet, dass das, was
fir unmoglich gehalten wird, weil es nicht vorstellbar ist. und das, was fur
moglich gehalten wird, weil es vorstellbar ist, nur eine Moglichkeit in der
Imagination nicht aber im Intellekt ist. Das necessarium, possibilinm und das
impossibilinm wird einmal mittels der zwaginatio und nicht mittels des Intellekts,
und ein anderes Mal mittels der oberflichlichen allgemeinen Meinung (sersus
communis) bestmmt. Aus dieser Hermeneutik heraus ist das Vorstellbare mog-
lich, ob nun das existierende Seiende mit ihm convenient ist oder nicht. Und
das, was nicht vorstellbar ist, ist unmoglich.

Zusammenfassend kann gesagt werden, diese Primisse behauptet, dass
alles, was durch die Vorstellung erfasst, durch den Intellekt als moglich
anerkannt wird. Dies bedeutet einen gewissen Vorrang der Imagination
gegentiber dem Intellekt.

Die im Text folgende Disputation zwischen einem Mutakallim und ei-
nem Philosophen sucht durch philosophische Argumente (offensichtlich
sind es diejenigen des Maimonides) eine Unterscheidung zwischen Imagina-
tion und Intellekt einzufithren. Der Mutakallim kennt zwar diese Unter-
scheidung, wendet sie aber fiir sich nicht an, sondern er beruft sich in sei-
ner Argumentation auf die vorher vorgestellten Primissen als Argumente.
Der Dialog endet mit dem Sieg des Philosophen:

Der Mutakallinm tragt, wie es kommt, dass ein Eisenkorper als besonders
hart, fest und schwarz vorgefunden witd, und die materielle Substanz der
Butter als weich und weiss?

Der Philosoph antwortet, dass jeder natiirliche Korper zwei Arten von
Akzidenzien hat; Akzidenzien, die sich auf den Aspekt seiner Materie be-
ziehen, wie z. B. dass ein Mensch gesund oder krank ist, und Akzidenzien,
die sich auf den Aspekt seiner Form beziehen, wie das Erstaunen und das
Weinen. Die materiellen Stoffe der zusammengesetzten Korper als einer
compositio ultima differieren hinsichtlich der Materie, so dass die Substanz
von Eisen zur der von Butter gegensatzlich ist, woraus sich differierende
Akzidenzien ableiten lassen, wie Festigkeit der einen, Weichheit der ande-
ren. Die Akzidenzien ergeben sich aus der Verschiedenheit ihrer Formen.

131



Und das Weisse und das Schwarze sind Akzidenzien, die sich aus der Ver-
schiedenheit ihrer mwateria ultima ergeben.

Der Mutakallim widerspricht dem und behauptet, dass tberhaupt keine
Form existiert, namlich als ein constitutum fur die Substanz, sondern alles das
sind Akzidenzien, wie das in der achten Pramisse erklart wird. Daher gibt es
keinen Unterschied zwischen der Substanz des Eisens und der der Butter,
denn alles ist aus dhnlichen Atomen zusammengesetzt, wie das in ersten
Pramisse erklart ist, aus der sich mit Notwendigkeit die zweite und dritte
Pramisse ergibt. Und ebenso ist die zwolfte Primisse dafiir notwendig, um
das Atom zu beweisen. Fir den Mutakallinm ist es auch unmoglich, dass ein
Teil der Akzidenzien eine bestimmte Substanz so determinieren, dass sie
dadurch disponiert und bereitet ist, sekundire Akzidenzien anzunehmen.
Denn fiir ihn kann kein Akzidenz die Voraussetzung fiir ein anderes sein, wie
das in der neunten Primisse erklart worden ist, weil ein Akzidenz keinen
Bestand hat, wie die sechste Pramisse darlegt. Und wenn sich fur den
Mutakallin: alles so verhilt, wie er es entsprechend seinen Pramissen verifizie-
ren will, so liegt fir ihn auf der Hand, dass die Substanzen von Butter und
Eisen ein und dieselben sind, und auch die Relation jeder Substanz zu jegli-
chem Akzidenz ist eine. Deshalb ist keine bestimmte Substanz ist fur ein
bestimmtes Akzidenz geeigneter als eine andere. So wie kein Atom daftr
mehr geeignet ist, sich zu bewegen als zu ruhen, so ist keine Substanz geeig-
neter ein Lebens-, ein Verstandes- oder ein Geflhlsakzidenz anzunehmen als
eine andere. Ob es viel oder wenig Substanzen sind, spielt daher auch keine
Rolle, da das Akzidenz in jedem einzelnen Atom existiert, wie das in der
flinften Pramisse erldutert worden ist. Gemass all dieser Pramissen folgt not-
wendigerweise, dass der Mensch nicht mehr zum Denken geeignet ist als eine
Fledermaus.”

In der folgenden Anmerkung ermuntert und ermahnt Maimonides den
Leser zum ernsthaften Studium dieser Problemstellungen, bei denen es
zuerst einmal darum geht, das Wesen des Seienden wirklich zu erkennen, in
dem, was es wirklich ist. Daraus wiirde sich auch die Tatsache zeigen, dass
den meisten Lebewesen eine Vorstellungskraft offensichtlich eigen ist.76

75 Nach S. MUNK, le¢ Guide des Egarés, 3 Bde, Osnabrick 1964, Bd. I, S. 407,
haben die Handschriften ,,Kafer*. Der Sinn der Stelle ist: da alles aus Atomen
zusammengesetzt ist, die gleiche Eignung haben, beliebige Akzidenzien anzu-
nehmen, kann das Akzidenz des Denkens einem Kifer und einem Menschen
zukommen.

76 Siehe ARISTOTELES De anima 111, 10, 11: now ev toig ahhorg {wot; ov vonolg ovde
AOYLOILOG E0TLY AN (UVTHOLX.

152



Denn der Mensch unterscheidet sich nicht durch Imagination von anderen
Lebewesen, sondern durch Intellekt. Von daher ist der Akt der Imagination
ist kein Verstandesakt sondern das Gegenteil. Die Aufgabe des Intellekts ist
es nun, das Zusammengesetzte zu teilen, seine Teile zu differenzieren, zu
abstrahieren und sie in ihrem wahren Sosein und in ihrer Kausalitit vorzu-
stellen. Der Intellekt hat die Fahigkeit das Universale vom Singularen zu
differenzieren und ermdglicht es, eine vom Universalen ausgehende Untet-
suchung durchzufiihren, die fir Maimonides die wahre ist, Sie allein kann
das Substantielle vom Akzidentiellen unterscheiden.

Die Einbildungskraft hingegen erfasst nur das zusammengesetzt Individuel-
le in seiner Gesamtheit, entsprechend dem, was die Sinne erfassen. Oder sie
setzt Dinge zusammen, die in der Existenz zerstreut sind und verbindet das
eine mit dem anderen — zu einem Korper oder einer Kraft aus den Korperkrif-
ten. So kann man sich einen Menschen vorstellen, dessen Kopf ein Pferdekopf
ist, und der Fliigel hat usw. Dies wird vom Intellekt her als erdichtet und als
falsch bezeichnet, denn nichts Existierendes ist dem 4hnlich.

Weiters kann sich die Einbildungskraft beim Erfassen auch nicht der
Materie entzichen, sogar dann, wenn sie eine Form in die dusserste Abs-
traktion abstrahiert. Deshalb gibt es keine kritische Prufung mittels der
Vorstellungskraft.

Unterstiitzung fur seine Anschauung findet Maimonides in den sapientiae
disciplinares (den mathematischen Wissenschaften). Sie konnen Wirklichkei-
ten erschliessen, die sich der Mensch mit seiner Phantasie tiberhaupt nicht
vorstellen kann, also als unmoglich qualifizieren muss. So ist es z.B. unmég-
lich, dass sich zwei Gegensitze verbinden: Aber durch ein mathematisches
Beweisverfahren kann die Existenz dessen evident werden, was unmdoglich
sich vorzustellen war. Maimonides bringt folgendes Beispiel:

»Wenn du dir eine grossen Kreis in einem dir beliebigen Ausmass vor-
stellst, selbst wenn du ihn dir im Ausmass der Umlaufsphire vorstellen wiir-
dest, und du dir danach eine Achse vorstellst, die durch seinen Mittelpunkt
durchlauft, und dir weiters zwei Menschen vorstellst, die an den beiden En-
den der Achse stehen, sodass ihre Fusse auf der geraden Linie der Achse
aufruhen; und wiederum die Achse und die Fisse in einer geraden Linie sind,
so ist die Achse parallel oder nicht parallel zum Horizont. Ist sie parallel,
fallen beide zusammen; wenn nicht, fallt einer von ihnen, und zwar der Unte-
te, und der andere bleibt stehen. So erfasst es die Vorstellungskraft.*

Aber, so Maimonides, es ist bereits erwiesen, dass die Erde Kugelform
hat, die auf beiden Enden der Achse bewohnt ist. Der Kopf eines jedem
Bewohners der zwei Enden ist gegen den Himmel gerichtet und seine Bei-

133



ne hin zu den Beinen des anderen, am Ende der anderen Achse. So es ist
auch unméglich sich vorzustellen, dass von diesen einer herab fillt, denn
der eine ist nicht oben und der andere ist nicht unten, sondern jeder ist
oben und unten im Verhaltnis zum anderen.

Es wurde auch bereits bewiesen, dass zwei existierende Linien, die an-
finglich an ithrem Ausgangspunkt voneinander einen Abstand haben, je
linger sie werden, desto geringer wird der Abstand, und die eine ndhert sich
der anderen an, aber es ist unmoglich, dass sie einander jemals treffen,
selbst wenn sie ins Unendliche ausgehen, und obwohl sie sich in sich im
Verlingern annihern. Das aber ist unmoglich vorstellbar. Diese zwei Linien
sind aber erwiesenermassen die eine gerade, die andere krumm.””

Es kann daher die Existenz von etwas aufgewiesen werden, das nicht
vorstellbar ist, und dadurch ist auch evident, dass die Vorstellungskraft
nicht erfassen kann, was schlechterdings fir unmoglich gehalten wird.
Ebenso ist durch Beweis die Unmdglichkeit dessen demonstriert, was die
Vorstellungskraft als ein wecessarium betrachtet, nimlich, dass Gott Kérper
und eine korperliche Kraft sei. Denn fir die Imagination gibt es nur Korper
und Dinge im Korper. Dementsprechend ist klar, dass im Existenzbereich
ein anderes Seiendes existiert, mit dem man das necessarinm, das intelligibile
und das #mpossibile prift, und dass dies nicht die Imagination ist.

Aber selbst die Mutakalliniin sind in dieser Sache keine Ignoranten flgt
Maimonides hinzu, sondern sie sind sich bis zu einem gewissen Grad des-
sen bewusst, und nennen das, was vorstellbar und zugleich unmoglich ist,
wie z. B., dass Gott ein Korper ist, ein Hirngespinst und einen Vorstel-
lungswahn. Und viele Male erklaren sie, dass Hirngespinste Irrtiimer sind.
Aber sie fiigen auch hinzu, dass zum richtigen Verstehen ihres Denkens es
der neun Primissen bedarf, die erwihnt wurden, und ohne sie ist es un-
moglich, diese zehnte Primisse zu verifizieren, nimlich: die Intelligibilitit
dessen, was von den Vorstellungen als intelligibel angesehen werden solle
propter similitudinem atomarum et aequalitatem accidentium im Hinblick auf die
Akzidentialitit.

Maimonides unternimmt es im Weiteren den Unterschied zwischen
Denkkonzeptionen und Phantasiekonzeptionen herauszuarbeiten, nidmlich,
was den Unterschied zwischen intellektuell erfassten und imaginativ erfass-
ten Dingen ausmacht. Wenn der Philosoph sagt, das Seiende ist mein Zeu-
ge, und er auf Grund dessen das necessarium, das possibile und das zmpossibile

77 Maimonides verweist mit diesem Beispiel auf das Buch von APOLLONIUS, Dze
vier Kegelschnitte, Buch 11, Theorem 13.

134



prift, so sagt der Theologe des Kalim: Das Seiende wurde willentlich ge-
schaffen, nicht aus Notwendigkeit. Und wenn es in dieser Gestalt erschaf-
fen wurde, so wire es moglich, dass es auch in sein Gegenteil geschaffen
worden wire, und nur die conceptio intellectnalis entscheidet, dass es unmog-
lich anders sei kann, als wie es vorgestellt wird.”

Da es im Kalim kein Naturgesetz gibt, keine wesentlichen Eigenschaften
der Dinge, und da die Welt jeden Augenblick von Gott von neuem erschaf-
fen wird, der die Atome mit ihren Akzidenzien jeden Augenblick wieder
schafft, ist auch alles méglich. Und moglich ist das, was die Phantasie sich
vorstellen kann, selbst wenn es in der Wirklichkeit kein der Vorstellung
entsprechendes Objekt gibt. Die Phantasie, frei vom Naturgesetz macht
Unmogliches moglich. Und die Regelmissigkeiten, die statt einer nafura
naturans aufweisbar sind, konnen sich in jedem Augenblick dndern.

Fir Hassan Hanafi jedoch bleibt die Frage der positiven Bedeutung der
Imagination weiterhin offen, wenn er meint: ,,Theologians indeed defended
imagination in order to facilitate the understanding of prophecy. Philoso-
phers even more, considered imagination as a higher faculty which can per-
ceive and express through images, more than intellect can do. Maimonides
defends of the intellect distinct from imagination makes him more a rational-
ist, since reason can interpret the images transforming them to meanings.””

Die beiden letzten Pramissen (11 und 12) betreffen die Unmoglichkeit des
regressus in infinitur®® und die Unverldsslichkeit der Sinneswahrnehmung, Zu-
erst zur elffen Pramisse. die Existenz des Unendlichen (im Seienden) ist voll-
kommen unméglich.8! Das heisst, die Existenz eines unbegrenzten Korpers
oder die Existenz von Korpern in unbegrenzter Zahl ist unméglich. Ebenso
ist auch die Existenz infiniter Kausalititsketten unmdglich, nidmlich dass ein
Seiendes cansa fur ein Seiendes ad infinitum ist, sodass in Wirklichkeit zahllose

78 Siehe MOSES BEN MAIMON, Der Fiihrer der Unschliissigen (Anm. 14), S. 345- 353.

79  HANAFI, Maimonides™ Critique (Anm.4), S. 281.

80 ,,Maimonides states that the Mutakallimsin did not distinguish between the four
kinds of infinity (a) of magnitude, (b) of infinite numbers of magnitude, (c) of
infinite division of a finite magnitude, (d) of infinite series whose members
succeed each other and rejected infinity of any kind ... This can be verified
from the sources.” Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakallimin
(Anm. 7), 3 (1992/93), S. 165.

81 Sowohl in der Wirklichkeit, als dem Vermdgen nach und in dem Akizdenz,
wihrend die Philosophen nur das Unendliche der Wirklichkeit in Abrede stel-
len. Siehe ARISTOTELES, Physik 11,5, das Unendliche dem Vermdégen nach und
dem Akzidenz nach aber flir zuldssig halten (Physik 111,6) Siehe Moses BEN
MAIMON, Der Fiihrer der Unschliissigen (Anm. 14), S. 353.

135



Seiende existieren, die ve/ corpora vel a corporibus seperata sind, nur dass einige
von ihnen causa alterius sind. Folglich ist es die ordo naturalis essentialis selbst,
die die Unmdéglichkeit der Existenz eines infiniten Seienden erweist.

Tatsdchlich ist die Existenz eines infiniten Seienden iz potentia vel in accident
bereits durch ein Beweisverfahren als existent erwiesen worden. Wie ja erwie-
sen ist, dass ein Korper ad infinitum und auch die Zeit dem Vermdgen nach ad
infinitum teilbar ist. Besondere Aufmerksamkeit gilt in diesen Uberlegungen
dem znfinitume per accidens: dem Dasein eines Seienden nach Authéren eines
anderen, und dieses andere nach Aufhéren eines dritten, und so fort ad infini-
tum. Derjenige, der durch Beweisverfahren die aefernitas mundi behauptet,?
meint, dass die Zeit nicht authort (Zempus sine fine esse), und fir ihn folgt da-
raus, dass die Zeit durch ein Zeitteilchen bestimmt ist, indem das eine an-
fingt, wenn das andere authért. Ebenso verhilt es sich fiir thn mit der suecessio
der Akzidenzien, die, auf die Materie hin, ad infinitum ist. Akzidenzien existie-
ren folglich nicht simultan, sondern in der sueessio — und da es dafir keinen
Gegenbeweis gibt, ist dieser Erklarungsversuch moglich.

Far die Mutakalliman aber besteht kein Unterschied, zwischen einem be-
stimmten, existierenden unendlichen Korper, und einem Koérper und der
Zeit, die einer divisio ad infinitum unterworfen sind. Weiters besteht fiir sie
auch kein Unterschied zwischen der gleichzeitigen Existenz von Seienden
in unendlicher Zahl, die aufeinander zugeordnet sind — und Seienden in
infiniter Zahl, wo eines nach dem anderen aufhort.

Das eine ist fiir sie ebenso absurd wie das andere. Diese vier Aspekte
des infinitum sind fur sie aquivalent. Was den letzten Aspekt angeht, das
Unendliche in der Aufeinanderfolge, versucht man die Unmdaglichkeit mit-
tels methodischen Beweises zu erkliren. Andere behaupten, dass dieser
(Aspekt) fiir den Intellekt evident sei und schon beim ersten Nachdenken
gewusst wird, und dass es dafiir keines Beweises bedirfe. Wenn es eine
klare Absurditit ist, dass infinit Seiendes aufgrund der Aufeinanderfolge
existiert, obwohl das nun (augenblicklich) existierende Seiende endlich ist,
dann ist die aefernitas mundi (schon) beim ersten Nachdenken absurd.

82 Wobei hier mehr die Anhinger des Aristoteles gemeint sein miissen, da doch
Maimonides ausfihrt, dass Aristoteles keineswegs behauptet, Beweise fiir die
Ewigkeit der Welt zu besitzen. ,,Was jedoch mich betrifft, so besteht kein
Zweifel, dass Aristoteles [...] in betreff der Ewigkeit der Welt [...] Uber keinen
Beweis verfiigt hat und dass er absolut auch nicht einen Tag lang der Meinung
war, dass diese Ausftiihrungen Beweise seien® (MOSE BEN MAIMON, Der Fiibrer
der Unschliissigen [Anm. 14], Bd. II, S. 15 und 107).

136



Die Existenz des Unendlichen in den Dingen ist (a) ohne die Unterschei-
dung der Unendlichkeit des Korpers und seiner unendlichen Teilbarkeit un-
moglich, und ebenso auf Grund (b) der unendlichen Zahl von Seienden, die
in Aufeinanderfolge existieren. Unendlichkeit kommt letztlich nur Gott zu.

Die zwilfte Pramisse behauptet, dass die Sinne nicht immer einen wahr-
heitsgetreuen Sachverhalt wiedergeben.®? Die Mutakallimin misstrauen der
sinnlichen Erfassung von zwei Seiten her. Erstens, dass vieles ihrer sinnli-
chen Wahrnehmung entgeht, ob der Subtilitit des wahrgenommenen Ge-
genstandes wegen (Atom), oder auf Grund der Distanz des Wahrnehmen-
den vom Wahrgenommenen, so wie der Mensch tber eine Entfernung von
vielen Meilen weder sieht, hort noch riecht, oder wie (auch) die Himmels-
bewegung nicht erfasst werden kann. Zweitens weil in der Wahrnehmung
selbst Irrtum liegt, wie z. B. jemand einen Gegenstand, der gross ist, aus der
Distanz als klein ansieht, und etwas Kleines als gross ansieht, wenn es sich
im Wasser befindet. Man sieht auch Gekriimmtes als gerade an, wenn es
sich teilweise im und teilweise ausserhalb des Wassers befindet. Und eben-
so, dass der Gelbstichtige die Dinge gelb sieht. Und detjenige, dessen Zun-
ge mit roter Galle getrinkt ist, schmeckt Siisses bitter. Beispiele solcher Art
sollen beweisen, dass man den Sinnen nicht zutraue als Prinzipien einer
Beweisfihrung zu dienen.

Diese letzte Primisse ist besonders wichtig, denn wenn mit den Sinnen Ge-
genstinde erfasst werden, die im Widerspruch zu dem stehen, was behauptet
wird, dann kann argumentiert werden, man soll nicht die Aufmerksamkeit auf
die Sinne lenken, nachdem (doch) mittels Beweises die Sache geklirt ist, weil ja
der Intellekt das lehrt. So z. B. die Behauptung der Mutakallinmin hinsichtlich
der Bewegung, dass sie kontinuierlich ist, weil in sie Ruhemomente eintreten.
Ebenso gilt das fir den Miihlstein, der wihrend seiner Umdrehung auseinan-
derstiebt. Gleiches gilt fiir das Weisse im Kleid, das im Augenblick non existent
wird und bereits wieder ein anderes Weisses aufscheint. All diese Dinge sind
das Gegenteil des Evidenten. Folglich wird die Antwort darauf lauten: das
Seiende entzieht sich der sinnlichen Wahrnehmung. In anderen Fillen wird
geantwortet: dies ist ein Irrtum, auf Grund der allgemeinen Irrigkeit der Sin-
neswahrnehmung. Maimonides fiigt letztlich noch an, dass diese uralten An-
schauungen bereits Thema der Sophisten waren.

83 ,Indeed I have not found any explicit statement whatsoever affirming that our
senses deceive us.” Siehe SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakalliniin
(Aniin, 7), 3 (1992/93). 5. 169.

137



Resumee

Aus den vier grundlegenden dogmatischen Voraussetzungen, der creafio ex
nibilo, der Existenz Gottes, Seiner Unkorperlichkeit / Korperlosigkeit und Sei-
ner Einheit,® entwickelten die Mutakalliniin ein philosophisches Konzept, das
Maimondes so nicht annehmen konnte, da sie in threr Ignoranz gegeniiber der
natitlichen Ordnung der Dinge falsch liegen. Dazu fiihrte er eine detaillierte
Beschreibung ihrer Primissen durch, die weder ein Naturgesetz, noch eine
natiirliche Organisation und Einheit des Universums akzeptieren. Auf Grund
dieser Voraussetzung steht den Anhingern eines solchen philosophischen-
theologischen Systems auch gar kein vertrauenswurdiges Kiriterium zur Be-
stimmung zur Verfligung, ob nun Seiendes moglich oder nicht méglich ist. Aus
diesem Mangel resultiert die Behauptung, dass alles Vorstellbare méglich ist.
Selbst die Mannigfaltigkeit des Universums steht in keiner Beziehung zu sich
selbst, alles besteht nur aus gleichen Elementen, denen keine Substanz und
keine Eigenschaften zukommen, sondern die lediglich Atome und Akzidenzien
sind. Das Kausalgesetz wird ignoriert und die Handlungen des Menschen sind
das Ergebnis eines gottlichen Willens, sie haben keinen Eigenwert, sind nur
von akzidentieller Bedeutung. Maimondes stellt diese Primissen weder umfas-
send noch nicht unvoreingenommen dar. Vielmehr zielt seine Intention auf die
Darstellung der Schwichen des Systems, das er als unseris versteht, da seine
Grundlage nicht auf positiven Fakten, auf der Evidenz der Sinnes- und Ver-
standeswahrnehmung aufruht, sondern auf reiner Fiktion.

Dennoch stellt sich fir Alfred L. Ivry die Frage, ob Maimonides” Darstel-
lung des Kalam als definitiv angesehen werden kann: ,,With the greater avail-
ability of primary Kalim texts and the formidable scholarship of Shlomo
Pines, Josef van Ess and most recently Michael Schwarz, it not appears more
likely that Maimonides has constructed a composite picture of the Kalaw
principles, only some of which can be confirmed in the sources in the man-
ner he describes.*85

Ivry vermutet, dass Maimonides aus verschiedenen Quellen von diffe-
rierenden theologischen Konzepten der Mutakallimun seine Bild des Kalam
destilliert hat, dabei der Methode folgend, die er beim Abfassen des Misneh
Tora angewandt hat ,calling a dominant tradition from the competing
voices of the rabbis of an earlier age.“86

84 Mit diesen Voraussetzungen stimmt Maimonides tiberein.

85 A.LIVRY, The Guide and Maimondes’ Philosophical Sources, in: IX. SEESKIN
(ed.), The Cambridge Companion to Maimonides, Cambridge 2005, S. 58-81, dort S. 73.
86 Ebenda.

138



Besonders die zehnte Priamisse, die Maimondes als die grundsitzliche
vorstellt, worin all das, was vorgestellt werden kann, als moglich angesehen
wird (,,an admissable notion to the intellect™) ist seit den Forschungen mit
Quellentexten des Kalam in Frage gestellt worden. ,,.Schwarz does not find
the doctrine as such given priority in Kalam sources. It would appear Mai-
monides emphasizes the contrast between the intellect and imagination
more than the theologians themselves do, perhaps because they saw the
doctrine of admissibility as eminently rational.”®’

Bereits Shlomo Pines hat auf die tendenzidse Interpretation der maimo-
nideischen Darstellung des Kalim hingewiesen, obwohl seiner Meinung
nach ,,his expose’of the Mutakallimin is verifiably accurate in its details as
well as in its main points“.88 Die zunehmend differenzierende Analyse der
maimonideischen Beschreibung des Kalz im Lichte primarer Quellen
durch Michael Schwarz hat Pines’ Anschauung einerseits bestitigt und
andererseits auch relativiert:

,,1t seems that the evidence collected in these pages more or less confirms
Maimonides® premises 1, 6, 7, 8, 9, and 11. For the rest of the premises the
evidence is be partial at best. This seems to be the fact.

But if we ask for the reasons for this discrepancy we enter the realm of
speculation. On the one hand Maimonides was evidently not interested in the
whole spectrum of opinions held by vatious Ka/m thinkers... on the other
hand many passages in Maimonides™ chapter are cleatly ironical or even sarcas-
tic. His inimical attitude towards the Mutakallinmin comes through clearly. And
in Maimonides® times it was no less common practice than in the present day
to misrepresent slightly the adversary’s attitude for the sake of argument.”®

Es bleibt aber weiterhin die Frage offen, ob Maimondes den Ka/iz nun
richtig interpretiert hat oder nicht. Offensichtlich ist nur, dass seine Inter-
pretation innerhalb des Gesamtkonzeptes des Moreh Nevukhim stimmig ist,
und dass die Spannweite seiner Perspektive tiber rein historische und lite-
rarkritische Fakten hinausreicht. So wird es weiterer, tiefer gehender inter-
disziplindrer Forschungen bedirfen, die den Kalim im Gesamtkontext sei-
ner geschichtlichen Einordnung, seiner Theologie und Philosophie (Offen-
barung, Vernunft und Natur) betrachten mussen.

87 IVRY, The Guide (Anm. 85), S. 74.
88 PINES, The Guide (Anm. 21), S. CXXV.
89 SCHWARZ, Who were Maimonides™ Mutakallimsin? (Anm. 7), 3 (1992/93), S. 172.

139



	Mose ben Maimon (Maimonides) und seine Darstellung des Kalām

