
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Italienische Juden im Zeitalter der Entdeckungen : David Re'uveni und
die Spekulationen über seine Herkunft

Autor: Schliwski, Carsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Italienische Juden im Zeitalter der Entdeckungen:
David Re'uveni und die Spekulationen über seine Herkunft

von Carsten SchliwskiC

1. Einleitung
Das sechzehnte Jahrhundert wird zu Recht als das Zeitalter der
Entdeckungen bzw. neuerdings der europäischen Expansion bezeichnet. Nicht
nur in Richtung Westen, also in Bezug auf die „Neue Welt", erweiterte sich
die Kenntnis über die Erde, auch der Osten und der Süden, also die „Alte
Welt", wurden weiter erschlossen. Diese neuen Entdeckungen waren nicht
nur für die Christen, die sie vor allem unternahmen, von Interesse, auch die

Juden stellten sie vor der Herausforderung, die neuen Kenntnisse
einzuordnen und in das bestehende Weltbild zu integrieren. Dabei spielten zwei

Aspekte ein grosse Rolle: Zum einen die Gefahr von Fälschern und
Hochstaplern, die die neuen Erkenntnisse für ihre Zwecke nutzten,1 wie es David
Re'uveni tat, zum anderen die alten Mythen, die auf eine neue Grundlage
gestellt wurden, besonders der Mythos von den „Zehn verlorenen
Stämmen".2

In diesem Artikel sollen zwei Beispiele dafür angesprochen werden, wie
sich das Auftauchen David Re'uvenis in Italien auf das intellektuelle Leben
der dortigen Juden ausgewirkt hat. Bei den angeführten Beispiele handelt es

sich nicht unbedingt um italienische Juden, sondern um Juden, die sich in
Italien aufhielten und deren Wirken das jüdische und nichtjüdische Italien
mehr oder weniger beeinflusste.

* Dr. Carsten Schliwski, schliwski@uni-wuppertal.de. — Der hier vorliegende Bei¬

trag ist die überarbeitete Fassung eines auf der 10. Arbeitstagung des

Interdisziplinären Forums „Jüdische Geschichte und Kultur in der Frühen Neuzeit"
zum Thema „Jüdische Räume in der Frühen Neuzeit — Perspektiven nach dem

'spatial turn'" im Februar 2009 in Düsseldorf gehaltenen Vortrages.
1 Vgl. dazu M. EliAV-Feldon, Invented Identities, in: Journal of Early Alodem

History 3 (1999), S. 203-209.
2 Zur Entstehung dieses Mythos vgl. P. BARMASH, At the Nexus of History and

Memory: The Ten Lost Tribes, in: AJS Review 29 (2005), S. 207-236.



2. David Re'uveni

Wenn man die historische Persönlichkeit David Re'uvenis betrachtet, so
kann man sich kurz auf einige Daten und Fakten beschränken, die seine

Erscheinung und die Reaktionen auf ihn widerspiegeln:3 David Re'uveni
taucht 1524 in Venedig auf und stellte sich als Bruder eines jüdischen Königs

vor, der ein Bündnis mit dem christlichen Abendland einzugehen wünsche,

um Palästina von der muslimischen Herrschaft zu befreien. Mit
diesem Anliegen gelingt es Re'uveni, eine Audienz beim Papst zu erhalten, der

ihn an den König von Portugal verweist. Dort hält sich Re'uveni zwischen
1525 und 1527 auf, ohne dass es ihm gelingt, ein Bündnis zu schmieden.

Als er nach Italien zurückkehren will, wird er auf spanischem Boden
verhaftet, aber nach einiger Zeit wieder freigelassen. 1528 taucht er wieder in
Rom auf und gelangt 1530 nach Venedig, wo er auf den von ihm in Portugal

zum Judentum bekehrten Salomon Molcho trifft. 1532 reisen sie zum
Reichstag nach Regensburg, um eine Audienz bei Kaiser Karl V. zu
erreichen, und werden dort verhaftet, wobei David Re'uveni nach Llerida
gebracht und wohl 1538 hingerichtet wird.

Über David Re'uvenis Selbstverständnis gibt der Anfang seiner Autobiographie4

Auskunft:5

3 Zur Biographie David Re'uvenis s. A. Z. AESCOLY, David Reubeni in the Light
of History, in: Jewish Quarterly Review 28 (1937/38), S. 1-45, DERS, La fin de

David Reubeni, in: Revue des Études Juives 105 (1939), S. 120-124, I. S. RÉVAH,
David Reubeni exécuté en Espagne en 1538, in: Revue des Etudes Juives 117

(1958), S. 128-135 M. D. CASSUTO, Mi hayyah David ha-Re'uveni?, in: Tarbiy
32 (1962/63), S. 339-358, J. MAIER, Die messianischen Erwartungen im Judentum

seit der talmudischen Zeit, in: Judaica 20 (1964), S. 168-176, I. COHEN,
The Man who Wanted to be the Mashiach - The Fantastic Tale of David
Reuveni, in: Niv Hamidrashia 24/25 (1993), S. 67-77, R. MEYER & I. RÜHLE, Die
Messiasse. Geschichte der Messiasse Israels in drei Jahrtausenden, Tübingen 2 2002, S.

133-144, M. JACOBS, David ha-Reuveni — Ein „zionistisches Experiment" im
Kontext der europäischen Expansion des 16. Jahrhunderts?, in: G. VELTRI &
A. WlNKELMANN (eds.), An der Schwelle ^urModerne. Juden in der Renaissance, Leiden

/ Boston 2003 (Studies in European Judaism, Bd. 7), S. 191-206, SH.

ETTINGER & M. BENMELECH, Art. Reuveni, David, in: Encyclopedia Judaica. Second

Edition, Bd. 17, Detroit 2007, S. 251 f.

4 Zur Geschichte der Handschrift vgl. E. BlBERFELD, Der Reisebericht des David
Rëubêni, Berlin 1892, S. II-V, A. NEUBAUER, Medieval Jewish Chronicles and

Chronological Notes. Editedfrom Printed Books and Manuscripts. Bd. II, Oxford 1895

(repr. Jerusalem 1967), S. Xllfi, J. D. EISENSTEIN, 'OsarMassaoth. A Collection of

Itineraries by Jewish Travelers to Palestine, Syria and Other Countries, New York 1926

(repr. Tel-Aviv 1969), S. 140; A. Z. AESCOLY, Sippur David RAuveni, Jerusalem

98



„Ich bin David, der Sohn des Königs Salomon, ein Gerechter seligen
Angedenkens, und mein Bruder, der König Josef ist älter als ich, und er sitzt auf dem

Thron seiner Königsherrschaft in der Wüste Habor und herrscht über dreissig
Zehntausendschaften, über die Söhne Gads und die Söhne Rubens und den
Halbstamm Menasseh. Ich reiste vom Angesicht des Königs, meines Bruders,
und seiner Ratgeber, siebzig Ältesten. Sie hatten mir befohlen, zuerst nach Rom

zu gehen vor den Papst, möge sein Ruhm erhaben sein."

Eine genauere Beschreibung liefert David Re'uveni an einer anderen Stelle:6

„Ich sagte ihm, dass wir Könige sind und dass unsere Väter seit der Zerstörung
des Heiligtums bis zum heutigen Tag Könige in der Wüste Habor sind und dass

wir über den Stamm Ruben und Gad und den Halbstamm Menasseh in der
Wüste Habor herrschen und dass es neuneinhalb Stämme im Lande Kusch gibt
und Könige über sie. Am nächsten sind uns zwei Stämme, und zwar der Stamm
Simeon und der Stamm Benjamin, und sie befinden sich am Flusse Nil im
Königreich Saba, sie siedeln zwischen den beiden Flüssen, dem weissen Fluss und
dem schwarzen Fluss, das ist der Nil, und ihr Land ist ein gutes und ausgedehntes

Land, sie haben einen König, dessen Name Baruch, Sohn des Königs
Japhet, lautet, er hat vier Söhne, der älteste trägt den Namen Sa'adjah, der zweite

den Namen Abraham, der dritte den Namen Hoter und der vierte den
Namen Moses, und sie sind, wie wir in der Wüste Habor, dreissig Zehntausendschaften,

und wir und sie beraten miteinander."

Dass diese Angaben irgendeinen realistischen Hintergrund haben, darf
bezweifelt werden, auch wenn bis heute nicht Idar ist, woher David
Re'uveni wirklich stammt, wobei eine europäische Abkunft noch am
Wahrscheinlichsten sein dürfte.7 Allerdings löste die Nachricht eines Abkömmlings

eines verlorenen Stammes bei den Marranen Portugals und den Juden
Italiens grosses Interesse, ja sogar Begeisterung aus, denn für sie bedeutete
sie die Wahrwerdung eines Traumes, der letztlich auf Eldad ha-Dani
zurückgeht, der im Jahre 883 behauptet hatte, die verschollenen jüdischen
Stämme besucht zu haben.8

Anders als Eldad ha-Dani, der die jüdischen Stämme alle im Bereich des

heutigen Sudans bzw. Äthiopien verortet, teilt David Re'uveni die Stämme

21993, Einleitung S. 210-214; E. N. Adler, Jewish Travelers. A Treasury of Travelogues

from 9 Centuries, New York 21966, S. 251; L. SESTIERI, David Reitbeni. Un
ebreo dArabia in missione segreta nellEuropa del '500, Genua 1991, S. 15.

5 AESCOLY, Sippur David Re'uveni, S. 7.

6 AESCOLY, SippurDavid Re'uveni, S. 75.
7 Vgl. dazu dies Zusammenfassung der unterschiedlichen Ansichten bei ELIAV-

Feldon, Invented Identities, S. 213f.
8 Zu Eldad ha-Dani vgl. A. SHOCHAT, Art. Eldad ha-Dani, in: Encyclopedia Judaica.

Second Edition, Bd. 6, Detroit 2007, S. 293f.

99



auf: Er selbst stamme seiner Meinung nach aus Habor, einem Ort, dessen

Lage letztlich nicht geklärt ist und für den es drei Deutungsversuche gibt:
Zum einen könnte es sich um den biblischen Fluss Habor9 handeln, in dessen

Gegend die Israeliten durch die Assyrer verschleppt wurden10 und den

Benjamin von Tudela in Mesopotamien verortet.11 Eine zweite Möglichkeit
der Deutung bietet die Erklärung, dass es sich um eine Verschreibung handele

und dass der Ort eigentlich Tabor12 heissen müsste, wobei sich dabei
die Frage stellt, ob das unbekanntere Habor durch das bekanntere Tabor
ersetzt worden ist, denn schliesslich ist der Berg Tabor sowohl Juden als

auch Christen ein vertrauter Ort, allerdings auch so vertraut, dass die
Möglichkeit einer Siedlung eines Teiles der verschollenen Stämme dort eher
nicht anzunehmen wäre und als absurd abgetan würde. Die letzte Möglichkeit

einer Erklärung besteht darin, den Namen Habor als eine Verballhornung

des Namens der Oase Haybar13 anzunehmen. Diese Oase auf der
Arabischen Halbinsel, war für die jüdische Präsenz zur Zeit des Propheten
Muhammads bekannt und scheint durchaus mit dem biblischen Habor
identifiziert worden zu sein.14 Für Abraham Farissol, der nachher noch

genauer behandelt werden soll, ist klar, dass Habor eine Wüste ist und in
Asia maior liegt,15 also östlich der Arabischen Halbinsel.

Gleich welcher Erklärung man den Vorzug gibt, es ist eindeutig, dass

David Re'uveni sich darum bemüht zwei Erwartungen bezüglich der „Zehn
verlorenen Stämme" zufrieden zu stellen: zum einen teilt er Eldads

Behauptung über eine jüdische Präsenz in Ostafrika, zum anderen trägt er
dem biblischen Bericht über die Verschleppung der Stämme Rechnung,
indem er seine eigene Heimat im Osten verortet.

Zwar handelt es sich bei der Autobiographie David Re'uvenis in erster
Linie um eine Art Rechenschaftsbericht, der sich vor allem auf den Aufenthalt

des Autors in Italien und Portugal konzentriert, allerdings ist es interes-

9 Vgl. M. Avi-Yonah, Art. Habor, in: Encyclopedia ]udaica. Second Edition, Bd. 8,

Detroit 2007, S. 182.

10 2. Kön 17,6.
11 Vgl. Benjamin BEN Jona von Tudela, Buch der Reisen. Sefär ha-Massdot. Ins

Deutsche übertragen von R. P. SCHMITZ, Frankfurt a. M. 1988, S. 24, 37.

12 Zum Berg Tabor vgl. M. Avi-YONAH & A. J. Brawer, Art. Tabor, in: Encyclo¬

pedia Judaica. Second Edition, Bd. 19, Detroit 2007, S. 426f.
13 Zu Haibar vgl. L. VECC1A VAGLIERI, Art. Khaybar. in: The Encyclopedia of Islam.

Ken* Edition, Bd. 4, Leiden 1978, Sp. 1137-1143.
14 Vgl. dazu L. I. RABINOW'ITZ, Art. Ten Tost Tribes, in: Encyclopedia Judaica. Second

Edition, Bd. 19, Detroit 2007, S. 639.
15 A. FARISSOL, Iggeret Oriwt'Olam, Venedig 1586, Bl. 15a.

100



sant festzustellen, dass sein Weg gar nicht direkt nach Europa führt:
Zunächst reist Re'uveni von seiner Heimat nach Dschidda, um dann in Richtung

Süden zu fahren, ins Land Kusch. Der Begriff Kusch wird in der
hebräischen Literatur gerne für Schwarzafrika, genauer gesagt Äthiopien
verwendet.16 Bei David Re'uveni ist damit das Königreich Fundsch am Blauen

Nil gemeint,17 das von einem islamisierten schwarzafrikanischen Stamm
bewohnt ist. Natürlich stellt sich jetzt die Frage, was David Re'uveni dort
wollte bzw. wohin er genau zu reisen beabsichtigte. David Re'uveni gibt
uns darüber keine Auskunft, aber nach seiner oben aufgeführten Aussage

vermutet er einen Teil der jüdischen Stämme im Gebiet zwischen dem
Blauen und dem Weissen Nil, also im heutigen Sudan. Natürlich kann man
sich zunächst fragen, ob diese Reise tatsächlich so stattgefunden hat, denn

im Gegensatz zu seinem Aufenthalt im Nahen Osten und Europa existieren

zu seiner Reise in Afrika keine unabhängigen Quellen, die bestätigen
könnten, dass er sie überhaupt unternommen hat.18 Da eine Diskussion
über die Glaubwürdigkeit David Re'uvenis an dieser Stelle zu weit gehen
würde, soll hier nur der Frage nachgegangen werden, was er mit seinem

Bericht beabsichtigte, nicht, ob dieser Bericht in allen Punkten der Wahrheit

entspricht.
Für die tatsächliche oder fiktive Afrikareise David Re'uvenis bieten sich

zwei Deutungsmöglichkeiten: Zum einen könnte er auf der Suche nach den

anderen Stämmen gewesen sein, um mit ihnen in Kontakt zu treten und
vielleicht ein Bündnis zu schmieden, um gemeinsam eine Eroberung des

Heiligen Landes zu erreichen. Zum anderen könnte seine Reise aber auch

einen anderen Zweck haben: Er könnte den legendären Priesterkönig
Johannes19 gesucht haben, um - vergleichbar mit den Verhandlungen mit dem

Papst und dem portugiesischen König — ein christlich-jüdisches Bündnis zu
schmieden. Dafür spricht, dass er sich vom Papst Empfehlungsbriefe für
den Priesterkönig ausstellen lässt.20 Vielleicht ist eine Kombination beider

Erklärungen zutreffend: Für die Juden ist die Annahme weiterer jüdischer

16 Vgl. A. R. SCHULMAN, Art. Cush (Kush), in: Encyclopedia Judaica. Second Edition,
Bd. 5, Detroit 2007, S. 343f.

17 Zum Königreich Fundsch vgl. P. M. Holt, Art. Fundi, ln: The Encyclopedia of
Islam. New Edition, Bd. 2, Leiden 1965, S. 943-945.

18 Zur Ähnlichkeit mit anderen Reiseberichten vgl. EUAV-FeldON, Invented
Identities, S. 212f.

19 Zum Priesterkönig Johannes vgl. U. KNEFELKAMP, Art. Johannes Presbyter, in:
Lexikon des Mittelalters, Bd. 5, München / Zürich 1991, Sp. 530-532.

20 Vgl. Aescoly, Sippur David Re'uveni, S. 48 und S. 89.

101



Stämme nicht nur tröstlich, sondern erhöht auch die Glaubwürdigkeit David

Re'uvenis, für die Christen wäre ein Kontakt zum Priesterkönig Johannes

ein wichtiges Argument für die Glaubwürdigkeit David Re'uvenis und
würde auch Erwartungen im Zeitalter der Entdeckungen entsprechen, das

Reich des Priesterkönigs sei nicht mehr in Asien, sondern in Afrika zu
vermuten.21 Zugleich sprechen viele Indizien dafür, dass beide Legenden auf
denselben Grundlagen beruhen.22

Doch welche Erwartungen wurden mit der Ankunft David Re'uvenis

verknüpft? Gerade das sechzehnte Jahrhundert war ein Zeitalter eschatolo-

gischer Spekulationen, die noch durch die Entdeckungen des Christoph
Columbus genährt wurden, sowohl bei Juden als auch bei Christen, wobei
auch die Entdeckungen selbst von diesen Erwartungen durchaus beein-
flusst worden sind.23 Es fand eine Aktualisierung der althergebrachten
Vorstellungen vom Ende der Welt mit den neuesten Ereignissen statt, die nun
hinzugezogen wurden, um eine Bestätigung für das zu Erwartende zu erhalten.

Dabei spielen auch die Endzeiterwartungen David Re'uvenis eine wichtige

Rolle. In seinem Bericht äussert er sich mehrfach über das bevorstehende

Ende der Welt. So verkündet er einem Juden in Gaza, der sich über
die Behandlung durch die Muslime beklagt:24

„Fürchtet euch nicht und habt keine Angst, denn das Ende kommt bald zu
euch, und der Heilige, gepriesen ist er, wirft die Frevler zu Boden und erhebt
die Erniedrigten bis in die Höhe, und es wird bald eine Zeit kommen, in der ihr
grosse Dinge und viele Verwirrungen und Streitigkeiten unter den Königen
sehen werdet."

Einem portugiesischen Beamten gibt er folgende Auskunft:25

21 Vgl. dazu Ch. F. BeckinGHAM, An Ethiopean Embassy to Europe, c. 1310,
in: CH. F. BECKINGHAM & B. Hamilton (eds.), PresterJohn, the Mongols and the

Ten Tost Tribes, Aldershot 1996, S. 197-206, DERS., Prester John in West Africa,
in: BECKINGHAM & HAMILTON (eds.), Prester John, S. 207-211, ELIAV-
FELDON, Invented Identities, S. 206-209.

22 Vgl. D.J. WASSERSTEIN, Eldad ha-Dani and Prester John, in: BECKINGHAM &
HAMILTON (eds.), PresterJohn, S. 213-236.

23 Vgl. dazu P. MOFFITT WATTS, On the Spiritual Origins of Christopher Co¬

lumbus's "Enterprise of the Indies", in: The American Historical Review 90

(1985), S. 73-102 und N.J. EFRON, Knowledge of Newly Discovered Lands

among Jewish Communities of Europe (from 1492 to the Thirty Years' War):
in: P. BERNARDINI & N. FlERlNG (eds.), The Jews and the Expansion ofEurope to

the West, 1450 to 1800, New York / Oxford 2001, S. 49-58.
24 AESCOLY, SippurDavid RPuveni, S. 22.

25 Ebenda, S. 74.

102



„Ich antwortete ihm, dass wir seit unserer Jugend auf den Krieg gedrillt seien

und dass unser Krieg mit dem Schwert, dem Speer und dem Bogen geführt
werde und dass wir mit Hilfe des Ewigen nach Jerusalem ziehen und das ganze
Land Israel aus der Hand der Ismaeliten nehmen wollten, denn das Ende und
der Erlöser sind gekommen."

Offenbar sah sich David Re'uveni als ein Werkzeug Gottes für die
bevorstehende Endzeit oder wollte zumindest diesen Eindruck erwecken.

3. Abraham Farissol

Der erste hebräische Autor, der sich mit den neu entdeckten Ländern
beschäftigte und sie in Zusammenhang mit dem alten Mythos der „Zehn
verlorenen Stämme" verband, war Abraham b. Mordechai Farissol (1451-
1525).26 Er stammte ursprünglich aus Avignon und verbrachte den grössten
Teil seines Lebens in Ferrara und Mantua. In Ferrara arbeitete er als Kantor,

Erzieher und Schreiber und war in der dortigen jüdischen Gemeinde
hoch angesehen, so dass er von ihr dazu ausersehen wurde, den jüdischen
Glauben in Disputationen, die im Beisein des Herzogs von Ferrara
stattfanden, zu verteidigen. Als Folge dieser Streitgespräche verfasste Farissol

unter dem Titel Magen Avraham eine Schrift, in der er den jüdischen Glauben

rechtfertigte und sich polemisch mit Christentum und Islam
auseinandersetzte. Daneben schrieb er Kommentare zur Tora und den Büchern

Qohelet und Ijob, ausserdem zum Mischna-Traktat Avot.
Sein kurzer geographischer Traktat Iggeret Orhot (Olam27 aus dem Jahre

1524 umfasst nicht nur die Länder der alten Welt, sondern behandelt auch
die neu entdeckten Gebiete in Amerika und das legendenhafte jüdische
Königreich am Flusse Sambatyon, dessen angebliche Existenz durch das

Auftauchen des Pseudo-Messias David Re'uveni neu angefacht worden

war, der auch Farissol tief beeindruckt hatte.28

Vielleicht ist das der Grund, dass die Schrift29 zwar in mindestens sechs

Manuskripten überliefert ist, jedoch erst im Jahre 1586 gedruckt wurde.
Von da an sollte sich das Werk zunächst bei Christen grösseren Interesses

26 Zu Leben und Werk Abraham Farissols s. D. B. RuDERMAN, The World of a
Renaissance Jew. The Life and Thought ofAhraham ben Mordecai Farissol, Cincinnati
1981.

27 Zu Inhalt und Charakter dieser Schrift s. A. Neher, David Gans (1541 -1613).
Distiple du Mabaral de Prague, assistant de Tycho Brahe et de Jean Kepler, Paris 1974,
S. 189-201; RUDERMAN, Renaissance Jew, S. 134-143.

28 Vgl. dazu NEHER, David Gans, S. 198-201.
29 Zur Editionsgeschichte vgl. RUDERMAN, Renaissance Jew, S. 164-166.

103



erfreuen: Im Jahre 1691 veröffentlichte Thomas Hyde eine Edition des

hebräischen Textes mit lateinischer Ubersetzung und ausführlichem
Kommentar, wobei er nicht den Erstdruck sondern die in Oxford befindliche
Handschrift als Grundlage nahm. Diese Edition wurde 1767 von Gregory
Sharpe neu gedruckt. 1747 veröffentlichte Blasio Ugolino die Schrift als

Teil seines Kompendiums jüdischen Wissens, das zwischen 1744 und 1769

in 34 Bänden erschien.
1720 veröffentlichte Israel ben Moses Halle das Werk in Offenbach,

wobei er den Bericht über David Re'uveni wegliess. 1793 druckte Israel
Landau den Text zusammen mit einem zeitgenössischen Bericht über die

Juden in Südindien von Naphtali Hertz Wessely in Prag, wobei er Hydes
Ausgabe als Grundlage nahm. 1810 und 1822 wurde der Druck Landaus

erneut durch Naphtali Hertz Schapiro und Aaron Salomon in Krakau
herausgegeben. 1814 veröffentlichte Zevi Hirsch Margoliot in Schklov einen
Neudruck Landaus ohne den Bericht Wesselys.

Abraham Farissol beruft sich zu Beginn seines vierzehnten Kapitels
direkt auf David Re'uveni:30

„Ich habe mich entschlossen, dieses Kapitel zu schreiben, unter der grundsätzlichen

Berufung auf die Reisen des Juden von den Stämmen, oder der aus Juda ist,

namens David, Sohn des Salomon, der Kriegsfurst Israels, der gekommen ist und
den wir in unserer Region, das ist die Region Italiens, gesehen haben, dass er
gemäss seinen Worten und seiner Absicht aus der Wüste gekommen ist."

Es werden hier zwei Herkunftsorte für David Re'uveni genannt: Die „Zehn
verlorenen Stämme" oder Judäa, wobei sich hier die Frage mitschwingt, ob

mit Habor nicht doch Tabor gemeint sein könnte. Abraham Farissol
vermeidet es, sich dahingehend festzulegen.

Im weiteren Verlauf bemüht sich Abraham Farissol darum, die

Glaubwürdigkeit David Re'uvenis zu belegen und seine Herkunft zu klären:31

„Im Jahre 283 des sechsten Jahrtausends hörten wir die Kunde aus dem Heiligen
Land über die Verwaltung des Dogen von Venedig in einem hebräischen Brief, in
dem stand, dass ein Jude von den Stämmen dordrin gekommen sei, der
Nachrichten über das nahe Land bringe, es besteht keine Notwendigkeit, diese

Geschichten zu erzählen, bis er das Meer im Jahre 284 überquerte und in Venedig
ankam. Er ging nach Rom, und von dort erwies sich den Wissenden seine Reise

und seine Angelegenheit als wahr, nämlich dass dieser Jude gemäss dem, was man
seine Worten entnehmen kann, von einem Teil der zwei Stämme stammt."

30 FARISSOL, Iggeret Orhot'Olam, Bl. 15a.

31 Ebenda.

104



Danach bemüht sich Farissol darum, die Herkunft David Re'uvenis genauer

zu klären:32

„Denn er sagte, dass er von den Nachfahren derjenigen abstammt, die in jenen
Wüsten als Nomaden leben. Sein Standort ist in der Wüste Habor, die sich in
Asia maior befindet, unterhalb von ihnen und völlig entfernt sind die zehn

Stämme, die sich gegenüber den Wüsten auf dem Weg nach Mekka und
Dschidda an Roten Meer befinden. Sie alle haben Könige und Fürsten und so

viele Leute wie Sand am Meeresstrand."

Interessant ist an dieser Aussage, dass Farissol den Ort Habor nicht auf der

Arabischen Halbinsel ansiedelt, er spricht vielmehr von Asia maior und legt
sich damit nicht genauer fest. Einzig eine Verortung östlich der Arabischen
Halbinsel ist damit anzunehmen, ob er wie Benjamin von Tudela an

Mesopotamien denkt, bleibt offen. Dazu kommt noch, dass er Habor als Wüste

bezeichnet, womit er einen Unterschied zu Benjamin von Tudela macht,
der ja von einem Fluss sprach.

Zugleich unterteilt Farissol die Stämme, indem er davon ausgeht, dass

David Re'uveni aus einer Gegend stammt, in der nur ein Teil der „Zehn
verlorenen Stämme" siedelt, den grösseren Teil verortet er südlich davon
westlich der Arabischen Halbinsel, man könnte also hier an das Gebiet des

heutigen Sudan denken, das ja durchaus als Möglichkeit in Betracht gezogen

wurde. Damit folgt Farissol der Schilderung David Re'uvenis.

Der Bericht David Re'uvenis war für Abraham Farissol dermassen

sensationell, dass dieser ihn nicht nur nacherzählt hat, sondern ihn sogar ins

Zentrum seines Weltbeschreibung stellte, nämlich in den Teil, der zwischen
der Beschreibung der alten Welt und der der neu entdeckten Gebiete steht.

Die Frage, ob damit die neuen Entdeckungen von Farissol als Vorboten
des Endes der Welt gedeutet wurden, wie es Efron mutmasst,33 kann nicht
so ohne weiteres beantwortet werden, da Farissol sehr vorsichtig in der

Bewertung David Re'uvenis ist, er nimmt seinen Empfang durch den Papst
als ein Zeichen dafür, dass die Existenz der verlorenen Stämme gesichert
ist, ohne dass er damit explizit weitere Folgen für die Diaspora anspricht:34

„Es ist für uns ausreichend in unserem Exil und in unseren Regionen, dass es

durch Könige und Fürsten und viele an den Höfen Roms bestätigt wurde, dass

die Stämme Israels weiterhin sehr zahlreich existieren und dass sie viele Könige
haben, und der Jude, der gekommen ist, sei, was auch immer er sei."

32 Ebenda.
33 Vgl. EFRON, Knowledge, S. 53. Zu den unterschiedlichen Motivationsmög¬

lichkeiten vgl. auch RUDERMAN, 'Renaissance Jew, S. 137-140.
34 Farissol, lggeret Orhot :Ola?n, Bl. 15b.

105



Natürlich könnte die Entdeckung der „Zehn verlorenen Stämme" auf das

Ende der Welt hinweisen, jedoch ob David Re'uveni tatsächlich der Messias

sein könnte, dazu äussert sich Farissol nicht, es scheint für ihn nicht von
Belang zu sein. Es bleibt jedoch von Interesse, dass Farissol alle kürzlich
bekannt gewordenen Gebiete nach dem Kapitel über David Re'uveni
behandelt. Dafür bieten sich zwei Erklärungsansätze an: Zum einen könnte er
die auf Re'uveni folgenden Kapitel über neu erschlossene Länder und das

Schlusskapitel über den Garten Eden eschatologisch einordnen, d.h., sie als

Vorboten der kommenden Erlösung deuten. Es könnte sich jedoch auch

schlicht und ergreifend um eine geographische Einordnung handeln:
ReRuveni als Vertreter eines bislang unbekannten Landes, dann die weiteren

Berichte über Länder im Süden, Osten und Westen und zum Schluss

der Garten Eden, der natürlich ausserhalb der bislang bekannten Welt
verortet werden muss.

4. Josefha-Kohen

Für den Historiker Josef b. Josua ha-Kohen (1496- nach 1577) stellen die

Neuentdeckungen einen wichtigen Epochenabschnitt dar, so wichtig, dass er
damit den zweiten Teil seiner Chronik Divre ha-yamim k-malkhe Sarefat u-malkhe

bet Otoman ha-Togar35 beginnt, allerdings bemüht er sich darum, die Entdeckung

Amerikas mit Entwicklungen im Osmanischen Reich und in Westeuropa

in Ubereinklang zu bringen, so dass er die Entdeckung zusammen mit
dem Tod Kaiser Karls V. und Sultan Seüms I. ins Jahr 1520 verlegt. Diese
drei Ereignisse leiten für Josef ha-Kohen eine neue Epoche ein.36

Josef ha-Kohen37 kam in Avignon zur Welt, wo sich seine Familie nach

der Vertreibung aus dem kastilischen Huete zwischenzeitlich niedergelassen

35 Der Erstdruck aus dem Jahre 1544 wurde im achtzehnten und neunzehnten

Jahrhundert mehrfach nachgedruckt, allerdings existiert bislang keine moderne
Gesamtedition, die die drei unterschiedliche Fassungen Joseph ha-Kohens
berücksichtigt, es gibt lediglich eine Teiledition mit Auszügen aus der zweiten
Überarbeitung aus dem Jahre 1577: D. A. GROSS, Sefer Divre ha-yamim le-malkhe

Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-Togar. Heleq selisi, Jerusalem 1955. Eine sehr
unzuverlässige Übersetzung bietet: C. H. F. BlALLOBLOTZKY, The Chronicles ofRabbi

Joseph Ben Joshua Ben Meir, The Sphardi. 2 Bde. London 1835/36. Zum Werk
selbst vgl. M.JACOBS, Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken. Hebräische

Historiographie des 16. und 17. Jahrhunderts, Tübingen 2004(= Texts and Studies in
Medieval and Early Modern Judaism, Bd. 18), S. 86-104.

36 Vgl. dazu JACOBS, Geschichte, S. 102.

37 Eine kurze Biographie bieten: E. KUPFER, Art. Josef ha-Kohen, in: Encyclopedia

Judaica. Second Edition, Bd. 11, Detroit 2007, S. 429, K. Almbladh, Joseph ha-

106



hatte. Seit 1501 befand sich die Familie in Genua, in dessen Umgebung
Josef ha-Kohen zeit seines Lebens wohnen und als Arzt wirken sollte.

Josef ha-Kohen war sich immer seiner spanischen Herkunft bewusst,38

so dass die Vertreibung von der Iberischen Halbinsel eine grosse Rolle und
Motivation für sein historiographisches Werk bildete. Aber auch das

Interesse an den Entdeckern der Iberischen Halbinsel lässt sich durch seine

Herkunft erklären: Nicht nur in seiner Chronik finden sich entsprechende
Erwähnungen, auch seine übrigen historiographischen und geographischen
Werke sind von den Neuentdeckungen geprägt: Unter dem Namen Massiv

gernlot 'ammim verfasste Josef ha-Kohen eine paraphrasierende Ubersetzung
der Weltbeschreibung des Johannes Boemus, um so auch Juden Kenntnisse
über die Völker der Welt zu vermitteln.39 So heisst es im Vorwort:40

„Ich möchte mich seiner Ubersetzung in unsere heilige Sprache widmen, um
die Angehörigen unseres Volkes Dinge wissen zu lassen, die ihr Ohr bis heute
nicht gehört hat, auf dass sie etwas von allen Taten Gottes wissen, die er tat, als

sie unter den Völkern waren."

Damit wird deutlich, dass Josef ha-Kohen in den neuen Entdeckungen
weniger ein Ereignis der zu erwartenden Endzeit sah, sondern dass ihn
vielmehr das Interesse an der Welt im Allgemeinen leitete, es ging ihm
darum, den Horizont seiner Leser zu erweitern. Deswegen hält er sich nicht
sklavisch an den Text seiner Vorlage, sondern strafft ihn und erweitert ihn
um Kenntnisse über jüdische Gemeinden in den zu behandelnden Gebieten.

Zugleich ergänzt er den Text um die Entdeckungen im Westen. Dabei
finden sich in diesen Passagen keinerlei Hinweise auf den Grund für die

Entdeckungen in Hinblick auf ein Ende des Exils, vielmehr scheint die

Faszination der neuen Gebiete und ihres Reichtums durch.41

Den Entdeckungen des amerikanischen Kontinents widmete sich Josef
ha-Kohen in einer weiteren Übertragung, nämlich des Werkes Im istoria de

las Indiasy conquista de Mexico von Francisco Lopez de Gömara, das er in

Kohen: Sefer 'Emeq ha-Bakha (The Vale of Tears) with the Chronicle of the Anonymous
Corrector, Uppsala 1981, S. 11-15, JACOBS, Geschichte, S. 82-86 und C. SCHLIW-

SKI, Mobilität als auslösender Faktor jüdischer Historiographie im 16.

Jahrhundert: Die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens, in: fudaica
64 (2008), S. 145.

38 Vgl. dazu SCHLIWSKI, Mobilität, S. 146f.
39 Vgl. Efron, Knowledge, S. 57 und JACOBS, Geschichte, S. 106f.
40 R. SH. WEINBERG, Yosef hen Yehosh/la ha-Kohen we-sfro Massiv gevulot 'ammim, in:

Sinai 37 (1983), S. 339.
41 Vgl. EFRON, Knowledge, S. 57 und JACOBS, Geschichte, S. 107.

107



einer zweiteiligen Übertragung unter dem Titel Sefer ha-India ha-hadasa

herausbrachte.42

Während Abraham Farissol seine Beschreibung der neuen Gebiete mit
der Geschichte David Re'uvenis verknüpft, stellt Josef ha-Kohen in seinem
Geschichtswerk43 keine solche Verbindung her.44 Der Grund dafür ist
einsichtig: Während Farissol noch glaubte, dass Re'uveni tatsächlich ein

Abkömmling der verlorenen Stämme sei, steht für Josef ha-Kohen fest, dass

es sich um einen Betrüger handelt:45

„Ein Jude namens David kam in jenen Tagen aus einem entfernten Land, aus

Indien an den Hof des Königs von Portugal und sagte zu ihm: ,Ich bin ein

Hebräer, und ich fürchte den Herrn, den Gott des Himmels. Mein Bruder, der

König der Juden, hat mich hierher zu dir, mein Herr König, um Hilfe gesandt.
Komme uns nun zu Hilfe, damit wir gegen den Türken Sulayman kämpfen und
das Heilige Land aus seiner Hand nehmen.'"

Für Josef ha-Kohen hat die angebliche Abkunft David Re'uvenis von den

„Zehn verlorenen Stämmen" keinerlei Bedeutung, er erwähnt lediglich
Re'uvenis Selbstdarstellung als Gesandter eines jüdischen Königs. Damit
zieht er auch keine Verbindung zu einer Spekulation, wo sich die zehn
Stämme aufhalten könnten. Zugleich legt er sich auf einen Flerkunftsort
David ReFuvenis fest, indem er ihn aus Indien kommen lässt. Damit ist
nicht der Indische Subkontinent gemeint, sondern das Ostufer des Roten

Meeres, in demselben Sinne, wie Josef ha-Kohen den Begriff Indien in
seiner geographischen Beschreibung Massiv gevulotcammim verwendet hat.46

Für Josef ha-Kohen steht also fest, dass David Re'uveni ein Jude von der
Arabischen Halbinsel ist.

Josef ha-Kohen setzt den Bericht fort, indem er den Eindruck schildert,
den David Re'uveni auf die Marranen machte:47

42 Vgl. Efron, Knowledge, S. 56 und JACOBS, Geschichte, S. 107f.
43 Dass das Geschichtswerk Josef ha-Kohens trotzdem einen gewissen eschato-

logischen Aspekt aufweist, belegt Y. H. YERUSHALMI, Messianic Impulses in
Joseph ha-Kohen, in: B. D. COOPERMAN (ed.), Jewish Thought in the Sixteenth

Century, Cambridge, Mass. / London 1983, S. 460-487.
44 Zu seiner Einschätzung David Re'uvenis vgl. YERUSHALMI, Messianic Impul¬

ses, S. 471 f.

45 JOSEF ha-Kohen, Divre ha-yamim, Sabbionetta 1554, Bl. 206b und Alm-
BLADH, Sefer'Emeq ha-Bakha, hebräischer Teil, S. 71.

46 WEINBERG, Massiv gevulot cammim, S. 345; vgl. ALMBLADH, Sefer 'Emeq ha-

Bakha, S. 59.

47 Ebenda.

108



„Er verliess ihn und liess sich einige Tage in Lissabon auf. Die Marranen glaubten

seinen Worten und sagten: ,Er ist unser Erlöser, denn der Herr hat ihn
gesandt.' Viele versammelten sich bei ihm und verehrten ihn sehr. Der Mann
brach von dort auf und ging nach Spanien, und an allen Orten, zu denen er

zog, strömten viele der Exilierten, die dort verstreut waren, zu ihm, und er war
für sie ein Stolperstein."

Das Auftreten des angeblichen jüdischen Fürsten erweist sich als negativ
für die Marranen, die sich in den Augen der Christen verdächtig machen,
wieder zu ihrer verbotenen Religion zurückkehren zu wollen. Somit ist

David Re'uveni für Joseph ha-Kohen ein Verführer, der den Kryptojuden
Schaden bringt.

Doch auch für die Juden Italiens hat die Begeisterung für David
Re'uveni einen negativen Beigeschmack:48

„Er reiste von dort ab, kam nach Italien und liess sich Fahnen machen, eine

gelungene Arbeit, und beschrieb sie mit den Namen des Heiligen, und viele

glaubten ihm in jener Zeit. Auch nach Bologna, Ferrara und Mantua kam der

Mann und sagte, dass er auf Geheiss der Heidenkönige alle, die sich in ihrer
Mitte befänden, mit sich zu seinem Ort und in sein Land bringen werde. Auch
mit dem Papst sprach er darüber, und die Juden fürchteten sich sehr.
Folgendermassen sprachen sie zu ihm: ,Was sollen wir mit unseren Frauen machen,

wenn wir alle in den Krieg ziehen, und mit unseren Kindern, die sie geboren
haben?' Er sagte ihnen: ,In unserem Land gibt es viele von den einen und den

anderen, fürchtet euch nicht, denn für den Herrn gibt es kein Hindernis zur
Erlösung.'"

Wieder tritt David Re'uveni als Verführer auf: Er versucht, die Juden Italiens

dazu zu bringen, ihre Heimat zu verlassen, um ihm in sein fragwürdiges
Abenteuer zu verfolgen. Zugleich ändert sich der Charakter seiner Mission:

Jetzt wird die Rolle der christlichen Könige betont, die David ReFuveni

unterstützen und ihn somit zu ihrem Werkzeug machen, um sich der Juden
endedigen zu können.
Diese negative Charakterisierung wird erfährt noch eine Steigerung:49

„Er dachte sich einen Brief aus, um zu sagen: ,Mein Bruder, der König, hat ihn
mir geschickt, er ist geschrieben und mit dem Siegel des Königs versehen.

Eines Tages wurde sein Geheimnis entdeckt und man glaubte ihm nicht mehr,
denn er hatte Fälschungen verfasst."

Josef ha-Kohen wirft David Re'uveni vor, das angebliche Empfehlungsschreiben

seines Bruders selbst verfasst und sich den Inhalt ausgedacht zu

48 JOSEF ha-Kohen, Divre bayamim, Bl. 206bf. und ALMBLADH, a. a. O.
49 JOSEF ha-Kohen, Divre bayamim, Bl. 207a und ALMBLADH, a. a. O.

109



haben, mit der Folge, dass für Josef ha-Kohen Re'uvenis ganze Mission
endgültig unglaubwürdig ist.

Natürlich war es für Josef ha-Kohen leichter, David Re'uveni abzulehnen,

denn schliesslich kannte er den Ausgang der Ereignisse und konnte
sich somit ein abschliessendes Urteil erlauben, anders als Farissol, der David

Re'uveni in einem sehr frühen Stadium seines Wirkens persönlich kennen

gelernt und somit unter dem starken Eindruck seiner charismatischen
Persönlichkeit gestanden hatte. Dieser Eindruck hat wohl auch Farissols

Bereitschaft zur kritischen Flinterfragung getrübt, während Josef ha-Kohen
nicht nur durch den zeitlichen Abstand, sondern auch durch die Tatsache,
dass er nicht persönlich involviert war, zu einem unabhängigeren Bild
gelangen konnte. Anders sieht es in dem Fall Salomon Molchos aus, ihm
billigte Josef ha-Kohen messianische Züge zu,50 er war sogar bereit, einen

Brief Molchos aus dem Jahre 1531 an eine Gruppe von Rabbinern zu
kopieren, der einen Bericht über seine Visionen enthielt.51 Die darin
angesprochenen messianischen Anspielungen werden von Josef ha-Kohen nicht
korrigiert, so dass man annehmen kann, dass er durchaus von der Person
Salomon Molchos beeindruckt war und in ihm einen Vorboten für das

Ende der Zeit sah.

Zugleich wird deutlich, warum die Entdeckungen für Josef ha-Kohen
keinen offenkundig eschatologischen Aspekt haben: Es geht nicht darum,
verschollene Stämme zu finden, die die Endzeit einleiten, denn das Ende
der Welt ist von anderen Persönlichkeiten abhängig.

5. Zusammenfassung

Abschliessend lässt sich feststellen, dass die Entdeckung der Neuen
Welt zu unterschiedlichen Reaktionen von jüdischen Persönlichkeiten in
Italien führte:

Für David Re'uveni bot sich mit dem Bewusstsein, dass die Welt grösser

war, als man es zuvor angenommen hatte, die Gelegenheit, sich als

Abkömmling eines Teils der „Zehn verlorenen Stämme" auszugeben und damit
sowohl bei Juden als auch bei Christen eine Zeitlang Gehör zu finden.

Abraham Farissol gehörte zu denjenigen, die David Re'uveni Glauben
schenkten, und entwarf ein entsprechendes geographisches Weltbild, über
dessen eschatologischen Aspekt man weiterhin spekulieren kann, das je-

50 JOSEF ha-Kohen, Divre ha-jamim, Bl. 207af., 218bf. und Almbladh, S. 71-73.

Vgl. auch YERUSHALMI, Messianic Impulses, S. 471 f.

51 JOSEF HA-KOHEN, Divre ha-yamim, Bl. 207b-218b.

110



doch auf der Annahme beruht, dass sowohl die Entdeckungen Amerikas, in
Afrika und in Asien als auch die Existenz der „Zehn verlorenen Stämme"
Tatsachen sind.

Josef ha-Kohen dagegen interessiert der Mythos der „Zehn verlorenen
Stämme" nicht sonderlich, die neu entdeckten Gebiete lösen bei ihm eher
die Faszination eines humanistischen Gelehrten aus.

Bei aller Unterschiedlichkeit ihres geographischen Weltbildes und seiner

möglichen eschatologichen Implikation haben Abraham Farissol und Josef
ha-Kohen eines gemeinsam: Ihre geographischen Berichte stiessen auf kein
sonderlich grosses Interesse in der zeitgenössischen jüdischen Öffentlichkeit,52

Josef ha-Kohens geographische Werke gelangten noch nicht einmal
in den Druck.53 Anders sah es mit seinem historiographischen Werk aus, das

von Historikern der nachfolgenden Generationen gerne rezipiert wurde.54

52 RUDERMAN, Renaissance Jew, S. 143 spricht zwar von einer grossen Beliebtheit
von Farissols Weltbeschreibung, allerdings ist es — wie bereits (S. 103f.) angeführt

— auffällig, wie lange es doch dauerte, bis es zu einem ersten Druck kam
und wie spät vor allem jüdische Ausgaben erfolgten.

53 Vgl. JACOBS, Geschichte, S. 106-108.
54 Vgl. JACOBS, Geschichte, S. 103f.

111


	Italienische Juden im Zeitalter der Entdeckungen : David Re'uveni und die Spekulationen über seine Herkunft

