
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Kuschel, Karl-Josef, Juden, Christen, Muslime: Herkunft und Zukunft, Düsseldorf:

Patmos 2007, 683 S„ ISBN 978-3-491-72500-3.

Unübersehbar ist in den letzten zehn Jahren auch in der religionswissenschaftlichen
Literatur der interreligiöse Dialog, und hier die Auseinandersetzung mit dem

Islam, in den Brennpunkt des Interesses gerückt. Davon zeugt auch dieses Buch, das

ebenso an Bemühungen der verschiedenen abrahamischen Foren anknüpft, wie einen

Beitrag zur Erforschung und Beförderung des Dialogs zwischen den drei
prophetisch-monotheistischen Religionen Judentum, Christentum und Islam zum Ziel hat.

Kuschel beginnt sein Buch über Herkunft und Zukunft der drei monotheistischen
Religionen mit positiven Noten und sieht Signale, die eine neue Situation in der
Geschichte des interreligiösen Dialogs und Grenzen überschreitenden Kommunikation

ermöglichen. Dass Päpste Synagogen und Moscheen besuchen, von jüdischer
Seite Dokumente wie Dabru Emet veröffentlicht werden und 38 muslimische
Gelehrte einen offenen Brief Papst Benedikt XVI. überreichen, ist für Kuschel Grund

genug, über den jüdisch-christlichen Dialog hinaus die Koexistenz mit der dritten
monotheistischen Religion zu bedenken, die nicht weniger als die beiden anderen

Schwester-Religionen abrahamischen Ursprung ist. Über die positiven Signale übersieht

Kuschel jedoch nicht, dass die Religionen und ihre Oberhäupter für Kooperation
und wechselseitige Respektierung geistlich nicht bereit sind, weil ihre jeweiligen

Theologien weithin nur einen monoperspektivischen Monolog zulassen. Dem
gegenüber rückt Kuschel in den Mittelpunkt seines Versuchs eines „Trialogs" Fragen wie:
Welchen Ort hat „der je Andere" für mich? Welchen Raum hat das Glaubenszeugnis
„des je Anderen" neben mir? Welches sind die inneren Hemmnisse für selbstkritisches

Nachdenken gegenüber reflexartigen Bekenntnissen? Am Ende steht bei
Kuschel die philosophische Frage: Warum existieren diese drei Religionen, Judentum,
Christentum und Islam, trotz aller Aversion zwischen ihnen, dennoch nebeneinander?

Dabei geht es ihm, allen Schwierigkeiten zum Trotz, letztlich um die inneren
Beziehungen zwischen Synagoge, Kirche und umma („islamischer Gemeinschaft").

In seinem Eintreten für den Trialog wandelt Kuschel in Hans Küngs Fußspuren
und folgt seiner trilateralen Methodik. Wie Küng, will auch Kuschel vor allem
„den je Anderen" Gläubigen in den Blick nehmen und durch dieses In-den-Blick-
nehmen ein interreligiös vernetztes (theologisches) Denken ausarbeiten - eine

Theologie des Anderen. Sein Ziel ist nicht nur ein theologisches, sondern auch ein
persönliches, er will im Andersgläubigen den anders Gläubigen entdecken und so

zu einer sog. religiösen Intelligenz des Trialogs beitragen. Dabei wird die Formel
„der je Andere" im Buch unterschiedlich verwendet, einmal weist der Begriff auf
den Trialog-Partner, ein andermal kann „der je Andre" auch ein anderer Mensch
sein, aus der religiösen und nicht religiösen Welt.

In seiner Theologie „des je Anderen" in sechs Teilen bezieht sich Kuschel auf die

Propheten, die Überlieferungen der drei Religionen - Adam, Noah, Mose, Jesus,

Maria und Abraham. Dabei geht es zunächst um die systematischen Voraussetzungen



einer solchen Theologie „des je Anderen" (S. 78-112), bevor in den folgenden fünf
Teilen die eigentliche Theologie - wie in einem Studiengang - aus inklusiver
Systematik, phänomenologischer Textanalyse und Kulturgeschichte konstruiert wird.

Kuschel gliedert die fünf Hauptteile (S. 113-232: Adam oder: Gottes Risiko
Mensch; S. 233-332: Noach oder: Gottes zweite Chancefür die Schöpfung; S. 333-
459: Mose oder: Der Kampffür ein ,,Grundgesetz des Menschenanstandes"; S.

461-546: Maria und Jesus oder: Zeichen Gottes für alle Welt; S. 547-623: Abraham

oder: Das Risiko des Gottvertrauens) präzis in je fünf Kapitel, in denen die

Anfangskapitel wiederum tiefergehende, gleichsam existenzielle Fragen in den
Lesern und Leserinnen hervorrufen sollen, wie z. B. warum Schöpfung überhaupt?
Warum Menschheit überhaupt? Warum ein Gottesvolk?

Um die muslimische Perspektive von allem Anfang an in den Trialog zu integrieren,

setzt Kuschel in seiner Sichtung der Überlieferungen stets beim Koran ein.
Danach folgt der Blick auf die Vorgänger des Korans, die jüdische und christliche
Selbstdarstellung. Das jeweils letzte Kapitel der fünf Hauptteile beleuchtet Konsequenz

und Auftrag für die praktische Koexistenz der Trialogpartner. Begründet
findet Kuschel die Koexistenz des jüdischen, christlichen und muslimischen Glaubens

in dem vom biblischen und koranischen Abraham gewonnenen Glauben. Ku-
schels Vision einer Theologie des Andren ist als abrahamische Ökumene gedacht, die

von einer abrahamischen Spiritualität getragen ist: Alle drei Religionen sehen in
Abraham den „Freund Gottes", dessen Gottesfreundschaft nicht exklusivistisch ist
und Gastfreundschaft „den je Anderen" gegenüber deshalb nicht ausschliesst. Am
Ende hält Kuschel fest, dass eine konstruktive Theologie „des je Anderen" das

spezifische Bekenntnis zum eigenen Glauben im Angesicht des Anderen nicht
überflüssig macht, interreligiöse Kommunikation daher nicht nur Informationsaustausch,

sondern ebenso auch Zeugnis-geben für den eigenen Glauben bedeutet. Im
Lichte seiner Aussagen über Jesus und Maria im christlichen Glauben ist dies

allerdings schwer nachvollziehbar. Dennoch ruft er die christlichen Partner des

Trialogs zu eine Sensibilität auf (S. 526), die „Warnungen" der anderen Trialog-
Partner vor christozentischer Mariologie sowie hinsichtlich der Trinität zu hören.

Trotz seiner Konzentration auf die Überlieferung der Propheten lässt sich
Kuschel nicht auf religionsgeschichtliche Theorien oder Textanalyse der Heiligen
Schriften ein. Vielmehr begnügt er sich mit dem Hinweis auf das „Erkennen der

Asymmetrie der Heiligen Schriften", der zufolge der Text bzw. der Text und seine

Wirkungsgeschichte in Kunst, Literatur und Musik (z. B in Arnold Schönbergs
Oper „Moses und Aron"; bei Thomas Mann, Johann Wolfgang v. Goethe etc.) die

Zusammenhänge und Unterschiede zwischen den Religionen darstellen. Abgesehen

davon, dass er auch hier mit der islamischen Perspektive einsetzt, werden dazu

allerdings nur wenige Illustrationen aus islamischer Sicht beigebracht.
Kuschel ist enorm belesen und kann aus einem reichen Fundus schöpfen; das

Ergebnis ist jedoch nicht unproblematisch. Der begrenzte Umfang an Analyse von
Texten der jeweiligen Heiligen Schriften einerseits und die mitunter chaotische
Auswahl von Illustrationsmaterial aus der Wirkungsgeschichte sowie wissenschaftlichen

Diskussion der drei Religionen andererseits steht zuweilen im Gegensatz zu
den gestellten religiösen Grundfragen und riskiert, dass Erwartungen geweckt
werden, die nicht erfüllt werden, und der rote Faden einer Theologie „des je Anderen"

sich in der Fülle der Beispiele verliert.

85



Zu den Eigenheiten des Buches gehört, dass in den Fragestellungen und
theologischen Reflexionen allenthalben etwas Persönliches des Verfassers
mitschwingt. Seinen Höhepunkt findet das persönliche Zeugnis im Epilog (S. 625-
631), in der Geschichte der Begegnung des Verfassers mit Cördoba, mit seiner in
eine Kathedrale umgewandelten Mezquita (Moschee). Zudem formuliert Kuschel
seine Beobachtungen und vor allem Zusammenfassungen nicht einfach als Resümee

oder Fazit, sondern als logische Schlussfolgerung, mit der Folge, dass die
selbständige, kritische Reflexion des Lesers unterbewertet wird. Tatsächlich hat es

den Eindruck, als wolle Kuschel mit seinem detaillierten lehrbuchartigen Werk ein
Handbuch für den trilateralen Dialog vorlegen, das nicht nur die richtigen
Antworten enthält, sondern im Druck schon, durch Verweispfeile und andere Schrifttypen

unübersehbar kenntlich gemacht, anzeigt, was das Normative an diesem
Dialogs ist. Insgesamt bietet das Buch reich(haltig)e Anregung für den „Trialog"
und dokumentiert zugleich, dass eine Theologie des Anderen möglich ist,
allerdings nur dann, wenn die drei Religionen ihre eigene theologische Position „neu
buchstabieren lernen". Wenn es auch, gemessen an dem in jüngster Zeit spürbar
gewachsenen Forschungsinteresse am Dialog der prophetisch-monotheistischen
Religionen, nicht als Forschungsleistung im engeren Sinne zu bezeichnen ist, ein
lesenswerter Beitrag zur Verbesserung des oft an religiöser Intelligenz mangelnden
öffentlichen Diskurses ist das Buch allemal.

Tartu Elo Siild

Spann, Korbinian, Der, Die, Das Fremde. Juden undjüdische Religion als
Paradigma einer Philosophie des Fremden, Berlin / Münster: LIT 2006 Pontes, Bd.
35), VIII, 108 S., ISBN 3-8258-9930-6.

Fremdes und Eigenes, Heimat und Exil, Identität und Alterität - wann und wo
immer diese Dichotomien aufscheinen, wird sogleich die Frage nach dem faszinierenden

Zusammenspiel von Ablehnung und Vertrautheit, Abgrenzung und Intimität
aufgeworfen. Gerade die jüdische Geschichte repräsentiert über mehr als zweitausend

Jahre die leidvolle Erfahrung von Exil, Diaspora, Fremdsein aufs Anschaulichste,

und auch im innerjüdischen Diskurs haben Fremderfahrung und
Fremdbeschreibung - hier eher im Sinne einer Fremdzuschreibung - von jeher eine bedeutende

Rolle gespielt, denn seit biblischen Zeiten kennt das Judentum die verschiedensten

Ausprägungen von (nichtjüdischen) Fremden wie etwa den nokhri, den
ausländischen Nichtisraeliten, oder den ger, den Nichtisraeliten, der im Lande Israel

wohnt; später, in talmudischer Zeit, wurde der erweiterte Begriff des ger zedek

geprägt, was in etwa Proselyt der Gerechtigkeit bedeutet. Vor diesem kurz
skizzierten Hintergrund scheint es naheliegend, sich mit der Frage nach der Bedeutung
von Fremde und Fremdem in jüdischer Geschichte und Religion einmal näher zu
beschäftigen: Die vorliegende Studie, eine 2006 im Fachbereich Philosophie an der

Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i. Br. angenommene Magisterarbeit, tut dies
und setzt sich zum Ziel, „Fremdes in seiner Art auszuweisen und anhand von
philosophischen Zeugnissen unter jüdischen Gesichtspunkten zu beschreiben." (S. 3)

Fussend auf der Waldenfelsschen Philosophie des Fremden, die sich dem
Fremden über die Kategorie der Ordnung(en) annähert und es gewissermassen als
das Ausserordentliche kennzeichnet, das innerhalb einer Ordnung nicht ,dazuge-

86



hört', entwickelt Spann einen neuen theoretischen Ansatz, eine Art „Hermeneutik
des Fremden", die Fremderfahrung und Fremdbetrachtung miteinander zu verbinden

sucht: Fremdsein soll in Bezug auf eigene Wahrnehmung analysiert und
verstanden werden. Mit Hilfe der Trias „der, die, das Fremde" unterscheidet Spann die

grundlegenden formalen Kategorien der Person des Fremden („der Fremde"), das

fremde Land, z.B. die Diaspora („die Fremde") und die geistige Abstraktion alles
Fremden, „das Fremde". Fremdes als stetige Herausforderung in allen Bereichen
des Lebens ist nach Spann „keine Zuschreibung, sondern wird uns durch Prägung
mitgegeben." Und weiter: „Heimat ist, was durch die Fremden herausgefordert und
bereichert wird" (S. 93). Wie sinnvoll und erspriesslich der interdisziplinäre Blick
auf die eigenen Studienfächer sein kann, zeigt auf ebenso anschauliche wie erfreuliche

Weise Spanns Studie, der am konkreten Beispiel der Analyse des Fremden
philosophische Theorien für judaistische Fragestellungen dienstbar macht. Spanns
vorliegende Arbeit bildet des Weiteren die Grundlage für seine kürzlich der Albert-
Ludwigs-Universität Freiburg im Fach Judaistik vorgelegten Dissertation, die sich
mit den verschiedensten Ausprägungen des Fremden im rabbinischen Judentum
beschäftigt. Man erwartet gespannt die Publikation dieser Arbeit.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

Zank, Michael (ed.), New Perspectives on Martin Buber, Tübingen: Mohr
Siebeck 2006 Religion in Philosophy and Theology, Bd. 22), 280 S. ISBN 13 978-
3-16-148998-3.

Ein reiches Werk wie das Martin Bubers erfordert zu seiner gegenwartstauglichen
Rezeption, viele Perspektiven einzunehmen. Nur so sind die ästhetischen,
philosophischen, geschichtlichen, biblischen und politischen Dimensionen in Bubers
Schriften sichtbar zu machen und in wiederum pluralen Interpretationen zu
beleuchten. Da dies in einer Monographie kaum geleistet werden kann, empfiehlt
sich zu diesem Zweck die Einberufung einer Tagung, auf der die unterschiedlichen
Perspektiven miteinander in ein Gespräch gebracht werden können. Eine solche
Zusammenkunft hat 2003 in Frankfürt a.M. stattgefunden; der von Michael Zank
hg. Band dokumentiert in der Hauptsache die dort vorgetragenen Beiträge. Wie ein
Mosaik fügen sie sich in ein Bild, das nicht nur ein Zentrum hat, sondern als Bild
sich nur einem multiperspektivischen Zugang erschließt.

Eingespannt ist das hier vorliegende multiperspektivische Bild Bubers in einen
systematisierenden Überblick zu Beginn und eine zusammenfassende Würdigung am
Ende. Zank stellt Buber vor als einen „kreativen Schriftsteller, einen
religiössozialistischen Politiker, einen Pädagogen der Emanzipation und als einen dialogischen

Denker" (11), der sich allerdings in keiner dieser Bezeichnungen erschöpft.
Sich selbst hat er zwar nie als einen Philosophen betrachtet (19), doch sein Werk gibt
auch philosophisch zu denken. Er war zudem ein „Theologe ohne Gemeinde" und
ein „Zaddik, der Generationen von Jüngern inspirierte, aber nie Vorsitzender eines
Rates war" (12). Und Steven T. Katz würdigt Buber am Ende als einen seltenen

„Denker der Moderne", die äußerst fruchtbar über „viele Gegenstände von grundlegender

kultureller, theologischer und moralischer Bedeutung" (265) gearbeitet haben.
Auch sei er einer der wenigen gewesen, die „furchtlos der eigenen Vision gefolgt
seien, wie die Dinge eigentlich sein sollten" (266). So ist - wie könnte es anders sein

87



- einer der großen Verteidiger der Individualität angesichts ihrer moderngesellschaftlichen

Gefährdungen selbst ein durchaus individueller Denker gewesen.
Was aber verleiht diesem Mosaik von Fragestellungen, Zugängen und Perspektiven

den Zusammenhang, der von einem „Bild" zu sprechen erlaubt? Es ist die
Modernität dieses Werkes, die sich in Gestalt der Übersetzung der Hebräischen
Bibel auf die Antike bezieht (vgl. den Beitrag von Ilaria Bertone u.a.), und
zugleich aus den durch Burckhardt und Nietzsche (niemand sonst ist in dem Band so

präsent wie er [vgl. u.a. den Beitrag von Yossef Schwartz]), Dilthey und Simmel
auf unterschiedliche Weise zugespitzten Fragen sich nährt. Dazu gehört die,
welchen Nutzen bzw. Sinn denn die Historie für das wirkliche Leben haben solle, in
dem der sich dem Zwang der Gruppen widersetzende Einzelne leicht zum „Fremden"

werden kann. Die Beiträge erschöpfen sich keineswegs darin, „Einflüssen"
anderer in diesem Werk nachzugehen, aber deren Ausleuchtung vermag doch

prägnant zu präzisieren, was die wesentlichen Anliegen Bubers im
gesellschaftsdiagnostischen Kontext der Modernität gewesen sind, für den das Geld und der
Markt die tatsächliche Basis ist (vgl. etwa 146f).

Buber hat sich aus der „harten" Wertsphäre der wirtschaftlichen und politischen

Realität aber nicht in die „weiche" der Ästhetik zurückgezogen, wenngleich
sein Werk in einer durchaus ästhetischen Dimension rezipiert werden kann, wie die
Beiträge von Asher D. Biemann und Zachary J. Braiterman zeigen. Es passt zum
performativen Stil des Buberschen Schreibens und Handelns, dass er sich für die
Kunst des Rituals und das Spiel zwischen Form und Gestalt interessierte (113 u.ö.),
ja sich selbst in der Spannung zwischen Struktur und Antistruktur bewegte. Doch
war er kein „bloßer Ästhet, der das Feuer seiner Einbildung an der zionistischen
Flamme entzündet hatte" (2, 13), wie Chaim Weizmann etwas bissig bemerkte.
Vielmehr hat er sich - dem Zionismus verpflichtet von Jugend an -nach seiner
Übersiedlung nach Palästina früh schon für eine binationale Lösung des Konflikts
mit den Arabern eingesetzt. Und vorher hatte er - dem Ziel der Selbstvergewisse-
rung des Judentums in der Diaspora durch umfassende Beiträge zur Bildung
verpflichtet (Mitarbeit am Frankfurter Lehrhaus, Professur in Frankfurt a.M.) - das in
Nazi-Deutschland angefochtene Judentum unterstützt, so lange es irgend möglich
war. Als Kultur- und „Bildungszionist" ist er allerdings nicht immer ganz ernst

genommen worden. Inwiefern eine unklare Definition von Nation und Nationalität
in der Frühzeit des Zionismus und eine Amalgamierung der Bürgerschaft im
jüdischen Staat mit religiösen Elementen einige gegenwärtige Probleme auf dem Weg
zu Frieden und Normalität in Israel erklären, belegt die kritische Retrospektive von
Joseph Agassi. Sie steht in Spannung zu der Einschätzung von Katz, für den der
Staat Israel nicht mit anderen Staaten verwechselt werden darf, in denen jüdisches
Leben „normalisiert" werden könne (264).

Das wirkliche Leben, an dem Buber teilnahm und dessen Zeitgenosse er war,
umfasste die historische Spanne der deutschen Geschichte zwischen Kaiserreich
und Nazi-Diktatur, die Shoa und die Gründung des Staates Israel. Buber hat sich
der Frage gestellt, wie es möglich ist, nach dem Holocaust - einem jener
einschneidenden Ereignisse, „von denen man weiß, dass man noch nicht weiß, wie
man sie denken soll, und von denen keine Religion sich ausnehmen kann"
(J. Derrida) - am Gottesgedanken und -glauben überhaupt noch festzuhalten. Und
er hat auf die von ihm so genannte Situation der „Gottesfinsternis" - nicht zuletzt

88



in einer neuen Interpretation des Buches Hiob (vgl. den Beitrag von Gesine
Palmer) - eine andere Antwort gegeben als Adorno. Während dieser scharfe Kritiker
Bubers in Richtung einer negativen Theologie dachte, die „am Dogma festhält
auch wenn es gescheitert ist", um „Spuren und Bilder der Erlösung in Werken der
Kunst und Gefühlen körperlichen Verlangens" aufzuspüren, fand Buber Gott „im
intersubjektiven Netzwerk der Sprache" - Theologie kommt hier nur als Religion
vor (252), wie Micha Brumlik in seinem analytisch scharfen und hellsichtigen
Beitrag schreibt. Auch die postmodernen Irritationen hinsichtlich der Bedeutung
des Wortes „Ich" werden von Buber so aufgenommen, dass er es - wie das Du, das

Es - als Wort menschlicher Sprache versteht, hierin dem „neuen Denken"
Rosenzweigs ganz nahe (vgl. den Beitrag von Andrea Poma [ 171 f]).

Es ist die Diskussion dieser Fragen, welche die Aktualität des Werkes von Buber

dem gegenwärtigen Bewusstsein einschreibt. Sie verleihen dem Bild dieses
Autors eine Klassizität - wenn denn der Begriff des Klassischen dadurch zu
bestimmen ist, dass die in diesem Werk behandelten Gegenstände lebendig geblieben
sind bis heute, und sei es in der Gestalt immer wieder drängender, offener Fragen,
auf die es nicht nur eine mögliche Antwort gibt. Das wird auch für die Frage nach
dem Bösen gelten können, der Bubers Aufmerksamkeit immer wieder galt (165ff).

Näher zu beleuchten wäre am Ende die - versteckte - Kontroverse mit Lévinas,
die auf grundlegende philosophische Optionen zu beziehen sein wird (vgl. den

Beitrag von Paul Mendes-Flohr [221]). In diesem Rahmen müsste eine im
vorliegenden Band nur angedeutete Frage lauten, wie eine Hermeneutik zu denken wäre,
die - nach der Kritik der Totalität - nicht mehr aufs Ganze zu gehen vermag (wie
bei Dilthey - vgl. den Beitrag von Jules Simon [bes. 134]), sondern sich mit
Fragmentarischem wird begnügen müssen. Der Leitgedanke der alten Hermeneutik,
dass die Zuschreibung von Sinn die Geschichtsschreibung leiten müsse (136), ist in
eine Krise geraten, aus der er noch nicht wieder hat befreit werden können.
Schließlich müsste auch das Verhältnis von Ontologie und Ethik ausführlicher
diskutiert werden. Beruht die Beziehung zwischen „Ich und Du" auf einem
„Zwischen" als „ontologischer Realität" (157, 159, 262 - vgl. den Beitrag von Leora
Batnitzky, die diese Frage in einer anderen Konstellation mit Leo Strauss diskutiert),

oder besteht sie in einer primären Verantwortung? So wäre eine Differenz in
den grundlegenden Kategorien zu fassen. Ihr zum Trotz lassen sich genügend
Indizien dafür beibringen, dass auch Bubers Hauptintention - wie die von Lévinas
und vorher auch schon die von Simmel - eine ethische gewesen ist (vgl. 146).

Tuttlingen Hans Martin Dober

Erbele-Küster, Dorothea, Körper und Geschlecht. Studien zur Anthropologie
von Leviticus 12 und 15, Neukirchen: Neukirchener Verlag 2008 Wissenschaftliche

Monographien zum Alten und Neuen Testament, Bd. 121), 210 S., ISBN
978-3-7887-2319-4.

Vorzustellen ist eine Studie, die sich durch die klassische und die zeitgenössische
jüdische Literatur (von talmudischen und Midraschtexten, den mittelalterlichen
Kommentaren bis hin zu Daniel Boyarin und Jacques Derrida), durch
kulturanthropologische sowie diskursanalytische Überlegungen, durch die moderne
Ritualforschung und neuere angelsächsische und französische Konzepte im Be-

89



reich von Philosophie und gender studies inspirieren lässt, bei aller Interdisziplina-
rität aber die Fachgrenzen wahrt, bei aller methodischen Reflexion in keinen Spe-
zialjargon verfällt, sondern gediegen und nachvollziehbar argumentiert und vor
allem gut gegliedert und anregend zu lesen ist. Mit der Analyse zweier „abständiger"

Textbereiche wie Leviticus 12 und 15 (S. 2) nimmt die christliche Exegetin
die Herausforderung an, die in den letzten Jahren von jüdischer Seite durch Autoren

wie Daniel Boyarin („Carnal Israel. Reading Sex in Talmudic Culture") ergangen

ist. Die Studie beginnt eher zunftmässig mit der Übersetzung der beiden
behandelten Kapitel und Anmerkungen zur „Oberflächenstruktur" der Texte; es

folgen jeweils „Detailaufnahmen" (Einzelexegesen etwa zur „Samen hervorbringenden
Frau" in Lev 12,2, zu den unterschiedlichen „Ausflüssen", zum Samenerguss

des Mannes nach Lev 15,16 usw.) und Bemerkungen zur Textfassung der Septua-
ginta. Grundlegend für die Behandlung des Körpers im Buch Leviticus ist dabei

zum einen die Tatsache, dass die in diesem Buch in grosser Häufigkeit verwandte
Vokabel basar („Fleisch") einen geschlechterübergreifenden und genderneutralen
Begriff darstellt (83), der in bestimmten Zusammenhängen aber auch geschlechts-
spezifisch verwandt werden kann (in Lev 15,19 steht dieser Begriff demnach für
den weiblichen Schambereich). Die Autorin spricht von einem „Ein-Körper-
Modell", wobei die geschlechtsspezifische Differenz nach dem Text durch die
Beschneidung des „männlichen Fleisches" erzeugt werde (S. 84). Hinzu kommt
aber das Merkmal der Erfahrungsarmut - der Geburtsvorgang kommt zum Beispiel
in Lev 12 selbst gar nicht in den Blick; auch hinsichtlich der Beschneidung fehlen
detaillierte Ausführungsbestimmungen. Die Autorin folgert, dass die Texte in der
überlieferten Form nicht praktizierbar seien und weist an verschiedenen Stellen auf
die „Leerstellen" hin (S. 8.12.102.178), die das rabbinische Judentum durch die
mündliche Tora habe füllen müssen, „um eine angemessene Anwendung zu
gewährleisten." Diese Erkenntnis führt zu der Tendenz, die Texte möglichst weit von
jeder kultischen Praxis wegzurücken und sie stattdessen als Teil eines Symbolsystems

zu verstehen, das das babylonische Exil hinter sich und die jüdische
Diasporaexistenz vor sich hat. Untersuchungen zu den wenigen erzählenden Texten, die
traditionellerweise für das Phänomen der weiblichen Monatsblutung herangezogen
werden (Saras „Weise der Frauen" in Gen 18,11 und Rachels „Weg der Frauen" in
Gen 31,35) bestätigen, was die literarkritische Forschung seit langem weiss: dass

nämlich die Rechtstexte der hebräischen Bibel sich kaum in der erzählenden und
prophetischen Literatur wiederspiegeln. Wenn die Texte aber „nicht praktiziertes
Recht sind, was sind sie dann?" (S. 9). Die Verfasserin folgt Mary Douglas und
ihrer Studie „Leviticus as Literature" und kombiniert die Diskursanalyse mit
Einsichten der dekonstruktivistischen Lektüre. Wenn es am Schluss ihrer Studie
heisst, dass sich „die Praxis der Texte" darin realisiere, „dass der geschlechtliche
Körper im Diskurs erzeugt wird" (S. 176), dass sich „die rituelle Praxis des
Textes... in freien Auslegungen desselben" gestalte (S. 178) und der Körper „im Wort
gegenwärtig" sei und „eine worthafte Gestalt" habe (S. 181), kann jeder Leser
sicher sein, dass die Gefahr von anachronistischen Überblendungen von rabbini-
schen und biblischen Texten an dieser Stelle gebannt ist. Die Autorin argumentiert
gerade auch als Theologin differenziert. Sie plädiert gegen die Normativität und
für die Fiktionalität der Texte, was ein „Kennzeichen" (S. 175) ihrer Kanonizität
sei. Der tannaitische Kommentar Sifra (aramäisch: „das Buch") hatte das dritte

90



Buch Mose freilich anders verstanden, was hier kein Argument gegen den Versuch
zu sein braucht, die untersuchten Texte als „Lesebuch" zu verstehen. Nur: Wo
haben sich bei der Lektüre dieser Texte jemals „Rituale" vollzogen, „lautlos im
Lesevorgang" (S. 176)? Wo sind diese Texte, abgesehen von der Wissenschaft und
bei den sabbatlichen Lesungen im Synagogengottesdienst (die natürlich nicht
lautlos sind), jemals wirklich gelesen worden? Auf dem Weg von der Priesterschrift

zu Paulus, dessen Ausführungen über die „wahre" Beschneidung
möglicherweise als Teil einer innerjüdischen Diskussion betrachtet werden könnten (S.

96), bietet die Autorin gewissermassen eine Abkürzung an. Das protestantische
Interesse, die Relevanz der Texte auch für ein „gesetzesfernes" Publikum zu retten,
erscheint dem Rezensenten als legitim und sympathisch; doch deutet die Autorin mit
einigen Formulierungen - die Reinheitsbestimmungen in Lev 12 und 15 seien „in
erster Linie" nicht (dann aber wohl doch in zweiter oder dritter Linie?) Beschreibungen

von physiologischen Vorgängen (S. 177) - selbst an, dass es sich hier um falsche
Alternativen handeln könnte. Es ist daher mit der Möglichkeit zu rechnen, dass die
biblischen Texte über Körper und Geschlecht doch gelegentlich auch von realen

Körpern mit ihrem Blut, ihrem Schleim und anderen Ausflüssen handeln.

Tübingen Matthias Morgenstern

Marten-FINNIS, Susanne & Markus Bauer (eds.), Die jüdische Presse.
Forschungsmethoden - Erfahrungen - Ergebnisse, Bremen: edition lumière 2007
Die jüdische Presse - Kommunikationsgeschichte im europäischen Raum/The
European Jewish Press - Studies in History and Language, Bd. 2), 198 S., zahlreiche

Abb., ISBN 978-3-934686-45-8.

Für den zweiten Band der Reihe Die jüdische Presse - Kommunikationsgeschichte
im europäischen Raum wurden Forschungsmethoden, Erfahrungen und Ergebnisse
zur jüdischen Presseforschung zusammengetragen. In jeweils drei Artikeln werden
die Themenfelder Presse und Geschichtsforschung, Jüdische Presse und Diaspora
sowie Jüdische Presse und Öffentlichkeit besprochen. An dieser Stelle sollen zwei
Aufsätze besonders hervorgehoben sein.

Johannes Valentin Schwarz bietet dem Leser eine Handreichung, geradezu einen
Leitfaden für den wissenschaftlichen Umgang mit jüdischer Presse. Zwar beschränkt
sich sein Artikel auf Konzeptionelle Überlegungen zu einer Gesamtgeschichte der
jüdischen Presse in Deutschland von der Aufklärung bis zur Gegenwart. Doch können

seine Ausführungen u. a. zur Periodisierung und Strukturierung als gutes Grundgerüst

ebenso für die Bearbeitung anderer geographischer Räume dienen.
Martina Steer beschäftigt sich mit Fortsetzungsromanen in deutsch-jüdischen

Zeitschriften vor 1945 am Beispiel der drei bürgerlichen Periodika Israelitisches
Familienblatt, Jüdische Rundschau sowie Ost und West. In ihrem äußerst
lesenswerten Beitrag zeigt sie eindrücklich, dass die wissenschaftliche Bearbeitung dieses

Genres als wesentlicher Ausdruck jüdischer Lebenswirklichkeit (S. 157) fern
der Elitekultur für die jüdische Kulturwissenschaft äußerst ertragreich, ja sogar
notwendig ist.

Insgesamt liefert der Sammelband einen guten Überblick über aktuelle,
insbesondere interdisziplinäre Forschungsansätze. Um der Publikation eine größere
„ideologische" Breite zu geben, wäre es allerdings wünschenswert, wenn in der

91



Reihe künftig (Einzel-)Studien abseits
finden würden.

Braunschweig / Berlin

zionistischer Periodika mehr Beachtung

Rebekka Denz

Verena Dohm. Jüdische Eliten im Russischen Reich. Aufklärung und Integration
im 19. Jahrhundert, Köln / Weimar / Wien: Böhlau Verlag 2008 Beiträge zur
Geschichte Osteuropas, Bd. 44), 482 S, ISBN 978-3-412-20233-0.

Verena Dohm, Historikerin an der Freien Universität Berlin, ist vielfach mit
Publikationen zur osteuropäisch-jüdischen Geschichte und Kultur hervorgetreten, etwa
als Herausgeberin von Simon Dubnows Autobiografie Buch des Lebens. Mit Jüdische

Eliten im Russischen Reich. Aufklärung und Integration im 19. Jahrhundert
liegt nun ihre überarbeitete Habilitationsschrift vor, die die Entwicklung und die
Formen der jüdischen Aufklärung im russländischen Reich des 19. Jahrhunderts
detailliert rekonstruiert, kontextualisiert und neu bewertet.

Dohm eröffnet anhand eines reichen Quellenmaterials unterschiedlicher
Textgattungen, das in mssischer, jiddischer und hebräischer Sprache verfasst worden
ist, die Spannungsfelder, in der sich die Haskala und ihre Verfechter, die Maskilim,
bewegten. Anliegen der Studie ist „die Darstellung des Übergangs von der hebräischen

Renaissance zur mssisch-jüdischen Aufklärung, die gleichermaßen aus zwei
verschiedenen Blickwinkeln betrachtet wird: dem der Maskilim und dem des Staates"

(S. 23). Diese doppelte Perspektive, d. h. die Zusammenführung von innerjüdischen

Debatten, z.B. im Bereich der Bildung und Verwaltung, und staatspolitischen

Ansätzen wie die Russifizierungspolitik, erschließt ein Forschungsfeld der
Interaktion, das bislang nur in Ansätzen entwickelt wurde. Die Reformbestrebungen

unter jüdischen Intellektuellen trafen gewissermaßen auf ein Russland, das im
19. Jahrhundert selbst auf dem Weg war, sich als Imperium neu zu erfinden und
seinen Standort zwischen Europa und Asien zu definieren.

Der Hauptakzent der Studie liegt auf der Aufklärungsbewegung im Ansied-
lungsrayon, dem multinational komponierten jüdischen Siedlungsgebiet, das Russland

durch die drei polnischen Teilungen erworben hatte (S. 62-123). Dohm stützt
sich in ihrer Untersuchung auf drei Komponenten - sie beschreibt mit den zwei
Rabbinerseminaren in Wilna und Zhitomir (S. 124-210) prägende Orte der Haskala.

Mit einem weiteren Fokus auf Seminaristen, Lehrern und Publizisten erfasst sie
deren wesentliche Akteure (S. 323-400, 409-423) und analysiert schließlich die
Gegenstände der Haskala in Schulcurricula, der Rezeption von Maimonides, in
Zeitungsdebatten (S. 211-322).

Verena Dohm legt mit ihrer minutiösen Nachzeichnung ein Kompendium vor,
das als Ausgangspunkt für weitere Forschung etwa zu Einzelpersönlichkeiten, den
Rabbinerseminaren oder zur Geschichte der Aufklärung dienen wird. Zugleich
fordert das Material ihrer Studie die Auseinandersetzung mit theoretischen Fragen
heraus, Fragen etwa des Kulturtransfers, der kulturellen translatio oder allgemein
der Entwicklung von Kommunikationsräumen.

Leipzig Olaf Terpitz

92


	Rezensionen

