Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 65 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

KUSCHEL, KARL-JOSEF, Juden, Christen, Muslime: Herkunft und Zukunft, Diissel-
dorf: Patmos 2007, 683 S., ISBN 978-3-491-72500-3.

Uniibersehbar ist in den letzten zehn Jahren auch in der religionswissenschaftli-
chen Literatur der interreligidose Dialog, und hier die Auseinandersetzung mit dem
Islam, in den Brennpunkt des Interesses geriickt. Davon zeugt auch dieses Buch, das
ebenso an Bemiihungen der verschiedenen abrahamischen Foren ankniipft, wie einen
Beitrag zur Erforschung und Beforderung des Dialogs zwischen den drei prophe-
tisch-monotheistischen Religionen Judentum, Christentum und Islam zum Ziel hat.

Kuschel beginnt sein Buch iiber Herkunft und Zukunft der drei monotheistischen
Religionen mit positiven Noten und sicht Signale, die eine neue Situation in der
Geschichte des interreligiosen Dialogs und Grenzen lberschreitenden Kommunikati-
on ermdoglichen. Dass Pédpste Synagogen und Moscheen besuchen, von jiidischer
Seite Dokumente wie Dabru Emet verdffentlicht werden und 38 muslimische Ge-
lehrte einen offenen Brief Papst Benedikt XVI. iiberreichen, ist fiir Kuschel Grund
genug, liber den jiidisch-christlichen Dialog hinaus die Koexistenz mit der dritten
monotheistischen Religion zu bedenken, die nicht weniger als die beiden anderen
Schwester-Religionen abrahamischen Ursprung ist. Uber die positiven Signale iiber-
sicht Kuschel jedoch nicht, dass die Religionen und ihre Oberhédupter fiir Kooperati-
on und wechselseitige Respektierung geistlich nicht bereit sind, weil ihre jeweiligen
Theologien weithin nur einen monoperspektivischen Monolog zulassen. Dem gege-
niiber riickt Kuschel in den Mittelpunkt seines Versuchs eines ,,Trialogs* Fragen wie:
Welchen Ort hat ,,der je Andere” fiir mich? Welchen Raum hat das Glaubenszeugnis
,,des je Anderen* neben mir? Welches sind die inneren Hemmnisse fiir selbstkriti-
sches Nachdenken gegeniiber reflexartigen Bekenntnissen? Am Ende steht bei Ku-
schel die philosophische Frage: Warum existieren diese drei Religionen, Judentum,
Christentum und Islam, trotz aller Aversion zwischen ihnen, dennoch nebeneinan-
der? Dabei geht es ihm, allen Schwierigkeiten zum Trotz, letztlich um die inneren
Beziehungen zwischen Synagoge, Kirche und umma (,,islamischer Gemeinschaft*).

In seinem Eintreten fiir den Trialog wandelt Kuschel in Hans Kiings Fullspuren
und folgt seiner trilateralen Methodik. Wie Kiing, will auch Kuschel vor allem
»den je Anderen* Gldubigen in den Blick nehmen und durch dieses In-den-Blick-
nehmen ein interreligids vernetztes (theologisches) Denken ausarbeiten — eine
Theologie des Anderen. Sein Ziel ist nicht nur ein theologisches, sondern auch ein
personliches, er will im Andersgléubigen den anders Gldubigen entdecken und so
zu einer sog. religiosen Intelligenz des Trialogs beitragen. Dabei wird die Formel
,der je Andere® im Buch unterschiedlich verwendet, einmal weist der Begriff auf
den Trialog-Partner, ein andermal kann ,,der je Andre* auch ein anderer Mensch
sein, aus der religidsen und nicht religiosen Welt.

In seiner Theologie ,,des je Anderen® in sechs Teilen bezieht sich Kuschel auf die
Propheten, die Uberlieferungen der drei Religionen — Adam, Noah, Mose, Jesus,
Maria und Abraham. Dabei geht es zundchst um die systematischen Voraussetzungen



einer solchen Theologie ,,des je Anderen™ (S. 78-112), bevor in den folgenden fiinf
Teilen die eigentliche Theologie — wie in einem Studiengang — aus inklusiver Syste-
matik, phanomenologischer Textanalyse und Kulturgeschichte konstruiert wird.

Kuschel gliedert die fiinf Hauptteile (S.113-232: Adam oder: Gottes Risiko
Mensch; S. 233-332: Noach oder: Gottes zweite Chance fiir die Schopfung; S. 333-
459: Mose oder: Der Kampf fiir ein ,, Grundgesetz des Menschenanstandes “; S.
461-546: Maria und Jesus oder: Zeichen Gottes fiir alle Welt; S. 547-623: Abra-
ham oder: Das Risiko des Gottvertrauens) prézis in je funf Kapitel, in denen die
Anfangskapitel wiederum tiefergehende, gleichsam existenzielle Fragen in den
Lesern und Leserinnen hervorrufen sollen, wie z. B. warum Schépfung iiberhaupt?
Warum Menschheit tiberhaupt? Warum ein Gottesvolk?

Um die muslimische Perspektive von allem Anfang an in den Trialog zu integrie-
ren, setzt Kuschel in seiner Sichtung der Uberlieferungen stets beim Koran ein. Da-
nach folgt der Blick auf die Vorginger des Korans, die jiidische und christliche
Selbstdarstellung. Das jeweils letzte Kapitel der fiinf Hauptteile beleuchtet Konse-
quenz und Auftrag fiir die praktische Koexistenz der Trialogpartner. Begriindet
findet Kuschel die Koexistenz des jiidischen, christlichen und muslimischen Glau-
bens in dem vom biblischen und koranischen Abraham gewonnenen Glauben. Ku-
schels Vision einer Theologie des Andren ist als abrahamische Okumene gedacht, die
von einer abrahamischen Spiritualitit getragen ist: Alle drei Religionen sehen in
Abraham den ,,Freund Gottes®, dessen Gottesfreundschaft nicht exklusivistisch ist
und Gastfreundschaft ,,den je Anderen® gegeniiber deshalb nicht ausschliesst. Am
Ende hélt Kuschel fest, dass eine konstruktive Theologie ,,des je Anderen* das
spezifische Bekenntnis zum eigenen Glauben im Angesicht des Anderen nicht
iberfliissig macht, interreligiose Kommunikation daher nicht nur Informationsaus-
tausch, sondern ebenso auch Zeugnis-geben fiir den eigenen Glauben bedeutet. Im
Lichte seiner Aussagen tiber Jesus und Maria im christlichen Glauben ist dies
allerdings schwer nachvollziehbar. Dennoch ruft er die christlichen Partner des
Trialogs zu eine Sensibilitdt auf (S. 526), die ,,Warnungen* der anderen Trialog-
Partner vor christozentischer Mariologie sowie hinsichtlich der Trinitdt zu horen.

Trotz seiner Konzentration auf die Uberlieferung der Propheten lisst sich Ku-
schel nicht auf religionsgeschichtliche Theorien oder Textanalyse der Heiligen
Schriften ein. Vielmehr begniigt er sich mit dem Hinweis auf das ,,Erkennen der
Asymmetrie der Heiligen Schriften®, der zufolge der Text bzw. der Text und seine
Wirkungsgeschichte in Kunst, Literatur und Musik (z. B in Arnold Schonbergs
Oper ,,Moses und Aron*; bei Thomas Mann, Johann Wolfgang v. Goethe etc.) die
Zusammenhinge und Unterschiede zwischen den Religionen darstellen. Abgese-
hen davon, dass er auch hier mit der islamischen Perspektive einsetzt, werden dazu
allerdings nur wenige Illustrationen aus islamischer Sicht beigebracht.

Kuschel ist enorm belesen und kann aus einem reichen Fundus schopfen; das
Ergebnis ist jedoch nicht unproblematisch. Der begrenzte Umfang an Analyse von
Texten der jeweiligen Heiligen Schriften einerseits und die mitunter chaotische
Auswahl von Illustrationsmaterial aus der Wirkungsgeschichte sowie wissenschaft-
lichen Diskussion der drei Religionen andererseits steht zuweilen im Gegensatz zu
den gestellten religiosen Grundfragen und riskiert, dass Erwartungen geweckt
werden, die nicht erfiillt werden, und der rote Faden einer Theologie ,,des je Ande-
ren” sich in der Fiille der Beispiele verliert.

85



Zu den Eigenheiten des Buches gehort, dass in den Fragestellungen und theo-
logischen Reflexionen allenthalben etwas Personliches des Verfassers mit-
schwingt. Seinen Hohepunkt findet das personliche Zeugnis im Epilog (S. 625-
631), in der Geschichte der Begegnung des Verfassers mit Cordoba, mit seiner in
eine Kathedrale umgewandelten Mezquita (Moschee). Zudem formuliert Kuschel
seine Beobachtungen und vor allem Zusammenfassungen nicht einfach als Resii-
mee oder Fazit, sondern als logische Schlussfolgerung, mit der Folge, dass die
selbstindige, kritische Reflexion des Lesers unterbewertet wird. Tatsdchlich hat es
den Eindruck, als wolle Kuschel mit seinem detaillierten lehrbuchartigen Werk ein
Handbuch fiir den trilateralen Dialog vorlegen, das nicht nur die richtigen Ant-
worten enthélt, sondern im Druck schon, durch Verweispfeile und andere Schrift-
typen uniibersehbar kenntlich gemacht, anzeigt, was das Normative an diesem
Dialogs ist. Insgesamt bietet das Buch reich(haltig)e Anregung fiir den ,,Trialog*
und dokumentiert zugleich, dass eine Theologie des Anderen moglich ist, aller-
dings nur dann, wenn die drei Religionen ihre eigene theologische Position ,,neu
buchstabieren lernen”. Wenn es auch, gemessen an dem in jlingster Zeit spiirbar
gewachsenen Forschungsinteresse am Dialog der prophetisch-monotheistischen
Religionen, nicht als Forschungsleistung im engeren Sinne zu bezeichnen ist, ein
lesenswerter Beitrag zur Verbesserung des oft an religioser Intelligenz mangelnden
offentlichen Diskurses ist das Buch allemal.

Tartu Elo Siild

SPANN, KORBINIAN, Der, Die, Das Fremde. Juden und jiidische Religion als Para-
digma einer Philosophie des Fremden, Berlin / Miinster: LIT 2006 (= Pontes, Bd.
35), VIIL 108 S., ISBN 3-8258-9930-6.

Fremdes und Eigenes, Heimat und Exil, Identitdt und Alteritdt — wann und wo im-
mer diese Dichotomien aufscheinen, wird sogleich die Frage nach dem faszinieren-
den Zusammenspiel von Ablehnung und Vertrautheit, Abgrenzung und Intimitét
aufgeworfen. Gerade die jlidische Geschichte reprisentiert tiber mehr als zweitau-
send Jahre die leidvolle Erfahrung von Exil, Diaspora, Fremdsein aufs Anschau-
lichste, und auch im innerjiidischen Diskurs haben Fremderfahrung und Fremdbe-
schreibung — hier eher im Sinne einer Fremdzuschreibung — von jeher eine bedeu-
tende Rolle gespielt, denn seit biblischen Zeiten kennt das Judentum die verschie-
densten Auspragungen von (nichtjiidischen) Fremden wie etwa den nokhri, den
ausldndischen Nichtisraeliten, oder den ger, den Nichtisraeliten, der im Lande Isra-
el wohnt; spiter, in talmudischer Zeit, wurde der erweiterte Begriff des ger zedek
geprigt, was in etwa Proselyt der Gerechtigkeit bedeutet. Vor diesem kurz skiz-
zierten Hintergrund scheint es naheliegend, sich mit der Frage nach der Bedeutung
von Fremde und Fremdem in jidischer Geschichte und Religion einmal néher zu
beschiftigen: Die vorliegende Studie, eine 2006 im Fachbereich Philosophie an der
Albert-Ludwigs-Universitidt Freiburg 1. Br. angenommene Magisterarbeit, tut dies
und setzt sich zum Ziel, ,,Fremdes in seiner Art auszuweisen und anhand von phi-
losophischen Zeugnissen unter jiidischen Gesichtspunkten zu beschreiben.” (S. 3)
Fussend auf der Waldenfelsschen Philosophie des Fremden, die sich dem
Fremden tiber die Kategorie der Ordnung(en) anndhert und es gewissermassen als
das Ausserordentliche kennzeichnet, das innerhalb einer Ordnung nicht ,dazuge-

86



hort’, entwickelt Spann einen neuen theoretischen Ansatz, eine Art ,,Hermeneutik
des Fremden®, die Fremderfahrung und Fremdbetrachtung miteinander zu verbin-
den sucht: Fremdsein soll in Bezug auf eigene Wahrnehmung analysiert und ver-
standen werden. Mit Hilfe der Trias ,,der, die, das Fremde* unterscheidet Spann die
grundlegenden formalen Kategorien der Person des Fremden (,,der Fremde®), das
fremde Land, z.B. die Diaspora (,,die Fremde*) und die geistige Abstraktion alles
Fremden, ,,das Fremde®. Fremdes als stetige Herausforderung in allen Bereichen
des Lebens ist nach Spann ,.keine Zuschreibung, sondern wird uns durch Priagung
mitgegeben.” Und weiter: ,,Heimat ist, was durch die Fremden herausgefordert und
bereichert wird“ (S. 93). Wie sinnvoll und erspriesslich der interdisziplinire Blick
auf die eigenen Studienfidcher sein kann, zeigt auf ebenso anschauliche wie erfreu-
liche Weise Spanns Studie, der am konkreten Beispiel der Analyse des Fremden
philosophische Theorien fiir judaistische Fragestellungen dienstbar macht. Spanns
vorliegende Arbeit bildet des Weiteren die Grundlage fiir seine kiirzlich der Albert-
Ludwigs-Universitit Freiburg im Fach Judaistik vorgelegten Dissertation, die sich
mit den verschiedensten Ausprigungen des Fremden im rabbinischen Judentum
beschiftigt. Man erwartet gespannt die Publikation dieser Arbeit.

Ziirich / Freiburg 1. Br. Yvonne Domhardt

ZANK, MICHAEL (ed.), New Perspectives on Martin Buber, Tiibingen: Mohr Sie-
beck 2006 (= Religion in Philosophy and Theology, Bd. 22), 280 S. ISBN 13 978-
3-16-148998-3.

Ein reiches Werk wie das Martin Bubers erfordert zu seiner gegenwartstauglichen
Rezeption, viele Perspektiven einzunehmen. Nur so sind die &dsthetischen, philoso-
phischen, geschichtlichen, biblischen und politischen Dimensionen in Bubers
Schriften sichtbar zu machen und in wiederum pluralen Interpretationen zu be-
leuchten. Da dies in einer Monographie kaum geleistet werden kann, empfiehlt
sich zu diesem Zweck die Einberufung einer Tagung, auf der die unterschiedlichen
Perspektiven miteinander in ein Gesprich gebracht werden koénnen. Eine solche
Zusammenkunft hat 2003 in Frankfurt a.M. stattgefunden; der von Michael Zank
hg. Band dokumentiert in der Hauptsache die dort vorgetragenen Beitridge. Wie ein
Mosaik fligen sie sich in ein Bild, das nicht nur ein Zentrum hat, sondern als Bild
sich nur einem multiperspektivischen Zugang erschlief3t.

Eingespannt ist das hier vorliegende multiperspektivische Bild Bubers in einen
systematisierenden Uberblick zu Beginn und eine zusammenfassende Wiirdigung am
Ende. Zank stellt Buber vor als einen ,kreativen Schriftsteller, einen religits-
sozialistischen Politiker, einen Pddagogen der Emanzipation und als einen dialogi-
schen Denker* (11), der sich allerdings in keiner dieser Bezeichnungen erschoptft.
Sich selbst hat er zwar nie als einen Philosophen betrachtet (19), doch sein Werk gibt
auch philosophisch zu denken. Er war zudem ein ,,Theologe ohne Gemeinde* und
ein ,,Zaddik, der Generationen von Jiingern inspirierte, aber nie Vorsitzender eines
Rates war* (12). Und Steven T. Katz wirdigt Buber am Ende als einen seltenen
,Denker der Moderne®, die duBerst fruchtbar iiber ,,viele Gegenstinde von grundle-
gender kultureller, theologischer und moralischer Bedeutung* (265) gearbeitet haben.
Auch sei er einer der wenigen gewesen, die ,furchtlos der eigenen Vision gefolgt
seien, wie die Dinge eigentlich sein sollten (266). So ist — wie kdnnte es anders sein

87



— einer der groflen Verteidiger der Individualitit angesichts ihrer moderngesellschaft-
lichen Gefdhrdungen selbst ein durchaus individueller Denker gewesen.

Was aber verleiht diesem Mosaik von Fragestellungen, Zugingen und Perspek-
tiven den Zusammenhang, der von einem ,,Bild*“ zu sprechen erlaubt? Es ist die
Modernitit dieses Werkes, die sich in Gestalt der Ubersetzung der Hebriischen
Bibel auf die Antike bezieht (vgl. den Beitrag von Ilaria Bertone u.a.), und zu-
gleich aus den durch Burckhardt und Nietzsche (niemand sonst ist in dem Band so
priasent wie er [vgl. u.a. den Beitrag von Yossef Schwartz]), Dilthey und Simmel
auf unterschiedliche Weise zugespitzten Fragen sich ndhrt. Dazu gehort die, wel-
chen Nutzen bzw. Sinn denn die Historie fiir das wirkliche Leben haben solle, in
dem der sich dem Zwang der Gruppen widersetzende Einzelne leicht zum ,,Frem-
den* werden kann. Die Beitrdge erschopfen sich keineswegs darin, ,,Einfliissen
anderer in diesem Werk nachzugehen, aber deren Ausleuchtung vermag doch
pragnant zu prézisieren, was die wesentlichen Anliegen Bubers im gesellschafts-
diagnostischen Kontext der Modemitidt gewesen sind, fiir den das Geld und der
Markt die tatsdchliche Basis ist (vgl. etwa 146f).

Buber hat sich aus der ,harten® Wertsphidre der wirtschaftlichen und politi-
schen Realitiit aber nicht in die ,,weiche* der Asthetik zuriickgezogen, wenngleich
sein Werk in einer durchaus dsthetischen Dimension rezipiert werden kann, wie die
Beitrige von Asher D. Biemann und Zachary J. Braiterman zeigen. Es passt zum
performativen Stil des Buberschen Schreibens und Handelns, dass er sich fiir die
Kunst des Rituals und das Spiel zwischen Form und Gestalt interessierte (113 u.0.),
ja sich selbst in der Spannung zwischen Struktur und Antistruktur bewegte. Doch
war er kein ,,bloBer Asthet, der das Feuer seiner Einbildung an der zionistischen
Flamme entziindet hatte” (2, 13), wie Chaim Weizmann etwas bissig bemerkte.
Vielmehr hat er sich — dem Zionismus verpflichtet von Jugend an —nach seiner
Ubersiedlung nach Palistina friih schon fiir eine binationale Lésung des Konflikts
mit den Arabern eingesetzt. Und vorher hatte er — dem Ziel der Selbstvergewisse-
rung des Judentums in der Diaspora durch umfassende Beitridge zur Bildung ver-
pflichtet (Mitarbeit am Frankfurter Lehrhaus, Professur in Frankfurt a.M.) — das in
Nazi-Deutschland angefochtene Judentum unterstiitzt, so lange es irgend moglich
war. Als Kultur- und ,,Bildungszionist™ ist er allerdings nicht immer ganz ernst
genommen worden. Inwiefern eine unklare Definition von Nation und Nationalitét
in der Friihzeit des Zionismus und eine Amalgamierung der Biirgerschaft im jidi-
schen Staat mit religiosen Elementen einige gegenwirtige Probleme auf dem Weg
zu Frieden und Normalitdt in Israel erkldren, belegt die kritische Retrospektive von
Joseph Agassi. Sie steht in Spannung zu der Einschitzung von Katz, fiir den der
Staat Israel nicht mit anderen Staaten verwechselt werden darf, in denen jidisches
Leben ,,normalisiert werden kénne (264).

Das wirkliche Leben, an dem Buber teilnahm und dessen Zeitgenosse er war,
umfasste die historische Spanne der deutschen Geschichte zwischen Kaiserreich
und Nazi-Diktatur, die Shoa und die Grindung des Staates Israel. Buber hat sich
der Frage gestellt, wie es moglich ist, nach dem Holocaust — einem jener ein-
schneidenden Ereignisse, ,,von denen man weill, dass man noch nicht weill, wie
man sie denken soll, und von denen keine Religion ... sich ausnehmen kann*
(J. Derrida) — am Gottesgedanken und -glauben tiberhaupt noch festzuhalten. Und
er hat auf die von ihm so genannte Situation der ,,Gottesfinsternis* — nicht zuletzt

88



in einer neuen Interpretation des Buches Hiob (vgl. den Beitrag von Gesine Pal-
mer) — eine andere Antwort gegeben als Adorno. Wihrend dieser scharfe Kritiker
Bubers in Richtung einer negativen Theologie dachte, die ,,am Dogma festhilt
auch wenn es gescheitert ist“, um ,,Spuren und Bilder der Erlésung in Werken der
Kunst und Gefithlen korperlichen Verlangens® aufzuspiiren, fand Buber Gott ,,im
intersubjektiven Netzwerk der Sprache® — Theologie kommt hier nur als Religion
vor (252), wie Micha Brumlik in seinem analytisch scharfen und hellsichtigen
Beitrag schreibt. Auch die postmodernen Irritationen hinsichtlich der Bedeutung
des Wortes ,,Ich* werden von Buber so aufgenommen, dass er es — wie das Du, das
Es — als Wort menschlicher Sprache versteht, hierin dem ,,neuen Denken* Ro-
senzweigs ganz nahe (vgl. den Beitrag von Andrea Poma [171f]).

Es ist die Diskussion dieser Fragen, welche die Aktualitit des Werkes von Bu-
ber dem gegenwirtigen Bewusstsein einschreibt. Sie verleihen dem Bild dieses
Autors eine Klassizitit — wenn denn der Begriff des Klassischen dadurch zu be-
stimmen ist, dass die in diesem Werk behandelten Gegenstinde lebendig geblieben
sind bis heute, und sei es in der Gestalt immer wieder dringender, offener Fragen,
auf die es nicht nur eine mogliche Antwort gibt. Das wird auch fiir die Frage nach
dem Bosen gelten kdnnen, der Bubers Aufmerksamkeit immer wieder galt (165ff).

Niher zu beleuchten wire am Ende die — versteckte — Kontroverse mit Lévinas,
die auf grundlegende philosophische Optionen zu beziehen sein wird (vgl. den
Beitrag von Paul Mendes-Flohr [221]). In diesem Rahmen miisste eine im vorlie-
genden Band nur angedeutete Frage lauten, wie eine Hermeneutik zu denken wire,
die — nach der Kritik der Totalitdt — nicht mehr aufs Ganze zu gehen vermag (wie
bei Dilthey — vgl. den Beitrag von Jules Simon [bes. 134]), sondern sich mit Frag-
mentarischem wird begniigen miissen. Der Leitgedanke der alten Hermeneutik,
dass die Zuschreibung von Sinn die Geschichtsschreibung leiten miisse (136), ist in
eine Krise geraten, aus der er noch nicht wieder hat befreit werden konnen.
SchlieBlich miisste auch das Verhiltnis von Ontologie und Ethik ausfiihrlicher
diskutiert werden. Beruht die Bezichung zwischen ,,Ich und Du* auf einem ,,Zwi-
schen* als ,,ontologischer Realitédt™ (157, 159, 262 — vgl. den Beitrag von Leora
Batnitzky, die diese Frage in einer anderen Konstellation mit Leo Strauss disku-
tiert), oder besteht sie in einer priméren Verantwortung? So wire eine Differenz in
den grundlegenden Kategorien zu fassen. Ihr zum Trotz lassen sich gentigend
Indizien dafiir beibringen, dass auch Bubers Hauptintention — wie die von Lévinas
und vorher auch schon die von Simmel — eine ethische gewesen ist (vgl. 146).

Tuttlingen Hans Martin Dober

ERBELE-KUSTER, DOROTHEA, Kérper und Geschlecht. Studien zur Anthropologie
von Leviticus 12 und 15, Neukirchen: Neukirchener Verlag 2008 (= Wissenschaft-
liche Monographien zum Alten und Neuen Testament, Bd. 121), 210 S., ISBN
978-3-7887-2319-4.

Vorzustellen ist eine Studie, die sich durch die klassische und die zeitgendssische
jidische Literatur (von talmudischen und Midraschtexten, den mittelalterlichen
Kommentaren bis hin zu Daniel Boyarin und Jacques Derrida), durch kultur-
anthropologische sowie diskursanalytische Uberlegungen, durch die moderne
Ritualforschung und neuere angelsdchsische und franzdsische Konzepte im Be-

89



reich von Philosophie und gender studies inspirieren ldsst, bei aller Interdisziplina-
ritdt aber die Fachgrenzen wahrt, bei aller methodischen Reflexion in keinen Spe-
zialjargon verfillt, sondern gediegen und nachvollziehbar argumentiert und vor
allem gut gegliedert und anregend zu lesen ist. Mit der Analyse zweier ,,absténdi-
ger Textbereiche wie Leviticus 12 und 15 (S. 2) nimmt die christliche Exegetin
die Herausforderung an, die in den letzten Jahren von jidischer Seite durch Auto-
ren wie Daniel Boyarin (,,Carnal Israel. Reading Sex in Talmudic Culture*) ergan-
gen ist. Die Studie beginnt eher zunftmissig mit der Ubersetzung der beiden be-
handelten Kapitel und Anmerkungen zur ,,Oberflichenstruktur der Texte; es fol-
gen jeweils ,,Detailaufnahmen® (Einzelexegesen etwa zur ,,Samen hervorbringen-
den Frau® in Lev 12,2, zu den unterschiedlichen ,,Ausfliissen®, zum Samenerguss
des Mannes nach Lev 15,16 usw.) und Bemerkungen zur Textfassung der Septua-
ginta. Grundlegend fiir die Behandlung des Korpers im Buch Leviticus ist dabei
zum einen die Tatsache, dass die in diesem Buch in grosser Haufigkeit verwandte
Vokabel basar (,,Fleisch®) einen geschlechteriibergreifenden und gendernecutralen
Begriff darstellt (83), der in bestimmten Zusammenhingen aber auch geschlechts-
spezifisch verwandt werden kann (in Lev 15,19 steht dieser Begriff demnach fiir
den weiblichen Schambereich). Die Autorin spricht von einem ,,Ein-Kérper-
Modell”, wobei die geschlechtsspezifische Differenz nach dem Text durch die
Beschneidung des ,,médnnlichen Fleisches* erzeugt werde (S. 84). Hinzu kommt
aber das Merkmal der Erfahrungsarmut — der Geburtsvorgang kommt zum Beispiel
in Lev 12 selbst gar nicht in den Blick; auch hinsichtlich der Beschneidung fehlen
detaillierte Ausfithrungsbestimmungen. Die Autorin folgert, dass die Texte in der
iberlieferten Form nicht praktizierbar seien und weist an verschiedenen Stellen auf
die ,,Leerstellen” hin (S. 8.12.102.178), die das rabbinische Judentum durch die
miindliche Tora habe fiillen miissen, ,,um eine angemessene Anwendung zu ge-
wihrleisten. Diese Erkenntnis fithrt zu der Tendenz, die Texte moglichst weit von
jeder kultischen Praxis wegzuriicken und sie stattdessen als Teil eines Symbolsys-
tems zu verstehen, das das babylonische Exil hinter sich und die jiidische Diaspo-
raexistenz vor sich hat. Untersuchungen zu den wenigen erzidhlenden Texten, die
traditionellerweise fiir das Phdnomen der weiblichen Monatsblutung herangezogen
werden (Saras ,,Weise der Frauen“ in Gen 18,11 und Rachels ,,Weg der Frauen® in
Gen 31,35) bestitigen, was die literarkritische Forschung seit langem weiss: dass
ndmlich die Rechtstexte der hebrdischen Bibel sich kaum in der erzdhlenden und
prophetischen Literatur wiederspiegeln. Wenn die Texte aber ,,nicht praktiziertes
Recht sind, was sind sie dann?* (S. 9). Die Verfasserin folgt Mary Douglas und
ithrer Studie ,,Leviticus as Literature und kombiniert die Diskursanalyse mit Ein-
sichten der dekonstruktivistischen Lektiire. Wenn es am Schluss ihrer Studie
heisst, dass sich ,,die Praxis der Texte™ darin realisiere, ,,dass der geschlechtliche
Kérper im Diskurs erzeugt wird™ (S. 176), dass sich ,,die rituelle Praxis des Tex-
tes... in freien Auslegungen desselben gestalte (S. 178) und der Kérper ,,im Wort
gegenwirtig® sei und ,.,eine worthafte Gestalt™ habe (S. 181), kann jeder Leser
sicher sein, dass die Gefahr von anachronistischen Uberblendungen von rabbini-
schen und biblischen Texten an dieser Stelle gebannt ist. Die Autorin argumentiert
gerade auch als Theologin differenziert. Sie pladiert gegen die Normativitit und
fiir die Fiktionalitdt der Texte, was ein ,,Kennzeichen® (S. 175) ihrer Kanonizitit
sei. Der tannaitische Kommentar Sifra (aramiisch: ,,das Buch®) hatte das dritte

90



Buch Mose freilich anders verstanden, was hier kein Argument gegen den Versuch
zu sein braucht, die untersuchten Texte als ,,.Lesebuch™ zu verstehen. Nur: Wo
haben sich bei der Lektiire dieser Texte jemals ,,Rituale” vollzogen, ,lautlos im
Lesevorgang™ (S. 176)? Wo sind diese Texte, abgesehen von der Wissenschaft und
bei den sabbatlichen Lesungen im Synagogengottesdienst (die natiirlich nicht
lautlos sind), jemals wirklich gelesen worden? Auf dem Weg von der Priester-
schrift zu Paulus, dessen Ausfiihrungen {iiber die ,,wahre* Beschneidung mogli-
cherweise als Teil einer innerjiidischen Diskussion betrachtet werden konnten (S.
96), bietet die Autorin gewissermassen eine Abklirzung an. Das protestantische
Interesse, die Relevanz der Texte auch fiir ein ,,gesetzesfernes* Publikum zu retten,
erscheint dem Rezensenten als legitim und sympathisch; doch deutet die Autorin mit
einigen Formulierungen — die Reinheitsbestimmungen in Lev 12 und 15 seien ,,in
erster Linie* nicht (dann aber wohl doch in zweiter oder dritter Linie?) Beschreibun-
gen von physiologischen Vorgingen (S. 177) — selbst an, dass es sich hier um falsche
Alternativen handeln konnte. Es ist daher mit der Mdglichkeit zu rechnen, dass die
biblischen Texte {iber Korper und Geschlecht doch gelegentlich auch von realen
Kérpern mit ihrem Blut, ihrem Schleim und anderen Ausfliissen handeln.

Tiibingen Matthias Morgenstern

MARTEN-FINNIS, SUSANNE & MARKUS BAUER (eds.), Die jiidische Presse. For-
schungsmethoden — Erfahrungen — Ergebnisse, Bremen: edition lumiere 2007 (=
Die jiidische Presse — Kommunikationsgeschichte im europédischen Raum/The
European Jewish Press — Studies in History and Language, Bd. 2), 198 S., zahlrei-
che Abb., ISBN 978-3-934686-45-8.

Fiir den zweiten Band der Reihe Die jiidische Presse — Kommunikationsgeschichte
im europdischen Raum wurden Forschungsmethoden, Erfahrungen und Ergebnisse
zur jidischen Presseforschung zusammengetragen. In jeweils drei Artikeln werden
die Themenfelder Presse und Geschichtsforschung, Jiidische Presse und Diaspora
sowie Jiidische Presse und Offentlichkeit besprochen. An dieser Stelle sollen zwei
Aufsitze besonders hervorgehoben sein.

Johannes Valentin Schwarz bietet dem Leser eine Handreichung, geradezu einen
Leitfaden fiir den wissenschaftlichen Umgang mit jiidischer Presse. Zwar beschrinkt
sich sein Artikel auf Konzeptionelle Uberlegungen zu einer Gesamigeschichte der
Jiidischen Presse in Deutschland von der Aufkldrung bis zur Gegenwart. Doch kon-
nen seine Ausfithrungen u. a. zur Periodisierung und Strukturierung als gutes Grund-
geriist ebenso fiir die Bearbeitung anderer geographischer Rdume dienen.

Martina Steer beschiftigt sich mit Fortsetzungsromanen in deutsch-jiidischen
Zeitschriften vor 1945 am Beispiel der drei biirgerlichen Periodika Israelitisches
Familienblatt, Jiidische Rundschau sowie Ost und West. In ithrem dulerst lesens-
werten Beitrag zeigt sie eindriicklich, dass die wissenschaftliche Bearbeitung die-
ses Genres als wesentlicher Ausdruck jiidischer Lebenswirklichkeit (S. 157) fern
der Elitekultur fiir die jiidische Kulturwissenschaft dulerst ertragreich, ja sogar
notwendig ist.

Insgesamt liefert der Sammelband einen guten Uberblick iiber aktuelle, insbe-
sondere interdisziplindre Forschungsansitze. Um der Publikation eine groBere
»ideologische* Breite zu geben, wire es allerdings wiinschenswert, wenn in der

v 4l



Reihe kiinftig (Einzel-)Studien abseits zionistischer Periodika mehr Beachtung
finden wiirden.

Braunschweig / Berlin Rebekka Denz

Verena Dohrn. Jiidische Eliten im Russischen Reich. Aufklirung und Integration
im 19. Jahrhundert, Koln / Weimar / Wien: Bohlau Verlag 2008 (= Beitrige zur
Geschichte Osteuropas, Bd. 44), 482 S., ISBN 978-3-412-20233-0.

Verena Dohrn, Historikerin an der Freien Universitit Berlin, ist vielfach mit Publi-
kationen zur osteuropéisch-jiidischen Geschichte und Kultur hervorgetreten, etwa
als Herausgeberin von Simon Dubnows Autobiografie Buch des Lebens. Mit Jiidi-
sche Eliten im Russischen Reich. Aufkldrung und Integration im 19. Jahrhundert
liegt nun ihre tiberarbeitete Habilitationsschrift vor, die die Entwicklung und die
Formen der jiidischen Aufkldrung im russldndischen Reich des 19. Jahrhunderts
detailliert rekonstruiert, kontextualisiert und neu bewertet.

Dohrn ertffnet anhand eines reichen Quellenmaterials unterschiedlicher Text-
gattungen, das in russischer, jiddischer und hebrdischer Sprache verfasst worden
ist, die Spannungsfelder, in der sich die Haskala und ihre Verfechter, die Maskilim,
bewegten. Anliegen der Studie ist ,,die Darstellung des Ubergangs von der hebri-
ischen Renaissance zur russisch-jiidischen Aufkldrung, die gleichermallen aus zwei
verschiedenen Blickwinkeln betrachtet wird: dem der Maskilim und dem des Staa-
tes* (S. 23). Diese doppelte Perspektive, d. h. die Zusammenfithrung von inner;jii-
dischen Debatten, z.B. im Bereich der Bildung und Verwaltung, und staatspoliti-
schen Ansdtzen wie die Russifizierungspolitik, erschlieBt ein Forschungsfeld der
Interaktion, das bislang nur in Ansédtzen entwickelt wurde. Die Reformbestrebun-
gen unter jlidischen Intellektuellen trafen gewissermallen auf ein Russland, das im
19. Jahrhundert selbst auf dem Weg war, sich als Imperium neu zu erfinden und
seinen Standort zwischen Europa und Asien zu definieren.

Der Hauptakzent der Studie liegt auf der Aufklarungsbewegung im Ansied-
lungsrayon, dem multinational komponierten jiidischen Siedlungsgebiet, das Russ-
land durch die drei polnischen Teilungen erworben hatte (S. 62-123). Dohrn stiitzt
sich in ihrer Untersuchung auf drei Komponenten — sie beschreibt mit den zwei
Rabbinerseminaren in Wilna und Zhitomir (S. 124-210) prigende Orte der Haska-
la. Mit einem weiteren Fokus auf Seminaristen, Lehrern und Publizisten erfasst sie
deren wesentliche Akteure (S. 323-400, 409-423) und analysiert schlieflich die
Gegenstinde der Haskala in Schulcurricula, der Rezeption von Maimonides, in
Zeitungsdebatten (S. 211-322).

Verena Dohrn legt mit ihrer minutiésen Nachzeichnung ein Kompendium vor,
das als Ausgangspunkt fiir weitere Forschung etwa zu Einzelpersonlichkeiten, den
Rabbinerseminaren oder zur Geschichte der Aufkldrung dienen wird. Zugleich
fordert das Material ihrer Studie die Auseinandersetzung mit theoretischen Fragen
heraus, Fragen etwa des Kulturtransfers, der kulturellen #ransiatio oder allgemein
der Entwicklung von Kommunikationsraumen.

Leipzig Olaf Terpitz

92



	Rezensionen

