
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Juden und Nichtjuden in der Tierschadenshaftung des rabbinischen
Rechts

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Juden und Nichtjuden
in der Tierschadenshaftung des rabbinischen Rechts

Von Hans-Georg von Mutius*

Die Tierschadenshaftung ist biblisch im Buch Exodus Kap. 21,35-36 wie
folgt geregelt: „Wenn jemandes Ochse (t£"N nw) den Ochsen seines Nächsten

(imn Titi? riN) tödlich verletzt, so soll das stössige Tier verkauft und dessen

Erlös sowie der Kadaver des getöteten Tieres zwischen den beiden

Eigentümern geteilt werden. Ist das stössige Tier bereits als bösartig bekannt
und hat dessen Eigentümer die nötige Bewachung vernachlässigt, so ist er
dem Eigentümer des totverletzten Tiers voll schadensersatzpflichtig, darf
aber den Kadaver des toten Tiers behalten."1 Die dargelegte Regelung
behandelt augenscheinlich nur Schadensfalle unter Glaubensbrüdern; wie hier
im Umgang mit Glaubensfremden zu verfahren ist, darüber schweigt sich die
Bibel aus. Die Mischna, das gegen 200 n. Chr. kompilierte erste grosse
Gesetzbuch des normativen Judentums nach der Zerstörung des 2. Tempels
durch die Römer im Jahre 70,2 füllt im Traktat Bava Qamma (BQ) diese

Lücke. Nach ausführlicher Behandlung, Präzisierung und Erweiterung der

biblischen Grundlagen heisst es in Kap. IV § 3 kurz und bündig:

Stösst das Rind eines Juden das Rind eines Nichtjuden, so ist (d)er (Jude) frei
(von Schadenshaftung). Stösst hingegen (das Rind) eines Nichtjuden das Rind
eines Juden, so muss (d)er (Nichtjude) den vollen Schaden bezahlen, gleichgültig

ob das Tier als unbescholten gegolten hat oder schon als bösartig
bekannt gewesen ist.3

Diese scharf repressive Bestimmung muss auf folgendem Hintergrund
gesehen werden: Für das rabbinische Judentum, wie es sich im 1. 12.

Jahrhundert n. Chr. in Palästina und ab dem 3. Jahrhundert dann auch im Zwei-

* Prof. Dr. Dr. Hans-Georg von Mutius, Ludwig-Maximilians-Universität München,

Veterinärstr. 1, D - 80539 München.
1

Zur modernen, historisch-kritischen Exegese dieser Bibelstelle siehe zum
Beispiel L. Schwienhorst-Schönberger, Das Bundesbuch (Ex20,22-23,33), Berlin /
New York 1990 Beihefte zur ZAW, Bd. 188), S. 147-162.

2 Zu Inhalt, Aufbau und Entstehungszeit der Mischna siehe etwa G. Stember-
GER, Einleitung in Talmud und Midrasch, München 81992, S. 113-152.

3 Hebräischer Text bei Ch. Albeck & Ch. Yallon (eds.), no - mira mo nttf©

ppm, Tel-Aviv 41977, S. 28.



Stromland darstellte, war die nichtjüdische Völkerwelt eine Welt der rituellen

Unreinheit und des Götzendienstes. Die Persönlichkeitsrechte von
Glaubensfremden wurden nach diesem Konzept auch ausserhalb des rituellen

und kultischen Bereiches stark eingeschränkt. Zur Welt der götzendienerischen

Völker zählen selbstverständlich auch die Christen der Alten
Kirche, die zuerst wohl gar nicht als eigene Gruppe wahrgenommen wurden,

aber auch ab ihrer Wahrnehmung als eigene Gruppe (religions-)ge-
setzlich nicht anders angesehen wurden als die heidnische Bevölkerung.
Was nun wieder die Tierschadenshaftung betrifft, so ist das Alter der zitierten

mischnischen Gesetzesbestimmung völlig unklar, die in den beiden aus
der Mischna hervorgegangenen Talmuden zustimmend rezipiert wird.4 Die
distinkte Rechtsungleichstellung von Juden und Nichtjuden setzt nämlich
eine souveräne jüdische Gerichtsbarkeit auch über Nichtjuden voraus, von
der seit der Zerstörung des 2. Tempels, zur Zeit der Erstellung der Mischna
und erst recht in den Jahrhunderten danach keine Rede mehr sein kann. Im
Gefolge der organisatorischen Wiederherstellung jüdischen Lebens nach
der genannten Katastrophe schuf sich die jüdische Gemeinschaft in Palästina

am Ende des 1. Jahrhunderts n. Chr. auch wieder eine eigene, von den
Römern geduldete Gerichtsbarkeit,5 die im Gefolge des Bar Kochba-Auf-
stands (132 - 135) nur vorübergehend suspendiert wurde;6 doch über Nichtjuden

übten die frührabbinischen Gerichte normalerweise keine Jurisdiktion

aus, sofern diese nicht von sich aus bei Streitigkeiten mit Juden ein solches
anriefen.7 In den Jahren nach 70 errichteten die Römer in Palästina ein

4 Im Palästinensischen Talmud (Endredaktion im 5. Jahrhundert) ist es

yBQ IV,3/4c-d. Im Babylonischen Talmud (Endredaktion vom 6. - 8. Jahrhundert)
handelt es sich um bBQ 38a.

5

Vgl. hierzu etwa G. Stemberger: Das klassische Judentum - Kultur und
Geschichte der rabbinischen Zeit, München 1979, S. 17f und S. 69f.

6 Hierzu siehe M. Elon, vmrnpy ,rm-npa ptnnbin - 'lasn ratran, Teil I,
Jerusalem31988, S. 7f.

7 Nach einer aus dem 2. Jahrhundert stammenden Baraita palästinischer
Herkunft in bBQ 113a scheint dies gelegentlich durchaus vorgekommen zu sein. Es

wird in ihr empfohlen, bei gemischtkonfessionellen Streitigkeiten dasjenige Recht
anzuwenden, das die jüdische Partei begünstigt und den Nichtjuden benachteiligt,
also je nach Umständen und Gesetzeslage entweder das jüdische oder das nichtjüdische

Recht. So sei das Vorgehen Rabbi Ismaels gewesen. Nach einer anderen
Überliefemng im Midrasch Sifre (SifDev § 16 zu Dtn 1,16) forderte Rabbi Ismael
von den beiden Litiganten vorab eine einvernehmliche Entscheidung darüber, ob
sie nach jüdischem oder nach heidnischem Gesetz gerichtet werden wollten, und
urteilte dann auf der Basis der Rechtsordnung, die die beiden Parteien ausgewählt
hatten. Bei diesem Verfahren hatte ein nichtjüdischer Kläger sehr wohl Chancen,
seinen Schadensersatzanspruch gegen den jüdischen Litiganten auch vor einem
jüdischen Gericht durchzusetzen. Die beiden genannten Stellen finden sich in

32



eigenes System von Provinzialgerichten, die einerseits römisches Recht
anwandten, aber auch lokales Recht, und die zum Entsetzen der frühen
Rabbinen8 Juden die Regelung innerjüdischer Streitigkeiten vor ihrem
Forum auf der Basis des jüdischen Rechts anboten. Auf dem Hintergrund
der Bemühungen der Besatzungsmacht, eine eigene Rechtssprechung auch

unter Anwendung jüdischer Gesetze zu etablieren, muss wohl die nachfolgende

Überlieferung gesehen werden, die von der rechtsgeschichtlichen
Forschung in die Jahre zwischen der Zerstörung des 2. Tempels und dem
Bar-Kochba-Aufstand datiert wird9 und im rabbinischen Schrifttum an
mehreren Stellen mit durchaus erheblichen inhaltlichen Unterschieden
überliefert ist.10 Die hier interessierende, mutmasslich älteste Fassung des

Vorfalls,11 die sich allein schon durch ihre hebräische Sprachgestalt als

Überlieferung palästinisch-jüdischen Ursprungs zu erkennen gibt, befindet
sich in bBQ 38a und weist den folgenden Wortlaut auf:

Unsere Meister haben gelehrt: Vor langer Zeit entsandte die Regierung von
Rom zwei Kommissare zu den Gelehrten in Israel. (Sie sprachen zu ihnen):
'Lehrt uns eure Tora!' Sie lasen sie ihnen zwei- und dreimal vor. Als sich die

englischer Übersetzung bei B. Lifshitz, The Rules Governing Conflict of Laws
between a Jew and a Gentile, in: Mélanges à la mémoire de Marcel-Henri Prévost
(kein Herausgeber), Paris 1982, S. 179-190, dort S. 182. Die Berufung von
Kollisionsrecht ist im Midrasch Sifre zu Deuteronomium § 16 also wesentlich beweglicher

gestaltet als zum Beispiel in der römisch-rechtlichen Lex Rnpilia (promulgiert
132 v. Chr.), die in unklarem Konkurrenzverhältnis zum nachfolgend behandelten
Peregrinenrecht stand. Danach sollte bei Konflikten zwischen Angehörigen des
römischen Rechtskreises und von Angehörigen eines nichtrömischen Rechtssystems

- hier des sizilianischen - der Richter dem Rechtssystem des Beklagten entnommen
werden, der dann offenkundig auch das Recht des Beklagten, konkret also das

Schädigerrecht, bei der Urteilsfmdung zugrundelegen sollte. Zum Inhalt dieses Gesetzes,
das durch keinen Geringeren als Marcus Tullius Cicero in dessen zweiter Anklageschrift

gegen Gaius Claudius Verres mit interpretationsbedürftigem Wortlaut überliefert

worden ist, siehe M. ROHE, Zu den Geltimgsgriinden des Deliktstatuts, Tübingen
1994 Studien zum ausländischen und internationalen Privatrecht, Bd. 43), S. 15.

8 Siehe etwa die Stellungnahme Rabbi Tarfons (1. 12. Jahrhundert n. Chr.) in
bGit 88b.

9 Hierzu siehe M. A. Rabello, Jewish and Roman Jurisdiction; in: N. S. Hecht,
B. S. JACKSON et al. (eds.), An Introduction to the History and Sources ofJewish
Law, Oxford 1996, S. 141-167, dort S. 147fund S. 150.

10 Eine Liste der Belege findet sich bei G. stemberger, Das klassische Judentum

(Anm. 5), S. 57.
" Zu dieser Einschätzung siehe B. Jackson, On the Problem of Roman

Influence on the Halakah and Normative Self-Definition in Judaism, in: E. P.

Sanders, A. I. Baumgarten & A. Mendelson (eds.), Jewish and Christian Self-
Definition, Bd. II: Aspects ofJudaism in the Graeco-Roman Period, Philadelphia,
1981, S. 157-203 mit Anm. S. 352ff, dort S. 358 Anm. 51.

33



Kommissare verabschiedeten, sagten sie zu ihnen: 'Wir haben eure gesamte
Tora genau geprüft; und sie ist schon in Ordnung. Allerdings bildet diese
Bestimmung eine Ausnahme. Ihr sagt nämlich: Stösst das Rind eines Juden das
Rind eines Nichtjuden, so ist (d)er (Jude) frei (von Schadenshaftung). Stösst

hingegen (das Rind) eines Nichtjuden das Rind eines Juden, so muss (d)er
(Nichtjude) den vollen Schaden bezahlen, gleichgültig ob das Tier als
unbescholten gegolten hat oder schon als bösartig bekannt gewesen ist.' Wie man
es auch haben möchte: Falls der Begriff SEIN NÄCHSTER (Ex 21,35) genau
genommen werden muss, müsste sogar (das Rind) eines Nichtjuden, wenn es

(das Rind) eines Juden stösst, (den Nichtjuden) schadenshaftungsfrei stellen.12

Falls aber der Begriff SEIN NÄCHSTER nicht genau zu nehmen ist, müsste

sogar (das Rind) eines Juden, wenn es (das Rind) eines Nichtjuden stösst, (den
jüdischen Eigner) schadensersatzpflichtig machen.13 Wir werden aber die
Regierung (in Rom) von dieser Sache nicht in Kenntnis setzen.14

Dass die römischen Kommissare ihre Regierung sehr wohl und mit Empörung

von dieser repressiven Bestimmung in Kenntnis setzten, wird man
vernünftigerweise annehmen dürfen. Für die römische Rechtstradition war
die drastische Ungleichbehandlung von Juden und Nichtjuden im rabbini-
schen Tierschadensrecht nämlich absolut unannehmbar. Die Kommissare
fordern die Gleichbehandlung von Juden und Nichtjuden dergestalt ein,
dass entweder jeder Geschädigte oder kein Geschädigter unbeschadet seiner

Konfession den Schaden ersetzt bekommen soll. Um die Reaktion der
beiden römischen Beamten zu verstehen, muss man sich Folgendes vor
Augen halten: Im Jahre 286 vor Chr. wurde in der altrömischen Republik
die Lex Aquilia promulgiert, in der unter Ablösung der älteren Bestimmungen

aus dem Zwölftafel-Gesetz die Schadenshaftung im Zivilrecht mit
Einschluss der Tierschadenshaftung in Form ganz weniger Generalstatuten

12 Wenn der Begriff sein Nächster (msn; siehe den Aufsatzanfang) aus Exodus
21,35 religiös zu deuten ist, dann ist der Nächste eines Heiden nur ein Heide und
der Nächste eines Juden nur ein Jude. Der Heide ist nicht der Nächste des Juden
und der Jude nicht der Nächste des Heiden. Folglich tritt die Schadensersatzpflicht
nur ein, wenn der Ochse eines Juden den Ochsen eines jüdischen Glaubensbruders
oder der Ochse eines Heiden den Ochsen eines anderen Heiden (tödlich) verletzt.
Wenn aber der Ochse eines Heiden den Ochsen eines Juden (tödlich) verletzt,
ergibt sich aus dem Bibeltext e silentio, dass der Heide keinen Schadensersatz zu
leisten hat. Schadensersatzpflichtig sind ja laut Bibel nur Tierschäden, die beim
Nächsten angerichtet werden.

13 Wenn der Begriff des Nächsten in Exodus 21,35 keine religiöse Gruppenkategorie

beschreibt, sondern ganz allgemein jeden anderen Menschen, so muss nach

Auffassung der römischen Kommissare auch ein Jude selbstverständlich den Schaden

bezahlen, den sein Tier dem Tier seines heidnischen Nächsten zugefügt hat.
14 Hebräischer Text in folgender traditioneller Ausgabe: nabn p Nap ran nnoa

'bnn mit Superkommentaren, Jerusalem, 1975/76, angegebener Folio.

34



umfassend geregelt wurde.15 Im Gefolge dieses Gesetzeswerkes und der
zunehmenden Internationalisierung der römischen Stadtbevölkerung kam
es im Jahre 242 vor Chr. zur Einrichtung des Amtes des Praetor peregri-
nus, der unter anderem für Prozesse zwischen römischen Vollbürgern und
freien Nichtbürgern zuständig war.16 Um die freien Nichtbürger, wenn sie
als Kläger auftraten, in den Genuss der Noxalhaftung der Lex Aquilia zu
bringen, liess man sie beim Gerichtsverfahren fiktiv als Vollbürger gelten
und beseitigte so jeden Unterschied in der Schadenshaftung zwischen
römischen und nichtrömischen Klägern (und Beklagten!).17 Das Peregrinen-
recht wurde so zur Grundlage des klassisch-römischen ius gentium, das

vermutlich gegen Ende der Republik dogmatisch voll ausgebildet war und
jedem freien Menschen unbeschadet seiner Staatsbürgerschaft, seiner
ethnischen, kulturellen oder religiösen Herkunft dieselben Persönlichkeitsrechte

zuwies, die sich insbesondere im Privatrecht konkret manifestier-
18

ten. Zu dieser Gleichbehandlung von eigenen Vollbürgern mit Fremden

sagt das klassische rabbinische Recht ein klares, erwählungstheologisch
motiviertes Nein. Die katastrophalen Erfahrungen mit der römischen
Militärmacht im jüdischen Krieg und das harte römische Besatzungsregiment
in Palästina schon vor der Zerstörung des 2. Tempels haben zu dieser
Identitätsdefinition durch distinkte Rechtsungleichstellung von Glaubensangehörigen

und Glaubensfremden ganz sicher wesentlich beigetragen; die

Katastrophe des Bar-Kochba-Aufstands (132-135) wird die Beschränkung
der Persönlichkeitsrechte von Nichtjuden im rabbinischen Recht nur befestigt

haben. Von dieser Befestigung legt eine Rabbi Abbahu (Palästina,
spätes 3. Jahrhundert) zugeschriebene Überlieferung Zeugnis ab, die sich
ebenfalls in bBQ 38a findet: Da die Völker der Welt die sieben noachidi-
schen Gebote missachteten, die sie von Gott akzeptiert hätten, habe ihnen
Gott bei der Tierschadenshaftung im Rechtsverkehr mit Juden den Schutz
verweigert.19 Die sieben noachidischen Gebote, eine Art Dekalog für Nicht-

15 Zum Text und zum Inhalt des Gesetzes siehe H. Hausmaninger, Das
Schadenersatzrecht der Lex Aquilia, Wien 21980, S. 9f. Die von Hausmaninger vertretene

Spätdatierung der Lex Aquilia auf die Wende vom 3. zum 2. Jahrhundert
v. Chr. wird von der breiten Mehrheit der Forschung anscheinend nicht geteilt.

16 Hierzu siehe etwa H. Hausmaninger &W. Selb, Römisches Privatrecht,
Wien / Köln / Weimar 81997, S. 58, 61 u. a.

17
Hierzu M. Käser, Römisches Privatrecht, München 131983, S. 30, sowie

W. Kunkel & M. Schermaier, Römische Rechtsgeschichte, Köln / Weimar / Wien
l42005 UTB, Bd. 225), S. 114.

18
Siehe W. Kunkel & M. Schermaier, Römische Rechtsgeschichte, S. 96f.

Mit dem modernen Begriff des Völkerrechts hat das römische ius gentium nicht
sehr viel gemeinsam.

19 Siehe oben Anm. 14.

35



juden, zu deren komplexer Entwicklungsgeschichte hier viel zu sagen wäre,
machen die Grundpflichten des Judentums auch für die Völker der Welt
verbindlich. Zu den Pflichten, die den Völkern der Welt nach talmudischer
Dogmatik in diesen Geboten auferlegt wurden, gehören die Enthaltung von
Mord, Raub, Unzucht, Tierquälerei, das Gebot, Rechtsordnungen
aufzubauen, und ganz wesentlich: das Verbot des Götzendienstes, also das

Bekenntnis zum Gott Israels als einzig existierendem Gott, sowie das Verbot
der Blasphemie.20

Den Hintergrund mit den sieben noachidischen Geboten muss man
beim Sprung ins hohe Mittelalter beachten, um zu verstehen, wie bei Mose
b. Maimon (Maimonides) (Ägypten, 2. Hälfte 12. Jahrhundert) die
Angelegenheit fortentwickelt wird. In seinem grossen Gesetzbuch, dem Mischne
Tora, die das talmudische und nachtalmudische Recht der orientalischen
Judenheit in einer einzigartigen Synthese zusammengefasst und klar
dargestellt hat, befasst er sich auch mit der gemischtkonfessionellen
Tierschadenshaftung. Der im Wesentlichen restriktive Umgang mit Nichtjuden in
seinem monumentalen Gesetzeswerk schlägt sich auch bei der Behandlung
dieses Themas nieder. In Kap. 8 § 5 seiner Gesetze zu den Vermögensschäden

pan vn mahn) schreibt er:

Stösst das Rind eines Juden, sei es unbescholten oder schon als bösartig
bekannt, das Rind eines Nichtjuden, so geht (d)er (jüdische Eigentümer) frei aus.
Denn die Nichtjuden machen einen anderen für (das Verhalten von) dessen

Vieh nicht haftbar; und so richten wir über sie nach deren Gesetzen. Stösst
aber das Rind eines Nichtjuden, sei es unbescholten oder schon als bösartig
bekannt, (das Rind) eines Juden, so muss (d)er (nichtjüdische Eigentümer dem
Juden) den vollen Schaden bezahlen. Das soll als Geldstrafe für die Nichtjuden
dienen, weil sie auf Gebote nicht achten und den Schaden nicht fernhalten.
Machst du sie für die von ihrem Vieh angerichteten Schäden nicht haftbar, so
werden sie es nicht bewachen und werden (so) das Vermögen der Geschöpfe
zugrunde richten.21

Der in manchen Punkten keineswegs klare hebräische Text hält die misch-
nisch-talmudische Gesetzgebung in ihren Grundzügen aufrecht, hebt aber

20 Zu den Einzelgeboten in ihren ältesten Fassungen siehe z. B. K. Müller,
Tora für die Völker - Die noachidischen Gebote und Ansätze zu ihrer Rezeption im
Christentum, Berlin 21998 Studien zu Kirche und Israel, Bd. 15), S. 25-29. Trotz
mancher Problematik und inhaltlicher Schwächen darf die zitierte Arbeit als wichtige,

vielseitig informierende Studie zum Thema gewertet werden.
21 Hebräischer Text in folgender traditioneller Ausgabe: nptnn TT! ton min nttm

b"XT pzra nn ntra mm bnin nttunb, mit zahlreichen Superkommentaren, Bd. IV,
Jerusalem 1973, S. 18 im Traktat. Eine englische Übersetzung des Textes, die die
Schwierigkeiten der hebräischen Vorlage gekonnt umschifft, bietet B. LlFSHlTZ,
The Rules Governing Conflict of Laws (Anm. 7), S. 183.

36



auf die Nichtbefolgung der sieben noachidischen Gebote nur schwach ab.

Da die Judenheit in Unterägypten trotz einer achtbaren christlichen
Minderheit mit einer muslimischen Mehrheitsgesellschaft zu tun hatte, die
halachisch nicht als götzendienerisch galt und im übrigen den sittengesetzlichen

Kodex der besagten Gebote einhielt, fehlte Maimonides zumindest
beim Umgang mit Muslimen im Grunde genommen die theologische
Grundlage, um ihnen den Schadensersatz nach rabbinischem Recht
vorzuenthalten. Deswegen legt er den Schweipunkt seiner Argumentation auf
einen ganz anderen Umstand, nämlich die Reziprozität der Rechtsverhältnisse:

Da die Nichtjuden keine Viehschadenshaftung praktizieren und ein

geschädigter jüdischer Vieheigentümer einen muslimischen Vieheigentümer

mit schädigendem Rind auf Schadensersatz beim Kadi nicht verklagen
kann, können geschädigte Nichtjuden auch von einem jüdischen Antragsgegner

keine Kompensation erhalten, (wenn sie ihn vor einem jüdischen
Gerichtshof verklagen). Diese Argumentation macht auf dem Hintergrund
des nichtjüdischen Umfelds von Moses Maimonides durchaus Sinn. Die
sunnitischen Muslime Unterägyptens folg(t)en der sogenannten
schaffitischen Rechtschule, die die Schadenshaftung bei Tieren, die nicht Reittiere

sind, ziemlich einschränkt. Selbst wenn ein Eigentümer sein Vieh frei
herumlaufen lässt und dieses Schaden anrichtet, ist der Eigner für den

Schaden grundsätzlich nicht haftbar; es sei denn, dass das schädigende Tier
22

zum Schadenszeitpunkt nicht hätte frei herumlaufen dürfen." Den Weg
fiktiver jurisdiktioneller Gewalt rabbinischer Gerichte über Nichtjuden,
hier speziell über Muslime, beschreitet Maimonides, wenn er den nichtjüdischen

Eigentümer eines Ochsen voll schadensersatzpflichtig macht, der
den Ochsen eines jüdischen Eigentümers verletzt oder tötet. Die Zahlung
sei, so Maimonides, als Strafgeld aufzufassen, das der Nichtjude als

Konsequenz für die Verletzung seiner Obhutspflichten zu entrichten habe. Diese

Geldstrafe lehre ihn, den Nichtjuden, künftig besser auf sein Vieh
aufzupassen. Da Streitigkeiten zwischen Juden und Nichtjuden in der Regel
vor einem muslimischen Gericht ausgetragen wurden,23 kommt den Aus-

22 Hierzu vergl. E. Sachau, Muhammedanisches Recht nach schafiitischer
Lehre, Stuttgart / Berlin 1897 Lehrbücher des Seminars für orientalische Sprachen

zu Berlin, Bd. 17), S. 838.
23 Die Anrufung eines jüdischen Gerichts durch einen Muslim war in

Unterägypten zur fraglichen Zeit extrem selten. Spärliche Hinweise zu solchen Vorgängen,

die aber anscheinend nicht die Tierschadenshaftung betrafen, liefern die
Dokumente der Kairoer Genisa. Siehe etwa S. D. Goitein, A Mediterranean Society -
The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the
Cairo Geniza: Bd. II: The Community, Berkeley / Los Angeles/London 1971,
S. 402 und S. 614 Anm. 42.

37



Führungen des Maimonides nur mentalitätsgeschichtliche, nicht aber rechts-

geschichtliche Bedeutung zu. Auf die Impraktikabilität der Ausführungen
des Maimonides weist im übrigen sein grosser Gegner und Zeitgenosse,
Abraham b. David von Posquières (1125 - 1198) aus Südfrankreich,24 in
einer Glosse zu der übersetzten Maimonides-Stelle am Ende des 12.

Jahrhunderts ausdrücklich hin. Er schreibt unter offenkundiger Zugrundelegung
der in seinem eigenen lokalen Umfeld geltenden Verhältnisse:

Abraham (b. David) sagt: Diese Argumentation ist nicht zufriedenstellend;
denn die Nichtjuden greifen sich doch den Schadensverursacher körperlich und
lassen sich aus ihm (ihren Schaden) bezahlen. Soweit das Zitat.25

Mit seiner Glosse spielt der südfranzösische Talmudgelehrte eindeutig auf
das altfranzösische Privatrecht an. Danach darf das Opfer eines Tierschadens

sich das schädigende Tier in einem Akt der aussergerichtlichen
Selbsthilfe greifen und es vor den Richter bringen. Der Richter gibt dem

Eigentümer das schädigende Tier zurück, wenn er den Schaden des Klägers

begleicht, oder er spricht dem Kläger das Tier zu, wenn der Beklagte
nicht zahlt.26 Die Gültigkeit des mischnisch-talmudischen Gesetzes selbst

stellt Abraham Ben David nicht in Frage; er weist lediglich auf dessen

Unausführbarkeit im christlichen Rechtsbereich und Kulturkreis hin.
In die allerersten Jahre des 13. Jahrhunderts und in denselben

geographischen Raum wie bei Abraham b. David fällt die Behandlung des Themas

durch Jonathan ha-Kohen von Lunel in dessen Talmudkommentar

zum Traktat bBQ 38a, der eine gewisse Abhängigkeit von Maimonides
aufweist, aber noch deutlich über ihn hinausgeht. Jonathan ha-Kohen
bewegt sich nämlich wieder im Rahmen fiktiver Jurisdiktion über Nichtjuden,

wenn er ausführt, dass das mischnische Gesetz mit seiner disktinkten
Rechtsungleichbehandlung von Juden und Nichtjuden in vollem Umfang
Gültigkeit habe. Nichtjuden stünden unter dem Generalverdacht, das Vieh
von Juden vorsätzlich zugrunde zu richten und deren Vermögen zu schädigen.

Der Schadensersatz, den der nichtjüdische Eigner eines stössigen
Ochsen dem geschädigten jüdischen Tiereigentümer zu entrichten habe, sei

eine Geldstrafe für dieses Verhalten bzw. die Androhung einer Geldstrafe,
die einen Nichtjuden präventiv von der Begehung solcher Taten abhalten
solle. Auf keinen Fall dürfe ein Jude für den Schaden haftbar gemacht

24 Zu Person und Werk siehe H.-G. VON MUTIUS, Rechtsentscheide Abraham
Ben Davids von Posquières, Frankfurt am Main u. a. 2001 Judentum und
Umwelt, Bd. 70), S. XVII.

25 Text in der Maimonides-Ausgabe min rwra (Anm. 21), S. 18.
26 Näheres bei J. Bart, Histoire du droit privé de la chute de l'Empire Romain

au XIXe siècle, Paris 1998, S. 417.

38



werden, den sein Tier dem Tier eines Nichtjuden zufüge. Wenn es von
Seiten des Ochsen eines Juden zu einem Schadensfall komme, sei qua
Präsumption von keiner Verletzung der Ohutspflichten des jüdischen
Eigentümers auszugehen. Dann fährt Jonathan ha-Kohen wie folgt fort:27

Das aber können wir den Häretikern den Christen) zur Antwort geben: dass
die Mischna nur von den sieben nichtjüdischen Völkern aus alter Zeit gesprochen

hat, deren Blut uns freigegeben wurde, so wie es geschrieben steht: DU
SOLLST KEINE LEBENDIGE SEELE AM LEBEN LASSEN (Dtn 20,16).
Da ist es nur folgerichtig, dass ihrem Vermögen keine grössere Wertschätzung
entgegengebracht werden sollte als ihrer körperlichen Unversehrtheit.

Jonathan ha-Kohen erteilt seinen Glaubensbrüdern hier Empfehlungen zu
Streitgesprächen mit Christen. Wenn die Christen die Juden auf die misch-
nische Tierschadenshaftungsbestimmung mit ihrer unterschiedlichen
Behandlung jüdischer und nichtjüdischer Vieheigentümer ansprächen, so
solle man apologetisch antworten: Die besagte Bestimmung aus mBQ IV,3
sei überhaupt nicht mehr aktuell, sondern beziehe sich auf die sieben ka-
naanäischen Völker, die das Volk Israel bei der Einwanderung ins Heilige
Land auf Gottes Befehl hin habe ausrotten müssen.28 Da die Urbevölkerung

Kanaans kein Recht auf Leben besessen habe, sei erst recht nicht ihr
Vermögen zu schützen gewesen. Diese Argumentation war nach aussen
hin einigermassen unverfänglich. Der Einzug Israels ins Heilige Land und
die Ausrottung der alteingesessenen Urbevölkerung stellte ja auch nach
christlichem Verständnis einen wesentlichen Teil von Gottes Heilsplan dar,
da diese Vorgänge das Kommen Christi mit vorbereiten halfen. Die
eindeutig irreführende Auskunft, die man laut Jonathan ha-Kohen den Christen

erteilen sollte, sollte den in der jüdischen Tradition angelegten
Konfliktstoff entschärfen und die gespannten Beziehungen zwischen Juden und
Christen nicht noch weiter emotional aufheizen. Der Hinweis Jonathan ha-
Kohens macht im übrigen deutlich, dass auf christlicher Seite sehr wohl
bekannt war, wie es mit der gemischt-konfessionellen Tierschadenshaftung
im rabbinischen Recht aussah! Als Übermittler dieser (und anderer)
restriktiver Gesetzesbestimmung(en) kommen vornehmlich rabbinisch gebildete,

zum Christentum übergetretene Konvertiten in Frage. Den klassi-

27 Der Text des Kommentars von Jonathan ha-Kohen, der vor allem die
Mischna und Isaak al-Fasis Wiedergabe der Gemara traktiert, findet sich bis hierher
und im nachfolgenden Zitat bei Bezalel Aschkenasi, Nap ton nnoa hs? nraipa ncntf,
fol. 38a, digitalisierte Edition, in: as? nnatmann rnm-npnpn - Timn Titrbpnn
OmtCNl, Jerusalem 1999. Die Ausgabe seines Baba-Kamma-Kommentars durch
S. J. Friedman, fp-im mtran hs? PmPa pnan înnm an-ps - Rap ran nnoa, Jerusalem /
New York 1969, war mir hier in München nicht zugänglich.

28 Siehe auch Dtn 7,Iff.

39



sehen Belegfall für diese Vermutung bildet die 1240 zu Paris erfolgte
Disputation über die vorgeblichen Irrtümer und Blasphemien des Talmuds.29

Dort wurde Rabbi Jechiel von Paris von seinem früheren Schüler, dem

Apostaten Nicholas Donin de la Rochelle, auch mit der mischnisch-
talmudischen Rechtsungleichbehandlung von Juden und Nichtjuden bei der

Tierschadenshaftung konfrontiert. Die Antwort Rabbi Jechiels war ganz
ähnlich wie die des Jonathan ha-Kohen von Lunel: Diese und andere

Bestimmungen spiegelten längst vergangene Zeiten wieder und seien auf die
Christen von heute nicht anwendbar.30

Dennoch gibt es im mittelalterlichen Judentum, bezeichnenderweise wieder

in Südfrankreich, eine rabbinische Schulrichtung, die die Talmudexegese
geradezu revolutionierte und den Weg in eine moderne Rechtskultur wies.
Es geht um die Talmudauslegung der jüdischen Gemeinde von Perpignan,
die um die Wende des 13. /14. Jahrhunderts mit einem alternativen Modell
aufwartet, um die Rechtsbeziehungen der Judenheit mit Christen (und
Muslimen) auf eine andere Basis zu stellen. Menachem b. Salomo ha-Me'iri
(1249 - um 1310), der Protagonist dieser Hermeneutik, vertritt die Auffassung,

dass die zivilrechtlichen Restriktionen des babylonischen Talmuds
beim Umgang mit Mitgliedern der beiden anderen grossen Religionen heute

tatsächlich nicht mehr anwendbar seien. Christen (und Muslime) seien keine
Götzendiener im talmudischen Sinne mehr, und müssten darum von Rechts

wegen Juden völlig gleichgestellt werden, wenn es um Probleme im Bereich
des Schadenshaftungs-, des Sachen- und des Obligationenrechts überhaupt
gehe. Heidnische Nichtjuden bleiben von der Gleichbehandlung allerdings
ausdrücklich bei ihm ausgeschlossen.31 Dies wirkt sich dann natürlich auch

auf das Problem der Tierschadenshaftung aus. In seinem Kommentar zu

bBQ 37b gibt er nach der Zitierung der auf der Anfangsseite übersetzten

mischnischen Bestimmung über die Ungleichbehandlung von Juden und

Nichtjuden folgende Stellungnahme ab:

Weil die Nichtjuden sich nur um den Erhalt ihres eigenen Vermögens sorgen,
soll man sie mit der Geldstrafe belegen, damit sie sich nicht daran gewöhnen,

20 Zum Hergang dieser ersten Talmuddisputation von Paris und zu ihrer
Quellenlage siehe etwa U. Ragacs, Die zweite Talmuddisputation von Paris 1269,
Frankfurt a. M. u. a., 2001 Judentum und Umwelt, Bd. 71), S. 43-48.

30 Näheres bei M. Merchavja, -inxbc btnw1 nnsob orrn - rrran •'tan nabnn
[1248 - 500] nrmnn vrn nxian abnn iapan, Jerusalem 1970, S. 261f.

31 Die gelungenste Darstellung des Systems von Menachem ha-Me'iri bietet nach
wie vor E. E. Urbach, rrmbaiai rnipa - '-pkbh orna h bw nmbmon ncrif, in: E. Etkes
& Y. Salmon (eds.), Studies in the History ofJewish Society in the Middle Ages
and in the Modern Period Presented to Professor Jacob Katz on his Seventy-Fifth
Birthday, Jerusalem 5758 1998), S. 34-44 (im hebräischen Teil).

40



Schäden anzurichten. Gemäss der in Gemara gemachten Aussage gilt das aber
nur fur Heidenvölker, die keinerlei Beschränkungen in Gestalt der Wege
unterliegen, die von Religions- und Sittengesetzen gewiesen werden. (Es verhält
sich da so), wie man es in der Gemara über sie gesagt hat: GOTT SAH, DASS
DIE NACHKOMMEN NOAHS DIE VON IHNEN AKZEPTIERTEN
SIEBEN GEBOTE NICHT EINHIELTEN. DA STELLTE ER SICH HIN UND
GAB IHR VERMÖGEN FREI (bBQ 38a), nämlich immer dann, wenn das

(jüdische) Gesetz sie entsprechend verpflichtet.32 Doch alle (Völker), die die
sieben Gebote handhaben, werden gesetzlich bei uns genau so behandelt, wie
wir von Gesetzes wegen bei ihnen behandelt werden; und wir sollen unsere
eigenen Leute gesetzlich hier nicht begünstigen. Das gilt infolgedessen erst
recht für Völker, die Beschränkungen in Gestalt der Wege unterliegen, die von
Religions- und Sittengesetzen gewiesen werden.33

Die von Religions- und Sittengesetzen gewiesenen Völker sind bei Mena-
chem ha-Me'iri terminus technicus für Christen und Muslime, mit deutlichem

Schwerpunkt der Betonung bei den Christen.34 Die Angehörigen
dieser beiden Religionen können in den Genuss der rabbinisch-rechtlichen
Gleichbehandlung mit Juden kommen, wenn sie ihr Anliegen vor einen
jüdischen Gerichtshof bringen. Seine Ausführungen bestätigen im übrigen erneut
die Praktizierung der Tierschadenshaftung im nichtjüdischen Rechtssystem
des mittelalterlichen Südfrankreich, und betonen zwei Aspekte. Die Tier-
schadenshaftung soll christlichen Klägern mit jüdischem Beklagten von
einem jüdischen Gerichtshof gewährt werden, weil der Kläger erstens
Christ ist und damit einer nicht als götzendienerisch zu bezeichnenden

Religion angehört, und weil zweitens das nichtjüdische Recht im konkreten
Umfeld des Autors die Tierschadenshaftung ebenfalls ohne Ansehung der
Konfession auch Juden gewährt. Die Gewährung der Tierschadenshaftung
auch an christliche Geschädigte im jüdischen Rechtssystem wird von Me-
nachem ha-Me'iri also mehr oder minder deutlich auch mit der Reziprozität
der Rechtsverhältnisse begründet bzw. davon abhängig gemacht. Dennoch
muss klar gesagt werden, dass die halachische Gesamtsystematik von Me-
nachem ha-Me'iri im mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Judentum
doch eher die Minderheitsmeinung darstellt und in der jüdischen
Gesetzesauslegung vor dem 19. Jahrhundert nicht dominiert.32

32 Das heisst: Gott macht Nichtjuden bei gesetzlich genau definierten
Schadensfällen gegenüber Juden finanziell umfassend und einseitig haftbar.

33 Text in: tfflp ton nnonn bn 'Titan, fol 37b, digitalisierte Edition, in: Ttrbpnn,
Tnnn a. a. O. (siehe Anm. 27). Auf die Passage verweist schon D. Hoffmann:

Der Schulchan Aruch und die Rabbinen über das Verhältniß der Juden zu
Andersgläubigen., Berlin 21894, S. 5.

34 Siehe hierzu E. E. Urbach, rmbmon nü1© (Anm. 31), S. 44.
35 Auf die geringe Rezeption Me'iris im Judentum des Spätmittelalters und in

41



Der Schulchan cArukh des Josef Karo (1488 - 1575), das letzte grosse
kanonische Gesetzbuch des traditionellen Judentums aus der Mitte des 16.

Jahrhunderts zitiert in Hosen ha-Mischpat (Kap. 406 § 1) die mischnische

Bestimmung verbatim36 und zeigt den Verlauf des Mainstreams vor dem

Zeitalter von Aufklärung und Emanzipation an. Damit ist der Kreis
geschlossen. Das Gesetz über die Ungleichbehandlung von Juden und Nichtju-
den im Bereich der Tierschadenshaftung ist insbesondere in seinem repressiven

Teil zu Lasten eines nichtjüdischen Schädigers im Verlauf der hier
dokumentierten Jahrhunderte kaum anwendbar gewesen. Einem jüdischen
Gemeindegericht fehlte die Erzwingungsmacht, um einen Nichtjuden bei

Deliktobligationen vor seinen Stuhl zu laden. Die Bestimmung ist
nichtsdestoweniger von einiger mentalitätsgeschichtlicher Bedeutung. Neben
unzweifelhaft erwählungstheologischen Aspekten stellt ihre Aufrechterhaltung

auch eine gemeindeinterne Reaktion auf die Beschränkungen der
Persönlichkeitsrechte von Juden sowohl in muslimischen als auch in christlichen

Mehrheitsgesellschaften dar. Die virtuelle Privilegierung der
Angehörigen der eigenen Glaubensgemeinschaft gegenüber Glaubensfremden

war geeignet, das Zusammengehörigkeitsgefühl der Gläubigen gegenüber
einer vielfach ablehnend eingestellten Umweltgesellschaft zu stärken. In
den rechtstheoretischen Diskussionen des orthodoxen Judentums von heute
stehen die beiden dokumentierten Positionen zur Tierschadenshaftung bei

Nichtjuden, die repressive und die auf Gleichbehandlung erkennende,
allem Anschein nach dispositiv nebeneinander.37

der frühen Neuzeit verweist mit vollem Recht G. STERN, Philosophy and Rabbinic
Culture - Jewish Interpretation and Controversy in Medieval Languedoc, London /
New York 2009, S. 94f. Seine Anmerkungen auf S. 95-110 dokumentieren die
bisherigen Forschungen zu diesem progressiv eigenwilligen Denker in umfassendster

Weise.
36 Text in folgender traditioneller Ausgabe: ODtZtan pttn - "|VW inbiw mit Super-

kommentaren, Teil 3, Tel-Aviv, 1977, S. 75b innerhalb der Abteilung über die
Vermögensschäden (paa V" mahn). Erwähnt ist aus Gründen christlicher Zensur
bzw. innerjüdischer Selbstzensur im Schulchan cArukh zur Stelle der heidnische
Nichtjude a""DSt; gemeint ist wohl aber zumindest ursprünglich der Nichtjude
überhaupt. Die Schulchan 'Aruch-Exegese des deutschen orthodoxen Judentums im
19. Jahrhundert hat allerdings mit Berufung auf ältere Vorgänger die Deutung
repressiver Bestimmungen im Schulchan cArukh zu Lasten von a"iai?-Nichtjuden
auf den götzendienerisch-heidnischen Nichtjuden zu beschränken versucht. Siehe
hierzu nochmal D. Hoffmann, Der Schulchan Aruch (Anm. 33), S. 134 u. a.

37 Diesen Eindruck vermittelt der namentlich nicht gekennzeichnete Artikel m
in: rmabn msibp'm, Bd. 5, ed. S. J. Zevin, Jerusalem 1992, Sp. 361 f.

42


	Juden und Nichtjuden in der Tierschadenshaftung des rabbinischen Rechts

