
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 65 (2009)

Artikel: Synagoge als Identitätsträger : die Anfänge des Schweizer
Synagogenbaus

Autor: Epstein, Ron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synagoge als Identitätsträger:
Die Anfänge des Schweizer Synagogenbaus

von Ron Epstein*

Einleitung
Die Schweiz stellt ein geeignetes Forschungsfeld dar, um sich mit den

Fragestellungen rund um die Entstehung des Bautypus Synagoge zu
beschäftigen. Bis heute sind in der Eidgenossenschaft fast alle im 19. und

Anfang des 20. Jahrhunderts entstandenen Synagogenbauten erhalten
geblieben.1 Heute bestehen in der Schweiz 23 Synagogengebäude (Abb. 1),

von welchen die ältesten im ländlichen Lengnau (1847) und Endingen
(1852) erstellt wurden, ein neues modernes Gemeindezentrum mit
Synagoge der Liberalen Gemeinde Genf entsteht zurzeit in der Rhonestadt. Die
Tatsache, dass auch die meisten der dazugehörenden Archive und somit
die Protokolle der jüdischen Gemeinden noch bestehen, ermöglicht einen
tiefen Einblick in die Entstehungsgeschichte der Bauten. Sie geben bedeutende

Erkenntnisse und Aufschlüsse über den Planungsablauf und die Ent-
scheidungsprozesse, die das äussere und innere Erscheinungsbild der
Synagogenbauten geprägt haben. Ebenso soll der Blick auch auf die Architekten2

gerichtet werden, die mit den Bauten beauftragt worden waren, um die

Entwicklung ihrer Entwürfe nachvollziehe zu können. Beide Einsichten
erlauben uns zu begreifen, welche gesellschaftspolitischen Vorgänge sich
in den Synagogenbauten widerspiegeln.

Welche Bauten dienten den fast ausnahmslos im Synagogenbau
unerfahrenen Architekten als Vorbilder? Wie verstanden sie die im Rahmen der

Emanzipation gewonnene Identität der neuen jüdischen Gemeinden und
mit welchen Formen war diese nach aussen hin umzusetzen? Oder waren

* Dipl.-Arch. Dr. Ron Epstein, ron@epstein.ch.
1

Vgl. dazu RON Epstein, Die Synagogen der Schweiz. Bauten zwischen Emanzipation

Assimilation undAkkulturation, Zürich 2008.
2 Als Architekten wurden von den Gemeinden in der Anfangsphase des Schweizer

Synagogenbaus ausschliesslich nicht-jüdische Planer verpflichtet. Erst Anfang
des 20. Jahrhunderts nach vollzogener Emanzipation wurde auch jüdischen Architekten

die Gelegenheit geboten, Gotteshäuser für ihre Glaubensgenossen zu entwerfen.
Synagoge Delémont (1911), Architekt Arthure Roos; Synagoge Luzem (1912),
Architekt Max Seckbach.



es die Gemeinden selbst, welche den Architekten ihr formales Verständnis
für das neue Gotteshaus übertrugen? Woher stammen die heute eigenartig
wirkenden orientalischen Muster und Formen und welche war ihre Bedeutung

für die Gemeinde, für die Architekten und nicht zuletzt auch für das

christliche Umfeld?

Historische Grundlagen
Im Gegensatz zu dem Gebiet des Elsass, in dem um das Jahr 1850 mehr als
60 % der jüdischen Bevölkerung Frankreichs lebten, und zum benachbarten

süddeutschen Raum durften sich Juden erst ab der Mitte des 18.

Jahrhunderts in der Schweiz aufhalten und dies ausschliesslich in den beiden

Landgemeinden Endingen und Lengnau im Aargauer Surbtal. Ab dem 19.

Jahrhundert entstanden allmählich im Gebiet des Juras kleinere
Landgemeinden wie jene von Avenches, Delémont und Porrentruy, deren Zuwan-
derer vor allem aus dem nahen Elsass stammten und in die Schweiz

kamen, um hier neue wirtschaftliche Absatzmärkte zu finden. Die wirtschaftlich

schwierige Lage des Elsass und der später einsetzende
deutschfranzösische Krieg führten zur vermehrten Migration, auch in die Städte

Basel, Bern und Genf. Der Aufschwung der Schweizer Uhrenindustrie
brachte eine Vielzahl elsässischer Juden in die neuen Wirtschaftszentren
La Chaux-de-Fonds, Le Locle, St. Imier und Biel, wo ansehnliche

Stadtgemeinden entstanden. Schliesslich ist auch die Textilstadt St. Gallen zu
erwähnen, in welcher 1852 Juden aus dem nahe gelegenen Hohenems die

dortige Israelitische Religionsgenossenschaft gründeten.
Auf Bundesebene erfolgte die rechtliche Gleichstellung erst 1874 mit

der dritten eidgenössischen Verfassungsrevision, in welcher neben der
1866 gewährten freien Niederlassung endlich auch für alle Bürger die freie
Ausübung der Religion gewährleistet wurde.

Die beiden Judendörfer Lengnau und Endingen
Mit dem Anbruch der Neuzeit in der Mitte des 18. Jahrhunderts entstanden

zunächst in ländlichem Umfeld in mitten der beiden Judendörfern Lengnau
und Endingen die ersten Schweizer Synagogenbauten, die Vorläuferbauten der
heute noch bestehenden beiden Synagogen. Von diesen fand vor allem der

Bau der Endinger Gemeinde (1764) (Abb. 2) Beachtung, der ganz in der
Tradition barocker Synagogenbauten errichtet worden war. Ähnliche Bauten
entstanden in jener Zeit in unmittelbarer Nähe in den beiden jüdischen Städtchen

Hohenems (1772) und Randegg (1810).
Mit verstärkender Zuwanderung sahen sich die beiden Surbtaler

Gemeinden Mitte des 19. Jahrhunderts gezwungen, ihre Synagogen durch

2



grössere Gotteshäuser zu ersetzen. Gleichzeitig wurden die Gemeinden
aber auch mit behördlichen Auflagen und Gesetzen belastet, die dem Kanton

Aargau dazu dienen sollten, die stark angewachsene Gemeinschaft
unter die Fittiche der kantonalen Administration zu bringen. 1820 wurde
den Rabbinern auferlegt, behördliche Erlasse in der Synagoge öffentlich zu
verkünden, 1822 wurden die Gemeinden zur Einführung eines Geburtsund

Sterberegisters verpflichtet. Schliesslich trat am 29. Juli 1824 ein neues

Organisationsgesetz in Kraft, das die Israeliten verpflichtete, als

eigenständige Korporation eine Vorsteherschaft zu wählen und Steuern von
ihren Mitbürgern einzufordern. Weitere Bestimmungen betrafen die Regelung

der Verwaltung, des Armen- und insbesondere des Schulwesens. Mit
den neu erlassenen Gesetzen hatten die beiden Landgemeinden endgültig
ihre politische Eigenständigkeit verloren. Auch die Wahl der Rabbiner

oblag nun den Aargauer Behörden. Die mit den kantonalen Gesetzen
verbundenen Auflagen hatten zum Ziel, die beabsichtigte Emanzipation der

Surbtaler Israeliten zu beschleunigen,

„dass sie [die Israeliten] ihren verderblichen Schacher- und Wucherverkehr mit
einem edlen Geschäfts- und Berufsleben vertauschen, dass sie überhaupt auf
die Höhe des übrigen sozialen und gesitteten Lebens gebracht [werden, damit]
ihre Bildung eine andere, dem Wesen, den Sitten, den Verhältnissen unseres
Landes angemessene und ähnlichere werde. [...] Die Juden weg vom Wucher
und Handel zu gleichwertigen Bürgern zu formen".3

Von jüdischer Seite aus wurde der Wille zur Emanzipation, d.h. zur
rechtlichen Gleichstellung, zunehmend intensiver verfolgt, und man wurde mit
etlichen Vorstössen bei Bund und Kanton vorstellig, um mit der angestrebten

Niederlassungsfreiheit aus der Umklammerung der beiden Surbtaler
Gemeinden ausbrechen zu können und auch den Nachzug von
Familienmitgliedern aus dem Ausland zu ermöglichen. In diesem Kontext anerbot
sich der bevorstehende Bau der neuen Synagogen, die mit der Emanzipation

verbundenen Absichten und Ziele umzusetzen, sowohl seitens der
Gemeinde wie auch vonseiten des Kantons.

Fast zeitgleich mit dem Bau der beiden Gotteshäuser entstanden auch

Schulhausbauten, in Lengnau 1842, in Endingen 1854 (Abb. 3). Diese
Bauten widerspiegeln die durchlaufene Akkulturation: Der Bildung als

Mittel zur gesellschaftlichen Integration wurde wesentliche Bedeutung

zugemessen, dies nicht nur von der Gemeinde selbst, sondern auch vom

1

Rede von Augustin Keller am 15. Mai 1862 vor dem Grossen Rat zur Einfuhrung

des Gesetzesentwurfs betreffend die Judenemanzipation, zitiert nach ARNOLD

Keller, Augustin Keller 1805-1883, Aarau 1922, S. 352-364.

3



Kanton, der zum Beispiel mit der durch die Behörden zugesprochenen
Subvention von 2500 Franken an den Bau der Endinger Synagoge gleichzeitig

die Verpflichtung verband, das Lehrergehalt endlich auf den vom
Kanton verpflichteten Minimallohn anzuheben.

Die Wahl des Architekten war sowohl für die Gemeinde wie auch für die
Behörden von entscheidender Bedeutung. Ferdinand Stadler, Erbauer der
1847 in Lengnau (Abb. 4, 5) eingeweihten Synagoge, erfüllte sowohl die

vom Kanton Aarau als auch die der jüdische Gemeinde verbundenen
Vorstellungen: Der aus Zürich stammende Stadler war weithin bekannt als solider

und in ästhetischen Belangen unanfechtbarer Fachmann, hatte er doch als

Erbauer mehrerer Schweizer Kirchen und öffentlicher Bauten entsprechende
Anerkennung gefünden. In diesem Sinne war es der Gemeinde gelungen,
einen Architekten zu verpflichten, dessen Renommé die Anerkennung des

zukünftigen Synagogenbaus gewährleisten sollte. Für den Kanton erfüllte er
die Bedingungen für den Entwurf einer integrativen Lösung. Stadler wählte
für die Ausführung den Rundbogenstil. Das folgende Zitat mit der Bemerkung

Stadlers, bewusst auf einen arabischen oder ägyptischen Baustyl zu
verzichten, zeigt, dass Stadler im Rahmen seiner Ausbildung und seines

Know-how als Architekt bewusst war, dass in Deutschland zu jener Zeit die
meisten Synagogen im maurischen Stil erbaut wurden:

„Der Bau wurde ungeachtet der geringen Mittel im Innern ziemlich reich
ausgestattet und macht keinen ungünstigen Eindruck. Das Ganze hat, wenn man
will, einen zu modernen fröhlichen Charakter, während die Architekten sonst

gerne den arabischen oder ägyptischen, mehr ernsten Baustyl anwenden. [...]
Allein die Mittel zu massiver colossaler Architektur fehlten hier."4

Die Verwendung dieses arabischen Baustyls hätte jedoch nicht den

Vorstellungen der Aargauischen Behörden entsprochen, da er dem Bau eine

Eigenständigkeit und eigene Identität verliehen hätte, die dem Willen des

Kantons zur Emanzipation im Sinne einer gesellschaftlichen Integration
widersprochen hätte.

Erst fünf Jahre später, beim Bau der neuen Synagoge der Lengnauer
Nachbargemeinde Endingen, trat eine solche Absicht offen zu Tage. Caspar
Joseph Jeuch, renommierter Architekt und Bauverwalter aus dem benachbarten

Baden, bekannt durch seine zahlreichen kirchlichen Bauten sowie seine

Entwürfe für das Badewesen Badens, verwendete sowohl für die Gestaltung
des Innenraums (Abb. 6) wie aber auch für das Äussere (Abb. 7), orientalische

Formen, wie sie bis anhin in der Schweiz noch nie Verwendung gefün-

4 Zitiert nach: Das Leben des Ferdinand Stadler von Zürich, in: Neujahrsblatt der
Künstlergesellschaft in Zürichfür 1872, Zürich.

4



den hatten. Das Innere sollte dem äusseren Eindruck entsprechend im
orientalischen Style getreu durchgeführt werden.5

Jeuchs Beschäftigung mit Bauten im orientalischen, respektive maurischen

Stil belegen Skizzen aus seinem Nachlass, in welchen er etliche
Bauten in diesem Stil sowie auch die 1859 in Genf eingeweihte Synagoge
nachzeichnete. Sie bezeugen seine intensive Beschäftigung mit dem neu
aufgekommenen Formenvokabular und bestätigen seine bewusste Verwendung

von maurischen Formen und Ornamenten als Stilmittel für die neu
gestellte Bauaufgabe.

Die Gestaltung der beiden Gotteshäuser wurde durch die Gemeinden nie
in Frage gestellt, noch gaben sie den Architekten klare formale Vorgaben.
Vielmehr waren mit dem Bau der neuen Synagogen liturgischen Reformen
verbunden, über welche in den Kommissionen heftig gestritten wurde. 1847

berichtete die Deutsche Allgemeine Zeitung des Judentums über die
diesbezüglichen Zustände in Endingen und Lengnau:

„Zwar haben beide Gemeinden eine jede für sich ein Synagogenreglemente
entworfen, keins von beiden kann nur im geringsten die Forderungen, die an
einem Gottesdienst gestellt werden können und müssen, so derselbe Erhebung
und Erbauung verschaffen soll. Auch keins von beiden streng vollzogen. Das
Institut der Predigt hat hier noch keinen mächtigen Aufschwung erhalten."6

Insbesondere bei der Planung der Endinger Synagoge wurde um den

Machtanspruch des dortigen Rabbiners, Leopold Wyler, heftig gestritten.
Obwohl sich Wyler in den Dreissiger Jahren für die Emanzipation der
Surbtaler Juden eingesetzt hatte, galt er 20 Jahre später schon als konservativ.

Sein Opponent war Lehrer Markus Getsch Dreifuss, selbst einst Schüler

Wylers, der für weitgehendere Reformen eintrat und diese auch gegen
den Willen Wylers in der Endinger Gemeindeschule durchsetzte. Zudem
kam, dass er in einem von ihm gegründeten Gesangsverein parallel zur
Synagoge Gottesdienste in Anlehnung an den neuen, in Deutschland
aufkommenden Reformritus abhielt:

„Ärger noch hat es in dieser soit disant Rabbi mit dem dortigen jüdischen
Gesangsverein getrieben. Er predigte wiederholt gegen dieses Institut [der
Emanzipation] und besonders heftig als der Verein sich erfrechte, am Freitagabend

durch einen Christen Lichter anzünden zu lassen erliess deshalb auch
wieder den Lehrer Dreifuss wo das Sittengericht zitieren, wo dieser ihm aber

gehörig Rede stand"7

5 Archiv Israelitische Kultusgemeinde Endingen, Accord mit dem Malermeister
vom 16. Februar 1851.

6
Allgemeine Zeitung des Judentums vom 25. Januar 1847.

7
Allgemeine Zeitung des Judentums vom 20. Mai 1850.

5



Obwohl einst vom Kanton als Rabbiner eingesetzt, wurde mit Wyler auch
im Zusammenhang mit der Einrichtung der Synagoge immer intensiver
gestritten, bis der Machtanspruch des Rabbiners am 28. Januar 1852 mit
seiner Amtsenthebung durch den Kanton ein jähes Ende fand. Dies
geschah noch vor der Einweihung der Endinger Synagoge, die am 26. März
desselben Jahres ihrer Bestimmung mit einer würdigen Feier übergeben
wurde. Damit wurde dem fortschrittlichen Teil der Gemeinde der Weg
geebnet, im neuen Gotteshaus ihre Vorstellungen eines zeitgemässen
Gottesdienstes umzusetzen.

Die strittigen Fragen anlässlich der Planung des neuen Gotteshauses

drehten sich vor allem um die Stellung der Bimah, dem Lesepult für die

Thora, dass nach alter Sitte in die Mitte in der Synagoge gestellt werden
sollte. Die reformwilligen Mitglieder wollten dies jedoch nach Osten hin vor
den Thoraschrank rücken. Nicht mehr allein das Zitieren der Thora sollte

liturgischer Höhepunkt der Gebetsfolge bleiben, sondern auch die wöchentlich

vom Almemor aus gehaltene Predigt. Die vom Aargauer Kantonsrat
erlassene Verordnung betreffend die Rabbinate der beiden israelitischen
Gemeinden Endingen und Lengnau schrieb demnach vor:

„Derselbe hat, Nothfalle ausgeschlossen, alle Sabbate und an allen Festtagen
wenigstens einen halbstündigen Religionsvortrag in deutscher Sprache zu
halten. Im Übrigen aber kann er so predigen, als er es für angemessen erachte.
Dabei befleisse er sich einer richtigen, reinen, einfachen und würdigen Sprache,

mit deutlichem und ausdruckvollem Vortrage."8

Ein weiteres, intensiv diskutiertes Thema betraf die Zuteilung der Plätze in
der neuen Synagoge und ihre Klassifizierung in unterschiedlich teure
Kategorien. Die daraus entstandenen Schwierigkeiten ergaben sich aus der Tatsache,

dass in der alten Synagoge die Plätze in das Eigentum der Familien

übergegangen waren, und dieses nun mit dem Bau des neuen Gotteshauses

verloren ging. Auch der Chorgesang hielt Einzug in den Gottesdienst. Mit
eigens für die Eröffnungsfeier gegründeten Synagogenchören bereitete man
sich auf das wichtige Ereignis vor:

„Der Akt der Einweihung für sich war schon ein Schritt vorwärts, indem deutsche

Gesänge den Vorrang haben, was von der Gemeinde gerne gesehen und

vom Rabbiner nicht angefochten wurde. Möchte nur in diesem Sinne fortgefahren

werden! [...] Der Gesang, an den jeder, der die Verhältnisse kennt, auch

nicht zu viel Ansprüche macht, ist im Allgemeinen gelungen zu nennen. Die
Israeliten Aargau's werden in der Zukunft gewiss auch singen lernen, wenn
der Mut dazu gegeben wird."9

8
Allgemeine Zeitung des Judentums vom 4. April 1853.

9 Der Schweizer Bote vom 14. August 1847.

6



Die Frauen der beiden Gemeinden begannen, sich in Vereinen zu organisieren,

um ihre Anliegen und Interessen besser vertreten zu können. War für die

weiblichen Besucher der Synagoge Lengnaus der Blick auf das Geschehen
im Erdgeschoss durch den horizontalen Boden der dreiseitig umlaufenden
Galerie noch eher schwierig, so ermöglichte die abgetreppte Neigung der

Emporen der fünf Jahre später eingeweihte Synagoge Endingens den Frauen,
einen Blick ins Erdgeschoss zu erhaschen. Über den Brüstungen der Galerien

erstellte man jedoch eine kunstvoll geschnitzte Abtrennungen, die so

genannte Mechiza, dies nach den Anforderungen einer orthodox geführten
Synagoge, um auch den männlichen Besuchern den direkten Blickkontakt zu
den Frauen zu verwehren. Ebenso besitzen beide Synagogen getrennte
Eingänge für weibliche und männliche Besucher.

Grosse Anstrengungen unternahm man bei der Gestaltung der
Einweihungsfeiern. Diese sollten den zahlreich erschienenen Vertretern von Kanton
und Kirche klar vor Augen führen, dass mit dem Bau des neuen Gotteshauses

die Gemeinden einen grossen Schritt zur Anerkennung und Emanzipation

vollzogen hatten. In Endingen verkündeten Böllerschüsse schon um
6 Uhr früh weithin das freudige Ereignis. Die Türen zur Synagoge öffneten
sich zum ersten Mal den zahlreichen Vertretern von Staat und Kirche zu der

von Andacht und Würde geprägten Einweihungsfeier. Das anschliessende

Bankett bot Gelegenheit, sich als würdiger Gastgeber den Gästen gegenüber
dankbar zu zeigen und in zahlreichen Trinksprüchen auf das Wohl und die
Zukunft der neuen Heimat, der Eidgenossenschaft, anzustossen.

Der Genfer Tempel
1859 wurde in Genf die erste Schweizer Stadtsynagoge10 eingeweiht, nachdem

der dortigen Gemeinde von der Stadt unentgeltlich ein Grundstück zur
Verfügung gestellt worden war. Die Regierung unter Führung des Radikalen

James Fazy bekundete damit ihre liberale Haltung den religiösen
Minoritäten gegenüber. Innerhalb weniger Jahre entstanden auf dem durch den

Abbruch der Stadtwälle entstandenen neuen Bauland nebst dem jüdischen
Gotteshaus auch die englische Kirche (1851), die griechisch-orthodoxe
Kirche (1866) sowie der Tempel der Freimaurer (1860) (Abb. 8).

Als Architekt des neuen jüdischen temple wirkte der aus dem Zürcher
Oberland stammende Jean Henri Bachofen (1821-1889). Nach seiner Aus-

10 Schon 1850, also noch vor der Einweihung der Endinger Synagoge im Jahre
1852, wurde in Basel eine Synagoge ihrer Bestimmung übergeben, dabei handelte es
sich jedoch nicht um einen eigenständigen Bau, sonder um ein in eine bestehende

Liegenschaft eingebautes Betlokal.

7



bildung in Zürich als Kartograph Hess sich Bachofen in Paris als Architekt
ausbilden. Gleichzeitig mit der Synagoge entstand durch Bachofen die
kleine neugotische Kirche in Versoix, als sein wichtigstes Werk gilt das

1865 erstellte Postgebäude Genfs, das 1912 abgebrochen wurde.
Mit der Berufung des aus Endingen stammenden Markus Getsch Dreifuss

(1812-1877) als Rabbiner nach Genf erfuhr der Grundriss (Abb. 9)
nachweislich Änderungen, die auf die Beharrlichkeit des reformwilligen
Rabbiners zurückzuführen sind. Dreifuss, dem schon beim Bau der Endinger

Synagoge eine führende Rolle in der Einführung eines neuen
Reformgottesdienstes zukam, war mittlerweile zu einem der führenden Schweizer
Juden geworden, die sich um die Mitte des 19. Jahrhunderts für die
Emanzipation ihrer Mitbürger einsetzten Dem von Bachofen als Zentralbau
geplanten Gotteshaus wurde eine Vorhalle angefügt, die auch als gemeinsamer

Eingang für Frauen und Männer benutzt wurde. Obwohl als Zentralbau

konzipiert, wurde die Bima aus dem Zentrum vor den Aron ha-
Kodesch gerückt, welcher selbst in einer angebauten halbrunden Apside
Platz fand. Eigens für die Predigt wurde eine Kanzel eingebaut (Abb. 10),

ganz in der Tradition protestantischer Kirchenbauten. Die reformistischen
Absichten des jungen Rabbiners hatten also direkten Einfluss genommen
auf den Entwurf des Architekten. Der Zentralbau mit Tambour und Kuppel
besitzt vier minarettartige Türme über den seitlichen Treppenhäusern
(Abb. 11). Zu den übrigen typischen Merkmalen maurischer Architektur
gehören die aufgebrachten Streifen auf der Fassade und die Verwendung
Hufeisen förmiger Fensteröffnungen.

„Die jüdische Synagoge mit ihrer Jerusalemskuppel"11 wurde allseits

gelobt und auch von jüdischer Seite wurde dem Neubau attestiert, dass die

Verwendung des orientalischen Stils dem Ursprung und der Tradition des

Judentums entspräche: «Avec son grand dôme au centre et ses minarets

aux quatre coins notre temple représente un véritable temple oriental, tout à

fait conforme à l'origine et aux traditions de notre religion.»12

Der Entwurf der Basler Synagoge

Äusserst gut dokumentiert sind jene Entscheidungsprozesse, die zum Bau
der 1868 in Basel eingeweihten Synagoge (Abb. 12) führten. Indem man
sich auf das Genfer Vorbild berief, stellte die Basler Gemeinde an den

Stadtrat den Antrag, der Kanton möge der jungen und finanzschwachen

11

Intelligenzblatt der Stadt Bern vom 30. August 1859.
12 L'Univers Israélite, August 1859, zitiert nach DOMINIQUE JARRASSÉ, Une

histoire des synagoguesfrançaises. Entre Occident et Orient. Essai, Paris 1997, S. 226.

8



Gemeinde ebenfalls unentgeltlich ein Grundstück zur Verfügung stellen.
Nach abschlägigem Entscheid entschloss man sich zum Kauf einer Parzelle
ausserhalb der alten Stadtgrenzen. Als Architekten verpflichtete man den

jungen Architekten Hermann Gauss (1835-1868). Von Stuttgart nach Basel

gekommen, fand Gauss zunächst eine Anstellung als Adjunkt im technischen

Büro der Schweizerischen Centraibahn. Nach Erhalt des Basler
Bürgerrechts im Jahr 1860 entwarf Gauss als selbstständiger Architekt mehrere

Bürgerhäuser in klassizistischem Stil in dem im Gebiet der abgebrochenen

Stadtmauern expandierenden Basel. Gauss starb 1868, noch vor der

Einweihung der Synagoge, die als sein bedeutendstes Werk gilt. Im Rahmen

seiner Arbeit war er zuvor auch für die Familie des damaligen
Gemeindepräsidenten Samuel Dreyfus-Neumann tätig gewesen, was ihm
wohl zum Auftrag für den Bau der Synagoge verholfen hatte.

Nach zwei vorgängigen Entwürfen für die Synagoge, die durch den

verwendeten neu-romanischen Stil in keiner Weise den Vorstellungen des

Gemeindevorstandes entsprachen, verpflichtete man den jungen Architekten,

„mit den Mitgliedern der Baukommission [...] eine Reise zu machen,

um verschiedene Synagogen miteinander zu studieren. Die Reisekosten
übernimmt die Baukommission."13

Ein kleines Skizzenheft (Abb. 13) mit Zeichnungen der auf seiner Reise
besuchten Gotteshäuser dokumentiert den Lernprozess des jungen
Architekten, der mit seinem dritten und definitiven Entwurf seinen Abschluss
fand. Der Zentralbau wurde 1892 vergrössert durch den Anbau eines gleich

grossen Volumens an die bestehende Synagoge.
Beim Bau der Basler Synagoge war es also nicht der Architekt sondern die

dortige jüdische Gemeinde, die klare Vorstellung besass, wie das neue Gotteshaus

zu errichten sei. Man schuf sich mit der Wahl eines jungen, eher unerfahrenen

Architekten die Möglichkeit, den Entwurf beeinflussen zu können.

Im Gegensatz zur Genfer Synagoge besitzt die Fassade der Basler

Synagoge nur teilweise maurische Elemente. Dies sind vor allem die typische
Streifung der Fassade und die Form der zentralen Kuppel. Der Innenraum

jedoch besass bunte maurische Tapisseriemalereien und Kapitelle über den

Stützen, als deren Vorlage jene der Alhambra in Granada, dem Prototyp der
maurischen Architektur schlechthin, dienten.

lj Staatsarchiv Basel, StABS, PA 128, Archiv H. Gauss.

9



Gottfried Semper in Zürich
Solche Kapitelle besitzt auch die von Gottfried Semper (1803-1879)
entworfenen Synagoge Dresdens (Abb. 14, 15), die schon im Jahre 1840 ihrer
Bestimmung übergeben worden war. Semper war 15 Jahre später nach
seinem Exil in Paris und London im Jahr 1855 als Lehrer an das neu
gegründete Zürcher Polytechnikum berufen worden.

Schon 1859 hatte Semper seinen Zürcher Studenten den Entwurf einer

Synagoge zur Aufgabe gestellt, zu einer Zeit also, zu welcher in Zürich nur
wenige Israeliten als Einwohner registriert waren und noch keine jüdische
Gemeinde bestand. Bis zu diesem Zeitpunkt hatte Semper zwei Synagogen
entworfen, die oben erwähnte Dresdner Synagoge, eine zweite 1850 in Paris,

zu deren Realisierung es jedoch nie kam. Die Dresdner Synagoge wurde
1847 in der angesehenen Wiener Fachzeitschrift Ludwig Försters, der

Allgemeinen Bauzeitung, veröffentlicht und erhielt dadurch weit reichende
Bekanntheit unter den Architekten. Das Äussere der Synagoge (Abb. 14),

war ornamentlos und in einfachem neu-romanischen Stil gehalten. Der
Synagogen-Innenraum (Abb. 15) jedoch besass im Gegensatz zu bisher entstandenen

Synagogenbauten, in welchen orientalische Elemente nur punktuell
verwendet wurden, durchgehend orientalische Ornamente und Malereien in
einem Umfang, wie sie bis anhin noch nie Verwendung gefunden hatten.

Emporen für Orgel und Chor auf der Westseite des zweiten Obergeschoss
über den umlaufenden Frauenemporen entsprachen dem Willen der Dresdner

Gemeinde, den Gottesdienst zu reformieren, d.h. mit dem Gebrauch der

Orgel und der Einfuhrung des gemischten Chorgesanges sich den fdeen der
in Deutschland aufkommenden jüdischen Reformbewegung anzuschliessen.

Semper hatte sich im Rahmen seiner in Vorlesungen mit dem Wesen und

Ursprung des Synagogenbaus beschäftigt. In seiner Vergleichende Baulehre
beschreibt er Art und Wesen des Salomonischen Tempels, der Stifthütte und
der Mittelalterlichen Synagogenbauten. Die Wahl des maurischen Stils war
also nicht einem willkürlichen Eklektizismus entsprungen, sonder fusste auf
der fundierten Kenntnis historischer Kultbauten des Judentums.

Maurischer Still und jüdische Identität
Spricht man von maurischem Stil, so muss prinzipiell zwischen dem Begriff,

wie ihn der Flistorismus gebrauchte, und seiner ursprünglichen Bedeutung

als einstiger Baustil der Iberischen Halbinsel des 15. Jahrhunderts
unterschieden werden. Die Mauren, ein arabisch-berberisches Volk
Nordafrikas, drangen 711 ins christliche Spanien ein, um dieses dem Islam zu
unterwerfen. Bis zum Sieg der Reconquista, der endgültigen Rückerobe-

10



rung im Jahr 1492 und damit verbundenen Re-Christianisierung Spaniens,

war das Land geprägt von einer kulturell hochstehenden Epoche, die durch
das friedliche Zusammenleben von Juden, Christen und Moslems geprägt
war. Die maurische Architektur wurde vor allem durch den populären Bau
der Alhambra vertreten, der mächtigen Stadtburg auf den Hügeln Granadas,

die manchem Architekten des Historismus als Vorbild diente.

Eine breite Schicht der an den neu entstandenen Hochschulen ausgebildeten

Architekten beschäftigte sich gerne mit orientalischen Mustern.
Orientmalerei wurde zum adäquaten Ausdruck grenzenloser Phantasie und
Sehnsüchte. Zahlreiche Zeigebücher mit Zeichnungen orientalischer Muster

und Formen und genauen Kopien maurischer und arabischer Bauten
dienten den Architekten und Dekorationsmaler als Vorlage. Die Intensivierung

der Antikenforschung und die Berichte über Ausgrabungen historischer

Stätten im Nahen Osten lieferten dabei willkommenes
Anschauungsmaterial, das es in den neuen Entwürfen umzusetzen galt. Auch die

Bezugnahme auf den Salomonischen Tempel als Archetyp jüdischer
Baukunst wurde dabei gerne sowohl von jüdischer Seite wie auch von
Baufachleuten als Rechtfertigung für den Gebrauch orientalischer Formen

aufgeführt. Die neu entstehende Wissenschaft des Judentums betonte die

aus der jüdischen Geschichte erwachsene Verbundenheit zum Orient, das

heisst insbesondere zu Palästina, der einstigen Wiege des Judentums.
Die Auseinandersetzung mit dem Orient und die Verwendung seines

Formen- und Farbenkanons entsprachen dem Modetrend des gebildeten
Bürgertums des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Der maurische Stil bot sich
dem Architekten an für die Gestaltung der Synagogen, da er bis anhin in
konsequenter Verwendung nur selten anwendet wurde und keiner Bauaufgabe

zugeordnet war. Die jüdischen Gemeinden durchliefen mit der
Übernahme der vom Bildungsbürgertum verwendeten Muster und Formen die

von ihnen angestrebte Akkulturation. Der maurische Baustil nahm weniger
Bezug auf die Zeit einstiger kultureller Hochblüte in Spanien, vielmehr bot
er die Möglichkeit, alles Jüdische nach vollzogener Emanzipation in seiner

optischen Präsenz unter dem Begriff orientalisch zu subsumieren. Für die
Gemeinden ging es dabei nicht darum, lediglich zu kopieren oder zu
adaptieren, sondern die neu gewählte Machart zu einem übergeordneten, neuen
Stil zu erheben, der nicht in die Vergangenheit weise, sondern vielmehr in
die Gegenwart und als moderner und zeitgemässer Stil für Synagogenbauten

verstanden werden solle. Einerseits war man bemüht, sich mit ansehnlichen

Bauten dem Christentum gegenüber als gleichwertig darzustellen,
andererseits verliehen der Griff nach dem neuen, fremdländischen Stil der

neuen Synagoge eine eigenständige Identität, die es im Rahmen der um
sich greifenden Assimilation zu wahren galt.

11



Die Beschäftigung mit dem Orient durch Christen und Juden besass

jedoch einen wesentlichen Unterschied: Während Erstere lustvoll aber
vorbehaltlos Formen, Farben und Muster aus fernen Ländern kopierten, ohne
deren Inhalte und Ursprünge wirklich zu erforschen, erhielten diese für die

jüdische Gesellschaft mit der Verwendung für den Bau der Synagogen
einen neuen zeitgemässen Sinngehalt. Sie dienten als Vehikel zur Bildung
einer neuen öffentlichen Identität und erlaubten die Etablierung eines
neuzeitlichen Stils. Das orientalisch „Fremdländische" wurde zum vertrauten
Teil der eigenen, jüdischen Kultur. Diese Tatsache dokumentiert ein
Ereignis anlässlich der Grundsteinlegung der Synagoge an der Löwenstrasse
in Zürich: In die Hülse des Grundsteins wurde ein Bild von Alfred Chiode-

ra, dem Architekten der Synagoge eingemauert. Dieses zeigt Chiodera, auf
einem Kamel sitzend, als Beduine verkleidet.

Robert Mosers Entwurf für eine Synagoge in Baden

Die Aargauische Bäderstadt Baden erfuhr mit der 1866 gewährten freien
Niederlassung durch die Revision der Bundesverfassung starken Zuwachs

aus den beiden nahe gelegenen Surbtaler Dörfern Endigen und Lengnau.
Der Wunsch nach dem Bau einer eigenen Synagoge entsprach dem Willen
und den Vorstellungen der emanzipationswilligen Juden, sich im Urbanen

Gefüge der Bäderstadt ein eigenes, autonomes Gesicht zu verleihen. Daher

engagierte man 1872 den zu jener Zeit angesehenen Badener Architekten
Robert Moser für den Entwurf eines entsprechenden Gotteshauses. Moser
hatte kurz zuvor den Auftrag der Stadt Baden für den Bau des für die

Entwicklung der Stadt so wichtigen Kurhauses erhalten.
Sein Entwurf der Synagoge (Abb. 16) besitzt auf der Westseite zwei

minarettartige Tüimchen. Diesen aufgesetzt ist je eine zwiebeiförmige Kuppel,
die von einem Davidstem gekrönt werden. Der Doppel-Tür-Eingang
zwischen den beiden Türmchen erinnerte symbolhaft an den Ursprung der nach

Baden eingewanderten Surbtaler Juden: Aus der in Endingen und Lengnau
gemachten Auflage, dass Juden und Christen nicht unter dem gleichen Dach
wohnen dürfen, entstanden solche doppeltürige Eingänge, die noch heute

vereinzelt bei Wohnhäusern wie auch bei der Lengnauer Synagoge erhalten
sind. Mosers Bau wurde nie ausgeführt. Erst 1913 erhielt die Badener
Gemeinde ihre eigene Synagoge, bezeichnenderweise auf einem Grundstück
direkt neben Mosers Kurhausbau (Abb. 17) aus dem Jahre 1875.

Die Tatsache, das Mosers Entwurf noch 1896 an der Weltausstellung
von Philadelphia als Beispiel guter Schweizer Architektur einem breiten
Publikum zu Schau gestellt wurde, zeigt, mit welcher Selbstverständlich-

12



keit auch der Bau von Synagogen im Repertoire des Architekten seinen
Platz eingenommen hatte.

Zürich und St. Gallen, die Architekten Chiodera und Tschudi
In Zürich und St. Gallen entstanden 1881 respektive 1884 zwei
Synagogenbauten, beide entworfen von den beiden Zürcher Architekten Alfred
Chiodera (1850-1916) und Theophil Tschudy (1847-1911). Tschudy hatte

am eidgenössischen Polytechnikum bei Gottfried Semper studiert, Chiodera

erhielt seine Ausbildung am Stuttgarter Polytechnikum. Ab 1878 führten
die beiden in Zürich ihr eigenes Architekturbüro.

Wie die jungen Architekten jedoch zu ihrem Auftrag für den Entwurf
ihrer ersten Synagoge kamen, ist unklar. Vielleicht waren es die guten
Verbindungen zwischen dem St. Galler Gemeinderabbiner Dr. Hermann

Engelbert und dem Zürcher Rabbiner Dr. Alexander Kisch. Dieser pflegte
intensive Beziehungen zu seinem St. Galler Kollegen und berichtete in der

von ihm begründeten Neuen Israelitischen Zeitung über die Grundsteinlegung

vom 24. Juni 1880. Kisch war auch als Festredner zur Einweihungsfeier

eingeladen worden.
Zwar hatte die Gemeinde keinen Wettbewerb ausgeschrieben, doch

blieb ihre Absicht, eine neue Synagoge zu bauen, nicht unbemerkt. Vor
dem Entscheid über die Auftragserteilung hatte die Gemeinde von mehreren

St. Galler Architekten Entwürfe erstellen lassen mit entsprechenden
Kostenangaben. Als Auswahlkriterien der Architekten waren weniger
formale Momente massgebend als eher ihre Fähigkeit, eine kostengünstige
Lösung realisieren zu können. Nach dem Entscheid, die Aufgabe den beiden

jungen Zürcher Architekten Chiodera und Tschudy zu übertragen,
wurde in der Folge das Projekt mehrmals überarbeitet. Dabei ging es vor
allem darum, der Synagoge einen monumentalen Charakter zu verleihen,
obwohl das gewählte Grundstück, in einer Baulücke zwischen zwei
bestehenden Wohnhäusern liegend, einen frei stehenden Bau verunmöglichte.
Zur Beurteilung des Projektes der beiden jungen Zürcher Architekten
gelangte die Gemeinde an den St. Galler Architekten Johann Kunkler. Als
bedeutender Architekt hatte Kunkler mit seinen Bauten und seinem

Engagement in mehreren Gesellschaften und Vereinigungen massgebend zur
baulichen Entwicklung St. Gallens beigetragen. Mit seiner Begutachtung
des Projekts vollzog die Gemeinde einen gewichtigen Schritt zur Akkultu-
ration, indem sie dieses nicht ihrem eigenen Urteil, sondern jenem des

anerkannten St. Galler Architekten unterwarf.
Noch heute hebt sich die bunt gestaltete Fassade (Abb. 18) mit ihren

keramischen Fayenceplatten und grossen Hufeisenbogen über den beiden

13



Synagogenzugängen deutlich von ihren Nachbarbauten ab. Im Synagoge-
ninnenraum (Abb. 19) wiederholen sich die farbigen Malereien und
orientalischen Formen und Muster, die bis heute in ihrer Ursprünglichkeit erhalten

geblieben sind und dem Bau eine faszinierende Authentizität verleihen.
Wie schon in Endigen und Lengnau finden sich in den Protokollen der
Baukommission keinerlei Hinweise, die sich mit formalen Aspekten des

Gotteshauses beschäftigen. Vielmehr konzentrierte man sich auch in St.

Gallen auf die Erarbeitung einer neuen Synagogenordnung und
entsprechender Reglemente, mit welchen man der fortschreitenden Tendenz zum
reformierten Gottesdiensten Folge leisten wollte.

Für die Einweihung liess man sich aus der grossen Berliner Synagoge an
der Oranienburger Strasse die neuen Kompositionen von Louis Lewandowski
zuschicken, die der St. Galler Gesangsvereinen Frohsinn, dem auch einige
Mitglieder der jüdischen Gemeinde angehörten, mit entsprechender Inbrunst
und unter Begleitung des neuen, vom Frauenverein gespendeten Harmoniums
anlässlich der würdevollen und festlichen Einweihung intonierte.

Zwei Jahre später erhielten die Architekten Chiodera und Tschudi den

Auftrag für den Entwurf der neuen Synagoge des Israelitischen Cultusve-
reins Zürich. Auch hier hatte die Gemeinde zuvor bei einigen bekannten

Zürcher Architekten Entwürfe mit Kostenschätzung erstellen lassen. Sicher
kam den beiden Architekten Chiodera und Tschudy zugute, dass sie kurz

zuvor die St. Galler Synagoge entworfen hatten. Die im Gegensatz zum
St. Galler Bau etwas vorteilhaftere Eckelage des Grundstückes (Abb. 20)

ermöglichte das Konzept einer basilikalen Anlage, ohne jedoch auf die

Verwendung einer zentralen Kuppel zu verzichten. Diese war zunächst von
aussen her sichtbar, wurde aber nach der Überarbeitung des Projekts mit
einem Satteldach überdeckt, um den Baukörper mehr optische Höhe verleihen

zu können. Nach dem Erwerb des Grundstückes hatte man sich bemüht, das

Bauwerk noch vor Eröffnung der Landesausstellung von 1882 einzuweihen,

um mit dem stolzen Bau den zahlreich erwarteten Besuchern zu verdeutlichen,
dass auch die neu entstandene jüdische Gemeinschaft Zürichs fähig war, mit
ihrem Gotteshaus einen kulturellen Beitrag an die Stadtentwicklung zu leisten.

Die Synagoge wurde jedoch erst zwei Jahre später eingeweiht.

Dem Bau wurde durchaus auch öffentliches Interesse entgegengebracht.
Noch vor der Eröffnung konnte man in der Neuen Zürcher Zeitung lesen:

„[Es ist] lebhaft zu bedauern, dass die Synagoge an eine Zinshaus-Gruppe
angebaut werden musste, ein Umstand, welcher der freien Entfaltung des

architektonischen Geistes selbstverständlich hinderlich in den Weg trat und
namentlich einen ausgeprägten Kuppelbau unmöglich gemacht hat. Man muss
es unbegreiflich finden, dass die städtischen Behörden bei Errichtung solcher

14



monumentaler Bauten nicht die Initiative ergreifen, um denselben einen
würdigen Platz anzuweisen, da doch solche Gebäude, wenn sie eine glückliche
Lage erhalten, zur Verschönerung der Stadt wesentlich beitragen."14

Auch in den Versammlungen der Sektion Zürich des Schweizerischen

Ingenieur- und Architektenvereins wurden die Entwürfe für das neue jüdische

Gotteshaus diskutiert. Aus seinen Protokollen geht hervor, dass

anlässlich einer Vereinsversammlung die verschiedenen Entwürfe den

Mitgliedern unterbreitet worden waren. Ähnlich wie in St. Gallen wurde der

damalige Stadtbaumeister Arnold Geiser von der Gemeinde beratend

beigezogen, um die unterschiedlichen eingegangenen Entwürfe zu begutachten.

Da keiner der Entwürfe seine Vorstellungen erfüllte, entschied er sich,
durch den Architekten Emil Schmidt-Kerez einen Vorschlag ausarbeiten zu
lassen, der seinen Vorstellungen entsprach. Nach Auftragserteilung an die
beiden Architekten Chiodera und Tschudy richtete Schmidt-Kerez schwere

Vorwürfe an die beiden, indem er ihnen vorwarf, sie hätten seinen Entwurf
kopiert, um den Auftrag zu ergattern. Die beiden jungen Architekten wehrten

sich gegen diesen Vorwurf und traten unter Protest aus dem SIA aus.

Gegenüber der St. Galler Synagoge, wo vor allem die bunten Malereien
ausschlaggebend sind für den überwiegend orientalischen Eindruck, lässt
eine historische Aufnahme (Abb. 21), mit welcher sich die beiden Architekten

für die Teilnahme am Wettbewerb der Synagoge von La Chaux-de-
Fonds bewarben, erahnen, welch fremdländischen Eindruck der Zürcher
Bau mit den aufwendige Stukkaturen auf den Besucher hinterliess.

„Das Hauptgewicht hat der Architekt, den Anforderungen des maurischen Stils
entsprechend, auf die Ausschmückung der inneren Theile des Baues gelegt.
Die Nüchternheit und Kahlheit, welche den protestantischen Kirchen eigen
sind und ihnen - wie die Katholiken und die Juden meinen, mit Unrecht und

zwar in ästhetischer und religiöser Hinsicht mit unrecht - zum Verdienste
angerechnet werden, konnte der orientalischen Phantasie nicht zusagen. Und
so entstand in diesem Stile eine übermässige Prachtentfaltung und ein
ornamentaler Reichtum, der in erster Linie auf Sinne und Phantasie zu wirken
bestimmt ist....Im Innern des Gebäudes überrascht [sie] in angenehmer Weise
die kunstvollen, eigenartigen Verziemngen und die lebhafte Farbenpracht."15

14
Neue Zürcher Zeitung, 10. September 1884.

15 David BOrkli, Züricher Kalender nebst Monatskalender und Münz- und
Massvergleichungen aus dem Jahr 1886, Zürich. S. 17. Zeitgleich mit der Zürcher
Synagoge entstand durch die gleichen Architekten die Villa Patumbah am Rande der
Stadt Zürich. Ihr Auftraggeber war ein aus Sumatra nach Zürich zurückgekehrter
Tabakhändler, der im Ausland zu ansehnlichem Reichtum gekommen war, Dieser
Hess sich am Rande der Stadt Zürich ein Wohnhaus in überbordendem und detailreichem

Kolonialstil erbauen. Auch dieser Bau zeugt von der reichen Phantasie der

15



Zusammenfassung
Untersucht man die Entstehungsgeschichten jener Synagogen der Schweiz,
die in der Phase der Emanzipation der jüdischen Bevölkerung, d.h. in der

Zeitspanne von ca. 1850 bis 1900 entstanden sind, so zeigt sich, dass der
Entwurf der Synagoge nur selten durch die Gemeinden selbst beeinflusst
wurde. Die Architekten setzten sich gerne mit der neuen Aufgabenstellung
auseinander und wiesen ihr eine dem Kirchenbau ebenbürtige Bedeutung
zu. Die geschilderten Beispiele zeigen, dass über Synagogenbauten auch in
der Öffentlichkeit und ausserhalb der jüdischen Gemeinden diskutiert wurde.

Sie wurden sowohl für die Gemeinden wie auch für das Umfeld zum
Träger der neu erhaltenen Identität, wobei das Erscheinungsbild der
Synagogenbauten vor allem durch deren Planer bestimmt wurde. Diese interessierten

vor allem die Fragen, wie und in welchem Stil die jüdischen
Gotteshäuser zu erbauen seien und welche Stellung ihnen im öffentlichen
Raum zukommen solle. Der Synagogenbau wurde zum festen Bestandteil
des Repertoires der neu aufgekommenen Berufsgattung der Architekten,
welchen in der Gesellschaft mit der Etablierung der neu gegründeten
technischen Hochschulen eine gefestigte Stellung zukam.

Einzig in Basel ist eine Einflussnahme der Gemeinde auf den Entwurf
des Architekten nachweisbar. Dies mag kein Zufall sein. Die dortigen
Gemeindemitglieder, die vor allem aus dem elsässischen und süddeutschen

Raum stammten, waren mit dem Bautypus Synagoge vertraut, waren doch

in ihren ursprünglichen Heimatorten vor den Schweizer Bauten eine Vielzahl

von jüdischen Gotteshäusern entstanden. Den Baslern ging es demzufolge

nicht darum, über den zu wählenden Stil oder die zu verwendenden
Muster zu reflektieren, sondern vielmehr mit der Übernahme der ihnen
vertrauten Architektur ein Stück Heimat nach Basel zu transferieren.

Der Bau eines neuen Gotteshauses kurz nach der rechtlichen Anerkennung

und die Möglichkeit, sich als öffentlicher Verein zu konstituieren,
bedeutete für die jungen Gemeinden vor allem ein mutiges finanzielles
Unterfangen, das es möglichst unbeschadet zu überstehen galt. Dies führte
oft zu dramatischen Verschuldungen, die meist mit zusätzlichen
Gemeindesteuern und den vermehrten Einnahmen durch das kontinuierliche
Anwachsen der Gemeinden wett gemacht wurde. Auf ideeller Ebene konzentrierte

man sich parallel zur Bauplanung auf die Formulierung neuer Syn-
agogenreglemente, auf die Klassifizierung der neu geschaffenen
Synagogenplätze oder auf eine zeitgemässe Gestaltung des Gottesdienstes. Mit

beiden Architekten. Mit einem kritiklosen Eklektizismus wurden Formen und Muster
verwendet, ganz im Trend des damaligen vorherrschenden Historismus.

16



den neuen Synagogenbauten verband man die Hoffnung, dem Gottesdienst
eine neuwertige, aufgeschlossene Bedeutung verleihen zu können. Rabbiner,

Kantor und Synagogendiener erhielten eine entsprechende Kleidung,
stark angelehnt an die Praxis kirchlicher Würdenträger. Die Ausrichtung
nach Osten hin und der Zusammenzug von Bima und Thoraschrank rückten

das Rezitieren der Thora aus dem eigentlichen Zentrum des jüdischen
Gottesdienstes. Der räumlichen Umsetzung der neu eingeführten Predigt
entsprachen der Einbau von Kanzeln und Redepulten.

Die Gründung von gemischten Synagogenchören und die Einführung
des Harmonium- oder Orgelspiels sollten zur Hebung der Andacht und zur
Erbauung des Gottesdienstes beitragen.

Mit der Gestaltung von aufwendig und stark reformierten
Einweihungsgottesdiensten brachte man die Absicht zum Ausdruck, sich selbst als

integrationswillige jüdische Gemeinden darzustellen, die nun dank ihrer
neuen Synagogenbauten als dem Christentum ebenbürtige
Religionsgemeinschaften zu verstehen seien.

17



Pcrrentruy

1874

abgebrochen 1983

Basel Leimenstrasse
1868

Avenches
1865

abgebrochen 1957

Zürich
188A

La Chaux de Fonds
1896

St Gallen
1681

Ffibourg
1905

Genf Beth Yaacov Endingen tengnau
1859 1652 1847

Abb. la Massstäblicher Vergleich aller Synagogen der Schweiz in chronologischer
Anordnung, Zeichnung Ron Epstein.

18



Genf Hekhal Haness Zürich Erikastrasse
1972 1960

Zürich Freigutstrassc 1924

élément Lausanne Basel Kiene Synagoge
1911 1910 1909

Abb. lb Massstäblicher Vergleich aller Synagogen der Schweiz in chronologischer
Anordnung, Zeichnung Ron Epstein.

Baden
1913

ludem
1912

Lugano
1959

Basel Ahomstrasse
1929

19



Abb. 2 Erste Synagoge von Endingen, 1764. Stich von RudolfHolzhab.

Abb. 3 Schulhaus derjüdischen Gemeinde Endingen mit orientalisch anmutenden
Fensterstürzen (Kielbogen) und Dachkranz über dem Haupteingang, erbaut 1856.

Architekt Joseph Caspar Jeuch.

20



Abb. 4 Lengnau, 1847. Architekt Ferdinand Stadler

Abb. 5 Lengnau 1847, Blick nach Osten. Architekt Ferdinand Stadler

21



Abb. 6 Endingen 1852, Blick nach Osten. Architekt Joseph Caspar Jeuch,

Abb. 7 Synagoge Endingen, 1852, Architekt Joseph Caspar Jeuch.

Bild Michael Richter, Zürich

22



ooL ntü.ii th. .Briquet. & fils Ed à Genève ïnrp .Lemercier .Parisfa§miviAbb. 8 Genf: In der Mitte der Freimaurertempel, links davon die Synagoge,
dahinter das Konservatorium und Theater. Lithographie o. D.

Durch den Abbruch der Stadtbefestigungen entstand Bauland, das den religiösen
und gesellschaftlichen Minoritäten teilweise unentgeltlich zur Überbauung

überlassen wurde.

23



Abb. 9 Originalplan der Genfer Synagoge von Architekt Jean Henri Bachofen,
1857. Deutlich erkennbar sind beim Grundriss die später zugefügte Vorhalle und
die im Osten angebaute Apsis, deren Ursprung vermutlich aufdie reformistischen
Tendenzen von Markus Getsch Dreifuss zurückzuführen sind. Dieser kam kurz vor
dem Beginn der Bauausführung aus dem Surbtal nach Genf, um dort als
Gemeinderabbiner zu wirken. Der ursprünglich als Zentralraum konzipierte Synagogen¬

bau erhielt eine zusätzliche Längsachse.

24



Abb. IQ Innenansicht der Synagoge von Genf, 1859.

Blick zur Bimah und Kanzel. Architekt Jean-Henri Bachofen



Abb. 12 Dritter, definitiver Entwurffür die Synagoge an der Leimenstrasse
in Basel von Hermann Gauss, o.D.

Abb. 13 Skizzenbuch von Hermann Gauss,
links Zeichnungen der Fassade, rechts Detailstudien der Synagoge Stuttgarts.

Die Basler Gemeinde hatte den jungen Architekten dazu verpflichtet,
«mit den Mitgliedern der Baukommission eine Reise zu machen, um verschiedene

Synagogen miteinander zu studieren».

26



Abb. 14 Synagoge Dresden, 1840, Architekt Gottfried Semper.

Abb. 15 Synagoge Dresden, 1840. Arch. Gottfried Semper.
Erster Synagogeninnenraum mit maurischen Ornamenten.

27



Abb. 16 Eingangsfassade des Projekts von Architekt Robert Moser, Baden 1872.

Abb. 17 Kurhaus Baden, erbaut 1872-1875 von Architekt Robert Moser,
Postkarte.

28



Abb. 18 Die Strassenfassade der Synagoge Frongartenstrasse, St. Gallen 1881.

Gestaltung des Strassenraums durch die Künstlerin Pipilotti Rist.
Architekten Alfred Chiodera und Theophil Tschudy

Abb. 19 Blick von der Frauenempore der Synagoge St. Gallen zum Almemor. Die
Synagoge blieb bis heute unverändert, ihr reicher Dekor stellt ein einzigartiges
Beispiel gut erhaltener, orientalisierender Architektur dar. Der Bau wurde 2004

restauriert. Architekten Alfred Chiodera und Theophil Tschudy, Bild Michael
Richter, Zürich

29



Abb. 20 Synagoge Löwenstrasse Zürich
Architekten Alfred Chiodera und Theophil Tschudy

Abb. 21 Originalaufnahme der Synagoge nach 1884. Mit dieser Photographie
bewarben sich die Architekten Chiodera und Tschudy in La Chauxde-Fonds als

Architekten für den Bau der dortigen Synagoge.

30


	Synagoge als Identitätsträger : die Anfänge des Schweizer Synagogenbaus

