
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

KOLATCH, Yonatan, Masters of the Word: Bd. I Traditional Bible Commentary
from the First through Tenth Centuries, Bd. II: Traditional Jewish Bible Commentary

from the Eleventh through Thirteenth Centuries, Jersey City, N.J.: Ktav Publ.
House 2006-2007, XVIII+454 S. / XIV+426 S„ gr.8°, ISBN 978-0-88125-936-0 /
978-0-88125-939-1

Hervorgegangen sind die beiden Bände aus „a course called Parshanut HaMikra
(Biblical Exegesis)", die Y. Kolatch Vf) am Midreshet Rachel v'Chaya College
ofJewish Studies for Women in Jerusalem über Jahre gehalten hat, und diese ihre
Herkunft und pädagogische Abzweckung lassen sie deutlich erkennen, was
keineswegs ein Nachteil, sondern im Sinne des Anliegens des Vfs sogar ein Vorteil
ist. Denn es ist nicht einfach ein weiteres „parashah book", das hier vorgelegt wird,
sondern eine gelungene Einführung in die jüdische Schriftauslegung, ihre Formen
und Methoden ebenso wie ihre Vertreter und deren Werke, wie sie sich von ihren

Anfängen in der Zeit des Zweiten Tempels bis zum hohen Mittelalter entwickelt
hat. Nur in einer Hinsicht hat Vf sein Werk als „parashah book" angelegt, insofern
als er das Thema eines jeden Kapitels am Beispiel von Perikopen eines in laufender

Folge gelesenen Wochenabschnittes des Buches Bereshit abhandelt.
Nach einer allgemeinen Einleitung, in der Entstehung und wesentliche Begriffe

der Schriftauslegung erläutert und die im weiteren Verlauf berücksichtigten Exege-
ten vorgestellt werden (Bd. I S, 1-64), behandelt Vf in Bd. I in chronologischer
Folge anhand der Parashat Bereshit die aggadische und halachische Exegese der

HaZa"L, der Talmudweisen (S. 65-156), anhand der Parasat Noah die Targumim
(S. 157-225), sodann anhand der Parasat Lekh Lekha - anachronistisch zwar - den
Zohar und die kabbalistische Exegese (S. 227-290), anhand der Parasat Wayyera
R. Saadia Gaon und andere Geonim (S. 271-323), und anhand der Parasat Hayye
Sara die Exegese der „spanischen Linguisten" (Dunash b. Labrat und Jona b.

Ganäh) (S. 325-351) sowie der Ba'ale Masora (S. 353-413). Bd. II ist den grossen
Exegeten des Mittelalters gewidmet und behandelt anhand der Parasat Toledot
Rashi (S. 1-84) und anhand der Parasat Wayyese dessen Enkel Rashbam (R.
Schlomo b. Me'ir) (S. 85-123), danach anhand der Parasat Wayyislah R. Josef b.

Isaak Bechor Shor aus Orléans (S. 125-171) sowie anhand der Parasat Wayvesev
R. Hizqija b. Manoah (Hizquni) und die Basale Tosafot (S. 173-223) und anhand
der Parasat Miqqes die späteren Midraschim Leqah Tov, Yalqut Shim'oni und
Midras ha-Gadol (S. 223-269). Parasat Wayyiggas schliesslich bildet die Grundlage

für die Darstellung der Exegese R. Avraham b. Esras (S. 271-330). Ein
anhand der Parasat Wayyehi vorgenommener Vergleich der verschiedenen Exegesen
und Exegeten rundet den Band ab (S. 331-389).

Durchgehend erkennbar ist das Bemühen des Vfs, relevante zeitgeschichtliche,
religions-, kultur- und theologie- sowie philosophiegeschichtliche Entwicklungen
in seine Analyse und Darstellung der Methodologie und der Form der einzelnen
Exegeten einzubeziehen, und er tut dies, indem er ein bemerkenswert breites

365



Spektrum an Quellen- und Sekundärliteratur berücksichtigt (Bd. I, S. 415-434; Bd.

II, S. 391-411). Dass er den Zohar trotz „its appearance in 1290" (Bd. I, S. 243)
dennoch „historisch" nach den Targumim und mit ihnen in die ausgehende Antike
einordnet, begründet er damit, dass für ihn „R. Shimon bar Yochai was the source
of the core Kabbalistic ideas recorded in the Zohar" (Bd. I, S. 230). Gleichwohl
darf man festhalten, dass es, wie oben bereits gesagt, nicht einfach ein weiteres
„parashah book" ist, das Vf hier vorgelegt hat, sondern eine durchaus historischkritisch

zu nennende Einführung in Traditional Jewish Bible Commentary, wie es

im Untertitel heisst, für die ihm nicht zuletzt all diejenigen dankbar sein werden,
die einen ersten Zugang zur traditionellen jüdischen Schriftauslegung und ihre
Methodologie suchen, wie sie sich im Laufe der Jahrhunderte entwickelt hat.

Tübingen Stefan Schreiner

ßOSSONG, Georg, Das maurische Spanien. Geschichte und Kultur, München: C.H.
Beck 2007 C. H. Beck Wissen), 128 S„ ISBN 978-3-406-55488-9.

Das hier vorliegende Werk bietet eine Einführung in die Geschichte des islamischen

Spanien von der Eroberung der Iberischen Halbinsel durch islamische Truppen

ab dem Jahre 711 bis zur Ausweisung der spanischen Muslime im Jahre 1614.
Im ersten Teil, in dem sich der Verfasser mit der Frage der Herkunft des Namens

al-Andalus beschäftigt und die Stellung der islamischen Epoche in der spanischen
Geschichtsschreibung beschreibt, bietet er, nachdem er die Problematik der bisherigen

Erklärungsversuche des Namens al-Andalus einleuchtend dargestellt hat, eine

neue Deutung an, der man eine gewisse Originalität nicht absprechen kann.
Die Überblicksdarstellung der islamischen Geschichte im zweiten Teil ist

durch den begrenzten Raum, der dem Verfasser in der Reihe zur Verfügung stand,

nur eingeschränkt gelungen: Zum einen werden viele Fakten aneinander gereiht,
zum anderen vermisst man in einigen Punkten, die nötige Tiefe. Einen zusätzlich
nicht uneingeschränkt positiven Aspekt stellt die Behandlung der Quellen dar:
Zwar ist die Darstellung anhand von zeitgenössischen Texten durchaus interessant
und bietet eine Vorstellung vom mittelalterlichen Schrifttum, andererseits gewinnt
man den Eindruck, dass eine kritische Einordnung der herangezogenen Quellen nur
unzureichend stattfindet, so dass viele Behauptungen aus diesen Quellen
unwidersprochen akzeptiert werden.

Positiv zu bewerten ist es, dass der dritte Teil, die Darstellung der Kulturgeschichte

des islamischen Spaniens, einen ähnlich breiten Raum wie die politische
Geschichte einnimmt. Dadurch wird die Bedeutung dieser Epoche nicht nur für die
Geistesgeschichte der Iberischen Halbinsel, sondern für die der gesamten
Mittelmeerwelt gut herausgearbeitet. Natürlich hätte man sich hier und dort eine
Ergänzungen und Vertiefungen gewünscht, dem stand wieder der beschränkte Umfang
des Gesamtwerkes im Wege.

Auch bei dem abschliessenden Resümee muss man kritisch anmerken, dass der
Verfasser letztlich ein zu positives Bild der convivencia hat, denn auch wenn die
die gemeinsamen kulturellen Leistungen von Muslimen, Christen und Juden in al-
Andalus unbestritten sind, so sind sie doch kein wirklicher Beweis dafür, dass das

Zusammenleben im Allgemeinen tatsächlich ein Miteinander darstellte, denn die
Gemeinsamkeiten von Intellektuellen entsprechen nicht unbedingt den Lebensbe-

366



dingungen und Einstellungen der Mehrheit der Bevölkerung. Ergänzt wird das

Werk durch zwei Zeittafeln, ein nützliches Literaturverzeichnis, ein Personenregister,

zwei Karten und einige Abbildungen.
Trotz der oben angeführten Kritikpunkte kann man die vom Autor angebotene

Überblicksdarstellung zur Geschichte und Kultur des muslimischen Spaniens
durchaus dem Leser empfehlen, der sich eine erste Orientierung in diesem Gebiet
verschaffen möchte.

Köln Carsten Schliwski

Vogt, Peter (ed.), Zwischen Bekehrungseifer und Philosemitismus. Texte zur Stellung

des Pietismus zum Judentum, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2007
Kleine Texte des Pietismus, Bd. 11), 123 (128) S., pb, ISBN 978-3-374-02456-8.

Seit Hans-Joachim Schoeps' Studie zum Philosemitismus im Barock (Tübingen
1952) gilt dieses Zeitalter als Paradebeispiel für ein unklares und jenseits gängiger
Stereotypen stehendes Verhältnis der Christen gegenüber ihren jüdischen
Zeitgenossen. Die Texte christlicher Autoren zum Judentum sind jedoch teilweise schwer
zugänglich und eine Bewertung dieser Zeit recht schwierig. In der Reihe „Kleine
Texte des Pietismus" ist nun ein Bändchen erschienen, dass diesem Misstand
Abhilfe schaffen soll. Der Herausgeber sammelt dreizehn Texte von zwölf Autoren
(darunter Philip Jacob Spener und Nikolaus Ludwig von Zinzendorf), die in der
einen oder anderen Form auf das Judentum Bezug nehmen. Die Texte und
Textfragmente (S. 5-80) werden von einem „Stellenkommentar" mit kurzen biografischen

und bibliografischen Angaben und einer Auswahlkommentierung der Texte
(S. 87-117), einem knappen Nachwort (S. 118-123) sowie einer Reihenbeschreibung

(S. 124-128) begleitet.
Die Textauswahl beschränkt sich überwiegend auf Texte judenmissionarischen

Charakters, so dass der Buchtitel etwas irreführend erscheint. Eine stärkere
Profilierung des Begriffs „Philosemitismus" im Nachwort hätte diese Einseitigkeit
vielleicht mildern, ein Gesamtliteraturverzeichnis Doppelungen in der Bibliografie
der zitierten Literatur vermeiden können (z.B. M. Schmidt: S. 100, 103, 118 Anm.
2; Dithmar 107, 109f, 116 usw. jeweils mit vollständigen Buch- und Reihentiteln).
Erstaunlich ist die S. 93 dokumentierte Unkenntnis des Herausgebers hinsichtlich
der Werke und Rezeption des Maimonides in der Barockzeit.

Es ist zu hoffen, dass aussagekräftigere Quellensammlungen zur im Titel
angedeuteten Thematik folgen werden. Eine erste Wegweisung dahin bietet die Ausgabe.

Essen-Steele Gorge. K. Hasselhoff

Halperin, David J.: Sabbatai Zevi.. Testimonies to a Fallen Messiah, Oxford: The
Littman Library of Jewish Civilization 2007, IX,235 S„ ISBN 978-1-904913-25-6.

Ohne Zweifel gehört Sabbatai Zwi (1626-1676) zu den zwar umstrittensten,
dennoch interessantesten Gestalten der jüdischen Religionsgeschichte der frühen Neuzeit,

und was ihn - im wahrsten Sinne des Wortes - so attraktiv gemacht hat, dass

ihn die Mehrheit der Juden seiner Zeit als AMIRaH, adonenu malkenu yarum

367



hodo, als „Unser Herr, unser König, erhaben ist seine Majestät" verehrte und ihm
zu folgen bereit war, ist nach wie vor eine höchst spannende Frage.

Eine zumindest indirekte Antwort darauf gibt D. Halperin Vf) mit seinem
Buch, das fünf Zeitzeugen zu Wort kommen lässt. Drei der Testimonies genannten
zeitgenössische Texte stammen von treuen Anhängern Sabbatai Zwis: das erste

von Baruch b. Gershon aus Arezzo (S. 21-26), dessen erstmals 1912 von A.
Freimann ediertes Memorial to the Children of Israel, wie Vf es nennt, die älteste

Biographie Sabbatai Zwis beinhaltet und bald nach dessen Tod geschrieben worden

ist (S. 26-101); das zweite von Jakob b. Mose Najara, Rabbiner in Gaza und
persönlich mit Sabbatai Zwi bekannt (S. 124-127), dessen Sefer yemot masiah

(„Chronik der messianischen Zeit"), wenngleich nur unvollständig erhalten
(S. 127f), nach Gershom Scholem Sabbatai Zwis Persönlichkeit besonders deutlich
in Erscheinung treten lässt (S. 128-146), und das dritte schliesslich von Abraham
Cuenque aus Hebron (um 1650-um 1730) (S. 147-155), dessen Biographie „über
Sabbatais Taten [...] im Stil eines wahren Gläubigen berichtet", wie Gershom
Scholem schrieb (S. 155-183). Ergänzt werden sie von zwei Briefen, die Josef
Halevi, Rabbiner in Livorno und Gegner des Sabbatianismus (S. 102-106), im
November 1666 (S. 106-114) und im Februar 1667 (S. 115-123) an den Hamburger

Rabbiner Jakob Sasportas geschrieben hat und historisch von grösstem Wert
sind, insofern als der erste Brief „one of the earliest as well as most compelling
accounts of Sabbatai's conversion to Islam" enthält, und der zweite „conveys the
various expedients by which the believers of Leghorn [i. e. Livorno] resisted or
reinterpreted the indigestible news" (S. 103). Das fünfte und letzte Testimony
stammt aus der Autobiographie von Abraham Cardozo (1627-1706), der sich sein
Leben lang als „Sabbatai's other half betrachtete (S. 184f), und enthält eine

Erinnerung an Sabbatais rätselhafte Abschiedsworte (S. 185-187).
Auch wenn die Texte selber nicht neu, sondern seit langem bekannt und nicht

zuletzt in Gershom Scholems „Sabbatai Zwi. Der mystische Messias" (1992)
immer wieder herangezogen werden, ist Vf jedoch dafür zu danken, dass er sie hier
erstmals in einer ebenso gründlich gearbeiteten wie sorgfältig kommentierten
englischen Übersetzung - neben den Fussnoten sei dazu ausdrücklich auf die wertvolle
Bemerkungen zu den Texten enthaltenden vier Appendices verwiesen (S. 189-218)

- vorgelegt hat, auf die niemand mehr verzichten darf und wird, der sich für
Sabbatai Zwi und die von ihm initiierte messianische Bewegung und deren Rezeption
interessiert.

Tübingen Stefan Schreiner

Studemund-HalÉVY, Michael, Portugal in Hamburg, Hamburg: Ellert & Richter

Verlag 2007, geb. 248 S., ISBN 978-3-8319-0267-5.

M. Studemund-Halévy Vf) legt mit dem zu besprechenden Werk eine interessante

Arbeit vor, deren Ziel es ist, zwei unterschiedliche Aspekte Hamburger
Geschichte miteinander zu verknüpfen, nämlich die Aufnahme portugiesischer Juden
bzw. Neuchristen in der Stadt seit dem sechzehnten Jahrhundert, die vor der religiösen

Intoleranz aus ihrem Land fliehen mussten, und die Ansiedlung portugiesischer

Migranten, die seit den sechziger Jahren zunächst als Gastarbeiter kamen und

368



bis heute dort leben. Zu dieser Absicht ist es durchaus passend, dass dieses Buch
den dritten Band innerhalb einer Reihe über die ausländischen Bürger Hamburgs
bildet und sich an ein breiteres Publikum richtet.

Durch die Verbindung der beiden Migrationsgruppen wird eine Tradition
angenommen, über deren Existenz man zwar durchaus streiten kann, denn schliesslich

hatten die jüdischen Einwanderer nicht mehr mit den späteren in der Regel
christlichen Ankömmlingen gemeinsam, als das Auswanderungsland und die Sprache.

Zugleich lassen jedoch beide Fälle interessante Vergleiche zur Aufnahme von
Fremden in Hamburg und ihrer Möglichkeit, in der Stadt heimisch zu werden, zu.

Das Buch selbst ist weniger eine chronologische Darstellung der Geschichte
portugiesischer Zuwanderung an sich, sondern untergliedert sich in mehrere Kapitel,

die zwar in zeitlicher Abfolge geordnet sind, aber unterschiedliche Aspekte des

portugiesischen Lebens in Hamburg dokumentieren. Teilweise nimmt das Werk
den Charakter eines kleinen Lexikons an, wenn zum Beispiel dreizehn Hamburger
Portugiesen kurz biographisch beleuchtet oder verschiedene Elemente des

portugiesischen Lebens in Hamburg dargestellt werden. Auch die Zeittafel, die sehr
ausführlich alle wichtigen Ereignisse zur portugiesischen Geschichte der Hansestadt

verzeichnet, ist von grossem Nutzen.
Alles in allem bietet Vf mit diesem Buch eine aufschlussreiche Einführung in

die Geschichte und das Leben der Portugiesen Hamburgs vom sechzehnten
Jahrhundert bis in unsere Zeit.

Köln Carsten Schliwski

Fleming, Katherine Elizabeth, Greece - a Jewish History, Princeton: Princeton

University Press 2007, XII+271 S„ ISBN 978-0-691-10272-6.

K. E. Flemings Buch ist in doppelter Hinsicht präzedenzlos: Erstmals in englischer
Sprache wird darin die Geschichte der griechischen Juden erzählt, und gleichfalls
erstmals wird in diese Geschichte die Geschichte der griechisch-jüdischen Diaspora

einbezogen. Gestützt auf umfangreiches Quellenmaterial und ebenso umfangreiche

Sekundärliteratur - die diesbezüglichen Anmerkungen machen etwa ein Fünftel

des Buches aus (S, 215-263) - erzählt die Autorin die Geschichte jener
jüdischen Gemeinschaft, die zu einem Grossteil unter der Naziherrschaft deportiert und

umgebracht worden ist (S. 110-165), und deren Überlebende weithin, sei es in
Israel, sei es in den USA, in der Diaspora erst zu ihrer Identität als „griechische
Juden" gefunden haben (S. 166-204).

Dabei haben Juden seit Jahrhunderten in Griechenland gelebt. Juden, das meint
hier zunächst die Romanioten bzw. Niâtes, die nach eigener Überlieferung seit

römisch-byzantinischer Zeit in Griechenland ansässigen Juden mit eigener Sprache
(Romaniotisch bzw. Judaeo-Griechisch) und Kultur, zu denen seit Ende 15. / Anf.
16. Jh. Ladino-sprachige Sefardim hinzukamen. Vertriebene aus Spanien, die unter
Sultan Bayezit II. (1481-1512) in grosser Zahl im Osmanischen Reich Zuflucht
gefunden haben und bald schon die Mehrheit der Juden bilden sollten (S. 8-10.41-
48). Brennglasartig gebündelt ist ihre Geschichte in der Geschichte der Stadt Saloniki,

dem Yerushalayim de Balkan mit seiner einst mehrheitlich Ladino-sprachigen
Bevölkerung (S. 51-54), dessen spätere Geschichte (seit 1912) als „Sefardische

369



Republik" zugleich fiiir die „Hellenisierung der Juden" und damit zu Recht im
Mittelpunkt des vorliegenden Buches steht (S. 59-88), auch wenn beide Gruppen,
die Romanioten nicht anders als die Sefardim, peinlich darauf bedacht waren und
bis heute peinlich darauf bedacht geblieben sind, sich von den jeweils anderen zu
unterscheiden und abzugrenzen (S. 204).

Dennoch ist es gerade die „Hellenisierung", der Prozess der Entstehung einer
griechisch-jüdischen Identität unter den Juden Griechenlands, den die Autorin
aufzeigen möchte, auch wenn er nur einen Teil der Geschichte der Juden auf dem
Territorium ausmacht, das heute Griechenland ist. Den auf den ersten Blick jedenfalls

erklärungsbedürftigen Titel ihres Buches - What [...] is a Jewish history of
Greece?, fragt sie selbst (S. 212); denn als eine „fixed entity" gibt es Griechenland

ja erst seit dem Unabhängigkeitskrieg 1821-1833 (S. 15-41) - und damit das

Anliegen ihres Buches erklärt sie daher denn auch als Versuch aufzuzeigen, in
welcher Weise (1) die „history of the emergence and evolution of Greece [...] affected
the Jews who lived in the various territories that ultimately became part of it", (2)
some of the region's Jews were nationalized and became Greek while others rejected

Greekness, und (3) ihre „postimperial, diasporic identity" entstand, „consolidated

only during and after the 1940s, when Jews from around Greece came to regard
themselves as a Greek Jewish collectivity" (S. 212f). Und dieser Versuch ist der
Autorin ebenso einleuchtend wie überzeugend gelungen.

Tübingen Stefan Schreiner

Saposnik, Arieh Bruce, Becoming Hebrew. The Creation of a Jewish National
Culture in Ottoman Palestine, Oxford / New York: Oxford University Press 2008,
314 S„ ISBN 978-0-19-533121-9.

Das Umschlagbild des vorzustellenden Bandes ist aussagekräftig für den Inhalt: Es

zeigt eine Blaskapelle aus der jüdischen Siedlung Rishon Lezion im osmanischen
Palästina zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts. Jüdische Jugendliche und Arbeiter

halten Hörner und Flöten in den Händen, vorneweg marschiert ein als Orientale
zu erkennender Fez-Träger mit einer mit dem Davidstem geschmückten Vereinsfahne.

Die Beispiele von kultureller Hybridität, die - häufig unbewusst - das Projekt der
jüdisch-zionistischen „Wiedergeburt" in Palästina begleitet haben, sind häufig amüsant

zu lesen und machen den Reiz dieser Studie aus. In einem hebräischen Theaterstück

von Hemda Ben-Yehuda aus dem Jahre 1902 unter dem Titel „Szenen aus dem
Leben der nächsten Generation" heisst es in der Regieanweisung: „Ein kleiner Raum.
Ein Bücherregal mit etwa 10 englischen und französischen Büchern. Auf der rechen
Seite eine amerikanische Flagge. Darüber ein Bild der Königin Viktoria. Auf der
linken Seite eine französische Fahne. Rosie sitzt und stickt das deutsche Wort
'Willkommen' auf ein Tuch, das sie gegenüber dem Eingang aufhängen will." Als
Salvator, der Ehemann Rosies, hereinkommt, spricht er sie in fliessendem Französisch

an. Dann lässt Ben-Yehuda den zweijährigen Sohn eintreten. Beide Elternteile
reden auf ihn ein, der eine: „Viens bébé", darauf Rosie auf Englisch: „Come, little
boy" (S. 68f). In Ben-Yehudas Skript sind die fremdsprachigen Ausdrücke in
hebräischen Lettern geschrieben. Das führt zu dem komischen Effekt, dass man sie

irgendwie „hebräisch" ausspricht. In einer Zeit der fieberhaften Rückbesinnung auf das

370



Eigene gerade auch im sprachlichen Bereich, in der die Pioniere des Zionismus
angetreten waren, der Obermacht des Unjüdischen zu entfliehen, um in der altneuen
Heimat eine neue hebräisch-sprachige Kultur zu begründen, dokumentiert die Autorin,

dass man inmitten dieses Bemühens auf das Fremde, die anderen Sprachen, nicht
verzichten kann. Die Begegnung mit diesem Anderen ist der Hebraizität in Palästina
und dann später der Kultur im Staat Israel von vornherein eingeschrieben. Der
„Orientalismus" der frühen Zionisten, ein durch und durch westliches Gebilde, war,
anders als Edward Said glaubte, aber ein Konstrukt, das mit der radikalen Ablehnung
Europas verbunden war. Diese Ablehnung ging so weit, dass der Ethnomusikologe
Abraham Zvi Idelsohn, der sich 1906 in Jerusalem niederliess, positiv auf Richard
Wagners antisemitischen Traktat „Das Judentum in der Musik" Bezug nahm und mit
einer neuen jüdischen Musik direkt an die Schöpfungen des Königs David und die
antike Tempelliturgie anknüpfen wollte (S. 164-166). Der Arzt Mordechai Baruchov,
der 1912 nach Palästina kam, wollte seine These von der „Dekadenz" der westlichen
Kultur und vom Erneuerungspotential des Orients gar evolutionsbiologisch begründen

(S. 155). Der Autor stützt sich in seiner Untersuchung auf reiches Archivmaterial
und hebräische Zeitschriften aus den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts.
Gelegentlich beschleichen den Kritiker Zweifel, ob sich die Frage der Bedeutung der

jungtürkischen Revolution für den Zionismus (S. 145f) und die Diskussionen um den

französischen Kultureinfluss und die Aktivitäten des Hilfsvereins der deutschen
Juden (vgl. das aufschlussreiche Kapitel über den „Sprachenstreit" am Haifaer Tech-
nion im Jahre 1913, S. 213ff) allein auf dieser Grundlage (sowie mit englischsprachiger

Sekundärliteratur) darstellen lassen. Formulierungen wie „the petrified culture
of the [...] luftmensch" (S. 154) und Fehlzitate - Herzls Buch heisst „Der Juden-
stadt (S. 151) - wirken wie unfreiwillige Persiflagen der Hybriditätsthematik. Dass
Rabbi Abraham Isaac ha-Cohen Kook (die Schreibweise des Namens variiert auf
S. 130, 218 und 310) in seinen frühen Jahren zum „pantheon of religious
Zionism" gehört habe (S. 130), sollte nach neueren Studien über seine Theologie nicht
unkommentiert stehenbleiben. Nur vor dem Hintergrund seiner spezifischen Ideologie,

die auf einer prinzipiell nicht-zionistischen Grundlage nach Kompromissmöglichkeiten

mit den säkularistischen Zionisten suchte, lässt sich verstehen, dass er
einerseits die Jerusalemer Bezalel-Kunstschule ein Hoffnungszeichen der Erlösung
(vgl. S. 130f) nennen, das Herzlia Gymnasium aber andererseits auf eine Stufe mit
den christlichen Missionsschulen in Palästina stellen (und beide pädagogischen
Richtungen in gleicher Weise ablehnen) konnte (S. 218). Freuen wird sich jeder Leser über
den Index und einige schöne alte Fotos aus dem Zionisten Zentralarchiv in Jerusalem.

Tübingen Matthias Morgenstern

Knufinke Ulrich, Bauwerke jüdischer Friedhöfe in Deutschland, Petersberg:
Michael Imhof Verlag 2007 Schriften der Bet Tfila - Forschungsstelle für jüdische

Architektur in Europa, Bd. 3), 456 S„ 238 s/w-Abbildungen, ISBN 978-3-
86568-206-2.

Der Bauhistoriker Ulrich Knufinke Vf) widmet sich der Entwicklung der
Bauwerkejüdischer Friedhöfe in Deutschland. In seiner im Fachbereich Architektur an
der Technischen Universität Braunschweig als Dissertation vorgelegten Studie
untersucht er mehr als 280 Gebäude, von denen heute noch 140 auf jüdischen

371



Friedhöfen bestehen, und analysiert damit sowohl zerstörte als auch erhaltene
Objekte; zusätzlich werden im Anhang alle mehr als 300 dem Verfasser bekannten
Bauwerke auf jüdischen Friedhöfen in Deutschland, alphabetisch und nach
Bundesländern geordnet, noch einmal knapp dokumentiert. Der Untersuchungszeitraum

reicht vom 17. Jahrhundert bis in die Gegenwart.
Nach Nennung der Aufgaben und Ziele (Kap. 1) seiner dreiteiligen Arbeit führt

Vf im ersten Teil in Gestaltungsbestimmende Voraussetzungen derjüdischen
Bestattungsriten (Kap. 2) ein, also in die mit Tod, Bestattung und Friedhof im Zusammenhang

stehenden jüdischen Riten, die Auswirkungen auf die Architektur von jüdischen
Friedhofsgebäuden haben, und beschreibt die Riten der Trauemden, die Institution
der Beerdigungsbrüderschaft (Hevra Qaddisa) sowie die Vorbereitung des Leichnams

für die Bestattung. - Im zweiten Abschnitt stellt er die unterschiedlichen Typen
der Friedhofsgebäude vor. In Funktionen jüdischer Friedhofsbauten (Kap. 3) schafft
Vf durch die Definition der von ihm verwendeten architektonisch-typologischen
Begriffe eine solide Basis für das Verstehen seiner Studie. Dabei unterscheidet er
gmndsätzlich zwischen Gebäude(type)n ohne und solchen mit speziellen Funktionen
für das jüdische Bestattungswesen. Die zuerst genannten Bauten, wie Leichenwagenremise

oder Wächterhaus, finden sich auf jüdischen Friedhöfen ebenso wie auf
christlichen. Beim zweiten Typus, den Gebäuden mit religionsgesetzlichen Funktionen,

definiert Vf zunächst in knapper Form Tahara- und Leichenhäuser, bevor er auf
die Trauerhallen und komplexere Anlagen (Kap. 3.4) näher eingeht.

Thema des Hauptteils der Arbeit ist Die Entwicklung jüdischer Friedhofsbauten in
Deutschland (Kap. 4). Einleitend umreisst Vf den Kenntnisstand über die frühesten

jüdischen Friedhöfe in Deutschland. Für das Mittelalter ebenso wie für das 17. und 18.

Jahrhundert findet er nur selten Hinweise auf rituell genutzte Bauwerke jüdischer
Begräbnisstätten. Nur vereinzelt sind Objekte durch Abbildungen bekannt oder bis heute
erhalten. Bevor Vf auf die baulichen Neuheiten seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert

zu sprechen kommt, kontextualisiert er sie durch Einbeziehung zeitgenössischer
Einflüsse seitens der christlichen Mehrheitsbevölkerung, zu denen er die Verlagerung
(christlicher) Friedhöfe ausserhalb der Stadt sowie Diskussionen um Scheintod, Hygiene

und Ästhetik zählt. Diese Entwicklungen fasst Vf treffend unter dem Begriff der

„Säkularisierung des Sterbens" (S. 97) zusammen. Infolge des eben Genannten entstehen

seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert auch auf jüdischen Begräbnisplätzen
repräsentative Leichenhäuser analog zu denen auf christlichen Friedhöfen.

Auch zu Beginn des 19. Jahrhunderts blieben medizinisch-hygienische Fragen
beim Neubau jüdischer Friedhofsgebäude im Fokus. Bei der Darstellung Jüdischer
Friedhofsbauten bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts (Kap. 4.4.2) gelingt es Vf, die
bauhistorischen Tendenzen in die Entwicklungen des Friedhofswesens der christlichen

Mehrheitsbevölkerung einzubetten. Dabei berücksichtigt er auch den Einfluss
des zeitgenössischen Synagogenbaus auf die Architektur der Friedhofsbauten.
Zusammenfassend stellt er eine Tendenz hin zu zunehmender Repräsentativität der
Friedhofsgestaltung im allgemeinen und der Friedhofsbauten im besonderen fest und
begründet diesen Wandel mit der jüdischen Emanzipations- und Reformbewegung.

Diese Tendenz setzt sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts fort, wobei
die Bautätigkeit auf jüdischen Friedhöfen, aber auch der Synagogenbau, infolge der
wachsenden jüdischen Bevölkerung insgesamt zunimmt. In diesem Zusammenhang
diskutiert Vf die zeitgenössische Stildebatte und Aspekte des Selbstverständnisses

372



der deutschen Judenheit und deren Wirkung auf die Friedhofsarchitektur. Ausführlich
stellt er anhand von Bau- und Ortsbeschreibungen jüdischer Friedhöfe die vielfaltig
unterschiedenen, nebeneinander bestehenden ArchitekUirrichtungen dieser Zeit dar.

Unter Wandlungen von der Jahrhundertwende bis zum Ersten Weltkrieg (Kap.
4.5) betont Vf die Parallelen in den architektonischen Entwicklungen des

Synagogenbaus und der jüdischen Friedhofsbauten und belegt die stilistische und konzeptionelle

Mannigfaltigkeit der Bauwerke anhand zahlreicher Beschreibungen. Sein Fazit:
Die Stildebatte des 19. Jahrhunderts hat sich unwirksam gezeigt, da ihr Kern - die
Suche nach historischen Vorbildern seitens jüdischer Auftraggeber und ihrer Architekten

- obsolet geworden war. Geistesgeschichtlich verweist Vf auf die
Friedhofsreformbewegung als Teil der allgemeinen Lebensreformbewegung zu Beginn des

20. Jahrhunderts und skizziert dabei die Wirkung der Idee der „jüdischen Renaissance"

auf das gestalterische Verständnis eines Friedhofes als „Gesamtkunstwerk".
In der Weimarer Republik setzt nach dem Baustopp während des Ersten

Weltkriegs eine im Vergleich zu Neu- bzw. Umbauten von Synagogen rege Bautätigkeit

auf jüdischen Friedhöfen ein. Das Anwachsen der jüdischen Bevölkerung im
Deutschen Reich seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert erforderte zunächst die

Errichtung neuer Synagogen, dann aber auch weitere bzw. erweiterte Begräbnisplätze.

Ein Novum dabei: die jüdischen Friedhofsbauten werden jetzt fast
ausschliesslich von jüdischen Architekten entworfen. So kann sich die Architektur
nach den Vorstellungen eines neuen jüdischen Selbstverständnisses entwickeln.

Weltwirtschaftskrise und wachsender Antisemitismus reduzieren die Bautätigkeit

auf jüdischen Friedhöfen stark, bis sie in der Zeit des Nationalsozialismus
schliesslich zum Erliegen kommt. Umso bemerkenswerter sind daher die sechs

Entwürfe bzw. verwirklichten Bauprojekte, die in Nazideutschland noch entstehen
können. Die entsprechenden Entwurfs- und Bauprozesse interpretiert Vf vor dem
Hintergrund der Zeitumstände; mit Hinweis darauf erklärt er beispielsweise den
Verzicht auf jüdische Symbole in der Baugestaltung. Im weiteren geht Vf auf die

Verwüstung jüdischer Begräbnisstätten in der Weimarer Republik bis zur
Reichspogromnacht und deren Folgezeit ein und vergleicht sie mit der Zerstörung von
Synagogen. Abschliessend thematisiert er den in der Forschung bislang unbeachtet
gebliebenen Missbrauch jüdischer Friedhofsbauten im Zuge der Vernichtung der
Juden, beispielsweise deren Verwendung als Sammelunterkunft.

Im letzten Kap. befasst sich Vf mit der Geschichte Jüdischer Friedhofsbauten
seit 1945 (Kap. 4.8). Zunächst schildert er den Umgang mit den Bauten, also deren

Verfall, Abriss und / oder Zweckentfremdung und beschreibt Beispiele der
Weiternutzung von Trauerhallen bzw. deren Umnutzung als Synagoge, bevor er auf die
Neubauten seit 1945 (Kap. 4.8.4) eingeht und dabei als deren Grundtendenz die

Entwicklung von Bau(projek)ten auf jüdischen Friedhöfen als Teil der Erinnerungsarchitektur

an die Schoa nachweisen kann. Eine Zusammenfassung, Personen- und
Ortsregister sowie die eingangs erwähnte Dokumentation runden die Studie ab.

Insgesamt besticht die Studie durch ihren klaren Aufbau, ihre Übersichtlichkeit
und gute Lesbarkeit der Darstellung. Dabei erleichtern integrierte Zusammenfassungen

der einzelnen Kapitel, die Grundzüge der Entwicklungen im Auge zu behalten.

Gelungen ist Vf, architekturhistorische Entwicklungen und kulturhistorische Tendenzen

im Zusammenhang darzustellen und damit auf ideale Weise die Grundidee der

Forschungsstelle Bet Tfila, in deren Schriftenreihe die Studie erschienen ist, zu erfül-

373



len: nämlich den Zusammenhang von Architekturgeschichte und Kulturgeschichte
aufzuzeigen. Nicht zuletzt durch den Aufweis der Wirkung der bzw. Anpassung an
den jeweils zeitgleichen Diskurs und die Architektur der christlichen Mehrheitsbevölkerung

leistet die Studie einen wertvollen Beitrag zur bislang nahezu unbeachtet

gebliebenen Interpretation der Baugeschichte jüdischer Friedhöfe als Teil der
Assimilations- bzw. Akkulturationsgeschichte der Juden in Deutschland.

Braunschweig / Berlin Rebekka Deuz

Braukmann, Stephanie, Die »jüdische Frage« in der sozialistischen Frauenbewegung

1890-1914, Frankfurt/M.: Campus 2007 Campus Forschung; Bd. 904),
314 S., ISBN 978-3-593-38184-8.

St. Braukmann befasst sich erstmalig mit dem Thema proletarisch-sozialistische
Frauenbewegung und Antisemitismus im deutschen Kaiserreich um 1900 anhand
einer Analyse der Zeitschrift dieser Frauenbewegung Gleichheit.

Die Studie gliedert sich in vier Teile, die durch Fazits leserfreundlich, durch eine
stellenweise überhöht verwissenschaftliche Sprache aber zuweilen leserunfreundlich
anmutet. Nach einer ausführlichen theoretischen Einleitung stellt die Autorin die

weitgehend klar abgegrenzte Position dieser Frauenbewegung zum politischen
Antisemitismus dar. Im Folgenden diskutiert Braukmann detailliert antijüdisch konnotierte

Begrifflichkeiten. Sie arbeitet heraus, dass in der Gleichheit Stereotype zwar
verwendet, diese aber im Gegensatz zur Praxis von antisemitischen Organisationen
metaphorisch gebraucht wurden. Der vierte Teil widmet sich dem »Judentum« als

Repräsentant der vormodernen Welt in den Diskursen der proletarisch-sozialistischen

Frauenbewegung (Kap. 4). Braukmann verdeutlicht hierbei, dass sich die

antijüdische Haltung der Gleichheit direkt an die Debatten der Aufklärung (ergo: die

jüdische Religion und Geschichte sei irrational, rückständig etc.) anschloss.
Die Autorin durchbricht die von ihr verwendete literaturwissenschaftliche

Methodik der Struktur-funktionalen Diskursanalyse nur in einem Themenfeld (3.3
„Das Goldene Kalb"). Sie zieht vier Abbildungen heran, auf deren Abdruck im
Anhang sie leider nur in einer Fussnote verweist. Trotz des umfangreichen
Theorienteils findet eine klare geographische Verortung der Studie - das deutsche
Kaiserreich - sowohl im Titel als auch in der Einleitung keine Erwähnung. Den
Terminus »Jüdische Frage« verwendet Braukmann bereits im Titel ihres Buches. Doch
im Rahmen ihrer Begriffsdefmitionen lässt die Autorin die Etymologie und ihr
Verständnis von »Jüdische Frage« vollkommen ausser Acht.

Braunschweig / Berlin Rebekka Denz

Marten-Finnis, Susanne & Markus WrNKLER (eds.), Die jüdische Presse im
europäischen Kontext. 1686-1990, Bremen: edition lumière 2006 Die jüdische Presse -
Kommunikationsgeschichte im europäischen Raum / The European Jewish Press -
Studies in History and Language, Bd. 1), 290 S., Abb., ISBN 3-934686-36-2.

Die Herausgeber haben mit Die jüdische Presse im europäischen Kontext. 1686-
1990 einen ausgesprochen lesenswerten Sammelband vorgelegt. In den 18 chronologisch

geordneten Beiträgen werden Einzelaspekte der jüdischen Presselandschaft

374



aus vier Jahrhunderten in sechs Sektionen unterteilt dargestellt. Die Auswahl der
Artikel besticht hinsichtlich der herangezogenen Methoden und analysierten Themen

durch ihren Perspektivenreichtum. Kritisch sei allerdings die stellenweise
fehlerhafte Formatierung des Bands bemerkt, auch erschweren fehlende Unterkapitel

die Lektüre einzelner Artikel unnötig.
Den Auftakt macht Hilde Pach mit ihrer Analyse, wie „jüdisch" die Inhalte der
ersten jiddischen Zeitung der Welt waren; der in Amsterdam von 1686 bis 1687
erschienenen Dinstagishe un Fraitagishe Kurantn. Pach wirft viele Fragen auf,
deren Erforschung sich erst in den Anfängen befindet.

Michael Nagel beginnt den zweiten. Themenbereich mit Zur Journalistik der
frühen Haskala. Bei seinen Ausführungen zu den vier frühesten deutsch-jüdischen
Presseerzeugnissen stellt er jeweils Vergleiche mit der christlichen Presse an.
Johannes Valentin Schwarz zeichnet in Redaktion ohne Telefon - ein kurzer Blick
hinter die Kulissen eines jüdischen Periodikums in Deutschland vor 1850 ein
kulturgeschichtliches Bild einer idealtypischen Redaktion. Schwarz liefert zudem eine
tabellarisch ausgewertete Analyse; er schafft ein Register und ein Nachschlagewerk

über das jüdische Pressewesen in den deutschen Staaten bis 1850.
Die dritte Sektion beginnt mit Roni Be'er Marx' Beitrag Halevanon: Zur

Neuinterpretation eines orthodoxen Organs. Die Autorin widerlegt durch ihre Diskursanalyse

des orthodoxen Blatts die geläufige Meinung, der Halevanon sei radikal
gewesen. Paola Sannino verbindet in ,,Di goldene medine" im Spiegel der jiddischen

Presse Rußlands (1881-1914) jüdische Presse- mit Migrationsgeschichte. In
ihrer Quellenanalyse stellt sie dar, welches positive USA-Bild der Leser der jiddischen

Presse Russlands vermittelt bekam.
Markus Winkler, der mit Jüdische Identitätsprozesse im Pressediskurs während

der politischen Transformation 1918/19 in Czernowitz den vierten Abschnitt
eröffnet, bearbeitet in seiner Diskursanalyse die Czernowitzer Variante der
Sprachenfrage, der er sich eingangs in (geistes-)geschichtlicher Perspektive nähert.
Heidemarie Petersen informiert über die jüdisch-ungarische Kulturzeitschrift Mült
és Jövö, indem sie von dieser Plattform jüdisch-ungarischer Intellektueller eine Art
Quellenbeschreibung liefert und die in ihr geführten Identitätsdiskurse darstellt.

Der fünfte Themenbereich beginnt mit Katrin Steffens Beitrag Zwischen Abgrenzung

und Aneignung: Der Ort der polnisch-jüdischen Presse in der polnischen
Öffentlichkeit 1918 bis 1939. Ihr Fazit: Polonität und Jüdischkeit schliessen sich zuweilen

weniger aus als angenommen. Marina Dmitrieva-Einhorn widmet sich dem
Kunstdiskurs in der jüdischen Presse der Zwischenkriegszeit in Warschau, Kiew und
Berlin, bei dem die transnationale Vernetzung im Mittelpunkt der Betrachtung steht.

Den Schlusspunkt des Sammelbandes setzt Lothar Mertens' Beitrag über das

Nachrichtenblatt der Jüdischen Gemeinden in der DDR, der einzige Beitrag
übrigens, der explizit die von H. Pach aufgeworfene Eingangsfrage Wie jüdisch "
waren die Inhalte des Organs? aufnimmt. Auch die übrigens Artikel zeigen,
warum das jüdische Pressewesen aus gutem Grund in jüngster Zeit verstärkt in den

Blickpunkt des Interesses gerückt ist und vermehrt bearbeitet wird; nicht zuletzt
deshalb, weil mit dieser Quelle jüdische Kultur mittels mannigfaltiger Methoden
bearbeitet und neue Perspektiven eröffnet werden können.

Braunschweig / Berlin Rebekka Denz

375



HetÉNYI, Zsuzsa, In a Maelstrom. The History of Russian-Jewish Prose (1860-
1940), translated by JÂNOS Boris. Budapest / New York: Central European
University Press 2008, 332 S„ ISBN 978-9637326912.

Zsuzsa Hetényi, Professorin für russische Literatur an der Budapester Eötvös Loränd
Universität (ELTE), beschäftigt sich seit geraumer Zeit mit dem Phänomen der
russisch-jüdischen Literatur und hat dazu vielfach in ungarischen und russischen Foren

publiziert. Mit In a Maelstrom. The Hisloty of Russian-Jewish Prose (1860-1940)
liegt nunmehr die englische Übersetzung einer ihrer Schlüsselstudien vor. Auf Ungarisch

im Jahre 2000 erschienen war dem Original noch eine Anthologie zur Seite

gestellt (das ungarisches Original erschien unter dem Titel: Bd. I. Az orosz-zsidô

prôza tôrténete (1860-1940)', Bd. II. Az orosz-zsidô prôza antolôgiâja (1860-1940),
Budapest: Dolce Filologia 2000, 175 + 270 S.).

Hetényis Studie nimmt an einer zunehmend intensiveren Kommunikation teil,
die von Wissenschaftlern aus Amerika, Europa, Israel und Russland geprägt wird.
So etwa hat Maxim Shrayer 2007 eine umfassende Anthologie russisch-jüdischer
Autoren vorgelegt (An Anthology of Jewish-Russian Literature: two centuries of
dual identity in prose and poetry, Armonk 2007), haben Leonid Katsis zu Osip
Mandelstam (Osip Mandel 'shtam. Muskus iudeistva, Moskva / Ierusalim 2002),
Harriet Murav zu Identitätsfragen am Beispiel von Avraam Uri Kovner gearbeitet
(Identity Theft. The Jew in Imperial Russia and the Case ofAvraam Uri Kovner,
Stanford UP 2003) oder Gabriella Safran und Steven Zipperstein einen Sammelband

zu An-Ski ediert (The worlds of S. An-sky. A Russian Jewish Intellectual at
the Turn of the Century, Stanford UP 2006).

Hetényi stellt in ihrem Buch anhand von kurzen pointierten Analysen
ausgewählter Autoren wie Osip Rabinovich, Lev Levanda, Andrei Sobol und Lev Lunz
die Entwicklung der russisch-jüdischen Erzählliteratur von ca. 1860 bis 1940 vor,
wobei sie noch einen Ausblick auf das Schaffen von Friedrich Gorenstein in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts gibt. Im letzten Kapitel unternimmt sie eine

vergleichende Betrachtung von russisch-jüdischer und amerikanisch-jüdischer
Literatur, wobei ihr als Zugriff die Perspektive des kindlichen Erzählers dient.

Den Ausgangspunkt ihrer Analysen bildet die Frage nach Identität mit den
zentralen Kategorien von Religion, Nation und Kultur. Die Perspektive der
Argumentation ist eine nationale, was Hetényi die russisch-jüdische Literatur als eine

„literature of Jewish assimilation" (S. 256) bezeichnen lässt. Dieser Assimilationsbegriff

jedoch erschwert zuweilen den Blick auf die mannigfachen Beziehungsge-
füge, in der diese Literatur sich befand und die sie auch selbst schuf.

Wenngleich das Buch die Dichotomie von Russisch versus Jüdisch perpetuiert,
ist es reich an Details, an Verweisen auf motivgeschichtliche Zusammenhänge und
Traditionen. Das gründlich recherchierte Material bietet eine guten Überblick und

Einführung in die Geschichte der russisch-jüdischen Literatur und thematisiert
Fragen nach Zugehörigkeit, deren Relevanz sich insbesondere in den 1990er Jahren

erneut manifestierte.

Leipzig Olaf Terpitz

376



Hartwig, Dirk / Walter Homolka / Michael J. Marx & Angelika Neuwirth
(eds.) „Im vollen Licht der Geschichte". Die Wissenschaft des Judentums und die

Anfänge der kritischen Koranforschung, Würzburg: Ergon Verlag 2008 Ex Oriente

Lux, Bd. 8), 299 S„ ISBN 978-3-89913-478-0

Hervorgegangen ist der Prinz Hassan von Jordanien gewidmete Sammelband aus

einem im Rahmen des 2007 an der Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften eingerichteten ambitionierten Projektes Corpus Coranicum veranstalteten

„Studientag zur Wissenschaft des Judentums als Gründerdisziplin der Koranforschung"

(S. 36f), wie A. Neuwirth in ihrem englisch und deutsch abgedruckten
Einführungsaufsatz darlegt, der dem Band zugleich den Titel gegeben hat (S. 11-24/25-

39). Im Anschluss daran stellt M. J. Marx das ambitionierte Projekt des Berliner
Corpus Coranicum vor, das neben einer Textdokumentation zur Entstehungsgeschichte

des Korantextes und einer Sammlung von Texten zur Umwelt des Koran vor
allem die Erstellung eines historisch-kritischen Kommentars umfassen soll, der
Rück- und Neubesinnung auf die islamische Tradition mit historisch-kritischer
Koranforschung verbinden soll (S. 41-53), ein Anliegen, das W. Homolka im breiteren
Zusammenhang des heutigen interreligiösen Dialogs sieht (S. 55-61.

In den folgenden drei Teilen des Bandes geht es zunächst um eine Würdigung
Abraham Geigers und seines Werkes als Gründervater der Koranforschung (S. 65-
86: S. Heschel, Abraham Geiger and the Emergence of Jewish Philoismalmism; S.

87-98: A. W. Hughes, Contextualizing Contexts - Orientalism and Abraham Gei-
ger's Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen Reconsidered; S.

99-109: Chr. Schulte, Kritik und „Aufhebung" der rabbinischen Literatur in der
frühen Wissenschaft des Judentums). Herausragenden Vertretern aus dem Kreis
seiner Erben widmen sich sodann F. Rosenthal (S. 113-116: The History of Heinrich

Speyer's Die biblischen Erzählungen im Qoran), G. Jäger (S. 117-130: Josef
Horovitz - Ein jüdischer Islamwissenschaftler an der Universität Frankfurt und der
Hebrew University of Jerusalem), F. Niewöhner (S. 131-143: Der Gefangene von
Budapest: Ignaz Goldziher [1850-1921] zwischen Tora und Koran) und N. Sinai

(S. 145-154: Orientalism, Authorship, and the Onset of Revelation: Abraham Geiger

and Theodor Nöldeke on Muhammad and the Qur'än). Gegenstand des dritten
Teils sind „Studien in der Tradition der Wissenschaft des Judentums": A. Neuwirth
liest Ps 104,5-23 und Ps 136 im Lichte von Koran Sure 78,1-17 und Sure 55 (S.
157-189). Während D. Hartwig einen rabbinischen Diskurs in der koranischen
Perikope über den „Urvertrag" in Sure 7,172-174 entdeckt (S. 191-202),
unternimmt R. Leicht einen Vergleich zwischen koranischem und rabbinischem Recht
am Beispiel der Darlehensverträge (Sure 2,282) (S. 203-221). L. Ammann
beleuchtet den altarabischen weltanschaulichen und religiösen Kontext des Korans
(S.223-233). Eine arabische vorislamische poetische Gestaltung der Geschichte

vom Sündenfall findet I. Toral-Niehoff im Schöpfungsgedicht des aus dem Irak
stammenden Dichters "A.dT b. Zaid (2. Hälfte 6. Jh.) (S. 235-256). A. Kosman
schliesslich spürt dem Einfluss der biblischen Sara-Hagar-Erzählung und ihrer
Rezeption auf das jüdisch-islamischen Verhältnis im Mittelalter nach (S. 257-278).
Der Entwurf einer „Werkstatt für Philosophie und Kunst: Für eine Renaissance der

jüdischen und islamischen kosmopolitischen Traditionen" aus der Feder A. Brack-
steins (S. 281-288) schliesst den bemerkenswerten Band ab.

377



Mit ihrer gelungenen Erinnerung an die Anfange der modernen westlichen
Islamwissenschaft im allgemeinen und der historisch-kritischen Erforschung des

Korans im Rahmen der im 19. Jahrhundert entstandenen Wissenschaft des Judentums

im besonderen haben die Beiträger zum einen einem wichtigen Kapitel
europäischer Wissenschaftsgeschichte ein würdiges Denkmal gesetzt, das gerade heute
in Erinnerung gerufen und gewürdigt zu werden verdient. Zum anderen haben sie

mit ihren „Studien in der Tradition der Wissenschaft des Judentums" unter Beweis
gestellt, dass deren Anliegen nicht nur nicht obsolet geworden ist, sondern nach
wie vor ertragreiche Forschung zu inspirieren geeignet ist.

Tübingen Stefan Schreiner

Firestone Reuven, An Introduction to Islam for Jews, Philadelphia: JPS 5768 /
2008, 298 S., ISBN 978-0-8276-0864-1.

Seit Jahren gehört R. Firestone Vf), Rabbiner und Professor für Islamwissenschaft

am Hebrew Union College in Los Angeles, zu den engagierten Verfechtern
eines jüdisch-christlich-islamischen Dialogs, wobei es ihm vor allem um das

Gespräch mit dem Islam zu tun ist. Wie Vf deshalb vor einigen Jahren eine -
unterdessen auch auf Türkisch (2004) und Arabisch (2008) erschienene - Einführung in
das Judentum für Muslime (Children ofAbraham: An Introduction to Judaism for
Muslims, New York 2001) geschrieben hat, legt er nun eine Einführung in den
Islam für Juden vor. Dabei handelt es sich nicht einfach um eine weitere Einführung

in den Islam, sondern um ein Buch über den Islam, das "with the particular
interests of Jews in mind" geschrieben ist. Konsequent hat Vf daher jene Themen
in den Mittelpunkt gerückt, "that are of particular interest to Jews, as well as some
that would be of benefit for Jews to understand even if the may not be of obvious
interest" (S. IX). Das gilt für seinen Survey of Islamic History (S. 3-76) nicht
anders als für seine Darstellung der theoretischen, theologischen und religionsgesetzlichen

(II. God, The Qur'an, and Islamic Law, S. 79-146) und religionspraktischen,
gesellschaftlichen und politischen Grundlagen des Islams (III. The Umma: Islam in
Practice, S. 149-234), bei der es sich immer wieder als profunder Kenner sowohl
der jüdischen als auch der islamischen Quellen erweist.

Getragen ist die Darstellung zum einen von der Erkenntnis, dass Judentum und
Islam, aller "commonalities in the language, history, and culture" ebenso wie der

"very important differences [...], some quite clear, some more subtle" ungeachtet,
dennoch "may be more similar to each other [...] than either is to Christianity",
und zum anderen von der Überzeugung, dass Juden heute "as never before, have a

pressing need to understand the history, theology, and practice of Muslims and

Islam" (S. 3). Entstanden ist auf diese Weise ein Buch, das das Nebeneinander der

Religionen als Chance begreift und zum miteinander Lernen einlädt (S. 238) und
darum nicht ohne Grund mit dem Zitat aus Koran, Sure 5,48 schliesst.

Tübingen Stefan Schreiner

378


	Rezensionen

