Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Simone Well, issue de la judéité ou assignée a la judéite? : Avec
guelgues remarques au sujet de Hannah Arendt

Autor: Chenavier, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Simone Weil, issue de la judéité
ou assignée a la judéité?
Avec quelques remarques au sujet
de Hannah Arendt

par Robert Chenavier*®

L’essentiel de ce qu’a écrit Simone Weil sur les Juifs concerne I'Ancien
Testament,' mais nous allons plutét interroger l'attitude de Simone Weil
face a sa judéité, a la judaicité et au judaisme” de son temps. Wladimir
Rabi, un des rares auteurs, dans le monde juif, & éprouver une « amitié
fraternelle » pour Simone Weil malgré des « désaccords fondamen-
taux », souligne son « malaise devant certains de ses textes », « l'abo-
mination de certaines de ses formulations », et qualifie méme 1'un de
ses &crits de « texte insoutenable ».” Ces reproches vont bien au-dela de
ceux qui ont été¢ adressés a Simone Weil d'un point de vue purement
religieux, qu'il soit juif ou chrétien.*

* Robert Chenavier, 87, avenue des Grandes Platiéres, F — 74190 Passy.

"'Voir DAVID RAPER, Simone Weil's critic of the Old Testament, Hamilton,
Ontario 1968. On se reportera €galement aux Cahiers Simone Weil 111, N° 2
(juin 1980), « Simone Weil et 'Ancien Testament », numéro qui comprend des
articles de Jean Riaud, Gilbert Kahn, Rolf Kiihn, David Minton (Raper). Voir
¢galement les livraisons de la méme revue, consacrées a « Simone Weil lec-
trice de la Bible », décembre 2002 et année 2003.

> ALBERT MEMMI, qui a proposé ces distinctions, donne les définitions sui-
vantes: « La judéité est le fait et la maniere d'étre juif; la judaicité est l'en-
semble des personnes juives » (dans : Portrait d'un Juif, Paris 1962, p. 28).

* « Simone Weil entre le monde juif et le monde chrétien », dans: Sens 7
(1979), pp. 169, 171, 173. WLADIMIR RABI écrit cependant son « admiration
pour le plus grand et sans doute le seul écrivain spirituel que le France ait sus-
cit¢ depuis le début du siécle ». La méme admiration est exprimée dans
presque tous les articles de l'auteur (voir « La conception weilienne de la Créa-
tion. Rencontre avec la Kabbale juive », dans: Simone Weil philosophe, histo-
rienne et mystique, sous la dir. de GILBERT KAHN, Paris 1978, p. 141).

* Ibid. On se reportera également aux propos de Lévinas, que cite WLADI-
MIR RABI dans: Simone Weil philosophe, historienne et mystique, p. 141.

303



Plus radical, Paul Giniewski s’est acharné contre Simone Weil, dans
son livre intitulé Simone Weil ou la haine de soi.” Giniewski développe
la these de « l'alignement serein » de Simone Weil sur certaines posi-
tions antisémites les moins « excusables », trouve une « curieuse asso-
nance avec le dogme des nazis », accuse la philosophe d'une indiffé-
rence a « I'ethnocide du peuple juif», et la regarde comme un « cas
pathologique de haine de soi ».° Toutes les interprétations qui vont dans
le sens d'un antisémitisme de Simone Weil puisent désormais leurs
arguments dans ce livre.

Sans dissimuler les textes les plus contestés et les plus contestables,
il s’agit de répondre a cette question: son attitude, ses silences, ses
prises de position, ses engagements permettent-ils de dire que Simone
Weil fut une juive déracinée, antisémite, vouée a la « haine de soi »?
Simone Weil écrivait a Jacques Maritain, en 1942:

« Je suis d'origine israélite, mais mes parents, tout a fait agnostiques, m'ont
laissée ignorer mon origine jusqu'a I'dge de onze ans et m'ont élevée en dehors
de toute religion. Depuis ma plus tendre enfance [...] j'ai absorbé I'inspiration
chrétienne par l'intermédiaire des livres, en commengant par le XVIIéeme siecle
francais que j'ai aimé dés que j'ai su lire. »

Ses parents étant assimilés au milieu majoritaire frangais, Simone Weil
n'a pas eu d'expérience intime de la tradition hébraique. Quant a ses réac-
tions a la découverte de ses origines juives, on les connait mal. La pre-

> Paris 1978. WLADIMIR RABI a donné un compte rendu de cet ouvrage
dans: Esprit, septembre 1978, n° 9, pp. 146-148. Ce compte rendu tres critique
a ouvert de vifs échanges entre Giniewski et Rabi (Esprit, janvier 1979, n° 1,
p. 183; Le Figaro, 23 septembre 1978). Voir également l'article de PAUL GI-
NIEWSKI dans Le Figaro du 15 novembre 1979, la réplique d'ANDRE-A. DE-
VAUX, dans le méme quotidien, le 28 décembre 1979, accompagnée d'une
réponse de Giniewski. Le compte rendu de Wladimir Rabi, publié par Esprit
est repris dans les: Cahiers Simone Weil, septembre 1978, pp. 30-33. Ce numé-
ro comprend une lecture critique du livre de Giniewski par GILBERT KAHN (pp.
33 sg.). Citons enfin les articles d'YVES CHEVALIER, dans: Sens 7 (1979), pp.
189-191, et de JACQUES EISENMANN, « Simone Weil en proces », dans: Nou-
veaux Cahiers 55 (hiver 1978-1979), pp. 57-61. On trouvera une excellente
critique de 1’'usage que fait Giniewski du « schéma rigide et préformé de “la
haine juive de soi” », dans I’article de MARTINE LEIBOVICI, « Simone Weil, la
mal née », La Haine de soi (sous la dir. ’ESTHER BENBASSA et de JEAN-
CHRISTOPHE ATTIAS), Bruxelles 2000, pp. 229-251.

° Les expressions citées sont tirées du livre de GINIEWSKI, Simone Weil ou
la haine de soi, pp. 25, 29, 47, 48, 73 et 267.

" Cahiers Simone Weil 111, N° 2 (juin 1980), pp. 68-69.

304



micre trace ¢crite de sa main concernant les Juifs montre qu'elle pouvait
parler de facon « détachée » de sa condition juive. A propos d'un jeune
allemand rencontré dans les Vosges, en 1929, elle écrit a ses parents que
ce jeune homme, qu'elle trouvait sympathique, « a perdu de son intérét du
fait qu'en un sens c'est un compatriote. Je suppose que vous comprenez.
[...] Le charme est détruit; ce n'est plus un vrai Allemand ».b

En aott-septembre 1932, Simone Weil fait un voyage en Allemagne,
et elle publie plusieurs articles sur la situation politique et sociale de ce
pays. En 1933, dans « Réflexions sur la guerre », elle évoque « les hor-
reurs indicibles sous le poids desquelles gémissent des milliers de tra-
vailleurs dans les camps de concentration d'Allemagne ».” Giniewski
reproche a Simone Weil de ne pas parler de la persécution des Juifs.'’
Faut-il voir, dans cette réserve, l'aveu d'une « discrimination entre soi-
méme et les autres »?' Rappelons ce que disait Raymond Aron, au
sujet d'un article qu'il écrivit sur I'Allemagne a I'automne 1933, dans la
Revue Europe.'” Dans ses Mémoires, Aron juge ce texte « étrange »,
¢erit sur le ton de I'observateur froid qui refuse de se laisser enrdler
dans «une croisade morale (et patriotique) contre la barbarie alle-
mande ». « Sur les atrocités, les camps de concentration, je me conten-
tais d'allusions », écrit-il encore.”” Dans Le Spectateur engagé, a propos
de l'absence de réaction contre les mesures prises par Vichy a 1’égard
des Juifs, dans la revue La France Libre, Aron constate: « Probable-
ment parce que j'étais juif, j'en parlais le moins possible »."*

On peut reprocher a Simone Weil de n'avoir pas parlé de la persécu-
tion des Juifs en 1933 et plus tard, mais peut-on en déduire que c'était par
pure indifférence ou par antisémitisme?'> On peut lui reprocher de ne pas
avoir affirmé sa solidarité avec les Juifs persécutés, soit une « solidarité

® Cité par SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, Paris 1973, t. 1, p. 132.
? Ecrits historiques et politiques, dans: (Euvres complétes, Paris 1988, t. 1I,
vol.1, p. 91.

'O PAUL GINIEWSKI, Simone Weil ou la haine de soi, p. 29.

' La formule est de RAYMOND ARON, au sujet de sa propre réserve concer-
nant le sort des Juifs persécutés par les nazis et par le régime de Vichy (Meé-
moires, Paris 1983, p. 707).

"2 Voir Mémoires, pp. 63 sq.

1 Mémoires, p. 64.

' Le Spectateur engagé, entretiens avec Jean-Louis Missika et Dominique
Wolton, Paris 1984, p. 105.

15 PAUL GINIEWSKI, Simone Weil ou la haine de soi, p. 30.

305



juive », soit la solidarité¢ d'un étre attaché a la liberté, a la justice, a toute
victime de persécutions. Quant a la « solidarité juive », précisément, on
connait la position de Hannah Arendt: « Lorsqu'on est attaqué en qualité
de Juif, c'est en tant que Juif que l'on doit se défendre ».'® Ce n'est pas
dans le milieu familial qu'elle apprit qu'elle était juive,'” mais Hannah
Arendt évoque la « particularité de la maison familiale ». Elle avait recu
ordre, en cas de réflexion antisémite d'un professeur, de quitter la classe
et de faire un compte rendu de ce qui s'était passé. Sa mere écrivait alors
une lettre recommandée au directeur de I'établissement, et « l'incident
était clos ».'* De telles régles de conduite lui permettaient « de conserver
toute [sa] dignité et d'étre absolument protégée »."” Nous tenons une dif-
férence majeure avec Simone Weil: toute I’analyse politique de 1’histoire
contemporaine, chez Hannah Arendt, sera entreprise a partir de son expé-
rience juive, expérience qui est au ceeur de son expérience du monde.*’
Cette « particularité de la maison familiale », Simone Weil ne 1'a sans
doute pas connue, et on pourrait reprendre, a son propos, la question
posée par Elisabeth de Fontenay au sujet de Raymond Aron: « Un fran-
cais juif doublement héritier des principes de la Révolution Francaise
peut[-il] reprendre a son compte le mot de Hannah Arendt »?*1 Clest
toute la question que posent cent cinquante ans d'histoire des Juifs de
France, émancipés et assimilés. Comment, étant déjudaisé pour soi et juif
pour les autres, défendre le juif ou critiquer le nazisme sans étre suspect
de le faire en tant que juif?** On a le droit de reprocher a Simone Weil
son impuissance a surmonter cette contradiction, mais cette impuissance
ne suffit pas a en faire une antisémite vouée a la « haine de so1 ».

En 1938, Simone Weil écrit plusieurs articles et des lettres dans les-
quels ses positions sur les Juifs sont liées a son pacifisme extréme. Ain-

' HANNAH ARENDT « Seule demeure la langue maternelle », dans: La Tra-
dition cachée, Paris 1987, p. 238.

'" « Seule demeure la langue maternelle », p. 230.

'® « Seule demeure la langue maternelle », p. 233.

" « Seule demeure la langue maternelle », p. 233.

* Voir lettre a Karl Jaspers, Correspondance, Payot 1996, p. 70. Cité par
MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, Paris 1998, p. 20. Voir aussi
WLADIMIR RABI, « Itinéraire d’Hannah Arendt », dans: Les Nouveaux Cahiers
63 (hiver 1980-1981), p. 62.

I « Aron, le judaisme et la politique », Le Monde, 15 mars 1991.

2 Probléme bien posé par RAYMOND ARON dans ses Mémoires (pp. 174 sq.
et 706-707), et dans: Le Spectateur engagé (pp. 35 sq., 88, 104 sq.).

306



si, dans « I'Europe en guerre pour la Tchécoslovaquie? », article publié
dans les Feuilles Libres de la Quinzaine, le 25 mai 1938,” elle se
montre préte a toutes les concessions pour sauver la paix et trouve des
justifications a l'annexion du territoire des Sudétes par I'Allemagne.”*
Elle soutient qu'entre deux injustices — celle faite aux Sudétes et celle
qui verrait la Tchécoslovaquie transformée en satellite de I'Allemagne —
il faut choisir celle qui permettrait le plus probablement d'éviter la
guerre et se résoudre a « une transformation de 1'Etat tchécoslovaque
propre a satisfaire les principales visées allemandes »;*° du moment que
la Tchécoslovaquie conserverait ses caractéristiques nationales et cultu-
relles, l'injustice serait moindre. Cependant, elle va beaucoup plus loin
dans les concessions lorsqu'elle écrit:

« Les Tcheques peuvent interdire le parti communiste et exclure les Juifs des
fonctions quelque peu importantes, sans perdre quoi que ce soit de leur vie
nationale. Bref, injustice pour injustice, puisqu'il doit y en avoir une de toutes
maniéres, choisissons celle qui risque le moins d'amener une guerre. o

Cet article doit étre replacé dans le contexte pacifiste de l'époque, et
plus précisément dans le mouvement de ce pacifisme extréme, qui fut
aussi celui d'Alain.”” La lettre écrite par Simone Weil a Gaston Bergery,
probablement en avril 1938,” peut paraitre plus scandaleuse encore,
puisqu'elle affirme que dans I'hypothése ou la France laisserait 1'Alle-
magne établir son hégémonie en Europe centrale, on pourrait espérer
« que la France une fois repliée derriere ses frontieres, n'opposant plus
d'obstacle aux visées diplomatiques de 1'Allemagne [...], I'Allemagne ne
se donnerait pas la peine de I'envahir ».* Suit le plus effrayant:

3 Ecrits historiques et politiques, dans: Euvres complétes, Paris 1989, t. 11,
vol. 3, pp. 81 sq.

** Lire les commentaires de SIMONE FRAISSE, dans son Avant-propos aux
Ecrits historiques et politiques, pp. 17 sq.

> SIMONE WEIL, Ecrits historiques et politiques, p. 86.

*® Ecrits historigues et politiques, pp. 82-83.

> MICHEL WINOCK écrit: « Alain, associé a Jean Giono et Victor Margue-
ritte, télégraphie a Daladier, lors de la conférence de Munich, pour désavouer
les défenseurs de l'intégrité tchécoslovaque et sauver la paix par tout arrange-
ment équitable » (« Les Intellectuels francais et I'esprit de Munich », dans: Des
Années 30, Paris 1985, p. 154).

*® Voir SIMONE FRAISSE, Avant propos aux Ecrits Historiques et Poli-
tiques, p. 18.

* Ecrits historigues et politiques, Paris 1960, p. 286.

307



« Sans doute la supériorité des forces allemandes amenerait-elle la France a
adopter certaines exclusives, surtout contre les communistes, contre les Juifs:
cela est a mes yeux et probablement aux yeux de la plupart des Francais, a peu
pres indifférent en soi. On peut fort bien concevoir que rien d'essentiel ne se-
rait touché ».”"

Ce n'est pas seulement a propos du probléme de la Tchécoslovaquie, et
particulicrement au sujet de mesures éventuelles contre les Juifs, que
Simone Weil s’exprime comme pacifiste extréme. A la fin de I'année
1936 (ou début 1937), elle rédige un projet d'article a propos de la
guerre d'Espagne, projet dans lequel elle souligne a quel point la poli-
tique de neutralité a 1'égard de cette guerre constitue « un précédent
formidable [...] en matiére de politique internationale ».'

« Nous ne pourrons nous pardonner d'avoir accepté la neutralité a I'égard de la
tuerie espagnole que si nous faisons tout pour transformer cette attitude en un
précédent qui régle a l'avenir toute la politique extérieure francgaise [...]. Nous
exposons a la défaite, a [l'extermination une révolution toute jeune, toute
neuve, débordante de vie, riche d'un avenir illimité [...].

La politique actuelle de neutralité constituerait la pire des trahisons de la part
des organisations ouvrieres francaises si elle n'était pas dirigée contre la
guerre ».

Ce texte est capital, puisqu'il montre que Simone Weil est préte a laisser
vaincre et exterminer une révolution et des camarades qui lui sont
chers, si cela peut sauver la paix en Europe. En présence du conflit « le
plus poignant » pour elle, elle accepte la neutralité, a condition que
cette attitude soit élargie a rous les conflits a venir. Si 1'on replace dans
leur contexte ses positions sur les mesures que pouvaient accepter la
Tchécoslovaquie ou la France devant la menace allemande, on ne peut
pas dire que Simone Weil préconise une politique spécifique concernant
les Juifs (ou les communistes), et encore moins un antisémitisme. Que
ses erreurs d'appréciation soient impardonnables, Simone Weil en con-
viendra elle-méme, puisqu'en 1943 elle s'accusera « d'erreur crimi-
nelle »** en parlant de son pacifisme.

* Ibid.

! « La politique de neutralité et I'assistance mutuelle », dans: Euvres com-
pletes, Paris 1991, t. 11, vol. 2, p. 405.

32 Ibid. (je souligne).

3 Simone Weil renonce au pacifisme aprés la violation des accords de Mu-
nich par Hitler, dont les troupes entrent a Prague en mars 1939. Dans sa lettre a
Jean Wahl, en 1942, elle écrit que depuis le jour de l'entrée des troupes alle-
mandes a Prague, elle a fait de la destruction d'Hitler « la premiere des obliga-
tions ». Elle confesse: « J'ai peut-étre pris cette attitude trop tard. Je le crois et

308



Pourrait-on dire que, devant la question tchécoslovaque, Simone
Weil a réagi en tant que juive soucieuse de se démarquer de la commu-
nauté? Aurait-elle réagi différemment en tant que juive assumant sa
judéité? Wladimir Rabi, dans sa contribution a 1'Histoire des Juifs de
France, a propos des épreuves auxquelles se trouvent confronté les
Juifs a partir de 1938, souligne que « I'épreuve la plus grave fut celle de
Munich ». A I'image du pays et de tous les partis (a 'exception du parti
communiste), les Juifs sont divisés. Il rappelle que « les uns, comme
Emmanuel Berl, sont munichois par pacifisme », tandis que d'autres,
comme Julien Benda, ne craignent pas de passer pour bellicistes.
« Entre ces deux attitudes tranchées, on observe aussi une quasi paraly-
sie causée par un exces de scrupule ».”*

Pour éclairer le contexte rappelons que, sous le gouvernement Dala-
dier, eut lieu le fichage des étrangers suspects, et la création, par décret
du 21 janvier 1939, du premier centre d'internement a Rieu Cros, dans
la Lozere. A ce sujet, Rita Thalmann remarque que « la communauté
juive frangaise accepte d'adoucir les rigueurs de l'internement », mais
qu'elle « prend une distance prudente a I'égard des réprouvés ». Albert
Lévy, président du Comité d'Action pour les Réfugiés écrit dans son
rapport d'activité, en 1939, a propos de la création de ce centre d'inter-
nement: « Si notre gouvernement a cru devoir prendre cette mesure,
c'est que sans doute il la jugeait nécessaire et indispensable ».”> Ainsi, a
l'intérieur méme de la communauté juive, il s'est trouvé des organisa-
tions représentatives du judaisme en France et des notables juifs pour
accepter la mise en ceuvre de mesures d'isolement, de rejet d'autres

je me le reproche amerement » (Deucalion, octobre 1952, n® 4; repris dans les
Cahiers Simone Weil X, N° 1 [mars 1987]). En 1943, dans des notes de
Londres, évoquées plus haut, SIMONE WEIL s'accusera de son « erreur crimi-
nelle d'avant 1939 sur les milieux pacifistes et leur action » (La Connaissance
surnaturelle, Paris 1950, p. 317).

3 WLADIMIR RABIL, « De 1906 a 1939 », dans: Histoire des Juifs en France,
Toulouse 1972, p. 384. Voir les déclarations du Grand Rabbin Weill, publiées
par Le Matin, en novembre 1938, citées par PAULA HYMAN, De Dreyfus a
Vichy, Paris 1985, p. 343) et par DAVID WEINBERG, Les Juifs a Paris de 1933
a 1939, Paris 1974, p. 127. Sur les réactions des Juifs de gauche, voir PAULA
HYMAN, De Dreyfus a Vichy, p. 344.

# RITA THALMANN, « L'Antisémitisme en Europe occidentale et les réac-
tions face aux persécutions nazies pendant les années 30 », dans: L 'Allemagne
nazie et le génocide juif, colloque de 1'Ecole des hautes études en sciences
sociales, Paris 1985, p. 153.

309



Juifs, afin de ne pas compromettre la politique d'apaisement de leur
gouvernement. +

Ces €léments n’excusent pas Simone Weil, ils ne la justifient pas,
mais ses positions s'expliquent suffisamment par le consentement aux
conséquences lourdes d'un pacifisme extréme, sans qu'il soit besoin de
faire intervenir de sa part une indifférence ou une hostilité marquée
d'antisémitisme. Les carences, dans son analyse de I'antisémitisme nazi,
n’en sont pas moins flagrantes. Ainsi, lorsque Simone Weil envisage,
en 1938, qu'un Statut des Juifs ne serait pas le plus grand malheur, elle
inscrit son propos dans un cadre historique limité, celui de l'antisémi-
tisme en France, dans le cadre de la République. L'affaire Dreyfus cons-
titue la référence privilégiée de cet antisémitisme francgais, ainsi que sa
forme immuable. Toutefois, cet antisémitisme fixé dans une historicité
limitée a la France de la Troisieme République ne permet pas d'inter-
préter la pratique raciale antisémite du régime hitlérien, qu'Arnold
Mandel nomme « antisémitisme judéocide ».*’ L'antisémitisme judéo-
cide planifie I'extermination de fous les Juifs.”® Simone Weil méconnait
cette différence entre la haine du juif et I’antisémitisme judéocide, dont
elle ne pergoit pas la spécificité.

Hannah Arendt, en revanche, se garde bien de confondre: « Idéolo-
gie laique du XIX" siécle, qui n’apparait sous ce nom qu’apres les an-
nées 1870, [...] 'antisémitisme n’est a 1’évidence pas la méme chose
que la haine des Juifs d’origine religieuse »;*° cette distinction lui sert a
repérer la spécificité de I’antisémitisme exterminateur nazi, qui exploite
I’antisémitisme politique du XIX® a des fins qui sont tout a fait propres
au totalitarisme. Hannah Arendt peut ainsi dégager ce qui est le plus
caractéristique et le plus dangereux dans 1’antisémitisme totalitaire — ce
que Simone Weil, manifestement, ne soupgonne pas.

C'est dans le contexte de I'année 1938 qu'il faut comprendre 'inter-
vention de Simone Weil au cours d'un débat sur le probléme de la Pa-

3 Qur les réactions des milieux sionistes, voir RITA THALMANN, « L'Anti-
sémitisme en Europe occidentale », p. 153. Mais quelle est l'influence du sio-
nisme sur les Juifs de France dans les années 30?

37 ARNOLD MANDEL, Nous autres Juifs, Paris 1978, p. 64.

** L'analyse qui précéde a été suggérée par la lecture de l'article de Nico-
LAS HEWITT, « Portrait de I'antisémite dans son contexte: antisémitisme et
judéocide », dans: Etudes sartriennes, 1, Université Paris X, 1984.

% HANNAH ARENDT, Sur l’antisémitisme, dans: Les Origines du totalita-
risme, Paris 2002, p. 179.

310



lestine organisé par les Nouveaux Cahiers.”’ Le compte rendu publié
par la revue résume ainsi:

« Simone Weil voit un [...] danger dans l'installation juive en Palestine: pour-
quoi créer une nationalité¢ nouvelle? Nous souffrons déja de l'existence de
nations jeunes, nées au dix-neuvieme siecle, et animées d'un nationalisme
exaspéré. [...] Aussi ne faut-il pas aujourd'hui donner le jour a une nation qui,
dans cinquante ans, pourra devenir une menace pour le Proche-Orient et pour
le monde. L'existence d'une vieille tradition juive en Palestine est précisément
une raison pour créer un foyer juif ailleurs qu'a Jérusalem. !

Simone Weil ne s'oppose pas a la création d'un foyer juif, elle s'oppose a
la création d'une nation juive en Palestine. 11 y a plus qu'une nuance...
Rappelons que si la montée du nazisme et la nouvelle situation politique
ainsi créée contraignirent les organisations représentatives du judaisme
francais® « a développer une certaine neutralité a 'égard du sionisme »,”
c'est 1'hostilité au sionisme qui a domin€ dans la communauté juive fran-
caise.” Si I'Alliance israélite ou le Rabbinat francais autorisent les Juifs a
s'associer a I'ceuvre philanthropique du mouvement sioniste, c'est qu'un
tel engagement peut se faire « sans pour autant adhérer a la doctrine fai-
sant du peuple juif une nation en exil » et sans partager 1’opinion de ceux
qui « préconisent son établissement en Palestine ».* Les organisations
juives de France admettent le principe d'un foyer juif, concevable «a
partir du moment ou il est dénationalisé ».*°

0 Nouveaux Cahiers 37 (janvier 1939), et 38 (février 1939).

N Nouveaux Cahiers 37 (février 1939), p. 20.

“2 e Consistoire Central, I'Alliance Israélite Universelle.

¥ PAULA HYMAN, De Dreyfus a Vichy, p. 235.

* QOutre les ouvrages de Paula Hyman et de David Weinberg, on se reporte-
ra & MICHAEL MARRUS, Les Juifs de France a l'époque de I'Affaire Dreyfus,
Bruxelles 1985.

3 pauLA HYMAN, De Dreyfus a Vichy, p. 258.

% paULA HYMAN, De Dreyfus a Vichy, p. 253. Beaucoup de Juifs francais
auraient pu se reconnaitre dans le message adressé par Léon Blum, lors d'un
rassemblement sioniste: « Le foyer national juif est une chose merveilleuse
pour tous les Juifs qui, a la différence de ce que j'ai connu moi-méme, n'ont
pas eu la chance de vivre en citoyens libres, dotés de tous leurs droits, dans le
pays de leur naissance » (cité par LAZARE LANDAU, De ['Aversion a l'estime.
Juifs et catholiques en France de 1919 a 1939, Paris 1980, p. 315). Le foyer
juif peut offrir une patrie a ceux qui en sont dépourvus, mais le sionisme
comme doctrine nationale ne saurait constituer une solution a la « Question
juive » pour les Juifs assimilés.

311



Dans ces conditions, qu’y a-t-il d’original ou de scandaleux dans la
position de Simone Weil ?*’ Une telle position n’est pas si éloignée de
celle de Hannah Arendt qui, dés 1942, évoquait « la crise du sio-
nisme »," et prédisait, en 1944.% I’échec d’un Etat d’Israél voué a en-
trer en conflit avec les autres peuples de la Méditerranée. Elle pensait
que la Palestine « comme foyer national pour les Juifs [...] ne [pouvait]
étre sauvée que si elle [était] incorporée & une fédération ».”° Elle refu-
sait, comme son ami le rabbin Judah Magnes,s1 un Etat-nation; comme
lui, elle redoutait les dangers d’un nationalisme juif. En 1948, elle écri-
vait encore que le but des Juifs en Palestine devrait étre la construction
d’un foyer national, mais que ce but ne devrait « jamais étre sacrifi¢ a la
pseudo-souveraineté d’un Etat juif».>® La construction d’une patrie
devrait étre fondée sur la collaboration entre les deux communautés —
juive et arabe — et non sur la création d’un Etat israélien par la partition
de la Palestine, partition qui condamnerait a une hostilit¢ irréductible
avec les Arabes dépossédés. C’est Hannah Arendt, en 1948 — et non
Simone Weil, en 1938 —, qui redoute que I’Etat d’Israél, aprés sa vic-
toire militaire, soit absorbé a un tel point par la défense de ses frontieres
que ce souci oblitere tous ses autres centres d’intérét:

“"11 ne sert a rien de dire, comme Giniewski — qui oriente le débat de ma-
niere a faire croire que Simone Weil se distingue par une originale virulence —,
que Simone Weil « critique le caractere juif du nationalisme » alors qu'elle
milite « en faveur d'autres mouvements nationalistes: pour I'émancipation des
peuples coloniaux » (Simone Weil ou la haine de soi, p. 34). Le nationalisme
auquel Simone Weil assimile le sionisme prend la forme du nationalisme de
I'Europe moderne et non la forme du nationalisme des peuples colonisés. D'ou
la crainte que ce nationalisme soit porteur de guerre. Sur ce point encore, il est
intéressa de citer les Mémoires de RAYMOND ARON: « Le sionisme moderne
d'ou sortit 'Etat d'Israél est contemporain de l'assimilation et de l'antisémitisme
laic, plus proche du nationalisme de I'Europe moderne que de la foi séculaire des
Juifs exilés de leur Jérusalem » (p. 503). Retenons aussi Le Spectateur engage:
« Je n'al jamais été sioniste et je ne le serai jamais, d'abord parce que je ne suis
pas juif croyant, d'autre par parce que j'ai toujours pensé que la création de I'Etat
d'Israél au Proche-Orient serait I'origine d'une suite de guerres » (p. 109).

* Voir HANNAH ARENDT, « La crise du sionisme », dans: Auschwitz et Jé-
rusalem, Paris 1991, pp. 47-54.

* HANNAH ARENDT, « Réexamen du sionisme », p. 97.

** HANNAH ARENDT, « La question judéo-arabe peut-elle étre résolue? »,
B bl

*! Voir MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, pp. 389-422.

> HANNAH ARENDT, « Pour sauver le foyer national juif il est encore
temps », dans: Penser [ 'événement, Paris 1989, p. 153.

312



« La pensée politique serait centrée sur la stratégie; le développement écono-
mique serait exclusivement déterminé par les besoins de la guerre. [...] Dans
de telles circonstances [...] les Juifs de Palestine dégénéreraient en ['une de
ces petites tribus guerriere sur les possibilités et 1’'importance desquelles
I’histoire, depuis I’époque de Sparte, nous a amplement informés ».

Nous avons suivi I’itinéraire de Simone Weil, de 1’ignorance de ses
origines a son pacifisme extréme. La guerre a-t-clle changé quelque
chose au refus de se considérer comme juive?

Ce refus apparait explicitement dans sa lettre au Ministre de 1'Instruc-
tion publique d'octobre ou novembre 1940.>* Elle s'étonne de ne pas avoir
regu d'affectation apres l'expiration du congé qu'elle a pris pour raison de
santé. Elle demande si le texte dit « Statut des Juifs » en est responsable
et si ce décret la concerne. Elle affirme, en effet, ignorer la définition du
mot « juif». Si c'est une religion, «je ne suis jamais entrée dans une
synagogue » écrit-elle. Si c'est une race « je n'ai alors aucune raison de
supposer que j'ai un lien quelconque [...] avec le peuple qui habitait la
Palestine il y a deux mille ans ».” Elle ironise sur la définition du Statut,
selon lequel est juif quiconque a eu trois grands-parents juifs; elle sou-
ligne qu'elle a appris a lire dans Racine, Pascal, et que la tradition chré-
tienne, francaise et hellénique est la sienne. Elle conclut:

« Si néanmoins la loi exige que je regarde le terme de "juif", dont j'ignore le
sens, comme une ¢pithéte applicable a ma personne, je suis disposée a m'y
soumettre comme a toute loi quelle qu'elle soit. Mais je désire alors en étre
officiellement informée, étant donné que je ne possede, moi, aucun critérium
susceptible de résoudre ce point. »

On peut trouver cette ironie intolérable,”” déplacée, mais elle est dans la
maniére de Simone Weil, qui I’a maintes fois pratiquée.” Elle n'était

>’ HANNAH ARENDT, « Pour sauver le foyer national juif il est encore
temps », pp. 147-148.

** SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, pp. 289-291. Cette
lettre a été publiée par BORIS SOUVARINE, dans: Etudes Matérialistes, XVII,
décembre 1947.

> SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, p- 290.

5% SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, p. 291.

*7 Comme WLADIMIR RABI, qui pense que cette lettre, ainsi que celle qui
fut envoyée a Xavier Vallat, « passent a c6té du vrai probléme », et que « l'iro-
nie en est aussi intolérable que I'ironie de Charlot dans: Le Dictateur. C'est mal
connaitre le Tyran. C'est mal connaitre la nature inexorable du processus qui
mene Vichy, par stupidité, de la discrimination a la déportation puis a l'exter-
mination dans les fours a gaz » (dans: Simone Weil philosophe, historienne et
mystique, p. 145).

313



pas la seule a avoir recours a cet humour grincant. Il suffit pour s'en
convaincre de lire la lettre envoyée a Pétain par l'avocat Pierre Massé:
« Monsieur le Maréchal,

J'ai lu le décret qui déclare que tous les Israélites ne peuvent plus étre officiers,
méme ceux d'ascendance strictement francaise.

Je vous serais obligé de me faire dire si je dois aller retirer leurs galons a mon
frére, sous-lieutenant au 14e régiment d'infanterie, tué & Douaumont en avril
1916; a mon gendre, sous-lieutenant au 14e régiment de Dragons, porté tué en
Belgique en mai 1940; a mon neveu, J.-F. Massé, lieutenant au 23e colonial,
tué¢ a Rethel en mai 1940. [...]

Suis-je enfin assuré qu'on ne retirera pas, rétrospectivement, la médaille de
Sainte-Héléne a mon grand-pére?

Je tiens a me conformer aux lois de mon pays, méme quand elles sont dictées
par I'envahisseur ».>

Dans la lettre du 18 octobre 1941, qu'elle adresse a Xavier Vallat,
Commissaire aux questions juives, Simone Weil rappelle qu'elle n'a
« pas encore bien compris ce qu'on entend aujourd’hui légalement par
juif », tout en ajoutant qu'elle regarde « le Statut des juifs comme étant
d'une maniére générale injuste et absurde ».%

Bien entendu, tout oppose ces réactions a celle de Hannah Arendt,’’
qui confie: « Pendant de nombreuses années, j’ai souligné que la seule
réponse a la question: “Qui &tes-vous?” était “une Juive”. Seule cette
réponse tenait compte de la réalité de la persécution ».°* La derniére
formule exprime rigoureusement la racine de [’attitude de Hannah
Arendt: elle pense politiquement et voit les choses sous un angle histo-
rigue.® C’est une clef de sa pensée. La condition juive reléve de
I’historicité, la question juive est un probleme politique et la persécu-

** L'ironie est d'autant plus mordante que 1'événement est plus grave. On se
reportera, par exemple, aux articles « Le Maroc ou de la prescription en ma-
tidre de vol » et « Le Sang coule en Tunisie », dans: Ecrits historiques et poli-
tiqgues, (Euvres complétes, t. 11, vol. 3. Voir SIMONE PETREMENT, La Vie de
Simone Weil, t. 1, p. 216, a propos d’une lettre ouverte de S. Weil a
I’Inspection académique. On lira l'article de SIMONE FRAISSE, « Simone Weil
et I'Humour », dans: Cahiers Simone Weil, XI-1 (mars 1988), pp. 19-30.

 Cité par MAURICE RAIJSFUS, Des Juifs dans la collaboration, Paris 1980,
B 99,

% SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, pp. 377-378.

' HANNAH ARENDT, L4 Tradition cachée, p. 238.

2 HANNAH ARENDT, Vies politiques, Paris 1986, p. 27.

% Voir sa lettre a Jaspers, cité par MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt,
une juive, p. 20.

314



tion des Juifs — de la haine religieuse du Juif a I’antisémitisme — est un
probléme politique et historique.

Il ne s’agit pas, pour Hannah Arendt, de réagir selon une filiation
naturelle juive, suivant une « naturalisation » de la judéité, selon des
traits anhistoriques d’une « identité » juive exaltée pour elle-méme.* A
Gershom Scholem, qui lui écrivait: « Je vous considére comme une fille
de notre peuple », elle répond sechement: « S’il faut que je sois venue
de quelque part, ¢’est de la tradition philosophique allemande ».%° La
réponse rappelle singulierement le propos de Simone Weil qui affirme
avoir été ¢levée dans la tradition francaise de Racine et de Pascal.
« Hannah Arendt n’a pas été élevée dans la tradition juive »,°° elle
n’inscrit pas sa pensée « dans une redécouverte » de cette tradition, ou
d’une identité juive: « La judéité se présente a elle comme une expé-
rience socio-politique » dont I’élucidation est inséparable a la fois « de
la prise en compte de I’émancipation et de I’assimilation des Juifs dans
les sociétés européennes »°’ et de leur persécution.

C’est en ce sens qu’il faut comprendre ce qu’elle écrit encore a
Scholem: « J’ai toujours considéré ma judéité comme une des données
réelles et indiscutables de ma vie ».°® Ce n’est pas & une « naissance »
au sens biologique ou racial, ni a celui d’une naturalisation de sa condi-
tion que Hannah Arendt fait référence ici: ¢’est au fait que la condition
juive est une condition qui ne peut pas étre récusée parce qu’elle y est
née et qu’elle la rencontre en tant qu’elle est partie prenante d’une ex-
périence historique et politique, celle des Juifs européens au X X" siecle,
Etre juif n’est, pour Hannah Arendt, ni « une vertu innée ».% ni une
fatalité ou un destin, ¢’est un fait dont la réalité tient a 1’historicité du
peuple juif, a sa facticité de peuple historique. Une condition historique
ne doit pas étre comprise dans les termes de la biologie et du destin (le
Juif comme race ou ethnie, et non comme peuple);”’ on ne peut pas
échapper 4 la judéité comme donné d’ « expérience »,”' Cette concep-

% Voir SHMUEL TRIGANO, L Idéal démocratique a I’épreuve de la Shoa,
Paris 1999, pp. 144-152.

55 GERSHOM SCHOLEM, Fidélité et utopie, Paris 1978, p. 222.

° MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, p. 20.

*" Ibid.

% Lettre & Gershom Scholem, 24 juillet 1963, dans: GERSHOM SCHOLEM,
Fidélité et utopie, p. 222.

% HANNAH ARENDT, Sur [ antisémitisme, p. 320.

" SHMUEL TRIGANO, L 'Idéal démocratique a I’épreuve de la Shoa, p. 115.

"' Voir HANNAH ARENDT, Rahel Varnhagen, Paris 1986, pp. 261 sq. et Sur

315



tion permet a Hannah Arendt de comprendre comment le refus de ce «
donné » conduit a vivre sa judéité sur le mode de la honte et d’un des-
tin, comme elle le montre a propos de Rahel Varnhagen.

Peut-on vérifier cette thése a propos de Simone Weil? Peut-on dire
qu’elle a honte d'étre juive, qu'elle s'identifie a tous les opprimés et a tous
les persécutés a l'exception des Juifs,”* et qu'elle ne stigmatise les me-
sures prises contre les Juifs que pour montrer qu'on ne saurait les lui ap-
pliquer? A I’époque qui sépare a tant d'égards les deux versants de sa vie,
en 1940, Simone Weil envoie a une ancienne éleve, Huguette Baur,” une
lettre capitale pour notre sujet. Huguette Baur lui ayant proposé de se
réfugier, avec ses parents, dans une propriété¢ familiale située dans la
Loire, Simone Weil répond qu'elle ne peut accepter. Parmi les raisons
avancées, elle évoque les dangers que cette situation ferait courir a Hu-
guette Baur et a ses proches. En effet, écrit Simone Weil, « La France,
dans un délai assez court », connaitra « une forme plus ou moins accen-
tuée de racisme ». Elle constate: « Je me trouverai, en ce cas, au nombre
des parias ». Elle commente ainsi cette situation: « Tout bien pesé, je le
regrette; souffrir pour quelque chose qu'on n'a pas choisi et a quoi on
n'est pas attaché semble stupide. Mais enfin le fait est que j'en serai. »
Elle ajoute enfin: « Je n'ai aucun moyen de m'y soustraire. Ce que je
peux, c'est ne pas faire subir la contagion de ce malheur a ceux qui n'ont
pas recu par naissance une telle malédiction.»”* Deux points sont a rete-
nir. D'abord que Simone Weil considére qu’elle se trouvera « au nombre
des parias », puis qu'elle « le regrette ». N'a-t-elle pas voulu se trouver au
nombre des « parias », en usine, en Espagne, dans les colonies? Elle va se
trouver dans une condition de réprouvée, occasion de solidarités nou-

["antisémitisme, p. 324. La notion d’« expérience (Erfahrung) juive » est ana-
lysée par MARTINE LEIBOVICI, dans: Hannah Arendt, une Juive, pp. 20 sq., 27
sq. et 85 sq. Le « donné » se distingue d’une simple détermination naturelle: «
Naitre c¢’est naitre dans un monde, |[...] étre situé¢ au sein d’un réseau de rela-
tions qui me préexistaient. Le donné n’est pas une réalité indifférenciée mais
se présente immédiatement comme le déploiement de multiples différences —
homme, femme, juif, etc. — qui s’entrecroisent en chacun d’entre nous »
(MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, p. 73).

2 PAUL GINIEWSKI, Simone Weil ou la haine de soi, pp. 30 sq., 51 sq., 332 sq.

” HUGUETTE BAUR, qui avait été I'éléve de Simone Weil a Roanne, a
communiqué en 1990, quatre lettres que Simone Weil lui avait envoyées en
1940. Ces lettres ont été publiées dans les Cahiers Simone Weil XIV, N° 3
(septembre 1991).

™ Cahiers Simone Weil, p. 202.

316



velles, et elle le regrette ! L explication de cette contradiction est proba-
blement dans la formule: « Souffrir pour quelque chose qu'on n'a pas
choisi et a quoi on n'est pas attaché semble stupide ». Elle a choisi de
devenir ouvriere, de partir en Espagne; elle aurait voulu se rendre en
Indochine, elle voudra étre parachutée en France occupée pour accomplir
une mission dangereuse, mais elle regrette d'étre une paria qu'elle n'a pas
choisi de devenir. Pourtant, ayant regu « par naissance », comme elle
I'écrit, la « malédiction » d'étre juive dans les conditions qui sont celles
de I'épogque,” Simone Weil n'aurait-elle pu trouver la une source d'identi-
fication avec les opprimeés?

Elle aurait pu choisir de devenir une « paria consciente », cette fi-
gure définie par Bernard Lazare et retenue par Hannah Arendt. Le paria
conscient lutte — au nom de la liberté et de la justice — en reprenant a
son compte les valeurs de I’émancipation, tout en introduisant dans sa
lutte politique « la notion que 1’émancipation cherche a éradiquer »:"° la
notion de peuple juif. Le paria conscient associe « la lutte pour le droit
et la revendication de son appartenance juive [...] comme membre d’un
peuple ».”” Chez Simone Weil au contraire, la judéité est de « pure con-
dition »,”® vécue comme l'altérité absolue, qui lui vient par la médiation
d'autrui et des circonstances. Elle refuse 1’1dée de filiation, ne trouvant
aucune raison de supposer « un lien quelconque avec un peuple qui
habitait la Palestine il y a deux mille ans ». Si la définition du mot « juif
» renvoie a une religion, elle affirme qu’elle n’est « jamais entrée dans
une synagogue ».” Cependant, elle ne voit pas non plus dans sa nais-
sance, un donné d’expérience, irrécusablement lié a des conditions poli-
tiques et historiques. Etre née juive est vécu comme un « malheur parti-
culier », son « probléme personnel et privé », comme I’écrit Hannah
Arendt au sujet de Rahel Varnhagen;™ or, « en tant que probléme per-
sonnel, la judéité était insoluble ».*" L’intériorisation personnelle de la
judéité — sous la forme d’une assignation, chez Simone Weil — ne pou-

> Rien ne permet de dire qu'étre juive fut, pour Simone Weil, une malédic-
tion absolue.

7 MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, pp. 326 sq.

"7 Et « non comme adepte d’une religion » (MARTINE LEIBOVICI, Hannah
Arendlt, une juive, p. 330).

8 VICTOR MALKA, Aujourd'hui étre Juif, Paris 1984, p. 19.
7 SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, p. 290.
% HANNAH ARENDT, Rahel Varnhagen, p. 267.
81 .

1bid.

317



vait que conduire a une impasse politique dans les circonstances ou
cette assignation avait lieu. Hannah Arendt, en assumant politiguement
sa condition historique d’€tre juive a pu échapper a la honte de so1 et a
I’impasse d’étre désignée comme juive sans étre en mesure de répondre
politiquement a cette assignation.

Quelle est I’attitude de Simone Weil devant le malheur qui résulte
de cette « malédiction » recue de naissance? La réponse est dans la
lettre a Huguette Baur: « Je n'ai jamais recherché la malheur [...]. Si
maintenant le malheur m'atteint pourquoi chercherais-je particuliere-
ment a y échapper? [...] Il vaut mieux considérer tout ce que le sort
apporte, bonheur ou malheur, vie ou mort, comme une grace. »>2 Si elle
ne veut pas faire de la condition juive de paria une vocation, Simone
Weil accepte en revanche le malheur qui résulte de cette condition non
choisie. Elle est fid¢le, en cela, a tout ce qu'elle a écrit sur le malheur, a
savoir qu'il faut « aimer tout ce que la destinée apporte, méme lors-
qu'elle apporte le malheur ».* Elle va méme jusqu'a écrire que « partout
ou il y a le malheur, il y a la Croix » et qu'a « n'importe quelle époque,
dans n'importe quel pays, partout ou il y a un malheur, la Croix du
Christ en est la vérité ».** Elle n'aurait pourtant pas pu dire, avec Edith
Stein: « Je m'entretenais avec la Sauveur et je lui disais que c'était sa
Croix, je le savais, que l'on posait maintenant sur le peuple juif ».*
Simone Weil ne voyait pas comment elle pouvait avoir part aux souf-
frances du Christ en associant son destin a celui des Juifs, parce que la
mort juive ne pouvait étre a ses yeux celle du Sauveur.

Cette position, livrée dans une correspondance privée, n’empéche
pas Simone Weil d’agir contre le racisme et I'antisémitisme, au cours de
son séjour 4 Marseille. Le témoignage de Marie-Louise David,* dans
un entretien avec Wladimir Rabi est a cet égard, capital:

%2 Cahiers Simone Weil XIV, N° 3 (septembre 1991), p. 201.

% Lettre a Antonio, citée par ANDRE-A. DEVAUX, « Malheur et compassion
chez Simone Weil », dans : Cahiers Simone Weil VIII, N° 4 (décembre 1985).
p. 392.

8 SIMONE WEIL, Pensées sans ordre concernant l'Amour de Dieu, Paris
1962, p. 124.

% « Comment j'entrai au Carmel de Cologne », dans: Sens 6-7 (juin-juillet
1987), p. 181 (livraison consacrée a Edith Stein).

% Marie-Louise David fut, a partir de 1941, responsable régionale de 7¢-
moignage chrétien pour six départements du Sud-est. Elle recevait 3000 exem-
plaires de chaque numéro des cahiers. On se reportera également a son témoi-
gnage, rapporté par le pére Perrin dans: Mon dialogue avec Simone Weil, Paris

318



« Le 21 décembre 1941 [...] je rencontrai Simone Weil. Pendant pres de six
mois, [...] jusqu'au jour de I'Ascension de mai 1942 [date a laquelle S.W.
quitte Marseille pour les Etats-Unis] nous nous sommes vues, chaque jour,
¢tant donné qu'elle me servait de "boite a lettres", et que ce fut par elle que
passeérent toutes mes relations avec mes "supérieurs hiérarchiques" [...]. Je
peux donc affirmer, sans la moindre hésitation, qu'elle a participé a la Résis-
tance, qu'elle a diffusé chaque fois pres de 300 cahiers de Temoignage Chré-
tien que je lui remettais, qu'elle m'a fait établir de fausses cartes d'identité
qu'elle destinait a telle ou telle personne qui en avait besoin, et, naturellement,
a des Juifs. Je l'affirme d'une maniére absolue. »"’

Simone Weil a pu diffuser trois numéros des Cahiers du Témoignage
Chrétien: « France, prends garde de perdre ton dme », « Notre combat »
et les « Les racistes peints par eux-mémes ».”* Elle n'a pu agir et diffu-
ser ces cahiers qu'en étant en plein accord avec l'inspiration des rédac-
teurs et des responsables du mouvement. Elle écrira d'ailleurs & Maurice
Schumann, depuis New York, en 1942: « J'étais liée [aux milieux des
Cahiers du Temoignage Chrétien] par une profonde amiti¢, je crois que
c'est de loin ce qu'il y a de meilleur en France en ce moment. »* En
diffusant les Cahiers, elle manifeste clairement qu’elle est du coté des
chrétiens qui luttent dés 1940 contre une justification éventuelle de
I'antisémitisme par l'antijudaisme catholique traditionnel. Non seule-
ment l'antijudaisme religieux de Simone Weil ne la fait pas glisser vers
une approbation de l'antisémitisme, mais cet antijudaisme ne l'empéche
pas d'agir aux cotés de chrétiens qui font de leur lutte contre le racisme
un élément essentiel de leur vocation religieuse.

Nous accordons a Annie Kriegel qu « 1l est insuffisant de noter l'en-
trée [de Simone Weil] dans la Résistance », et qu’« on ne saurait oublier
les textes étranges qu'elle a écrits peu de temps avant sa mort en 1943 a
Londres, ou elle s'interrogeait sur la légitimité d'un retour des juifs dans

1984, pp. 104 sq. Voir MALOU BLUM (DAVID), Le Choix de la Résistance, Paris
1998, pp. 104-115. Voir RENEE BEDARIDA, Les Armes de ['esprit. Témoignage
chrétien (1941-1944), Paris 1977, pp. 102-103.

" Entretien avec Wladimir Rabi, dans: Cahiers Simone Weil IV, N° 2 (juin
1981), pp. 77-79.

* Elle n'a pas pu diffuser le numéro intitulé Antisémites, qui n'est pas par-
venu a Marseille avant juin 1942 (au plus tot), selon Renée Bédarida, que je
remercie d'avoir bien voulu m’éclairer sur ce point. Simone Weil a quitté Mar-
seille le 14 mai 1942.

% SIMONE WEIL, Ecrits de Londres, Paris 1957, p. 198. Cf. la lettre en-
voyée par Simone Weil a un officier britannique en 1942 (citée par SIMONE
PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, p. 427).

319



la loi normale ».” Il s’agit d’un rapport rédigé au sujet d’un texte éma-
nant d'un mouvement de Résistance, |'Organisation Civile et Militaire.
Ce rapport fut demandé a Simone Weil par les services de la France
combattante, a Londres. Le texte de I'O.C.M. concerne les « bases d'un
statut des minorités francaises non chrétiennes », mais vise surtout les
Juifs (il fut publié en juin 1942).”" Regardant I'assimilation comme un
phénomene récent et mal engagé, le texte cherche un modus vivendi entre
les Juifs francgais et la nation. Enumérant les « inconvénients » créés par
l'existence d'une minorité juive, 1'0.C.M. propose a la fois d'interdire
certaines fonctions élevées aux Juifs ainsi que les corps €lus nationaux, et
propose leur limitation dans les administrations centralisées, ainsi que
leur dispersion géographique dans certaines professions.

Dans son rapport, Simone Weil”* résume le texte de 1'0.C.M., avant de
donner son commentaire. Retenons trois points importants. D’abord, Si-
mone Weil reproche au projet de '0.C.M. de regarder les données qui
définissent la minorité juive comme stables, de « reconnaitre officiellement
l'existence » de cette minorité et de proposer un statut qui corresponde a un
modus vivendi stable. C'est « trés mauvais », juge-t-elle, car cela « cristal-
lise » la minorité. « L'objectif doit étre d'en provoquer la disparition et tout
modus vivendi doit étre une transition vers cet objectif ».

Elle remarque ensuite que le probléme de la minorité juive est spéci-
fique. Ce qui fait cette spécificité, c'est « le lien entre le probléme juif et
les problemes relatifs a la vie spirituelle ». De ce point de vue il faut
« interdire de mettre dans la méme catégorie les Juifs et les minorités
nationales, comme le fait cette étude de I'O.C.M. ». Si1 les Russes et les
Espagnols naturalisés frangais sentent le besoin « de rester ensemble, de
conserver la chaleur charnelle de la patrie d'origine, il n'est pas du tout
sir que ce soit un mal », et « il y aurait cruauté a les disperser de
force », car ces minorités ont une patrie, qui est source de spiritualité.
En les dispersant « on les priverait d'un bien réel », écrit Simone Weil.
Le judaisme est au contraire « un réve de domination temporelle [qui] a

% Actes du colloque La France et la question juive, 1940-1944, Paris 1981,
p: 399,

I Sur I'Organisation civile et militaire, voir ARTHUR CALMETTE, L'O.C. M.
Histoire d'un mouvement de Résistance de 1940 a 1946, Paris 1961.

2 De courts extraits sont cités par SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone
Weil, t. 11, p. 477. Je remercie Florence de Lussy, Conservateur général a la
Bibliothéque nationale de France, qui m'a communiqué une copie de ce texte
provenant du Fonds Simone Weil.

320



soudé par l'orgueil une bande de fugitifs ». Les Juifs n'ont ni patrie ni
spiritualité, et I'auteur du rapport ne cesse de souligner que le judaisme
est une « soi-disant religion », une « idolatrie nationale qui a perdu
toute réalité depuis la destruction de la nation ».

Elle conclut qu’une solution doit étre cherchée en tenant compte des
deux caracteres essentiels de notre époque, qui sont « déracinement et
irréligion ». Il se trouve qu'« on peut définir la minorité juive par [ces]
deux caracteres ». Il y a donc, écrit Simone Weil, « correspondance
entre la minorité juive et I'époque ». Cette minorité, « étant le symbole
de l'esprit de I'époque, a €t¢ automatiquement portée en haut par cette
correspondance méme ». Ce qui explique, de la méme fagon, les réac-
tions hostiles contre cette minorité, puisqu'elle est « le symbole d'un
mal ».”* La solution du probléme juif s'inscrit donc dans le projet, plus
vaste, de traiter le mal originel. La solution suppose l'instauration d'une
société fondée sur une « spiritualité authentique », c'est-a-dire, selon les
termes employés par Simone Weil, sur « une inspiration authentique-
ment chrétienne ». C'est dans ce contexte que la solution serait facile.”
Pourtant certaines mesures destinées a contraindre les récalcitrants sont
envisagees:

« Si une inspiration authentiquement chrétienne [...] imprégnait réellement
l'enseignement, I'éducation et la formation de la jeunesse [...], ni la soi-disant
religion juive, ni I'athéisme propre aux Juifs émancipés de leur religion, n'au-
raient assez de force pour empécher la contagion. Le racisme juif aurait seul

assez de force pour cela; au bout de deux ou trois générations, il ne resterait
comme Juifs conscients de I'étre que les racistes fanatiques. A ce moment-la le

 Simone Weil souligne immédiatement qu'il faut nommer ce qui est mau-
vais « en observant les proportions ». Ce qui veut dire que « le symbole d'un
mal est un mal » (la place tenue par une minorité juive déracinée), mais que
« le mal originel est un mal bien plus grand ». Or qu'est-ce que ce mal origi-
nel? C'est celui de notre époque. Ce sont les caractéres de notre époque qui ont
donné a la minorité juive cette place disproportionnée a son importance réelle.
Une thése analogue a été développée par THEODOR LESSING, dans I’Epilogue
de La Haine de soi, Paris 1990, pp. 152-153 (titre original: Der Jiidische
Selbsthass, Berlin 1930). Lessing tirait cependant une conclusion opposée a
celle de Simone Weil, et insistait sur le danger de 1'assimilation. Selon lui, une
tiche purement spirituelle revient aux Juifs en raison des souffrances traver-
sées, souffrances qui leur ont permis de dépasser le stade de la maladie qui
affecte I'Europe, celle du déracinement et de I’irréligion.

* Alors que le probléme des minorités non chrétiennes est « insoluble, pré-
tend Simone Weil, avec les rouages de la vie publique que comportent les
systémes connus ».

a2l



probléme serait de trouver un critere pour les discerner afin de leur oter la
nationalité francaise. »
Simone Weil précise:
« C'est seulement relativement a une inspiration d'une spiritualité authentique,
et qui aurait déja commencé a imprégner la vie du pays, que peuvent trouver
place des mesures de protection contre ceux qui sont incapables de s'y associer,
parmi lesquels seraient inévitablement la plupart des Juifs. Si une inspiration
chrétienne était réellement infusée a I'enseignement, il deviendrait Iégitime
d'en écarter les Juifs, notamment pour les branches comme la littérature ou la
philosophie. »
Ce texte révele une redoutable ambiguité, accentuée dans les Ccrits de
Londres. Dés 1933, les difficultés qu'elle entrevoit dans la résolution du
probléme de l'oppression sociale, lui font craindre que tout effort pour se
libérer tourne au profit du totalitarisme.” Si l'on tient compte, paralléle-
ment, de son évolution spirituelle, on peut dire que la guerre conduira
Simone Weil a cette conclusion qu'il n'y a plus de choix qu'entre une
spiritualité authentique et le totalitarisme.”® Le commentaire donné aux
propositions de I'O.C.M. s'inscrit dans ce projet d'une société authenti-
quement spirituelle comme alternative au totalitarisme.”’” En effet, a la
ségrégation par le statut, Simone Weil oppose l'assimilation dans le cadre
d'une société d'inspiration authentiquement chrétienne, qui differe d'une
société de fradition chrétienne telle que la congoit le régime de Vichy.”
Certes, on peut tenir I'idée d'assimilation des Juifs pour « une opi-
nion regrettable », selon la formule de Giniewski, mais lui-méme ne la
tient pas pour de I'antisémitisme.” Quant aux mesures préconisées par
Simone Weil pour provoquer l'assimilation, si on les qualifie d'antis¢-
mites, il faut également qualifier d'antisémite le plan d'assimilation des
Juifs congu par I'Abbé Grégoire.'” Or il est impossible d'enraciner ainsi

% Cf. « Perspectives », (Euvres, Paris 1999, p. 270.

% « Le courant idolatre du totalitarisme ne peut trouver d'obstacle que dans
une vie spirituelle authentique », dans: L'Enracinement, Paris 1990, p. 119.

°7 Simone Weil renvoie d'ailleurs, dans son rapport, & un « systéme exposé
ailleurs », systéme qui serait fondé sur « une notion nouvelle de la fonction
judiciaire ». C'est une allusion aux théses de L'Enracinement.

% N'oublions pas, d'autre part, que Simone Weil est prompte a reprocher a
I'Eglise son « totalitarisme » (dans: Attente de Dieu, Paris 1977, p. 61).

? Voir Simone Weil ou la haine de soi, p. 47.

"% WLADIMIR RABI a noté la consonance des propositions de Simone Weil
avec le plan de I'Abbé Grégoire, dans son article « Simone Weil entre le
monde juif et le monde chrétien », dans: Sens 7 (1979), p. 171. Du méme au-

322



l'antisémitisme judéocide. Amos Funkenstein remarque a juste titre que
l'antisémitisme contemporain, qu'il soit extréme ou modéré, a « une
caractéristique remarquable » et radicalement nouvelle:

« Sa cible n'est pas tant le Juif traditionnel, orthodoxe, reconnaissable comme
tel, que ce que 'antisémite croit étre le Juif déguisé: ce Juif émancipé, assimilé.
[...] Le but politique de I'antisémite est donc [...] de révoquer |'émancipation
juridique accordée aux Juifs et, par discrimination, de les rendre a nouveau
reconnaissables. » "

Or, ce sont ces statuts — celui qui a été mis en place par Vichy ou celui
qui est préconisé par 'O.C.M. —, qui sont destinés a rendre le juif recon-
naissable, que Simone Weil refuse. Elle ne s'attaque pas a I'émancipation,
elle ne combat pas le Juif invisible afin de le rendre visible, pour le mar-
quer et I'expulser. En ce sens elle n'est pas antisémite, et parler, comme
Giniewski, d'assonance avec les théses nazies est inacceptable.'”

Restent les mesures évoquées au sujet de ceux qui ne voudraient pas
s'assimiler. Ce sont bien des mesures de ségrégation. Qu'est-ce qui dis-
tingue ces mesures de celles prises par Vichy ou de celles qui sont sug-
gérées par 1'0O.C.M.? Pour examiner ce probleme, il faut rappeler que,
dans L ’Enracinement, Simone Weil regrette que la religion ait « été
proclamée une affaire privée »,'” car cela veut dire qu’elle « est affaire
de choix, d'opinion, de gott ».'™ Dans une société d'inspiration authen-
tiquement chrétienne, la religion retrouverait « le caractére obligatoire
réservé aux choses publiques ». Il y a alors, pour le moins, un risque
que les mesures d'assimilation ménent a la contrainte, ou produisent un
effet contraire a celui qui est souhaité. C'est pourquoi Simone Weil s'en
prend, pour les ridiculiser, aux mesures autoritaires prises par le régime
de Vichy pour introduire la religion dans I’enseignement.

Elle est donc consciente de I'ambiguité et de la fragilité de la notion
de société d'inspiration chrétienne. Des qu'elle s'oppose, dans L'Enraci-

teur, voir le commentaire du plan d'assimilation des Juifs congu par 1'Abbé
Grégoire, dans: Anatomie du judaisme frangais, Paris 1962, pp. 13 sgq.

197 AMOS FUNKENSTEIN, « Les interprétations théologiques de I’holo-
causte », dans: L'Allemagne nazie et le génocide juif, pp. 480-481.

%2 Quant a écrire que Simone Weil « propose les objectifs — non les mé-
thodes — d'une véritable solution finale, non sanglante, du probleme juif »
(PAUL GINIEWSKI, Simone Weil ou la haine de soi, p. 48), c'est une formule
bonne pour la polémique, qui msulte plus qu'elle n'éclaire. L'expression « solu-
tion finale » ne doit pas faire tous les métiers sous prétexte d'é¢loquence.

' I'Enracinement, p. 162.

19 L 'Enracinement, p. 163.

323



nement, a la laicité et a la conception de la religion comme affaire pri-
vée, c'est pour affirmer clairement que la tradition chrétienne telle
qu'elle a été comprise n'offre pas de solution ou que les solutions sont
pires que le mal.'” Elle oppose a la « tradition chrétienne » facon Vi-
chy une «société d'inspiration authentiquement chrétienne », un
« christianisme authentique », une « vie spirituelle authentique ». Ce-
pendant, chaque fois qu'il est question de cette authenticité, Simone
Weil constate que le christianisme authentique, « aujourd'hui, est tres
rare »; *° elle souligne que « l'union de I'dme avec le bien absolu » sup-
pose une transformation de telle nature qu'on ne peut « espérer la voir
accomplie par tout un peuple »;'"" d’ailleurs, le discernement spirituel
est chose fort rare chez les individus!'*®

I1 faut tirer les conséquences. Si des mesures doivent étre prises
contre ceux qui ne s'intégrent pas a une société d'inspiration spirituelle,
ces mesures sont hypothétiques, puisqu’elles sont soumises a la condi-
tion d'une imprégnation de la société par cette spiritualité. Cela revient
a renvoyer ces mesures dans l'irréel d'une situation qui n'est pas préte de
se réaliser.'”. Toutefois, dans les conditions historiques bien réelles ou
Simone Weil évoque ces mesures, ne risque-t-on pas de donner aux
esprits faibles 'occasion de prendre les solutions « dans I'idéal » pour
des solutions applicables a court terme, dans une société de tradition
chrétienne? Pourquoi anticiper sur la fin de l'histoire en proposant dés
maintenant des mesures qui pourraient laisser croire que son regne
pourrait venir prochainement? Ainsi, lorsque Simone Weil écrit: « On
haterait le processus si on pouvait efficacement encourager les parents
juifs d'esprit un peu large a ne pas dire a leurs enfants qu'ils sont
juifs »,''” n'est-ce pas laisser croire 4 des esprits pressés que le régne
des fins pourrait dépendre de telles mesures?

1% I 'Enracinement, pp. 118 sgq.

19 1 'Enracinement, p. 118.

"7 Ecrits de Londres, p. 103. Elle souligne, dans une lettre a Maurice
Schumann, a quel point le discernement surnaturel, qui permet de distinguer
l'idolatrie d'une « inspiration authentique et pure », est rare et difficile (Ecrits
de Londres pp. 192-193), alors que le défaut d'attention et l'imagination nous
livrent facilement aux passions collectives.

198 Attente de Dieu, p. 73-74.

19 Telle est ’interprétation donnée par GILBERT KAHN, dans son compte
rendu du livre de Giniewski, dans: Cahiers Simone Weil 1, N° 2 (septembre
1978), pp. 38 sq.

"% Rapport sur le texte de 1'0.C.M. (je souligne). « L'impatience eschatolo-

324



Remarquons enfin que l'anticipation a laquelle se livre Simone Weil
est curieusement orientée, puisqu'elle suppose que parmi ceux qui ne
voudront pas s'assimiler, il y aura « inévitablement la plupart des
Juifs »; elle lie le judaisme a la notion de race,''' laisse entendre que
c'est le judaisme qui est raciste,' ' et elle transgresse le principe qu'elle
a posé elle-méme sur le caractére non héréditaire de la religion,'” en
affirmant que la minorité juive « a pour lien une certaine mentalité ré-
pondant a I'absence d'hérédité chrétienne »!'"*

Tout est fait, dans ce rapport sur le texte de I'0.C.M., pour transfor-
mer le judaisme en un probléme singulier. Peut-on expliquer cette fagon
de procéder, ses ambiguités et ses contradictions, en affirmant que la
judéité est décidément le probleme personnel de Simone Weil?

Percevoir Simone Weil dans son époque, ce serait la considérer
comme expression d'un judaisme émancipé et assimilé, en train de dis-
paraitre. Dans 1'Antisémitisme, miroir du monde,”5 Josué Jéhouda sou-
ligne a quel point les Juifs assimilés furent pris au dépourvu par l'anti-
sémitisme nazi. De 1932 a 1939, « les nazis procédeérent a une sorte
d'épreuve de force afin de se rendre compte du degré de résistance ef-
fective du monde juif et de sa capacité de défense ».''® Ils ne rencontre-
rent que « I'indéniable faiblesse du judaisme émancipé », « moralement
disloqué », « résigné » et « spirituellement amorphe ».""” A propos de
l'antisémitisme juif, Josué Jéhouda ouvre sa réflexion par ces mots:

gique », manifeste dans L'Enracinement, au sujet de la réforme de la fonction
judiciaire, a été remarquablement analysée par PATRICE ROLLAND, dans son
article « Simone Weil et le droit », Cahiers Simone Weil X111, N° 3 (septembre
1990), pp. 248-249. L'impatience de faire advenir, par des mesures contrai-
gnantes, le « régne des fins » en maticre de justice, se retrouve dans le souci
d'imprégnation spirituelle de la société.

"« Une pensée religieuse est authentique quand elle est universelle par
son orientation. (Ce n'est pas le cas du judaisme, qui est lié a une notion de
race) » (L'Enracinement, p. 121).

"> Rappelons ce qui est écrit dans le rapport sur I'étude de 1'0.C.M.: « Le
racisme juif aurait seul assez de force » pour empécher la contagion d'une
inspiration authentiquement chrétienne.

"> Simone Weil écrivait au Ministre de 1'Instruction publique, en 1940:
« On congoit difficilement I'hérédité d'une religion » (SIMONE PETREMENT, La
Vie de Simone Weil, t. 11, p. 290).

1% Ce passage est cité par SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, p. 477.

15 Genéve 1958. Josué Jéhouda a fondé, en 1932, la Revue Jjuive de Genéve.

"o Antisémitisme, miroir du monde, p. 234.

"7 Antisémitisme, miroir du monde, pp. 234 et 237.

325



« Etre né juif et tout ignorer du judaisme, sans parvenir a s'intégrer entiérement
dans un milieu non juif, a la suite du barrage brutal ou imperceptible de 1'anti-
sémitisme qui se manifeste méme a 1'égard du juif converti, est une malédic-
tion ».

« Malédiction », c'est le terme qu'emploie Simone Weil dans une lettre
a Huguette Baur.'"”

On pourrait dire, avec le Rabbin Richard Freund, que Simone Weil
est la « quintessence de la personnalité juive du monde moderne »,'”
interprétation que Wladimir Rabi précise:

« J'al toujours considéré Simone Weil comme faisant partie de notre destin, et
que notre judaisme francais était coupable d'elle. La défaillance du judaisme
francais pendant cent cinquante ans, sa faiblesse, sa vacuité spirituelle, étaient
telles que 1'on devait considérer Simone Weil comme le produit ultime d'une
communauté aspirant a l'extinction [...]. Elle n'a fait que traduire, et notamment
dans son commentaire au rapport de I'O.C.M., le souhait profond d'une cer-
taine communauté qui n'aspirait qu'a disparaitre a cette époque. »

Cette analyse, qui n’est pas seulement applicable au judaisme francais,
n’est pas trés ¢loignée de celle de Hannah Arendt. Selon Hannah
Arendt, plus généralement, I’histoire juive est celle d’un peuple disper-
s¢, sans pays, exilé, privé d’espace public. Cette « histoire » apparait
donc comme le progressif devenir étranger au monde: une acosmie, qui
n’a pas préparé les Juifs a réagir politiquement a [’antisémitisme nazi
en tant que peuple, puisque I’histoire juive est celle d’un peuple qui « a
évité toute action politique pendant deux mille ans ».'*

L'inscription dans un contexte historique fait ressortir le peu d'origi-
nalité de la situation de Simone Weil. Cependant, en faire le produit
d'une histoire et d'une €poque, n’est-ce pas manquer les raisons de ce
que Wladimir Rabi appelle la « véritable impossibilité physique et con-

" Antisémitisme, miroir du monde, p. 265.

" Voir supra, note 74.

'?Y « La tradition mystique juive et Simone Weil », dans: Cahiers Simone
Weil X, N° 3 (septembre 1987), p. 290.

121« La conception weilienne de la création », Simone Weil philosophe,
historienne et mystique, p. 154 (cf. p.159). WLADIMIR RABI énonce a plusieurs
reprises la méme theése. Voir par exemple son entretien avec Marie-Louise
David (dans: Cahiers Simone Weil IV, N° 2 [juin 1981], p. 82), ainsi que son
article « Stmone Weil ou l'itinéraire d'une dme », dans: Les Nouveaux Cahiers
26 (automne 1971), pp. 60-61. Enfin, du méme auteur, « Simone Weil entre le
monde juif et le monde chrétien », dans: Sens 7 (1979), p. 171.

1> HANNAH ARENDT, Sur [ ’antisémitisme, p. 225.

326



ceptuelle d'accepter une identité juive »'** chez Simone Weil? La judéi-

té, le judaisme, la judaicité, ne constituent pas des racines auxquelles
elle chercherait a s'arracher. On ne peut pas dire qu'elle a fait autant
d'efforts pour se détacher de sa judéité que pour se détacher de sa con-
dition d'intellectuelle et de ses origines bourgeoises. Dans sa vie comme
dans sa philosophie les efforts et les sacrifices qu'elle fait pour partager
une condition qui ne correspond pas a ses origines (la condition ou-
vriére, par exemple) ne peuvent pas étre mis en rapport avec le déta-
chement qu'elle éprouve par rapport a la judéité. Détachement qui la
fait réagir avec ironie et violence quand elle est renvoyée a ses origines
juives.

L'antijudaisme religieux de Simone Weil a-t-il pu accentuer son
aveuglement? Accentuer et non provoquer, car si de sa critique de I'An-
cien Testament procédait un antisémitisme juridique ou jud€ocide, Si-
mone Weil approuverait les mesures prises par Vichy. Or elle les juge
injustes et absurdes. Elle approuverait, de méme, les persécutions des
Juifs par les nazis. Or, elle lutte contre toute forme de racisme et d'anti-
sémitisme en participant au mouvement 7émoignage Chrétien. A
Londres, ayant a examiner deux autres projets de I'0.C.M. — I'un concer-
nant la structure du gouvernement, I'autre les bases d'une réforme consti-
tutionnelle —, Simone Weil écrira a propos des auteurs du premier projet:
« Ces gens sont intégralement, exclusivement et consciemment fas-
cistes ».'** Elle précise, au sujet du second projet:

« Cela permet de comprendre la vraie pensée de ces gens-la concernant les
Juifs. Comprenant que 1'antisémitisme genre allemand est impolitique en ce
moment en France, ils feignent une étude sérieuse, objective du probleme.
Mais leur but est seulement de constituer une minorité juive cristallisée,
comme réserve tout préte en vue d'atrocités futures. » 123

Toutefois, qu'est-ce qui constitue, chez Simone Weil, une raison ma-
jeure de lutter contre l'antisémitisme juridique et judéocide (puisqu'elle
soupconne 1'0.C.M. de préconiser le premier pour préparer le second)?
C'est I'absence de réalité de la judéité et de la judaicité. Seuls ceux qui
veulent préparer des atrocités peuvent vouloir rendre le Juif reconnais-

123 WLADIMIR RABI, « Simone Weil entre le monde juif et le monde chré-
tien », p. 172.

12 Du moins Simone Weil juge-t-elle ainsi l'intention des auteurs du projet
(SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, t. 11, p. 477).

125 Cité par SIMONE PETREMENT, La Vie de Simone Weil, p. 478 (je sou-
ligne).

327



sable et cristalliser cette minorité. Or aucun critére ne peut légitimer
une telle politique. Ni un critére racial, ni un critére religieux. Car cette
religion juive existe, certes, mais le but est l'assimilation du Juif, non la
cristallisation de ses pratiques religieuses.

Faut-il, dans ces conditions, parler d'antisémitisme, et de quelle forme
d'antisémitisme? Trois €léments sont clairs. D'abord, 'antijudaisme reli-
gieux de Simone Weil est radical. Ensuite, il est incontestable qu'elle
adopte une position assimilationiste. Inscrite dans la tradition républi-
caine, cette position a orienté la communauté juive frangaise, qui a sou-
haité 'assimilation et 1'a réussie. On peut reprocher a Simone Weil cet
assimilationisme, mais il faut alors incriminer également — comme ['ont
fait Wladimir Rabi, Josué Jéhouda et Hannah Arendt — la communauté
juive francaise et toutes les communautés juives assimilées.

Reste un dernier point, tout aussi incontestable que l'antijudaisme re-
ligieux et l'assimilationisme, mais qui pése d'une facon plus négative
dans I'évaluation tentée ici. Il est certain, en effet, que dans sa vision a
long terme de la société, Simone Weil envisageait des mesures pour
exclure certains Juifs, considérés comme sectaires et inassimilables, de
la vie publique. Suffit-il de dire que la conception weilienne d'une ins-
piration authentiquement spirituelle ne présente aucun danger? L'usage,
autoris€ par Simone Weil, d'une inspiration authentiquement spirituelle,
a l'égard de ceux qui n'y participent pas, cet usage ne peut qu'étre in-
quiétant. Non seulement elle considere que cette mspiration est absolue
et, dans son essence, universelle, mais elle suppose que, sous cette
forme, une telle inspiration doit étre reconnue et pratiquée. C'est ainsi
que des mesures destinées a l'assimilation — mesures opposées, dans
leur inspiration, a tout ce qui aurait pour fin de discriminer afin d'ex-
terminer, rappelons-le — justifient, a long terme, d'autres dispositions
qui sont destinées a exclure. C'est cette contradiction dans la position
weilienne qui en fait le danger.

Prolongeant, pour conclure, les remarques rapides déja faites au su-
jet de la confrontation de Simone Weil et de Hannah Arendt, nous re-
tiendrons d’abord un point commun énoncé par Wladimir Rabi — ce
point commun va vite tourner a la différence — dans un article sur Han-
nah Arendt: « Parfois, dans certains de ses propos et de ses comporte-
ments, il m’est arrivé de percevoir entre elle et Simone Weil [...] une
similitude troublante, quelque chose d’identiquement raisonneur, de

328



tétu, de suprémement intellectuel ».'*® Rabi en fait le reproche aux deux
femmes, citant Hannah Arendt qui déclarait: « L’essentiel pour moi
c¢’est de comprendre: je dois comprendre ».'*” On pourrait citer la for-
mule de Spinoza, que Simone Weil met en épigraphe des Réflexions sur
les causes de la liberté et de ['oppression sociale: « En ce qui concerne
les choses humaines, ne pas rire, ne pas pleurer, ne pas s’indigner, mais
comprendre ». Ou encore — la formule est de Simone Weil cette fois —,
« rien au monde ne peut nous interdire d’étre lucides ».'**

Chez I'une comme chez 'autre, réflexion et action ne s’opposent

pas,'”’ et Simone Weil aurait pu souscrire a ce que disait Hannah Arendt:

« Comprendre [...] cela veut [...] dire examiner et porter en toute conscience
le fardeau que les événements nous ont imposé¢, sans nier leur existence ni
accepter passivement leur poids, comme si ce qui est arrivé en fait devait fata-
lement arriver. Comprendre, en un mot, consiste a regarder la réalité¢ en face
avec att'ention, sans idée préCO%%ue, et a lui résister au besoin, quelle que soit
ou qu’ait pu étre cette réalité ».

Cependant, ce qui distingue Hannah Arendt, c’est qu’elle a su étendre sa
compréhension du « fardeau que les événements [lui] ont imposé » jus-
qu’a sa propre condition de femme juive, tout en « résistant » a cette
réalité, affrontée avec attention. C’est ainsi que, lorsqu’elle aborde
I’expérience juive, elle le fait de deux points de vue bien définis par Mar-
tine Leibovici: « L expérience juive n’est abordée ni du seul point de vue
juif ni du seul point de vue non juif, mais toujours a I'intersection des
deux. [...] D’une manicre générale, ce sont les intersections, les relations
qui intéressent Arendt »."*" Or, Simone Weil se définit elle-méme par sa
position « a I’intersection », quand elle écrit qu’elle doit rester « au seuil
de I’Eglise » pour ne pas étre séparée de la masse des incroyants."” Elle
pense que Dieu veut cette position qui définit sa vocation: se trouver «
seule, étrangere et en exil par rapport a n’importe quel milieu humain,
sans exception », > en étant « également accueillante et également réser-

126 I es Nouveaux Cahiers 63 (hiver 1980-81), p. 62.

127 « Seule demeure la langue maternelle », dans: La Tradition cachée, op.
cit., p. 224.

128 SIMONE WEIL, Perspectives, p. 271.

'* Au sujet de la position de Simone Weil, voir Perspectives, ibid,

PO HANNAH ARENDT, Sur [ antisémitisme, p. 184.

U MARTINE LEIBOVICI, Hannah Arendt, une juive, p. 23.

132 SIMONE WEIL, Attente de Dieu, pp. 52 sq. et 65.

'3 SIMONE WEIL, Attente de Dieu, p. 26.

329



vée a ’égard de [tous] »."** Une fonction de médiation, en somme. Pour-
quoi cette position, tenable au seuil de I’Eglise, comme elle I’avait été par
rapport a des courants politiques et syndicaux, n’était-elle pas tenable
vis-a-vis de la judéité? Pourquoi n’a-t-elle pas pu adopter, vis-a-vis de la
judéité, la position qu’elle préconisait au sujet de 1’exigence de « net-
toyage philosophique de la religion catholique »: « Pour le faire, il faut
étre dedans et dehors » ?'*° Pourquoi Simone Weil ne pouvait-clle pas
partager le point de vue exprimé par Hannah Arendt: « Ni sioniste ni
assimilationiste », tout en considérant la judéité comme une donnée irré-
cusable? Pourquoi n’aurait-elle pas pu dire, comme Hannah Arendt ré-
pondant a Gershom Scholem, qui affirmait n’avoir trouvé aucune trace
chez son amie de « I’amour du peuple juif »: « Vous avez tout a fait rai-
son: je ne suis animée d’aucun “amour” de ce genre »? Elle explique
alors les raisons qui lui font refuser cet « amour ». D’abord « je n’ai ja-
mais dans ma vie [...] “aimé” aucun peuple, aucune collectivité [...]. La
seule espéce d’amour que je connaisse et en laquelle je croie est ’amour
des personnes ». Proposition a laquelle Simone Weil pouvait souscrire,
étant donné ce qu’elle pense des collectivités. Ensuite, Hannah Arendt
avoue qu’elle ne peut pas croire en « ce peuple qui [a présent] ne croirait
plus qu’en lui-méme ». Elle conclut: « Eh bien, c’est en ce sens que je n’
“aime” pas les Juifs et que je ne “crois” pas en eux; j appartiens simple-
ment a leur peuple, cela va de soi, au-dela de toute controverse ou discus-
sion »."*® En effet, « I’'amour qui est sélectif ne peut tenir lieu de poli-
tique, et ’appartenance a un groupe ne peut dispenser du jugement »,
commente Francoise Collin."”” Autant d’éléments qui ne paraissent pas
contradictoires avec la perspective qui était celle de Simone Weil.

Un autre point commun se métamorphose en opposition. Hannah
Arendt n’hésite pas, dans son récit du proces Eichmann, a dénoncer les
défaillances des Juifs eux-mémes, passifs ou méme coupables d’avoir
coopéré avec leurs bourreaux, ce qui lui valut d’étre rejetée par la com-
munauté juive. A Scholem, qui lui reprochait de manquer de cette délica-
tesse du ceeur (Herzenstakt) qui lui aurait permis de ne pas séparer
’analyse objective et I’amour du peuple juif, elle répond: « Le mal com-
mis par mon peuple m’afflige naturellement plus que le mal commis par

134 SIMONE WEIL, Attente de Dieu, p. 65.

135 Cahiers, dans: Euvres completes, Paris t. VI, vol. 2, 1997, p. 438 (sou-
ligné par Simone Weil).

1% GERSHOM SCHOLEM, Fidélité et utopie, pp. 223-224.

137 Avant-propos a Hannah Arendt, Auschwitz et Jérusalem, p. 17.

330



d’autres peuples »."*® Cette raison, par laquelle elle justifie la sécheresse
de son analyse si objectivement scientifique de 1’attitude des Juifs n’est
pourtant pas, chez elle, une raison suffisante pour récuser sa judéité.

I1 est intéressant de remarquer que, dans le méme ordre d’idées, Si-
mone Weil, écrivit a Georges Bernanos: « Les humiliations infligées
par mon pays me sont plus douloureuses que celles qu’il peut subir .15
Peut-on trouver formule plus proche de celle de Hannah Arendt? Chez
Simone Weil, cette maxime s’applique tout particulierement aux proce-
dés de la conquéte et de I’oppression coloniale, utilisés par la France. A
Jean Giraudoux, elle écrivait en 1940, a propos de la colonisation, qu’il
est « douloureux de se sentir coupable par complicité involontaire » et
que rien ne pouvait lui faire plus de mal que « I’impossibilité ou [elle
est] a cause des colonies, de penser que la cause de la France est
juste ».'* Or, Simone Weil n’a vu la aucune raison de ne pas se sentir
francaise, et le paralléle qu’elle dresse entre les procédés de la colonisa-
tion francaise et les procédés appliqués a I’Europe par Hitler n’ont ja-
mais servi de prétexte, chez elle, a un affaiblissement du sentiment
patriotique, ni a la moindre complaisance envers le nazisme. Dans ces
conditions, pourquoi les atrocités décrites dans 1’Ancien Testament la
dressent-elles contre les Juifs? Pourquoi n’admet-elle pas, dans ce cas,
une « complicité involontaire » avec la communauté coupable, culpabi-
lité qui ne conduirait pas au rejet pur et simple de son appartenance?
Ces questions restent, a ce jour, sans réponse décisive.

Il est évident que la présence de 1’expérience juive, au coeur de son
expérience politique et historique, a permis a Hannah Arendt de repérer
un fait majeur ignoré par Simone Weil: « Les événements politiques du
XX° siecle ont placé les Juifs au centre de la tourmente. La question
juive et I’antisémitisme, phénomenes relativement peu importants en
termes de politique mondiale, devinrent les agents catalyseurs, d’abord
de la montée du mouvement nazi et de ’organisation du III° Reich ».'*'
Plus loin, Hannah Arendt confesse: « C’est 1’'un des faits les plus irri-
tants et les plus déconcertants de 1’histoire contemporaine que, parmi
tous les grands problemes politiques restés sans solution a notre
époque, ce soit le probléme juif, apparemment limité¢ et de peu
d’importance, qui ait eu ’honneur, si I’on ose dire, de déclencher la

1% GERSHOM SCHOLEM, Fidélité et utopie, pp. 217 et 224,

139 SIMONE WEIL, Ecrits historiques et politiques, Paris 1960, p. 224.
40 Eerits historigues et politiques, pp. 362-363.

U HANNAH ARENDT, Sur [ antisémitisme, p. 183.

331



« . 142 . .
machine infernale ». ™ C’est une telle « disproportion entre la cause et

I’effet »,'* qu’a tenté de comprendre Hannah Arendt, afin de répondre
a la question: « Comment cela a-t-il été possible? ».

Revenons une derniere fois a la question: pourquoi Simone Weil « si
géniale pour tout ce qu’elle touche », comme le dit Rabi,'** devient-elle
aveugle a la question juive? Faut-il incriminer « la vision du schizo-
phréne évoluant avec une rigueur extréme dans ’univers fictif qu’il
s’est créé pour sa défense » ?'* Faut-il dire que le discours de Simone
Weil releve d’une sorte de « pathologie » de I’identité juive moderne?
De telles formules jettent un rideau de fumée qui empéche de distinguer
un des €léments de la « défaillance » de Simone Weil: elle s’aveugle
elle-méme, politiquement, sur 1’histoire du peuple juif. Pourtant, dans
son rapport sur le texte de I’O.C.M. elle n’est pas ¢loignée de la lucidité
de Hannah Arendt, lorsqu’elle écrit qu’il y a « correspondance entre la
minorité juive et I’époque » et que cette minorité « ¢tant le symbole de
I’esprit de 1’époque, a été automatiquement portée en haut par cette
correspondance méme ». A partir de ce diagnostic, Simone Weil aurait
pu faire entrer la condition juive contemporaine dans sa théorie poli-
tique. Il faut reconnaitre, cependant, que Hannah Arendt a élaboré sa
pensée politique, attachée a une expérience vécue, de 1930 a 1975.
Simone Weil n’a pu élaborer la sienne qu’entre 1930 et 1943. Lui fera-
t-on crédit du peu de temps qu’elle a eu pour penser I’impensable avant
méme qu’il fit devenu pensable?

2 Op. cit., p. 219,
'3 Ibid.
14 WLADIMIR RABI, « Simone Weil ou I’itinéraire d’une ame », p. 56.
148 .
1hid.

332



	Simone Weil, issue de la judéité ou assignée à la judéité? : Avec quelques remarques au sujet de Hannah Arendt

