
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Pluralismus aus den Quellen des Judentums : auf der Suche nach
religiösem Pluralismus ohne Relativismus

Autor: Jospe, Raphael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pluralismus aus den Quellen des Judentums:
Auf der Suche nach religiösem Pluralismus

ohne Relativismus

Von Raphael Jospe*

(I) Einleitung
1. Philosophische Herausforderungen -
Toleranz versus Pluralismus: Alexander Altmann undAvi Sagi

Mein verehrter Lehrer Alexander Altmann erörterte 1957 in seiner
Vorlesung vor dem Council of Christians and Jews in London das Thema
„Toleranz und die jüdische Tradition".1 Nach Altmanns Analyse haben
Juden in der Geschichte, sowohl in biblischer als auch in rabbinischer
Zeit, Wege gefunden, Nichtjuden gegenüber tolerant zu sein, es aber

abgelehnt, Abweichungen innerhalb der jüdischen Gemeinschaft
hinzunehmen. Weiter meinte Altmann, dass sich Christen und Juden heute
auf säkularem Boden treffen, während sich ihre Theologien gegenseitig
ausschliessen. Daher, so seine Schlussfolgerung, brauchen Juden und
Christen einander, obschon sie die jeweils andere Religion theologisch
nicht „tolerieren" können, wenn sie gemeinsam dem zeitgenössischen
„ansteckenden Heidentum" entgegenwirken wollen. Während die Theologie

trennt, kann die Religion, die mehr ist als Theologie, beide
zusammenbringen, indem sie der Liebe Gottes nacheifert.2

Altmanns Essay stammt aus der Zeit vor den radikalen Veränderungen
in den christlich-jüdischen Beziehungen seit dem II. Vatikanischen Konzil

und konnte spätere Entwicklungen folglich nicht berücksichtigen. Für
ihn war die Möglichkeit einer theologischen Toleranz noch eine offene

Frage. Ein halbes Jahrhundert später sehen wir uns vor die Frage gestellt,

* Prof. Dr. Raphael Jospe, Department of Jewish Philosophy, Bar Ilan University

& Hebrew University of Jerusalem - Rothberg International School, P. O.

Box 4649, Jerusalem 91044, Israel. - Aus dem Englischen übersetzt von Melanie
Tews und Stefan Schreiner, für den Druck durchgesehen von Malcolm Lowe.

1

Alexander Altmann, Tolerance and the Jewish Tradition - The 1957
Robert Waley Cohen Memorial Lecture, London 1957 hebr. in: Alexander Alt-
mann, nnrr nus, Tel Aviv 19S3, S. 217-232.

2
Altmann, Tolerance and the Jewish Tradition, S. 19.

257



ob wir von bloßer Tolerierung zu pluralistischer Akzeptanz des jeweils
anderen übergehen können. Altmanns scharfsinnige Unterscheidung
zwischen interner, innerjüdischer Anerkennung von Dissens und externer,
interreligiöser Toleranz stellt für Juden jedoch, die im interreligiösen
Dialog engagiert sind und Pluralismus heute das Wort reden, nach wie
vor eine Herausforderung dar (wie wir am letzten Abschnitt von Avi Sa-

gis Aufsatz sehen). Zugleich markiert sie ein Problem, das vor gut
zweihundert Jahren bereits Moses Mendelssohn, für dessen Philosophie
Altmann die Autorität war, klar und deutlich formuliert hatte.3

John Locke war der Meinung, dass der Staat, wenn er in religiösen
Dingen auf Juden keinen Zwang ausüben kann, mit Sicherheit auch auf
Christen, die abweichender Meinung sind, keinen Zwang ausüben darf:

„Now if we acknowledge that such an injury may not be done unto a Jew, as to
compel him against his own opinion, to practice in his religion a thing that is in
its nature indifferent; how can we maintain that anything of this kind may be
done to a Christian?"4

Mendelssohn unterstrich Lockes Argument in umgekehrter Richtung,
als er dem rabbinischen Bann des Ausschlusses aus der Gemeinde (in)
widersprach: Wenn Juden heute seitens der Christen, unter denen sie

leben, Toleranz von aussen erfahren, wie können sie dann gleichzeitig
Toleranz nach innen, Toleranz gegenüber abweichenden Meinungen
innerhalb der eigenen Gemeinschaft versagen?

„Zu den erleuchtesten und frömmsten unter den Rabinen und Aeltesten meiner
Nation habe ich das Zutrauen, daß sie sich eines so schädlichen Vorrechts gem
entäussern, auf alle Religions- und Synagogenzucht gem Verzicht thun, und
ihre Mitbrüder von ihrer Seite dieselbe Liebe und Duldung genießen lassen
werden, nach welcher sie selbst bisher so sehr geseufzt haben. Ach! Meine
Brüder! Ihr habt das drückende Joch der Intoleranz bisher allzuhart gefühlt,
und vielleicht eine Art von Genugthuung darinn zu finden geglaubt, wenn euch
die Macht eingeräumet würde, euern Untergebenen ein gleichhartes Joch
aufzudrücken... Danket dem Gotte eurer Väter, danket dem Gotte, der die Liebe
und Barmherzigkeit selbst ist, daß jener Wahn sich nach und nach zu verlieren
scheinet. Die Nationen dulden und ertragen sich einander, und lassen auch

gegen euch Liebe und Verschonung blicken [...] Wollet ihr gehegt, geduldet
und von anderen verschonet seyn: so heget und duldet und verschonet euch
unter einander! Liebet; so werdet ihr geliebet werden!"5

3 Siehe ALEXANDER Altmann, Moses Mendelssohn. A Biographical Study,
Alabama 1973 Oxford / Portland, Oregon 21998).

4 John Locke, A Letter Concerning Toleration, in: Maurice Cranston (ed.),
Locke on Politics, Religion and Education, New York 1965, S. 126.

3 Moses Mendelssohn, Vorrede zur deutsche Übersetzung von Manasseh

258



Mendelssohns naives Vertrauen auf Toleranz von aussen (dass sich die
Nationen „jetzt wechselseitig tolerieren") und mehr noch auf Toleranz
nach innen (dass die Rabbiner freiwillig und „mit Freuden" sogar
aufgeben würden, was immer ihnen an Machtausübung seitens des Staates

- einschliesslich des Staates Israel unserer Tage - zugestanden worden
war) hat sich leider als unbegründet eiwiesen. Toleranz und Pluralismus
nach innen wie nach aussen haben ihren herausfordernden Charakter
nach wie vor nicht verloren.

In den letzten Jahren hat Avi Sagi von der Bar Ilan Universität von
verschiedenen Stufen der Toleranz und des Pluralismus gesprochen.6 Wir
tolerieren, was wir zurückweisen und betrachten die tolerierte Position
als Irrtum. Kurz gesagt, heißt das: Wir tolerieren die Person, nicht jedoch
die Idee. Im Gegensatz dazu bedeutet Pluralismus, wir betrachten die
andere Position als begründet und nicht ohne Wert. Ein „schwacher
Pluralismus" beruht auf der skeptischen Haltung, dass es eine Wahrheit gibt,
wir jedoch aufgrund unserer Fehlbarkeit keine Möglichkeit haben, diese

zu entdecken, es sei denn dadurch, dass wir entgegengesetzte Vorstellungen

gegeneinander abwägen. Ein schwacher Pluralist ist sich nicht sicher,
ob er im Besitz der Wahrheit ist, im Gegensatz zu einer Person, die den

Dissens ertragen kann, weil sie sich ilmer Wahrheit sicher ist.7 Ein „starker

Pluralismus" hingegen geht nicht von einem nur vorläufigen Wert
gegenläufiger Ansichten aus, die zur letztgültigen Wahrheit führen,
sondern betrachtet abweichende Ansichten als solche, die Eigenwert haben.

Ein solcher Pluralismus nimmt folglich auch ein gewisses Maß an
Relativismus hin.8 Nach Sagis Untersuchung können schwacher Pluralismus
und religiöse Autorität koexistieren, weil der schwache Pluralismus nur
von einem hypothetischen, erkenntnistheoretischen Relativismus
ausgeht; starker Pluralismus hingegen wird von ihm als ein grundsätzlich

BEN ISRAEL, Rettung der Juden, in: DERS., Gesammelte Schriften Jubiläumsausgabe,
Bd. 8: Schriften zum Judentum II, bearbeitet von Alexander Altmann, Bd. 8,

Stuttgart 1983, S. 24f. Vgl. auch die Diskussion zur politischen Philosophie
Mendelssohns als Kritik an Locke und Lessing und zur Bewegung von der Tolerierung
hin zum Pluralismus unter Beibehaltung einer traditionellen Einstellung in Bezug
auf die Kernaussagen in der Theologie, in: Raphael Jospe, Moses Mendelssohn: A
Medieval Modernist, in: R. Fontaine / A. Schatz & I. Zwiep (eds.), Sepharad in
Ashkenaz: Medieval Knowledge and IS11' Century Jewish Enlightened Discourse,
Amsterdam 2007, S. 107-140.

6 Avi Sagi, nrbmbsn rrntraRi nubmo irvnrrn mn, in: Iyyun 43 (1999), S. 175-200.
7 Avi Sagi, rnwn mn, S. 184.
s Avi Sagi, rrnmn mn. S. 185-186.

259



unmögliches Ansinnen an die Adresse der Religion aufgefasst, weil er
verlange, dass sie ihren Anspruch auf religiöse Wahrheit aufgibt, was sie

nicht tun kann.9 Dennoch schliesst Sagi mit einem Aufruf zu radikaler
Veränderung der Einstellungen, wenn nicht der halachischen Praxis. Die
westliche Gesellschaft braucht Pluralismus; praktisch sind die meisten
westlichen Gesellschaften ohnehin schon pluralistisch. Ihr Pluralismus

ergibt sich aus der Subjektivität religiöser Erfahrung. Deswegen fordert
Sagi eine „intellektuelle goldene Regel", die da sagt: Lass andere ihre

eigene Erfahrung machen und erkenne deren Wert an!10

In seinem Aufsatz Justifying Inter-religious Pluralism (im Druck)
stellt sich Sagi die Aufgabe, die epistemologischen Ansprüche von
Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus kritisch zu untersuchen,
mit dem erklärten Ziel, interreligiösen Pluralismus als Position zu
propagieren, die erkenntnistheoretisch vorzuziehen und folgerichtig eher

vertretbar ist als Exklusivismus, als einen Weg, David Humes Dilemma
zu beheben, dass divergierende religiöse Ansprüche notwendigerweise
gegensätzlich sind, mit der Folge, dass - wenn die Ansprüche der einen

Religion wahr sind -, die Ansprüche der anderen falsch sein müssen.

Dort allerdings, wo Sagis meisterhafte Darlegung der verschiedenen
theoretischen Grundlagen interreligiösen Pluralismus' auf die Frage
nach innerjüdischem Pluralismus zu sprechen kommt, zieht er den

Schluss, dass traditionelle jüdische Bindung an die Halacha allenfalls
mit Toleranz, nicht jedoch mit Pluralismus vereinbar ist: „These
consideration can, at best, substantiate toleration, but under no circumstances

can they justify pluralism [...]. Conceptually, toleration is an easier

stance for the believer to accept and might be compatible with a
traditional Jewish world view."11

Im Blick auf die Tradition hat Sagi zweifellos recht, wenn er darauf
verweist, dass wir in einer fundamentalen Spannung leben zwischen
den beiden Welten, deren Bürger wir sind: dem traditionellen Judentum
(das bestenfalls Toleranz nach innen fördern kann) und der modernen

9 Avi Sagi, rmirrn mn, S. 194-195.
10 Avi Sagi, rrnrrn mn, S. 198-200.
11 Eine frühere hebräische Version des Aufsatzes in Avi Sagis Buch, "Ttcn uns

nnoan 5k, Jerusalem 2006, zuvor erschienen in: lyyun 45 (1996), S. 419-442. Zur
Frage, ob Pluralismus oder Toleranz nach innen problematischer ist als nach aussen,

bemerkt Avishai Margalit, The Ring: On Religious Pluralism, in: David
Heyd (ed.), Toleration: An Elusive Virtue, Princeton 1996, S. 147: „Religious
expectations from people perceived as belonging to one's own religion are liable to
be much more demanding than those relating to people on the outside."

260



liberalen Gesellschaft (die Pluralismus fördert und in einem gewissen
Sinne auch einfordert).

Ich behaupte nicht, dass ich tatsächlich erfolgreich über den Punkt
hinausgekommen bin, an dem Sagi stehenbleibt; seiner Analyse aber
stimme ich voll und ganz zu, dass wir eine Revolution religiöser
Begriffe brauchen,12 für die die meisten traditionell-religiösen Juden zweifellos

noch nicht vorbereitet sind und die sie rundheraus ablehnen werden,

insbesondere angesichts zunehmender Unnachgiebigkeit, Abschottung

und unverhohlener Feindschaft gegenüber der modernen liberalen
Kultur in weiten Teilen der orthodoxen jüdischen Gemeinschaft. Dem
entsprechend stellt mein eigener Aufsatz den Versuch dar, in einem

jüdischen Kontext das anzuwenden, was Sagi in allgemeinen theoretischen

Begriffen formuliert hat, und dabei zu zeigen, dass jüdische
Quellen tatsächlich eine theoretische Basis und ein Paradigma für
Pluralismus anbieten oder zumindest als solche gelesen werden können.

Meine Quellen stammen jedoch nicht (wie dies bei Sagi der Fall ist)
aus der halachischen, sondern aus der rabbinischen, mittelalterlichen
und modernen jüdischen philosophischen Literatur, und dies vor allem
deshalb, weil es ihnen um das Verstehen der göttlichen Offenbarung zu
tun war und ist, die doch die der Flalacha vorgegebene Autorität ist. Ein
neuer Blick darauf, wie Offenbarung jüdisch verstanden worden ist
oder werden kann, kann uns zumindest befähigen, jene Revolution
religiöser Begriffe zu beginnen, von der Sagi meint, dass sie notwendig ist,
um aus der halachischen Sackgasse herauszukommen, die innerjüdischen

Pluralismus unmöglich macht, und jene radikale Veränderung in
der Einstellung und im Verhalten zu fördern, die sowohl nach innen wie
nach aussen zielt, von blosser Tolerierung hin zu echtem Pluralismus.

12
Sagi zum Beispiel vermutet, dass jüdische Kontinuität nicht länger auf kon-

tingenten traditionellen Wahrheitsansprüchen fussen würde, sondern auf (1)
Gleichartigkeit der religiösen Praxis und (2) Offenheit gegenüber Aspekten der

Tradition, das „pathos of commitment is not contingent". Auffallende Ähnlichkeiten,

die über den Rahmen dieses Aufsatzes hinausgehen, gibt es zwischen Sagis
Position und den rekonstruktionistischen Ansätzen Mordecai Kaplans (1881-1983),
insbesondere seiner Theorie des Heiligen und seiner Feststellung (in einem
Briefwechsel mit mir, als ich Student war), dass „in Judaism as a civilization
'belonging' is prior to 'believing' although meaningless without 'believing'." Sagis
Beschreibung des expressiven Pluralismus weist in vielerlei Hinsicht eine Parallele

zu Kaplans Zugang zu Gott als einem „functional noun" auf, dessen Mittelpunkt
nicht Gott als Sein bildet, sondern die Frage, wie Gott in unserem Leben wirkt.

261



Im Laufe meines Aufsatzes werde ich gelegentlich auf einzelne
Argumente Sagis eingehen. Da Sagi jedoch einen guten Teil seiner
Untersuchung der Darstellung und Kritik von John Hicks Pluralismus
gewidmet hat, und Hick zur selben Zeit, zu der Sagi seinen Aufsatz
geschrieben hat, eine bemerkenswerte Kritik durch Gavin D'Costa erfahren

hat, ist es angebracht, Sagis Untersuchung um D'Costas Kritik und
Hicks gewichtiger Antwort darauf zu ergänzen. Eine kurze Zusammenfassung

beider ist daher sowohl für Sagis Untersuchung als auch für
meine eigenen Gedanken relevant, die aus jüdischer Perspektive dieselben

oder parallele Gesichtspunkte reflektieren, die John Hick zuvor aus
christlicher Perspektive beleuchtet hat.

D'Costa13 meint, dass Pluralismus von seiner Logik her eine Form
von Exklusivismus ist, dass Pluralismus und Exklusivismus daher
derselben Logik folgen und dass das, was Pluralismus genannt wird,
in Wirklichkeit gar nicht existiert. Exklusivismus, wie D'Costa ihn
darstellt, ist die Behauptung, dass nur eine Religion wahr ist, und dass

alle anderen daher falsch sind. Pluralismus steht vor zwei
Wahlmöglichkeiten: Die erste Option ist es zu bestreiten, dass es irgendwelche
Kriterien ausserhalb der religiösen Traditionen gibt, anhand derer ihr
Wahrheitsanspruch beurteilt werden kann. In diesem Fall hätten wir
keine Basis, die Wahrheitsansprüche zum Beispiel der Nazis oder
anderer schrecklicher Ideologien zu bestreiten. Die zweite Option
besteht darin, die Stichhaltigkeit solcher schrecklicher Wahrheitsansprüche

zu bestreiten; in diesem Fall aber bedient sich der Pluralist
derselben Logik wie der Exklusivist, indem er sagt, dass sein
Wahrheitsanspruch richtig ist, und die Basis dafür liefert zu begründen,
dass andere falsch sind. D'Costa schliesst daraus, dass sich der Pluralist

und der Exklusivist nur hinsichtlich der Kriterien unterscheiden,
die sie anwenden, um zu bestimmen, was Wahrheit ist, dass in der

Logik ihrer Ansprüche jedoch kein Unterschied besteht.14

D'Costa nennt Hicks Kant'sche Unterscheidung (auf die wir später
noch zurückkommen) zwischen dem, was wir wissen - dem Phänomenon

- und der unerkennbaren absoluten Wirklichkeit (the Real) - dem Noume-

non - einen „metaphysischen Agnostizismus" und fragt, wie Hiclc denn

wissen kann, dass das Wirkliche (the Real), d. i. Gott, Sprache transzen-
diert und unbeschreibbar ist? Auch transzendentaler Agnostizismus erhebt

13 Gavin D'Costa, The Impossibility of a Pluralist View of Religions, in:
Religious Studies 32/2 (1996), S. 223-232.

14 Gavin D'Costa, Impossibility of a Pluralist View of Religions, S. 226.

262



Wahrheitsansprüche. Wenn indessen die Behauptung wahr ist, dass man
das Wirkliche {the Real) nicht erkennen kann, dann sind religiöse
Offenbarungsansprüche falsch. In diesem Fall wiederum, so D'Costas Schluss, ist
Hicks vordergründiger Pluralismus letztendlich ein exklusivistischer, weil
er für sich selbst die Wahrheit beansprucht (nämlich, dass das Wirkliche -
the Real - nicht erkannt werden kann), die Wahrheit anderer religiöser
Ansprüche (dass wir Gott durch Offenbarung erkennen) aber bestreitet.

Auf D'Costas Kritik reagierte Hick sofort und engagiert.15 Die
Tatsache, dass es mehr als nur eine wahre Religion geben kann, bedeutet

nicht, dass alle Religionen wahre Wege zur Wirklichkeit sind, auch

nicht, dass Pluralismus Relativismus bedeutet, dergestalt nämlich, dass

es überhaupt keine Kriterien gibt, Wahrheit zu beurteilen, und dass alle

Ansprüche darauf (die der Nazis eingeschlossen) gleich begründet und

gültig sind. Mithin ist das Kriterium der Unterscheidung zwischen wahrer

und falscher Religion ein moralisches:

„This criterion is a basic moral insight. [...] Within the terms of the pluralistic
hypothesis this criterion represents the moral consensus of all the great world
faith. The Golden Rule, in which this basic consensus is encapsulated, is common

to them all."16

Exklusivismus, betont John Hick, ist eine Selbstbestätigung des Glaubens,

Pluralismus hingegen eine philosophische Hypothese, um die
Gegebenheit verschiedener Religionen zu erklären, eine „Meta-Theorie"
(bei Sagi heisst sie Hicks „meta-religion" oder „second-order analysis")
über die Beziehungen zwischen den historischen Religionen. D'Costas
Charakterisierung seiner Theorie als „metaphysischen Agnostizismus"
weist Hick zurück und besteht darauf, dass er nicht behauptet „zu
wissen", dass Gott {the Real) die Sprache transzendiert. Die „Unaussprechbarkeit"

Gottes, wie Hick sie nennt, ist eine „Hypothese", die erklärt, in
welcher Weise unterschiedliche Religionen trotz ihrer unterschiedlichen
Konzeptionen gleich effektive (oder gleich ineffektive) Kontexte
heilbringender Wandlung(en) menschlichen Lebens sind.17

15 John Hick, The Possibility of Religious Pluralism: A Reply to Gavin
D'Costa, in: Religious Studies 33/2 (1997), S. 161-166. Knapp zusammengefasst
hat Hick die in einer Reihe von Büchern entwickelten pluralistischen Theorien in
seinem Artikel: Religious Pluralism, in: Encvclopeadia of Religion, ed. MlRCEA

Eliade, New York 1987, S. 331-333.
16 John Hick, Possibility of Religious Pluralism, S. 164.
17 John Hick, Possibility of Religious Pluralism, S. 163. Auch wenn es über

den Rahmen dieses Aufsatzes hinausgeht, mir scheint, Hicks Ansatz erinnert deutlich

an Mordecai Kaplans Analyse der Funktion von Religion in einer Zivilisation

263



Eine rein expressive Interpretation zurückweisend, die Religion als

Funktion allein menschlicher Imagination ohne Bezug auf irgendeine
Wirklichkeit sieht,18 bleibt Hick dabei, dass die pluralistische Hypothese

„starts from the basic faith that religious experience is not purely imaginative
projection, but is also (whilst including such projection), a cognitive response
to a transcendent reality. The hypothesis is thus explicitly a religious interpretation

of religion".19

Zu behaupten, dass die eigene religiöse Erfahrung nicht rein subjektiv,
sondern in gewissem Sinne zumindest teilweise eine Erfahrung von
Wirklichkeit ist, muss nicht ausschliessen, dass die davon verschiedene

religiöse Erfahrung anderer ebenso eine kognitive Reaktion auf eine
transzendente Wirklichkeit darstellt.

Zu behaupten, dass religiöse Erfahrung nicht völlig subjektiv oder
expressiv ist, heisst jedoch nicht zu bestreiten, dass religiöse Erfahrung ein
beträchtliches subjektives Element enthält. Die Pluralismusgegner hingegen

stellen die subjektive Natur des Glaubens und der religiösen Erfahrung

oft nur unzureichend in Rechnung, wie beide, Sagi und Hick, glei-
chermassen betonen. Der Unterschied zwischen Glauben und Wissen

liegt in eben der Tatsache, dass wir das wissen, was wir belegen können

und seine „funktionale Bestimmung" Gottes als Macht, die Erlösung wirkt, d. h.

Leben als bedeutungs- und wertvoll erfahren lässt.

Ein ähnliches Interesse für die Wahrheit und die Zurückweisung einer
Auffassung von Religion als blosser „Selbstverwirklichung" zeigt Jon Levenson,
wenn er warnt vor „the danger of relativism, which prompts one to say that each
vision is true for the person who has it, indeed that every vision is true for whoever
experiences it, and specifically that all religions are equally valid and all putative
witness to the truth of one's own religious tradition is but self-expression in support
of private opinion [...]. 1 question, though, whether it is wise for a religious minority

to dismiss the question of truth so readily" (Can Roman Catholicism Validate
Jewish Biblical Interpretation?, in: Studies in Christian-Jewish Relations 1 [2005 /
2006], S. 173). Levenson zitiert (S. 173) Papst Johannes Pauls II. Enzyklika Fides
et Ratio (1998): „A legitimate plurality of positions has yielded to an undifferentiated

pluralism, based upon the assumption that all positions are equally valid,
which is one of today's most widespread symptoms of the lack of confidence in
truth". Anstelle von „unterschiedslosem Pluralismus" plädiert Levenson für einen

„autonomen Pluralismus", dergestalt dass Religion A Religion B nicht mit ihren
Begriffen und Normvorstellungen diskutieren soll, sondern allein innerhalb des

Referenzrahmens von Religion B oder mit neutralen Begriffen. Das Judentum zum
Beispiel nennt TaNaKh was das Christentum als „Altes Testament" bezeichnet,
während „Hebräische Bibel" ein neutraler Begriff wäre, der in der historischkritischen

Bibelwissenschaft verwendet wird.
19 John HrCK, Possibility of Religious Pluralism, S. 164.

264



und ftir das wir Beweise haben; wohingegen wir eher glauben als wissen,
dass etwas wahr ist, wenn uns solche Belege und Beweise fehlen, wir uns
aber dennoch sicher sind, dass es wahr ist.20 Da Glaube also mit Behauptungen

zu tun hat, die (im Gegensatz zum Wissen) unbewiesen und
unbeweisbar sind, ist er von Natur aus subjektiv, nicht objektiv, und kulturell

relativ. Von daher wäre eine zumindest schwache Form von Pluralismus

unvermeidliche Folge solcher Subjektivität und kultureller Relativität.

2. Christliche Herausforderungen

Das Problem des religiösen Pluralismus beschäftigt mich seit einigen
Jahren und war bereits Gegenstand mehrerer Aufsätze, die sich mit dem
Thema Erwählung, Exklusivität versus Inklusivität und der Vereinbarkeit

von Erwählung und Pluralismus befassen.21 Meine These lautet,

20 Menachem Kellners Zugang zum Glauben geht davon aus, dass Glauben mit
Vertrauen zu tun hat, das im Verhalten Ausdruck finden sollte, wohingegen Wissen

stillschweigende Anerkennung der Wahrheit verschiedener Ansprüche voraussetzt,
das nicht notwendigerweise ein besonderes Verhalten verlangt. Kellner identifiziert
seine Herangehensweise mit der des Maimonides. Gleichviel ob Kellner recht hat,
dass dies Maimonides' Auffassung von der Natur des Glaubens ist (Kellners Ansicht
wird nicht gerade dadurch unterstützt, dass Maimonides in seinem Moreh Nevukhim
1,35 darauf besteht, dass die einfachen Leute aufgrund von Autorität bestimmte
grundlegende Glaubenssätze akzeptieren sollten), so erinnert Kellners Auffassung an
Martin Buber, der zwei Glaubensweisen einander gegenübergestellt hat: „Beide
lassen sich von schlichten Tatsachen unseres Lebens aus anschaulich machen: die
eine von der Tatsache aus, daß ich zu jemandem Vertrauen habe, ohne mein Vertrauen

zu ihm zulänglich „begründen" zu können, die andere von der Tatsache aus, daß

ich, ebenfalls ohne es zulänglich begründen zu können, einen Sachverhalt als wahr
anerkenne. „ Martin Buber, Zwei Glaubensweisen, in: DERS., Werke, Bd. I: Schriften

zur Philosophie, Heidelberg 1962, S. 651-782, dort S. 653. Ähnlich hatte auch

schon Moses Mendelssohn emuna als Vertrauen gedeutet. In jeden Fall gesteht Buber

ehrlicher als Kellner zu, dass selbst ein verhaltenbezogenes Verständnis von
emuna eher als ein kognitives noch immer eine Haltung einschliesst: „ohne mein
Vertrauen zu ihm zulänglich „begründen" zu können" d. h., es gibt keinen vorzeigbaren

Beweis, um die Wahrheit zu rechtfertigen.
21 Siehe Raphael JOSPE, The Concept of the Chosen People: An Interpretation,

in: Judaism: A Quarterly Journal 43 (1994), Nr. 2, S. 127-148, und Raphael Jospe

Educating for Interreligious Responsibility: Ritual Exclusivity vs. Spritual Inclusivi-
ty, in: EMMANUEL AciUS & LIONEL CHIRCOP (eds.), Caring for Future Generations:
Jewish, Christian and Islamic Perspectives, Twickenham 1998, S. 20-41; Raphael
Jospe, Chosenness in Judaism: Exclusivity vs. Inclusivity, in: Raphael Jospe, Truman

Madsen & Seth Ward (eds.), Covenant and Chosenness in Judaism and Mor-
monism, Madison & Teaneck 2001, S. 173-194. Eine frühere Version dieses Aufsatzes

erschien revidiert und erweitert in: Studies in Christian-Jewish Relations 2

(2007), S. 92-113.

265



dass die jüdische Idee des auserwählten Volkes, richtig verstanden,
nicht nach aussen gerichtet ist, was besagen würde, dass Juden in der
Tat besser wären als andere Menschen; sie ist vielmehr nach innen
gerichtet, will sagen, sie fordert Juden auf, bessere Menschen zu werden.
Eine solche Idee, behaupte ich, ist vereinbar mit einem religiösen
Pluralismus, der auf dem Paradigma jüdischer Verpflichtung basiert, in
Übereinstimmung mit den Geboten der Tora zu leben und zugleich die
Legitimität anderer Lebensweisen in Übereinstimmung mit dem Paradigma
der universellen „Sieben Gebote der Kinder Noahs" zu akzeptieren.22
Was ich daher vorschlage, ist eine Umkehrung traditioneller Ansprüche.
Anstelle geistiger Exklusivität (der Annahme, dass es nur eine Wahrheit
gibt und dass eine Gruppe im exklusiven Besitz dieser Wahrheit und
damit des Schlüssels zur Erlösung ist, wie auch immer), die logischerweise

zu einer rituellen Inklusivität (der Aufforderung, andere zu
bekehren und in die eigene Religionsgemeinschaft mit ihren rituellen
Pflichten einzuordnen) führt, sollten wir versuchen, für eine geistige
Inklusivität (einer Anerkennung, dass verschiedene Gruppen fähig sind,
die Wahrheit zu verstehen, sei es auch in unterschiedlicher Weise) zu
wirken, die logischerweise zu ritueller Exklusivität (bzw. Pluralismus,
d. h., dass die Existenz unterschiedlicher religiöser Zugänge und ritueller

Praxis sowohl legitim als auch wünschenswert ist, und dass es keinen

Grund gibt, danach zu streben, andere zu bekehren) führt.
Wie ich gerne zugebe, sind meine Gedanken über diese Fragen von

zwei römisch-katholischen Denkern angestossen und genährt worden.
Von dem katholischen Theologen Hans Kling stammt der Satz, dass es

ohne Frieden zwischen den Religionen keinen Frieden zwischen den

Nationen geben wird,23 eine These, die mir aus sich heraus wahr zu sein

22 Vor einigen Jahren, während einer Podiumsdiskussion in Jerusalem über
meine These kritisierte Krister Stendahl diese Struktur als eine, die Nichtjuden auf
einen - wie er mit Bezug auf ein zeitgenössisches Diät-Getränkes formulierte -
zweiter-Klasse-Status von „Torah-light" degradiere.

23 Hans KÜNG, World Peace - World Religion - World Ethic, in: Caringfor
Future Generations, S. 69-81, dort S. 74. Kting hatte zuvor einen Band herausgegeben,
der sich für ein Weltethos von verschiedenen religiösen Perspektiven einsetzte: Hans
KOng, Ja zum Weltethos, Perspektiven für die Suche nach Orientierung, München
1995, basierte auf dem „Parlament der Weltreligionen", das sich 1993 in Chicago
versammelt hatte. Im Vorwort seines Bandes Wird sich ein Weltethos durchsetzen!
stellt Küng fest: „Uberall auf dieser Welt sind religiöse Uberzeugungen häufig Ursache

nicht von Frieden, Verständigung und Versöhnung, sondern von Krieg, Intoleranz
und Fanatismus. Fundamentalistische Strömungen gibt es in allen Religionen, aber

gegenwärtig toben sie sich besonders grausam in muslimischen Ländern aus [...]

266



scheint, insbesondere in dieser Zeit des „globalen Dorfes" und wachsenden

weltweiten religiösen Fanatismus, Unfriedens und Terrors.24 In unse-

Aber bevor man mit dem Finger auf den Fundamentalismus in anderen Religionen
zeigt, bekämpfe man dessen Ursachen am besten im eigenen Haus. „ Ich versuche
hier in diesem Sinne „im eigenen Haus" ein jüdisches Paradigma für einen Pluralismus

(als Antwort auf Menachem Kellner) zu formulieren, wie ich es in meinen früheren

Aufsätzen für den Inklusivismus, der, so nehme ich an, vereinbar ist mit dem
traditionellen Konzept der Auserwählung, versucht habe.

24 Vor gut fünfzig Jahren, im Nachgang zum Zweiten Weltkrieg und der Schoa
und auf dem Höhepunkt des Kalten Krieges, schrieb Isaiah Berlin: „One belief,
more than any other, is responsible for the slaughter of individuals on the altars

great historical ideals [...] This is the belief that somewhere, in the past or in the

future, in divine revelation or in the mind of an individual thinker, in the
pronouncements of history or science [...] there is a final solution. This ancient faith
rests on the convictions that all positive values in which men have believed must,
in the end, be compatible" (Two Concepts of Liberty [1958], in: Isaiah Berlin,
Liberty, ed. Henry Hardy, Oxford 2002, S. 212). Während moderne
Massenvernichtungswaffen dieses Problem dringender machen, ist die Sorge, dass Religionen
keinen tödlichen Konflikt auslösen oder verschärfen, nicht neu. Hans Küngs Ruf
nach Frieden zwischen den Religionen erinnert z. B. an Nikolaus von Kues'
(Nicolaus Cusamis) (1401-1464) De Pace Fidei, das mit dem Gebet beginnt, dass

Gott „might moderate the persecution, which raged more than usual on account of
diverse religious rites" (NiCOLAUS OF CUSA, Toward a New Council of Florence,
trans. WILLIAM Wertz, Washington D. C. 1993, S. 231). „Many turn their weapons

against each other for the sake of religion and in their power compel men to

renounce long observed doctrines or kill them [...] It is a condition of earthly
human nature to defend as truth lengthy custom, which is regarded as part of nature.
And thus no small dissensions arise, when any community prefers its beliefs over
another's" (ebenda S. 232-233). Eine bemerkenswerte Ähnlichkeit wiederum können

wir feststellen zwischen einigen Aussagen in De Pace Fidei und Aussagen, die
in den Briefen der Lauteren Brüder (Rasä'il Ihwän as-safa) gemacht werden, einer

Sammlung von (je nach Nummerierung) 51 oder 52 Briefen einer Gruppe
ismäTlitischer Gelehrter des 10. Jahrhunderts in Basra. Siehe I. R. Netton, Muslim
Neoplatonists: An Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, London
1982, und Lenn E. GOODMAN, The Case of the Animals versus Man before the

King ofJinn, Boston 1978. So steht z. B. im Brief „On the Generation of Animals
and Their Kinds", dass der König der Geister {ginn) den persischen Sprecher fragt,
warum die Leute „slay one another if all their faiths have the same goal of encounter

with God?" Der Perser antwortet: „This does not arise from faith, for there is no
compulsion in faith, rather, it comes from the institution of faith, that is from the
state [...] Religion cannot do without a ruler to command the people to uphold his
institutions out of the allegiance or by force. This is the cause of the adherents of
different religions slaying one another - the quest for primacy and power in the
state. Each desires that all people should follow his own faith or sect and the laws
of his own religion" (zit. nach Lenn E. Goodman in: The Case of the Animals
versus Man before the King of the Jinn, S. 194). Der Satz There is no compulsion

267



rem Teil der Welt ist es leider eine Tatsache, dass Religion selten eine
Macht des Friedens ist und gewöhnlich dazu gebraucht (oder
missbraucht) wird, Konflikte zu verschärfen, die in der Sache wesentlich
nationale und politische, nicht aber religiös-theologische Konflikte sind.

Auf der anderen Seite war es - damals noch - Kardinal Joseph
Ratzinger (heute Papst Benedikt XVI.), der für seine konservative Haltung
allseits bekannt ist und zu jener Zeit Präfekt der Glaubenskongregation
war, der 1994 auf einer interreligiösen Konferenz in Jerusalem die Frage

aufwarf, ob wir vom blossen Tolerieren zu einem wechselseitigen
Akzeptieren kommen können.25 Diese Frage hatte nachhaltigen Einfluss
auf die Entwicklung meiner eigenen Gedanken, als ich den Versuch
unternahm, ein jüdisches Paradigma für Pluralismus zu entwickeln.26

Doch wie es oft bei Denkern der Fall ist, die Frage, die eine
Konzeption zu hinterfragen auffordert, ist oft weit wichtiger als die
Antwort, die der Denker selbst darauf anbietet. Denn, wie seine darauf
folgende offizielle Erklärung Dominus Jesus klargemacht hat, bedeutete

Ratzingers Aufruf zu wechselseitiger Akzeptanz lediglich Respekt vor
der Gleichheit des anderen als Person, nicht jedoch Akzeptanz oder

Anerkennung der Berechtigung und Gültigkeit der Glaubenslehre des

anderen per se. Solche Akzeptanz kann es nach Ratzinger bestenfalls de

facto, nicht jedoch de iure geben: „The Church's constant missionary
proclamation is endangered today by relativistic theories which seek to

justify religious pluralism, not only de facto but also de iureJ11

in faith (oder: Let there be no compulsion in religion) stammt aus dem Koran,
Sure 2,256: ,üß <0*4! V(/ô ikräha fid-dïn).

25 Diese Anregung machte Ratzinger auf der internationalen Jüdisch-Christlichen

Konferenz über religiöse Führung in einer säkularen Gesellschaft in Jerusalem

(Februar 1994).
26 In der Zeit eines weitverbreiteten mörderischen religiösen Fanatismus und

Terrors wäre oft schon blosse Tolerierung eine grosse Verbesserung. Dieser Aufsatz
startet den Versuch, als Antwort auf Ratzingers Anregung, ein jüdisches Paradigma
zu präsentieren, das über Toleranz hinausgeht. Irving Greenberg spricht sich sogar
dafür aus, über Pluralismus hinauszugehen hin zu einer jüdisch-christlichen
Partnerschaft: Irving Greenberg, For the Sake of Heaven and Earth: The New
Encounter Between Judaism and Christianity, Phiadelphia 2004, S. 42. An anderer
Stelle des Buches (S. 119) weist er hin auf die „possibility of true pluralism, i. e. a
love pluralism of passionate people, not the tolerance of apathy".

Die Erklärung Dominus Jesus über die Einzigartigkeit und die Heilsuniversalität
Jesu Christi und der Kirche (vom 6. August 2000). Einige Jahre später habe ich

diese Bedenken der Römisch-Katholischen Kirche über Relativismus und die
Gleichsetzung von Pluralismus und Relativismus bedacht, als ich vom israelischen Außen-

268



3. Eine jüdische Herausforderung: Menachem Kellner
Von römisch-katholischen Einflüssen auf die Entwicklung meines Denkens

nun zum Kontext gegenwärtiger jüdischer Philosophie. Hier steht
meine Position zum Pluralismus in theoretischem Gegensatz zu der meines

Freundes und geschätzten Kollegen Menachem Kellner, Professor für
Jüdische Philosophie an der Universität Haifa. Obwohl Kellner und ich
in praktischer, die traditionelle religiöse Lebensweise betreffender
Hinsicht, im Engagement für die Sache des Zionismus, in moralischen und
politischen Fragen nicht weit auseinander liegen, unterscheiden wir uns
jedoch deutlich in der Theorie, und unsere beiden Aufsätze in Covenant
and Chosenness in Judaism and Mormonism vertreten nachgerade
gegensätzliche Positionen.28 Kellners Ansatz habe ich „an enlightened and

sophisticated form of traditional triumphalism" genannt,29 da in seiner
Sicht erst „in the messianic future" die Dichotomie zwischen Juden und

Nichtjuden „will be overcome, and all human beings will share the same
relationship with God. In the messianic world, there will be no Jews and

gentiles, only worshippers of the true God".J° Die Unterscheidung
zwischen Juden und Nichtjuden wird überwunden sein, nicht weil alle
Nichtjuden zum Judentum in seiner derzeitigen partikularistischen Form
übergetreten sein werden, sondern weil (wie Kellner Maimonides deutet,
mit dem er sich identifiziert) Judentum in der Tat eine Frage von Bestätigung

der Wahrheit und nicht lediglich von ethnischer Identität ist, und
daher die Nichtjuden, wenn sie die Wahrheit annehmen, in einem universalen

Sinne jüdisch werden:

ministerium zu einem Vortrag im Vatikan entsandt wurde (September 2001) und
dabei meine pluralistische These an der Päpstlichen Universität in Rom vortrug.
Rettore Magnifico Abrogio Spreafico fragte mich, ob der Pluralismus, den ich vertrete,

nicht tatsächlich gleichbedeutend ist mit Relativismus. Ich antwortete, dass ich
Pluralismus nicht mit Relativismus gleichsetze und sagte dann, dass ich mir sogar,
falls meine Erkenntnistheorie falsch sein sollte, moralisch sicher wäre, dass
Relativismus Menschen nicht im selben Ausmass zum Tod gefuhrt hat wie Absolutismus.
Meine Antwort bestätigte sich genau 24 Stunden später auf grausame Weise. Während

ich von Rom nach Israel zurückflog, ereignete sich in Amerika, ohne dass ich es

wusste, der mörderische Anschlag der al-Qacida vom 11. September 2001.
"8 MENACHEM Kellners Aufsatz Overcomming Chosenness, S. 147-172,

enthält ein universalitisches Verständnis von Wahrheit und stellt eine an Maimonides'

„wahre Religion" (prf?R f7 / din al-haqq / riQKn ITT) angelehnte universale
„Religion der Wahrheit" für die Zukunft vor.

29 Chosenness in Judaism, S. 193 Anm. 28. IRVING Greenberg schreibt:
„Surrendering religious exclusivism or triumphalism is a crucial moral step" (For the
Sake ofHeaven and Earth, S. 134).

30 Menachem Kellner, Overcomming Chosenness, S. 152.

269



„The messianic age will witness not so much a triumph of Judaism so much as
the triumph of truth."31

Menachem Kellner schliesst daraus:

„I must express my sympathy for Maimonides. To my mind the „postmodem"
approach takes an unfortunate reality - that we cannot agree on what is true, or
even on what truth is - and turns it into an ideal. This position is, I think, self-
refuting to the extent that it makes real communication among human beings
impossible. It is also based upon a rejection of the idea of revelation, at least as

it has been historically understood in Judaism, according to which the Torah is
truth. This truth may be misunderstood, it may be viewed differently in different

times, it may be better or worse understood as we get further from Sinai
and closer to the Messiah, it may exist only in Heaven, here being approximated

but truth there is. In short, Maimonides' vision of a universalist, not
pluralist, messianic future was unusual in his day, consistent with his basic
beliefs, necessitated bv the understanding that revelation teaches truth, and

thoroughly admirable.'"

Kellners Position ist eindeutig: Pluralismus ist bestenfalls eine „unfortunate

reality" in unserer gegenwärtigen Situation und darüber hinaus

„self-refuting". Was wir anstreben sollten, ist der letztendliche Sieg der
einen universalen Wahrheit in der messianischen Zeit, von der Kellner
glaubt, dass sie in der geschichtlich den Juden zuteil gewordenen
Offenbarung vermittelt wird.

Wiederholt und zugleich bekräftigt hat Kellner seine Sicht in seinem

wichtigen neueren Buch Must a Jew Believe Anything!\ „Judaism
teaches truth, and [...] Orthodoxy understands that truth more completely
than competing versions of Judaism. These competing versions are

wrong and mistaken."33 Dennoch ist Kellner aus verschiedenen
theoretischen und praktischen Erwägungen heraus der Ansicht, dass diese
Versionen „häretisch" zu nennen, „nicht sehr hilfreich ist".34 Kellner
warnt uns aber auch, dass er, wenn er auch „Maimonides dogmatische
Version des Judentums" ablehnt, doch nicht „wish at the same time to
reject the [...] claims that Judaism teaches truth and that there is one
absolute truth - for these are claims that I am in 110 way willing to give
up".35 Und im Nachwort zur zweiten Auflage ergänzt Kellner, es gibt
ein Problem

31
Menachem Kellner, Overcomming Chosenness, S. 160.

32 Menachem Kellner, Overcomming Chosenness, S. 160.
33 Menachem Kellner, Must a Jew Believe Anything?, London 1999 (zweite

Auflage mit neuen Nachwort 2006), S. 125.
34 Menachem Kellner, Must a Jew Believe Anything?, S. 125.
35 Menachem Kellner, Must a Jew Believe Anything?, S. 113.

270



„inherent in the concept of religious pluralism itself: why not extend the bounds
of pluralism beyond the bounds of Judaism? If one relativizes truth within Judaism,

on what grounds can one refuse to relativize it outside Judaism?"36

Kellners hier vorgetragenes Argument, dass innerjüdischer Pluralismus
inakzeptabel ist, weil man sonst einem inter-religiösen Pluralismus
nicht mehr widersprechen könne, kommt mir vor wie eine merkwürdige
Übernahme der Logik, derer sich Peter Stuyvesant, der Gouverneur der
niederländischen Kolonie New Amsterdam (aus der später New York
wurde) bediente, als er 1654 erfolglos versuchte, Juden von der Kolonie
fernzuhalten mit dem Argument, dass „giving them liberty, we cannot
refuse the Lutherans and Papists".37 Kellners Abneigung, eine
anderslautende jüdische Position anzuerkennen, wird mit der Begründung
gerechtfertigt, dass sie - Gott bewahre - dazu führen könnte, die
anderslautende christliche Position anzuerkennen.

Kellners Logik ist der Moses Mendelssohns entgegengesetzt. Um
noch einmal das oben ausführlicher zitierte Vorwort zur deutschen

Übersetzung von Manasseh ben Israels Vindiciae Judaeorum38
(geschrieben im März 1782) zu zitieren, in dem Mendelssohn schrieb, dass

die Juden kaum von den Christen toleriert zu werden erwarten könnten,
von denen sie sich so fundamental unterscheiden, solange sie selbst

gegenüber weit weniger bedeutsamem innerjüdischem Dissens intolerant

sind: „Wollet ihr gehegt, geduldet und von andern verschonet seyn:
so heget und duldet und verschonet euch unter einander!"39 Mendelssohns

Argument, dass eine externe, interreligiöse Toleranz zu interner,
innerreligiöser Toleranz fuhren würde, erscheint mir weit überzeugender
als Kellners Argument gegen den innerjüdischen Pluralismus mit der

Begründung, dass er zu externem religiösem Pluralismus fuhren könnte.
Kellners Argument scheitert auch an dem, was ich als empirisch

wahr ansehe und sicherlich für viele Juden und Christen und vielleicht
auch viele Muslime zutrifft: Es ist oft leichter äussere, interreligiöse

36 Menachem Kellner, Must a Jew Believe Anything?, S. 140.
37 Zitiert nach JONATHAN Sarna, American Judaism: A Histoiy, New Heaven

2004, S. 2, und HENRY FEINGOLD, Zion in America: The Jewish Experience from
Colonial Times to the Present, New York 1974, S. 23.

38 Manasse BEN Israel schrieb Vindiciae Judaeorum an Oliver Cromwell und
setzte sich darin für die Wiederzulassung der Juden in England ein.

39 Moses Mendelssohn, Vorrede zur deutsche Übersetzung von Manasseh
BEN ISRAEL, Rettung der Juden, in: OERS., Gesammelte Schriften Jubiläumsausgabe,

Bd. 8: Schriften zum Judentum II, bearbeitet von Alexander Altmann, Bd. 8,

Stuttgart 1983, S. 25.

271



Toleranz oder Pluralismus zu erreichen als interne Toleranz oder
Pluralismus innerhalb der religiösen Gemeinschaft zu erlangen, eben das,

was Avi Sagi in halachischen Begriffen im letzten Abschnitt seines
Aufsatzes anspricht.

Der grösste Teil meines Aufsatzes hier hat mit Pluralismus im
allgemeinen zu tun, ohne besondere Berücksichtigung wichtiger Fragen,
die mögliche Differenzen zwischen inneren und äusseren Formen von
Pluralismus betreffen. An dieser Stelle, auf der Ebene inneren Pluralismus'

(oder zumindest Toleranz) würde ich sagen, dass mir Kellners
Satz: „Judaism teaches truth, and [...] Orthodoxy understands that truth
more completely than competing versions of Judaism" als gegen alle
Tatsachen sprechend oder bestenfalls als Wunschdenken vorkommt.
Die jüdische Orthodoxie (ironischerweise nimmt die Ideologie einen

explizit christlichen Namen an) in ihrer modernen, aufgeklärten und
gemässigten Form, wie sie von Kellner und anderen vertreten wird, ist
heute eine vom Aussterben bedrohte Spezies, überwältigt und
geschluckt von einer Haredi- oder „sektiererischen" Ultra-Orthodoxie, die
weithin fundamentalistisch ist (ein weiterer christlicher Begriff), litera-
listisch in ihrer traditionellen rabbinischen Art, Bibel und Talmud zu
lesen, misstrauisch gegenüber der Wissenschaft und in vielem der
modernen Kultur entgegengesetzt.40 Diese Orthodoxie, wie Kellner nur
allzu gut weiss, bekräftigt als absolute Wahrheiten viele traditionelle
Ansichten, die - wenn wörtlich genommen - offenkundig falsch sind,
z. B. astronomische Ansichten, die die Basis jüdischer Kalenderberechnungen

bilden, biblische und rabbinische Aussagen über das Alter der
Welt oder in Bezug auf die Medizin, die Ablehnung der Evolutionstheorie,

der Archäologie und der kritischen Bibelwissenschaft. Hätte sich
Kellner mit der Bewunderung für eine sich an die Regeln haltende
traditionelle jüdische Lebensweise und Wertschätzung der Hingabe obser-
vanter Juden an die Tora und deren Studium begnügt, das oft persönliche

Härten mit sich bringt und Opfer verlangt, hätte er sich auf weit

4(1 Mit „Literalist" meine ich nicht „Corporealist", d. h. dass jemand die
biblischen Anthropomorphismen wörtlich nimmt, vielmehr meine ich damit den, dessen
Bibelverständnis geprägt ist von ausschliesslichem Vertrauen auf die rabbinische
Tradition (oder einige Aspekte dieser Tradition) und dessen Verständnis der Rabbi-
nen wiederum auf einem wortwörtlichen und unkritischen Lesen basiert, auch
dann, wenn die nicht-wörtliche, midraschische Lesung der Schrift und anderer
Texte durch Rabbinen selber unverständlich ist. Ein derartiges Wortwörtlichnehmen

der Rabbinen wird von Maimonides in seinem Kommentar zur Mishna
Pereq Heleq (mSanh 10) scharf kritisiert.

272



sichererem Boden bewegt als mit seiner Zuschreibung absoluter Wahrheit

an die Orthodoxie in einem Buch, das in nicht geringem Masse
einen beachtlichen Angriff auf eine historisch falsche und ideologisch
zweifelhafte zeitgenössische orthodoxe Dogmatik beinhaltet.

Schliesslich hat Kellner auf dem Weltkongress für Jüdische Studien
in Jerusalem (Juli-August 2005) einen Grossteil seines Vortrages einer
Kritik meiner Thesen zum Pluralismus gewidmet, und zwar aus folgenden

Gründen: Erstens (wie wir oben gesehen haben) betrachtet er
Pluralismus als absurd an sich, theoretisch in sich widersprüchlich und
essentiell relativistisch; zweitens betont er, dass es keine Vorbilder bzw.
Präzedenzfalle für solchen Pluralismus im traditionellen jüdischen Denken

gibt, denn in seinen Augen „Judaism teaches truth and [...] there is

one absolute truth" (wie oben zitiert).
Was nun folgt, ist meine Antwort auf diese Herausforderungen. Zuerst

jedoch ist wichtig festzuhalten, dass Pluralismus oft mit Relativismus

gleichgesetzt wird,41 so geschehen in Ratzingers Dominus Jesus, in Gavin

D'Costas Kritik von John Hick und bei Menachem Kellner. Pluralismus

jedoch, wie ich ihn verstehe, sollte nicht mit Relativismus gleichgesetzt

werden. Pluralistische Auffassungen von Wahrheit, ja, selbst Wahrheiten

im Plural, sind nicht dasselbe wie „keine Wahrheit", und sie sind

gewiss nicht dasselbe wie „keine moralischen Standards". Wie Maimoni-
des (in seinem Moreh Nevukhim 1,2 und im Traktat über die Logik,
Kap. 8)42 hervorhebt, haben moralische Urteile nichts mit dem zu tun,
was theoretisch wahr oder falsch ist (was er als Intelligible bezeichnet,
arabisch: riNblpya / cjVjIK« [ma'qülät], hebräisch: mbpizna), sondern mit
praktischen Zweckbestimmungen (die er als „konventionelle" oder

„allgemein akzeptierte" Lehrsätze betrachtet, arabisch: ntcnnwa jjtß*
[;mashürät], hebräisch: möonsö) hinsichtlich dessen, was gut und
angebracht oder böse und unangebracht ist. Theoretischen Pluralismus mit
moralischem (oder anderem) Relativismus zu verwechseln, bedeutet

daher, die wichtige Scheidelinie zwischen ihnen zu verwischen.15

41 Siehe oben Anm. 27.
42

Maqälaß sinffat al-mantiq (hebr. pmnn nfrft ~ID0). Ob Maimonides tatsächlich

der Autor des Traktates über die Logik war, ist höchst umstritten.
43 Wie wir bereits gesehen haben, ist dies ein Punkt, der John Hicks Antwort

auf Gavin D'Costa zugrunde liegt, nämlich dass das Kriterium der Unterscheidung
von wahrer und falscher Religion ein moralisches ist. Zur Verwechslung von
Pluralismus und Relativismus schrieb IRVING GREENBERG: „To my great frustration,
the Orthodox failed to distinguish between pluralism and relativism; to my failure,
I could not persuade them of the essential difference between these positions - in

273



Auf ähnlich deutliche Weise plädiert Irving Greenberg dafür, an der

Unterscheidung festzuhalten, dass:

„Pluralism means more than accepting or even affirming the other. It entails
recognizing the blessings in the other's existence, because it balances one's
own position and brings all of us closer to the ultimate goal. Even when we are

right in our own position, the other who contradicts our position may be our
corrective or our check against going to excess Pluralism is not relativisn^
for we hold on to our absolutes; however, we make room for others' as well."
„Relativism [...] is the loss of capacity to affirm any standards. But the deepest
religious response is pluralism - the recognition that there are plural absolute
standards that can live and function together, even when they conflict. The
deepest insight of pluralism is that dignity, truth and power function best when
they are pluralized, e.g., divided and distributed, rather than centralized or
absolutized [...] The essential difference between pluralism and relativism is
that pluralism is based on the principle that there still is an absolute truth
Pluralism is an absolutism that has come to recognize its limitations."45

Leider erklärt Greenbergs blosse Feststellung, dass „wir an unseren
Absoluten festhalten" nicht, wie man Ansprüche auf absolute Wahrheit
und Pluralismus miteinander versöhnen könnte. Wenn jemand seine

eigene Position für die absolute Wahrheit hält, muss sie gegen praktischen

Exzess moralisch „gecheckt" werden, warum aber sollte absolute
Wahrheit eine theoretische Korrektur benötigen? Pluralismus ist nicht
Relativismus. Darin stimmen Greenberg und ich überein, wie aber kann
Pluralismus mit absolutistischen Ansprüchen vereinbar sein? Widerspricht

nicht Greenbergs Vision einer „ge- und verteilten, an Stelle
einer zentralisierten und verabsolutierten" Wahrheit der „absoluten Wahrheit",

für die er steht? Wie können wir Greenbergs Behauptung verstehen,

dass „Pluralismus ein Absolutismus ist, der anerkennt, dass eine

other words, that one could uphold the authority of tradition while making room
for other religious systems" (For the Sake ofHeaven and Earth, S. 11). Ich teile
Greenbergs Frustration, aber es sind nicht nur die orthodoxen Juden, die diese

wichtige Unterscheidung nicht zu machen vermögen.
44 Irving Greenberg, For the Sake of Heaven and Earth, S. 196. Gordon

Grayham argumentiert, dass es keine notwendige Verbindung zwischen Pluralismus

(oder Tolerierung) und Relativismus gibt. Relativismus führt nicht notwendigerweise

zur Toleranz. Man kann alle Religionen für falsch halten und dennoch
einige als bewundernswert und andere als verachtenswert betrachten. Umgekehrt
führt Objektivität nicht zu Intoleranz, wenn Meinungsverschiedenheit und Streit
als Teil des Prozesses der Annäherung an die Wahrheit gesehen werden. Siehe

Gordon Grayham, Tolerance, Pluralism and Relativism, in David Heyd (ed.),
Toleration: An Elusive Virtue, Princeton 1996, S. 50.

45 Irving Greenberg, For the Sake ofHeaven and Earth, S. 201-203.

274



absolute Wahrheit / ein absoluter Wert nicht absolut richtig sein muss,
um absolut zu sein"?46

Wie wir unten sehen werden, hat sich vor zwei Jahrhunderten bereits
Moses Mendelssohn für eine klarere, konsistentere und progressivere
Form von Pluralismus ausgesprochen, die solch problematische
Wahrheitsansprüche vermeidet und darauf verzichtet, dass das Judentum „die
absolut beste Religion" ist.47 Daher werde ich so argumentieren, dass

Ansprüche auf absolute Wahrheit nicht allein moralisch gefährlich,48
sondern theoretisch bedeutungslos sind.

Um jedoch zum Vorwurf des Relativismus zurückzukehren, die wirklich

bedeutsame Frage für mich ist nicht, ob Pluralismus vielleicht doch,
notwendigerweise, ein gewisses Mass an Relativismus nach sich zieht,
sondern um welchen Relativismus es sich handelt. Ich kann mir nicht
vorstellen, dass sich irgendjemand durch einen Pluralismus an Eiscreme-
sorten bedrängt fühlt, wenn sich herausstellen sollte, dass jemandes Lieb-
lingssorte beides ist, subjektiv und relativ. Was mich als Jude am meisten
betrifft, ist ein moralischer Relativismus, der impliziert, dass es keine
wirklich bindenden Standards (wie auch immer abgeleitet) für alle
Menschen gibt. Die Erfahrung des Totalitarismus des 20. Jahrhunderts,
insbesondere der Schoa, sollte uns die offenkundigen Gefahren einer solchen
Position lehren, und die Nürnberger Prozesse haben von meiner Warte

46 IRVING Greenberg, For the Sake of Heaven and Earth, S. 205. Diese Spannung

zwischen Pluralismus und Absolutismus in Greenbergs Denken (die ich als

ungelöst betrachte), die sich in weiten Teilen des progressiven, dennoch gläubigen
religiösen Denken als vielleicht unvermeidlich erweist, zeichnet auch einen Grossteil
von Nikolaus VON Kues' (Nicolaus Cnsanus) De Pace Fidei (oben Anm. 24) aus.
Ein durchgängiges Thema des Textes ist das Bedürfnis, Konflikt zu vermeiden und

religiöse Verschiedenheit zu respektieren, die „may bring an increase in devotion" (S.

233) und verschiedene Glaubensweisen zu tolerieren (S. 268). Zugleich, da die
verschiedenen Religionen alle eine gemeinsame, einzige Religion und Weisheit „voraussetzen"

(S. 236-237. 272), sollte letztendlich „all diversity of religion [...] be brought
into one orthodox faith [...] The Lord has taken piety on His people and agreed to the

plan to lead all diversity of religions through mutual agreement of all men
harmoniously back to a single, henceforth inviolable religion" (S. 235).

47 Siehe die Diskussion unten (und Anm. 90).
4S Isaiah Berlin schliesst sein Two Concepts ofLiberty (1958) mit der

Mahnung, dass Garantien ewiger und objektiver Gültigkeit unserer Werte zu sehen,

zwar eine Kindheitssehnsucht nach Sicherheit reflektiert, aber zu erlauben, dass

dieses Sicherheitsbedürfnis unser Verhalten beeinflusst, „is a symptom of an equally

deep and more dangerous, moral and political immaturity", und weiter meint
Berlin dass „principles are not less sacred because their duration cannot be
guaranteed" (Two Concepts of Liberty, S. 217).

275



aus (als Kind einer deutsch-jüdischen Familie, von deren Angehörigen
viele von den Nazis ennordet worden sind) zu Recht eine internationale
Anerkennung dafür begründet, dass es gewisse Normen gibt, die für alle
Menschen gelten können und sollten, unabhängig davon, ob sie dem
folgen, was ihr Land als gesetzmässige Ordnung ansieht.

Isaiah Berlin, der ein klarer und überzeugter Fürsprecher des
Pluralismus (in einem breiteren politischen Kontext) war, fand keine
Unvereinbarkeit zwischen dem Festhalten am Pluralismus und dem Glauben
an universale moralische Werte.

„There are universal values. This is an empirical fact about mankind [...] The
idea of human rights rests on the true belief that there are certain goods -
freedom, justice, pursuit of happiness, honesty, love - that are in the interest of all
human beings as such, not as members of this or that nationality, religion,
professional, character [...] There are certain things which human beings
require as such [...] because they lead human lives as men and women."49

Dennoch insistiert Isaiah Berlin darauf, dass - wenn man nur die
universalen moralischen Ideale betont, wie es viele Liberale und Revolutionäre

tun, wenn sie im Namen des „ureigensten Selbst" der Menschen
sprechen, d. h. ihrer angeblich wahren menschlichen Interessen - dies
oft ein Unvermögen reflektiert, die Menschen so zu verstehen, wie sie
sind (und nicht, wie die Liberalen oder Revolutionäre denken, dass sie
sein sollten), und dies kann zu einem Mangel an Freiheit führen:

„They do not allow for the variety of basic human needs. Nor yet for the
ingenuity with which men can prove to their own satisfaction that the road to one
ideal also leads to its contrary The belief that some single formula can in
principle be found whereby all the diverse ends of men can be hannoniously
realized is demonstrably false."50

Pluralismus, so Isaiah Berlins Schlussfolgerung, zieht negative Freiheit
(Freiheit von Einmischung) nach sich und ist daher humaner und ein
wahreres Ideal als monistische, autoritäre positive Ideale.

Ähnlich argumentiert John Kekes, der seine Abhängigkeit von Berlin

offen bekennt, dass Pluralismus nicht gleichbedeutend ist mit
Relativismus, sondern eine Alternative darstellt sowohl zum Monismus
(d. h. der Ansicht, dass es nur ein vernünftiges „Set von Werten" gibt,
immer und überall) als auch zum Relativismus (d. h. der Ansicht, dass

alle Werte lediglich konventionell sind und einer objektiven Begründung

entbehren). Aus Kekes' Sicht ist Pluralismus beides: eine (in der

Sprache der modernen Praedikatenlogik): erststufige ethische Theorie,

49 RAMIN Johanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, London 1992, S. 37-39.
50 Isaiah Berlin, Two Concepts of Liberty, S. 208-214.

276



die sich mit Werten befasst, und eine zweitstufige meta-ethische Theorie,

die moralische Urteile untersucht.51

Die erste von Kekes' „Sechs Thesen zum Pluralismus" ist die Plurali-
tät und Konditionalität der Werte. Pluralisten bestreiten den monistischen
Glauben an einen absoluten und übergeordneten Wert, der alle anderen

Werte transzendiert; denn alle Werte sind in dem Sinne bedingt, dass sie

von anderen, entgegengesetzten Werten überlagert werden können. Der
Wert menschlichen Lebens zum Beispiel, den ein Monist als absolut
ansehen mag, ist ein bedingter Wert, weil er von einem anderen Wert

überlagert werden kann, dem Bedürfnis nämlich eine Tyrannei oder
Ungerechtigkeit zu bekämpfen, selbst wenn Menschenleben dabei preisgegeben

werden.52 Diese pluralistische Opposition gegen Monismus kann

jedoch nicht auf Relativismus reduziert werden, weil zumindest einige
Werte immer noch als universal gültig bekräftigt werden.

Kekes unterscheidet zwischen „primären Werten", die Wohl und Wehe

betreffen, universal sind und über kulturelle Unterschiede hinausgehen,
und „sekundären Werten", die verschiedene Kulturen, Traditionen, Individuen

und Zeiten abbilden. Auch wenn sich die Menschen über die universalen

primären Werte einig sind, können sie legitimerweise über sekundäre

Werte verschiedener Meinung sein. Pluralismus und Relativismus teilen
daher die Zurückweisung des monadischen Absolutismus - dass ein absoluter

Wert immer andere Werte beseitigt -, aber Pluralismus und Monismus
teilen die Zurückweisung der relativistischen Bestreitung, dass Werte

kontextunabhängig gerechtfertigt werden können. In ähnlicher Weise behauptet

Kekes, dass sich „tief verwurzelte Konventionen", die die wie auch

immer verstandenen minimalen Erfordernisse guten Lebens schützen, aus

der universalen menschlichen Natur ergeben, anders als „variable Konventionen",

die sich durch Traditionen und kontextuell bedingte Vorstellungen
von einem guten Leben unterscheiden. Wie Isaiah Berlin, schliesst Kekes

daraus, dass Pluralismus folglich die universalen „primären Werte" und

„tief verwurzelten Konventionen" bestätigt (und darum nicht mit
Relativismus gleichgesetzt werden kann):

„This pluralist argument is intended to apply only to secondary values that do
indeed give appropriate forms to primary values [...]. The pluralist view is that
in a morally acceptable tradition there must be some deep conventions. What
makes them deep is that they protect the minimum requires of all good lives."53

31 John Kekes, The Morality ofPluralism, Princeton 1993, S. 12-13
52 John Kekes, The Morality ofPluralism, S. 17-20.
53

JOHN Kekes, The Morality ofPluralism, S. 34.

277



Dennoch scheint mir, dass wir - all diesen Argumenten zum Trotz,
selbst wenn bewiesen werden sollte, dass Pluralismus unausweichlich
ein gewisses Mass an Relativismus mit sich bringt -, noch immer dazu

verpflichtet sind, zwischen einem moralischen Relativismus, der
erkennbare, unmittelbar praktische Gefahren zur Folge haben kann, und
allen anderen Spielarten des erkenntnistheoretischen Relativismus zu
unterscheiden, vor allem im Blick auf das, was Menschen über Gott
denken, was seine theoretischen Irrtümer haben kann, aber keinerlei
existentielle Gefahr darstellt. Moralischer Relativismus hat Auswirkungen

auf zwischenmenschliche Beziehungen (TQnb 07X p3),
erkenntnistheoretischer, auf unterschiedliche Auffassungen von Gott bezogener
Relativismus hingegen (wenn er denn mehr ein Relativismus als ein
Pluralismus ist) verweist auf spekulative Bereiche ganz persönlicher,
subjektiver Fragen zwischen Individuum und Gott (mpüb "TX p3).

Als Jude beunruhigt mich ein gewisses Mass an erkenntnistheoretischem

Relativismus dem entsprechend weit weniger, da selbst
Menschen, die behaupten, eine Offenbarung zu haben, zugeben können, dass

ihr menschliches Verständnis von göttlicher Wahrheit begrenzt und partiell

ist, kulturelle und andere Einflüsse widerspiegelt, dennoch einen

begrenzten erkenntnistheoretischen Relativismus anerkennen. Doch ich
gebe zu, dass mein Ansatz von einem Juden leichter vertreten werden
kann als von einem Christen, da im Judentum vergleichsweise grösserer
Wert auf die Tat gelegt wird, die nicht notwendigerweise abstrakte
Wahrheitsansprüche zur Folge haben muss; im Christentum hingegen wird
vergleichsweise grösserer Wert auf das Bekenntnis gelegt, das notwendigerweise

dazu zwingt, sich mit Wahrheitsansprüchen auseinanderzusetzen.

Was immer „Erlösung" und „Rechtfertigung" bedeuten, die
traditionelle jüdische Vorstellung, dass Israel nach den 613 Geboten der Tora
leben muss, und dass die Gerechten der Völker, die gleich Israel „Anteil
an der kommenden Welt haben", diejenigen sind, die die universalen
„Sieben Gebote der Kinder Noahs" befolgen,54 legt das Gewicht klar auf
das Tun und Verhalten, während Wahrheitsansprüche im Rahmen der

jüdischen Haltung gegenüber Nichtjuden bestenfalls eine untergeordnete
Rolle spielen. Umgekehrt rückt die klassische paulinische Vorstellung
von der Rechtfertigung durch Glauben Wahrheitsansprüche in den

Brennpunkt christlich-theologischen Interesses und kann es in Verbin-

54 Siehe die diesbezügliche Diskussion in meinem Aufsatz: Chosenness in
Judaism: Exclusivity vs. Inclusivity, S. 178-180 und die Verweise in Anm. 15-19, und
in: The Concept of the Chosen People: An Interpretation, S. 130-131 und die
Verweise in Anm. 15-20.

278



dung mit dem Glauben an den „einen Weg" für einen Christen weitaus
schwieriger machen, den erkenntnistheoretischen Relativismus in die
hinteren Reihen der Pluralismusdiskussion zu verweisen.

Im Hinblick auf Kellners Argument, dass es im jüdischen Denken
für Pluralismus keine Vorbilder bzw. Präzedenzfälle gibt, ist festzuhalten,

dass das Fehlen eines Präzedenzfalls, selbst wenn es zuträfe,
Pluralismus nicht prinzipiell entkräften würde. Kellner würde sicher auch
nicht die Demokratie verwerfen mit der Begründung, dass sie in
athenischem, nicht aber biblischem oder späterem jüdischen Denken ihre
Wurzeln hat. Wie ich jedoch noch zeigen werde, gibt es in jüdischen
Quellen durchaus mehr als genug Präzedenzfälle von Pluralismus.

Indem ich versuche, auf Kellners Behauptungen zu reagieren, dass

Pluralismus an sich keinen Sinn hat und sich selbst widerspricht und dass

es im traditionellen jüdischen Denken für meinen Ansatz keine
Präzedenzfälle gibt, bin ich von einer zweifachen Annahme geleitet: auf
theoretischer Ebene, dass Ansprüche auf „absolute Wahrheit" an sich sinnlos
sind, und auf praktischer Ebene, dass eine solche spirituelle Exklusivität
eine existentielle Gefahr für den Frieden in der Welt bedeutet, insbesondere

in Zeiten des „globalen Dorfes" und der immer mehr verbreiteten
Massenvernichtungswaffen. Solange die Religionen miteinander in ihren
exklusivistischen Ansprüchen konkurrieren, werden sie nicht fähig sein,
als wirksame Kraft für Frieden und Zusammenarbeit zu dienen, sondern
werden vielmehr ihre allzu häufige Entweihung des göttlichen Namens
und ihre Beleidigung der menschlichen Würde weitertreiben.

(II) Subjektivität und kulturelle Relativität in der Offenbarung
Auf den ersten Blick scheint Offenbarung Pluralismus auszuschlies-
sen. Die Rabbinen waren jedoch der Meinung, dass die Offenbarung
am Sinai der subjektiven Fähigkeit eines jeden Menschen und den

entsprechenden Kulturen der siebzig Völker der Welt angepasst war.
In der Auslegung jenes merkwürdigen Satzes in der Erzählung von
der Offenbarung am Sinai, demzufolge „das ganze Volk die Stimmen
sah" (Ex 20,15), problematisiert der Midrasch Rabba zu Exodus55 den

Englische Übersetzung von mir. In der englischen Übersetzung von S. M.
Lehrman, London 1939, findet man diese Passage S. 86-88. Avishai Margalit
interpretiert diese Passage nicht in dem Sinne, dass die eine Offenbarung auf siebzig

verschiedene Arten verstanden wird, sondern dass es verschiedene Offenbarungen

für die siebzig Völker der Welt gab (The Ring: On Religious Pluralism,
S. 153). Margalit meint - nota bene -, dass Giovanni Boccaccios Parabel von den
drei Ringen, die Gotthold Ephraim Lessing meisterhaft in seinem Nathan der
Weise rezipiert hat, manch deskriptive Wahrheit enthält und nicht nur Randbemer-

279



Plural mVlp / qolot (Stimmen) folgendermassen:

„It says 'All the people saw the voices'. It does not say 'voice' here but
'voices'. Rabbi Yohanan said, The (divine) voice went out and was divided
into seventy voices, into seventy languages, so that all the nations could hear,
each nation hearing it in its own national language Come and see how the
voice would go out to each Israelite according to his capacity (ITD literally
'power'), the elders according to their capacity, the youth to his capacity, the
children according to their capacity, infants according to their capacity, and the

women according to their capacity, and even Moses according to his capacity.
Therefore it says, 'The voice of the Lord is in power (iTD). It does not say 'in
his power' but 'in power', in the power (i.e., capacity) of each individual"
(ShemR V,9).

Nach dieser rabbinischen Ansicht war die Offenbarung, kurz gesagt,
weder absolut noch monolithisch. Sie musste dem subjektiven
Begriffsvermögen jedes einzelnen und den entsprechenden Kulturen der
verschiedenen Völker der Welt angepasst sein.56

(III) Abraham Ibn Ezra und die Grenzen der Offenbarung
Der bedeutende Bibelkommentator, Grammatiker, Dichter und Philosoph

Abraham Ibn Ezra (1089-1164) hielt der traditionellen rabbinischen

Sichtweise entgegen,57 dass beide Versionen des Dekalogs (Ex 20
und Dtn 5) gleichzeitig offenbart wurden.58 Nachdem er alle Unter-

kungen (die von einander verschieden sein können, ohne sich zu widersprechen).
Daraus zieht Margalit den Schluss, dass die Bcweislast die Befürworter des
Pluralismus zu tragen haben, um die Vorstellung zu widerlegen, dass eine offenbarte
Religion einander widersprechenden Ansprüchen keinen Wert beimessen kann. Zu
Lessing und seiner Rezeption von Boccaccios Parabel siehe die Diskussion in:

Alexander Altmann, Moses Mendelssohn, S. 569-572.
56 Kellner meint, dass ich Sachen in den Text hineinlese, die dessen Autoren

zurückgewiesen hätten, denn alles, was sie wollten, war, dass derselbe Text auf
verschiedenen Ebenen gelesen werden kann, so wie dieselbe Geometrie fortgeschrittene

Studenten und Schulkinder auf unterschiedlichem Niveau gelehrt werden
muss. Aber ist auf Graduiertenniveau, fortgeschrittene nicht-euklidische Geometrie
wirklich dieselbe Geometrie wie die, die an Grund- oder Mittelschulen gelehrt
wird? An welcher Stelle ist ein kritisches Verständnis der Schrift oder anderer

religiöser Quellen rein quantitativ fortgeschrittener als das, das Kinder gelehrt wird
im Gegensatz zu qualitativ verschiedenem?

57 Ibn Esra im „Langen Kommentar" zu Ex 20,1. Ein Überblick jüngeren
Datums mit aktualisierter Bibliographie zu Ibn Esra in: Uriel Simon & Raphael Jos-
PE, Art. Ibn Ezra, Abraham, in: Encyclopaedia Judaica Bd. IX, Jerusalem 22006,
Sp. 665-672.

58 bRhSH 27a (inter alia) natu "inx Tirra lind "HDT - „'Gedenke' und 'beachte'

(den Sabbat) wurden in einem Ausspruch gesagt."

280



schiede zwischen den beiden Versionen minutiös aufgelistet hat, erklärt

er, dass viele dieser Unterschiede (besonders im Sabbatgebot) substantieller

und nicht nur stilistischer Art sind. Keine Person hat die Fähigkeit,

zwei gleichzeitig gesprochene voneinander verschiedene Sätze zu
verstehen; in einem solchen Fall würde man keinen von beiden verstehen.

Eine gleichzeitige Offenbarung beider Versionen des Dekalogs
wäre von daher unbegreiflich und sinnlos.

„It is impossible that 'remember' and 'observe' (the Sabbath) were spoken
simultaneously, even by a miracle [...] How could many verses be miraculously

spoken simultaneously, when they do not have the same meaning? [...]
Reason cannot tolerate (nbmo nsnn px) these notions And if we were to say
that God's speech is not like human speech, how could Israel have understood
what God said? For if a person would hear 'remember' and 'observe'
simultaneously, he would not understand either one."

Für Ibn Ezra sind die Grenzen der Offenbarung daher nicht von oben

gezogen, also von Gott als dem Sprecher, sondern von unten, nämlich

von der begrenzten Fähigkeit der Menschen, sie zu hören. Mit anderen

Worten: Es ist sinnlos, über das ihres göttlichen Ursprungs wegen absolute

Wesen der Offenbarung zu diskutieren. Eine erfolgreiche Kommunikation

- sei es göttliche Offenbarung, sei es eine Radioübertragung - muss
effektiv empfangen und nicht nur gesandt werden. Es ist die begrenzte
Fähigkeit des menschlichen Empfängers, die die Offenbarung notwendigerweise

subjektiv macht und damit zugleich relativiert. Das Problem der

Offenbarung ist folglich nicht, was gesprochen, sondern was gehört wurde.

(IV) Al-FäräbT: Religious vs. Philosophical Language

Abü Nasr Muhammad al-Färäbl (870-950), einer der grössten frühislamischen

Philosophen, der erheblichen Einfluss auf Maimonides hatte,60

übertrug die platonische politische Philosophie auf die offenbarten
Religionen und identifizierte den Philosophen-König mit dem Propheten.
In seinem Werk as-Siyäsa al-madämya (Über die Staatsführung) schrieb

59 Die englische Übersetzung stammt von mir. Ibn Esra kommt zu dem Schluss,
dass die Version in Ex 20, in der es heisst: „Und Gott sprach alle diese Worte" (Ex
20,1), der tatsächliche Bericht der Offenbarung ist, während die Version in Dtn 5, in
der Mose sagt: „Ich stand zwischen Gott und euch zu jener Zeit, um dir die Worte des

Ewigen zu sagen" (Dtn 5,5), Moses 40 Jahre später entstandene Paraphrase ist.
60 Zur Diskussion um al-Färäbls Einfluss auf Maimonides siehe: Shlomo Pines,

Translator's Introduction: The Philosophical Sources of the Guide of the Perplexed,
in: Shlomo Pines englischer Übersetzung von Maimonides, Guide of the Perplexed,
Chicago 1963, S. 57-134.

281



al-Fârâbï, dass es nur eine Wirklichkeit gibt, dass von dieser Wirklichkeit

aber viele Bilder oder Widerspiegelungen existieren. Deswegen
kann es auch viele Religionen geben, denn jedes Volk hat seine Weise,
die Bilder der Wirklichkeit darzustellen, wenn auch nicht alle diese
Weisen gleich vortrefflich sind.'1'

„Because it is difficult for the multitude to comprehend these things themselves
as they are, the attempt was made to teach them these things in other ways,
which are the ways of imitation. Hence these things are imitated for each group
or nation through the matters that are best known to them; and it may very well
be that what is best known to the one may not be the best known to the other."62

In seiner Schrift Tahsïl as-sa'äda (Erlangung der Glückseligkeit) macht
al-Fârâbï deutlich, dass es die Philosophie mit beweisbarem Wissen um
die Dinge und Wesen zu tun hat, während Religion auf durch
Glaubensüberzeugung abgesicherte Zustimmung zu den Bildern der Dinge zielt.

„If he perceives their ideas themselves with his intellect, and his assent to them
is by means of certain demonstration, then the science that comprises their
cognitions is philosophy. But if they are known through similitudes that imitate
them, an assent to what is imagined of them is caused by persuasive methods,
then the ancient call what comprises those cognitions religion [...] Therefore,
according to the ancients, religion is an imitation of philosophy [...] In everything

of which philosophy gives an account based on intellectual perception or
conception, religion gives an account based on imagination."63

Um al-Färäbls Theorie in unsere zeitgenössische Terminologie zu
übertragen: die Sprache der Wissenschaft ist diskursiv, die Sprache der Religion

hingegen mythologisch. Mit einer solchen Sprache, die eine Funktion

der Imagination, nicht der Vernunft ist, haben wir die Möglichkeit zu
verschiedenen Bildern, Widerspiegelungen oder Imitationen der
Wirklichkeit und erhöhen damit die Möglichkeit des religiösen Pluralismus.64

61 al-Färäbi, The Political Regime, transi. F. M. Najjar in: Ralph Lerner &
Muhsin MAH DI (ed.), Medieval Political Philosophy, Ithaca 1978, S. 31-57.

AL-FÄRÄBl, The Political Regime, S. 40-41.
63 al-FäräbI, The Attainment of Happiness, transi. Muhsin Mahdi in: Ralph

Lerner & Muhsin Mahdi (ed.), Medieval Political Philosophy, S. 44-45.
64

Das heisst nicht, dass al-Färäbi, wie später die lateinischen Averroisten an
der Universität in Paris im 13. Jahrhundert, eine „doppelte Wahrheit" postuliert,
nämlich dass Vernunft und Offenbarung zwei separate, autonome Bereiche der
Wahrheit sind. al-FäräbT deutet nur an, dass die Wahrheit wissenschaftlich vorgetragen

werden kann, in diskursiven, rationalen Begriffen für Intellektuelle. Das ist
der Bereich der Philosophie. Dieselbe Wahrheit muss für gewöhnliche Leute in
Begriffen vorgetragen werden, die sie zu verstehen fähig sind, und zwar mittels von
der Imagination hergeleiteten „Bildern" (similitudines), die jene Wahrheiten
„imitieren". Das ist der Bereich der Religion. Zur Lehre von der „doppelten Wahrheit"

282



(V) Maimonides - Die Tora spricht in der Sprache der Menschen

Mose b. Maimon (Maimonides) (1138-1204) war in hohem Masse von
al-Färäbl abhängig; das gilt insbesondere für seine Identifikation des

Propheten einer offenbarten Religion mit dem Philosophen-König. Während

der Philosoph über einen vollkommenen Intellekt und der Politiker
über eine vollkommene Imagination verfügt (die es ihm möglich macht,
auf wirksame Weise zu führen, indem er die Emotionen der Leute
anspricht), ist der Prophet vollkommen in beiderlei Hinsicht.65 Wemi auch
Maimonides den einzigartigen Rang des Prophetentums des Mose betont,
das nicht als Imagination daherkommt,66 so besteht er dennoch darauf,
dass „die Tora in der Sprache der Menschen spricht" ('an ptirio min HlDü
lHK),67 oder anders gesagt, dass die Tora eine anthropomorphistische und

anthropopatische Redeweise verwenden musste, um sich den Verste-

hensmöglichkeiten der alten Israeliten anzupassen. Beide Positionen,
dass die Prophétie des Mose nicht als Imagination daherkommt, die Tora
aber einfache (menschliche) Sprache und mythologische Redeweise
gebrauchen musste, widersprechen nicht notwendigerweise einander. Im
ersten Fall bezieht sich Maimonides auf Moses eigene Offenbarungserfahrung,

bei der keine Imagination im Spiel war, während er sich im
zweiten Fall darauf bezieht, wie Moses die abstrakten Wahrheiten in der
Folge dem Volk in ihm verständlichen bildhaften Begriffen vermittelte.

Maimonides' politische Theorie zwingt uns folglich, zwischen historischer

Offenbarung und Ansprüchen auf absolute Wahrheit zu trennen, da

selbst die Tora ihre Ausdrucksweise an die begrenzten, ursprünglichen
Vcrste liensmögl ichReiten der Menschen anpassen musste. Die anthropomorphe

Redeweise der Tora ist oft nicht nur irreführend - daher der

siehe Diskussion und Nachweise in: Raphael Jospe, Faith and Reason: The

Controversy Over Philosophy in Jewish History, in: Irene Kajon (ed.), La Storia della
Filosoßa Ebraica, Milano 1993, S. 99-135; aktualisierte Version: Raphael Jospe,
Jewish Philosophy: Foundations and Extensions, Bd. 1 : General Questions and
Considerations, Lanham 2008, S. 55-90.

65
Vgl. Maimonides, Moreh Nevukhim, 11,37.

66
Vgl. Maimonides, Moreh Nevukhim, 11,36; 11,45.

67 Maimonides, Moreh Nevukhim, 1,26. Der Satz begegnet u. a. bBer 31b.
Während R. Akiva jedes einzelne Wort und sogar jeden einzelnen Buchstaben der
Tora als bedeutsam interpretieren (ttHI) sollte, beruht R. JishmaMs Hermeneutik
auf dem Prinzip, dass die Tora in der Sprache der Menschen spricht. Maimonides
war nicht der erste Philosoph des Mittelalters, der dieses hermeneutische Prinzip
philosophisch in dem Sinne anwandte, dass sich die Tora dem primitiven Verständnis

der einfachen Leute anzupassen hatte. Vgl. Bahya ibn Paquda, Flovot ha-
levavot 1,10.

283



„verwirrte" Leser, für den Maimonides seinen „Führer der Verwirrten"
geschrieben hat -, sondern auch gefährlich, dann nämlich, wenn
Menschen die in sich falschen körperlichen Attribute Gottes wörtlich nehmen,
denn ein Mensch, der an einen Gott glaubt, der einen Köiper hat oder ein

Körper ist, ist nach Maimonides schlimmer als ein Götzendiener.68

(VI) Die Möglichkeit einer mehrfachen Offenbarung: Netan'el Ihn
al-Fayyûmï
An vielen Stellen, am deutlichsten in der neunten seiner „13 Grundlehren"

(n,-|p,y), weist Maimonides die Möglichkeit zurück, dass irgendeine
nachfolgende Offenbarung die Tora abrogieren könnte.69 Was aber ist mit
anderen Völkern zuteil gewordenen Offenbarungen, die die Tora nicht
abrogieren würden? Josef Albo erörtert in seinem Sefer ha-Iqqarim
(Buch der Grundlehren) (um 1425) „göttliche Gesetze" ausserhalb der

Tora, die Propheten offenbart wurden und veränderte menschliche
Bedürfnisse widerspiegeln (wie ein Patient, dessen sich ändernder Zustand
veränderte medizinische Verordnungen erfordert). Diese Offenbarungen
aber ergingen sämtlich an vor-sinaitische Propheten wie Adam, Noah und
Abraham. Das Christentum und den Islam betrachtet Josef Albo hingegen

nicht als von Gott offenbarte Religionen.70
Anders Netan'el Ibn al-Fayyüml (Jemen, um 1165) in seinem Bustän

al-uqül (Garten des Verstandes).71 Explizit diskutiert er das Problem
mehrfacher Offenbarungen sowohl vor als auch nach der Offenbarung
der Tora. Dabei abrogieren die nach-sinaitischen Offenbarungen die Tora

nicht; ja, die Tora wird nicht einmal in der messianischen Zeit abrogiert:

68
Maimonides, Moreh Nevukhim, 1,36.

69 Der arabische Begriff / nash (Abrogation), den Maimonides verwendet,
ist terminus technicus im Islam. Da der Koran über den Zeitraum von einigen
Jahren offenbart wurde, abrogiert eine spätere an Muhammad ergangene Offenbarung

eine frühere (Koran, Sure 2,106), genauso wie Muhammad als letzter und

grösster Prophet, als „Siegel der Propheten" (Koran, Sure 33,40) die vorherigen, an
frühere Propheten ergangene Offenbarungen abrogiert. Maimonides Gebrauch des

islamischen Terminus als antiislamische Polemik ist daher nicht unbeabsichtigt.
70 Greenberg, For the Sake ofHeaven and Earth, S. 57, verweist auf das, was

er als göttliche Offenbarung Zugang anderer Völker zu Gott versteht, in Gen
14,18-20, Num 22-24, Arnos 9,7 und Micha 4,5.

71
Vgl. David Levine, The Bustan al-Uku! by Nathanael ibn al-Fayyumi, New

York 1908 (judaeo-arabischer Text mit englischer Übersetzung; judaeo-arabischer
Text mit hebräischer Übersetzung von: Yosef Qafih, blpybx ixnon / ,17Dti'n p,
Jerusalem 1954).

284



„Nothing prevents God from sending unto His world whomsoever He wishes,
whenever He wishes, since the world of holiness sends forth emanations
unceasingly from the light world to the coarse world, to liberate the souls from
the sea of matter - in the world of nature - and from destruction in the fires of
Hell. Even before the revelation of the Law He sent prophets to the nations, as

our sages of blessed memory explain, „Seven prophets prophesied to the
nations of the world before the_giving of the Torah: Laban, Jethro, Balaam, Job,
Eliphaz, Bildad and Zophar."
„And even after its revelation nothing prevented Him from sending to them
whom He wished, that the world might not remain without religion. The
prophets declared that the other nations would serve Him from the rising of the
sun to the setting thereof: 'For from the rising of the sun to the setting thereof
great is my name among the nations' (Malachi 1:11 )."73

Dies führt Netan'el zu einem expliziten religiösen Pluralismus:

„Know that God commanded that all the people should serve according to the

Law; and He permitted to every people something which he forbade to others,
and He forbade to them something which He permitted to others, for He
knoweth what is best for His creatures and what is adapted to them, as the
skilled physician understands his patients."74

Daraufhin zitiert Netan'el den Koran (Sure Ibrahim 14,4): „Und Wir
haben keinen Gesandten gesandt, es sei denn in der Sprache seines Vol-

1~ Diese Quellenangabe bezieht sich auf bBB15a, wo die Liste ein wenig
verändert ist: Balaam, sein Vater, Ijov, Eliphaz, Bildad, Zophar, Elihu.

73 Bustan al-Ukul, Kap. 6 (Levine, S. 103-104; Qafih, S. 114-115).
74 Bustan al-Ukul (Levine, S. 107; Qafih, S. 118-119). Netan'els Argument

wurde manchmal relativistisch genannt, so von Y. Tzvi Langermann und anderen,
obwohl es Langermann deutlich „religiösen Pluralismus" und nicht „moralischen
Relativismus" nennt. Ich denke, dass das, was unser Text hier meint, kein
Relativismus im moralischen Sinne ist, d. h., dass es keine wie auch immer abgeleiteten
moralischen Standards gibt, sondern ein Pluralismus im religiösen Sinne, dass

unterschiedliche Gruppen divergierende religionspraktische Bedürfnisse haben, die
ihrer besonderen Bedingungen wegen nur innerhalb der Gruppe gelten. Nur in dem
Sinne, dass die religiöse Praxis den jeweiligen Bedingungen entsprechend
verschieden ist, kann man von einer Art „Relativismus" in der religiösen Praxis
sprechen, so wie die Verordnungen eines Arztes „relativ" sind, d. h. sich nach der
Verfassung und den Bedürfnissen des Patienten richten. Dennoch würden wir das

Verlangen eines Diabetikers nach Insulin, das einem Nichtdiabetiker Schaden
zufügen würde, natürlich nicht als „Relativismus" begründend ansehen. Ähnlich gelten

die &osrwt-Bestimmungen, d. h. die Speisevorschriften der Tora, nur für Juden,
und diejenigen des Buches Mormon gelten nur für die Heiligen der Letzten Tage,
so wie im zivilen Leben Bürger eines Landes nur der Flagge ihres Landes salutieren,

nicht jedoch der anderer Länder. In diesem Sinne verstehe ich Netan'els Text
als Plädoyer für einen solchen Pluralismus und nicht für Relativismus.

285



kes [,..]."75 In Netan'els Garten des Verstandes haben wir den wohl
deutlichsten Beleg für einen religiösen Pluralismus in der jüdischen
Philosophie des Mittelalters, die an pluralistische Tendenzen im ismaci-

litischen Denken der „lauteren Brüder" (Ihwän as-safa) erinnert.76

(VII) Sa'adja Ga'on und die „Gemeinschaft der Monotheisten"
Natürlich kann man Netan'el Ibn al-FayyümT als vergleichsweise
unbedeutende, marginale Erscheinung in der jüdischen Philosophie des

Mittelalters ausser Acht lassen. Nicht ausser Acht lassen kann man jedoch
Sacadja Ga'on (882-942), den ersten jüdischen Philosophen des Mittelalters.

Sein Kitäb al-amänät wal-Ctiqâdât t Sefer ha-emunot weha-de(ot

(Buch der Glaubenslehren und Meinungen) begründete eine ganze
Tradition jüdischen Philosophierens. Sacadja diskutiert zwar nicht das
Problem mehrfacher Offenbarungen, aber er diskutiert eine Art von religiöser

Wahrheit, die über das Judentum hinausgeht.
In der „Einleitung" (§ 5) zu seinem Buch, nachdem er die empirischen,

rationalen und spekulativen Quellen des Wissens erörtert hat, die
alle eindeutig universal sind, stellt er fest:

„As for ourselves, the community of monotheists (ptmabtt nïtta'l / gamdat al-
muwahhidïn), we hold these three sources of knowledge to be genuine. To
them, however, we add a fourth source [...] the validity of authentic tradition
(pINXbK "DDbN / al-habar as-sâdiq) [...] This type of knowledge [...] corroborates

for us the first three sources of knowledge."77

75 Bustan al-Ukul, ed. Levine, S. 109, ed. Qafih, S. 121.
76

Vgl. Samuel M. Stern, Fatimid Propadanda among the Jews, S. 85-86, zitiert

nach Y. Tzvi Lngermann, Some Astrological Themes in the Thought of Abraham

ibn Ezra, in: I. Twersky & J. HARRIS (eds.), Rabbi Abraham ibn Ezra: Studies
in the Writings ofa Twelfth-Century Jewish Polymath, Cambridge 1993, S. 72 und
Anm. 121. Langermann bezieht sich hier auf Netan'els „religious relativism". Zu
den Lauteren Brüdern siehe Anm. 22 und oben. Für ein Beispiel religiösen
Pluralismus der Lauteren Brüder siehe Lenn E. Goodman, The Case of the Animals
versus Man Before the King of the Jinn, S. 194. Die Frage des Königs der Dschinn:
„Warum seid ihr uneins in euren Glaubensansichten, Sekten und Bekenntnissen,
wenn euer Gott einer ist?" beantwortend, sagt der persische Sprecher: „Weil
Religionen, Lehren, Sekten nur verschiedene Zugangswege, verschiedene Mittel der
Annäherung sind, aber das Ziel, das wir anstreben, ist eins. Von welcher Ecke her
wir Ihm zu begegnen suchen, Gott ist da."

77 Saadia Gaon, Book ofBeliefs and Opinions, transi. Samuel Rosenblatt,
New Heaven 1948, S. 16, judaeo-arabischer Text mit hebräischer Übersetzung von
Yosef D. Qafih: ntnxpraiONi ntttraxbR ^ tsnbabs zixnD / nimm mmata nnmn ido,
Jerusalem 1970, S. 15. Eine ausführliche Erörterung dieses Themas bei Raphael

286



Diese Art des Wissens (das auch mit „verlässlichem Bericht" oder
„verlässlicher Tradition" übersetzt werden kann) ist in der Forschung, so

auch von meinem Lehrer Shlomo Pines, durchweg als „allein aus den

jüdischen prophetischen Büchern hergeleitet" und als „nur der
jüdischen Gemeinschaft zugute gegeben" verstanden worden. Auch Pines
versteht unter der „Gemeinschaft der Monotheisten" ausschliesslich die
Juden.7S Diese Deutung muss jedoch modifiziert werden. Den
monotheistischen Charakter mindestens des Islam (wenn nicht auch des

Christentums) kann Sacadja nämlich nicht bestritten haben, denn
hinsichtlich der Schöpfung und der Existenz und Einheit Gottes folgt er
den Argumenten des m iftazi Ii tischen Kaläm\ und seine Auseinandersetzung

mit der christlichen Trinitätslehre folgt auf seine Diskussion der
Hauptattribute,79 nicht aber auf seine Widerlegung von Dualismus und

Polytheismus und impliziert durch diesen Kontext, dass das Christentum

zwar eine falsche Form von Monotheismus, aber kein Polytheismus

ist. Mehr noch, später spricht Sacadja im Plural von „den Gemeinschaften

der Monotheisten" (pimabx "îïïwa / ma'äsir al-muwahhidm),80

wenn er die christliche Trinitätslehre abhandelt. Folglich kann Sacadjas

Begriff der „Gemeinschaft der Monotheisten" (pmabx HitNü } / gamä-
'at al-muwahhidm) nicht auf die Juden beschränkt sein, sondern muss
eine breitere Konnotation haben. Die vierte Art des Wissens, die
authentische (verlässliche) Tradition, die die „Gemeinschaft der
Monotheisten" besitzt, muss daher mit den Nichtjuden geteilt werden (wie
noch offenkundiger wird durch sein Beispiel, dass ohne solches Wissen
ein Mensch nicht einmal in der Lage wäre zu wissen, wer sein Vater

ist). In Sacadjas Sprachgebrauch ist authentische Tradition keineswegs
identisch mit Offenbarung, obwohl sie zumindest im Falle der Juden

auf Offenbarung fusst und auf sie bezogen ist. Dennoch haben wir hier

Jospe, Saadia Gaon and Moses Mendelssohn: Pioneers of Jewish Philosophy, in
Raphael Jospe (ed.), Paradigms in Jewish Philosophy, Madison / Teaneck 1997,
S. 37-59, aktualisierte Fassung in Raphael Jospe, Jewish Philosophy: Foundations

and Extensions, Bd. 1: General Questions and Considerations, Lanham 2008,
S. 91-111, und ders., ?D17rran bnp nn 'a :psu mso 'at rif juasun rmnn, in: Da'at 41

(1998), S. 5-17, und: Additional Note, in: Da'at 42 (1999), S. IX; „Another Note",
in: Da'at 63 (2008), S. 169-170.

78 Shlomo Pines, A Study of the Impact of Indian, Mainly Buddhist, Thought
on Some Aspects of Kalam Doctrines, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam
17 (1994), S. 182-203.

79 Saadia Gaon, al-amänät wal-i'tiqädät 11,4.
80 Saadia Gaon, al-amänät wal-i'tiqädät 11,5.

287



eine mindestens implizite, wenn nicht explizite pluralistische Konzeption

religiöser Wahrheit im Denken eines der einflussreichsten jüdischen
Philosophen des Mittelalters vor uns.

Diese universalistische Lesart von Sacadjas „Gemeinschaft der
Monotheisten" findet weitere Bestätigung durch ihre Verwendung bei
späteren jüdischen Philosophen. In seinem Kitäh al-hidäya ilä fara'id al-
qulüb / Sefer hovot ha-levavot (Buch der Anleitung zu den
Herzenspflichten) verweist Bahya ihn Paquda auf „die Leute des Monotheismus"

(Tmnbx hnx / ahl at-tauhîd) (1,1-2), bei denen die Scheidelinie
nicht zwischen Juden und Nichtjuden verläuft, sondern zwischen
unterschiedlichen Graden an Auffassungsgabe derjenigen, die die Einheit
Gottes bekennen. Auch Jehuda ha-Lewis Kuzari (1,4) spricht von
„Monotheisten" in einem nichtjüdischen Kontext, wenn er den Christen zum
König der Chasaren sagen lässt: „Ja, wir sind fürwahr Monotheisten
("p"?mo ums / fa-nahnu muwahhidüri), auch wenn auf unserer Zunge die
Dreiheit (nvnnbx / at-tatlît) erscheint." Und Maimonides sagt in
seinem Moreh Nevukhim (1,53): „Wir, die Gemeinschaft der wirklichen
Monotheisten", und versteht den Begriff in einem philosophischen,
nicht auf die physische Gemeinschaft bezogenen Sinne und meint damit
jene, die ein zutreffendes philosophisches Verständnis der göttlichen
Attribute haben. Ein ähnlicher Sprachgebrauch findet sich in Moreh
Nevukhim (1,75).

Wenn mein universalistisches Verständnis der „Gemeinschaft der
Monotheisten" bei Sacadja Ga'on, Bahya ihn Paquda, Jehuda ha-Lewi
und Maimonides zutrifft, impliziert die universale Natur dieser Art von
Wahrheit zumindest ein bestimmtes Mass an Pluralismus, und zwar aus
dem einfachen Grund, dass die Wahrheit in verschiedenen Kulturen
verschiedene Formen annimmt, von denen aber alle dennoch als wahrer
Monotheismus anzuerkennen sind.

Alle diese Fälle stützen meine Behauptung, als Antwort auf Kellner,
dass es im jüdischen Denken, sowohl im rabbinischen wie in der späteren

Religionsphilosophie, mehr als genug Präzedenzfälle für ein
pluralistisches und inklusivistisches Verstehen religiöser Wahrheit gibt, und
die Idee der Offenbarung daher nicht so verstanden werden muss und
tatsächlich auch nicht verstanden werden kann, dass sie den exklusiven
Besitz absoluter Wahrheit bedeutet, da selbst die Offenbarung der Tora

am Sinai dem subjektiven menschlichen Verstehen und mithin
unterschiedlichen nationalen Kulturen angepasst werden musste.

288



(VIII) Über den kulturellen Relativismus in der Auffassung von Gott
Die Einsicht, dass unsere Auffassungen von Gott und dem Universum
kulturell relativistisch sind, ist nicht neu. Diese Position vertrat bereits der
vorsokratische Philosoph Xenophanes von Kolophon (570-475 v. Chr.):

23 fr. 14: „Doch die Sterblichen wähnen, die Götter würden geboren und
hatten Gewand, Stimme und Gestalt ähnlich wie sie selber."

24 fr. 16: „Die Äthiopen stellen sich ihre Götter schwarz und stumpfnäsig vor,
die Thraker dagegen blauäugig und rothaarig."
25 fr. 15: „Wenn Kühe, Pferde oder Löwen Hände hätten und damit malen und
Werke wie die Menschen schaffen könnten, dann würden die Pferde pferde-,
die Kühe kuhähnliche Götterbilder malen und solche Gestalten schaffen, wie
sie selber haben."

Im 17. Jh. war es Baruch (Benedikt de) Spinoza, der mit derselben
humoristischen Ader fortfuhr:
„Nehmen wir etwa einmal an, im Blute lebe ein Würmchen [...] Dieses
Würmchen würde immer im Blut leben, wie wir in diesem Teile des Universums,

und es würde jedes Blutteilchen als ein Ganzes, aber nicht als einen Teil
betrachten."82

Einige Jahre später ging Spinoza sogar noch weiter:

„[...] denn ich glaube, wenn ein Dreieck nur reden könnte, würde es gerade so

sprechen, Gott sei eminent dreieckig, und ein Kreis, die göttliche Natur sei in
eminentem Sinne kreisförmig, und auf diese Weise würde jeder seine Attribute
Gott zuschreiben und Gott sich ähnlich machen und das übrige würde ihm
häßlich erscheinen."

(IX) Moses Mendelssohn und der religiöse Pluralismus

Moses Mendelssohn (1729-1786), auf dessen Denken Spinoza einen
entschiedenen, wenngleich häufig negativen Einfluss hatte, war der
erste jüdische Philosoph, der die Frage nach der Vereinbarkeit von tra-

81 Wilhelm Capelle (ed.), Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte,

Stuttgart 1963, S. 121. Franz Rosenzweig verweist in seinem 1928/29
verfassten Artikel zum Stichwort Anthropomorphismus für die alte deutschsprachige

Encyclopaedia Judaica - das Judentum in Geschichte und Gegenwart (ed.
Jakob Klatzkin, 10 Bde, Berlin 1928-1934, Bd. II, Sp. 885-905, auf Xenophanes
und Spinoza hin. Hebräische Übersetzung seines Artikels von Yehoshua Amir in:
Franz Rosenzweig, "im, Jerusalem 1960, S. 31-40, dort S. 38.

82 Brief Nr. 32 an Oldenburg (10. November 1665), in: Baruch de Spinoza,
Brießvechsel, Übersetzung und Anmerkungen von Carl Gebhardt, Hamburg
21977, S. 146-147.

83 Brief Nr. 56 an Hugo Boxel (8. Oktober 1674), in: Baruch de Spinoza,
Briefwechsel, ed. Carl Gebhardt, S. 229.

289



ditioneller Treue zur Tora (die Spinoza zurückwies) mit einer modernen,

pluralistischen Vision einer religiösen Kooperation im liberalen
Staat ansprechen sollte.84 Mendelssohn widersprach der klassischen
christlichen Heilsexklusivität ebenso wie Lockes Theorie einer Toleranz

aus philosophischen und jüdischen Gründen und propagierte stattdessen
einen religiösen Pluralismus.

Mit Blick auf den ersten Punkt, den christlichen Anspruch auf
Heilsexklusivität, warb Mendelssohn für einen grösseren Respekt vor
abweichender Meinung:85

„Ich habe das Glück, so manchen vortrefflichen Mann, der nicht meines Glaubens

ist, zum Freunde zu haben. Wir lieben uns aufrichtig, ob wir gleich ver-
muthen, und voraussetzen, daß wir in Glaubenssachen ganz verschiedener
Meinungen sind. Ich genieße die Wollust ihres Umganges, der mich bessert
und ergötzt. Niemals hat mir mein Herz heimlich zugerufen: Schade für die
schöne Seele! Wer da glaubet, daß außerhalb seiner Kirche keine Seeligkeit zu
finden sey, dem müssen dergleichen Seufzer gar oft in der Bmst aufsteigen.
[...] Zuweilen gehören aber die Meinungen meiner Nebenmenschen, die ich
nach meiner Ueberzeugung für Irrthümer halte, zu den höhern theoretischen
Grundsätzen, die von dem Praktischen zu weit entfernt sind, um unmittelbar
schädlich zu seyn; sie machen aber, eben ihrer Allgemeinheit wegen, die
Grundlage aus, auf welchem das Volk, welches sie heget, das System seiner
Sittenlehre und Geselligkeit aufgeführt hat, und sind also zufälligerweise
diesem Theile des menschlichen Geschlechts von großer Wichtigkeit geworden.
Solche Lehrsätze öffentlich bestreiten, weil sie uns Vorurtheile dünken, heißt
ohne das Gebäude zu unterstützen, den Grund durchwühlen, um zu untersuchen,

ob er fest und sicher ist."

Ein derartiger religiöser Exklusivismus ist nach Mendelssohn theoretisch

ebenso falsch wie praktisch gefährlich.
Lockes Theorie der Toleranz unterscheidet zwischen den

entsprechenden Bereichen des Staates (der sich um die zeitlichen Dinge dieser
Welt zu kümmern hat) und der Religion (die sich um die ewigen Dinge
der kommenden Welt kümmert). Eine solche Unterscheidung zwischen
dem Zeitlichen und dem Ewigen ist, so Mendelssohn, weder theoretisch
noch praktisch aufrechtzuerhalten. Theoretisch scheitert sie, weil das

s4 Weiteres über Mendelssohns Theorie bei: Raphael Jospe, Moses Mendelssohn:

A Medieval Modemist, in: R. Fontaine / A. Schatz & I. Zwiep (eds.), Se-

pharad in Ashkenaz, S. 107-140.
85 Mendelssohns Schreiben an Lavater, 12. Dezember 1769, in: MOSES

MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften Jubiläumsausgabe, Bd. 7: Schriften zum Judentum

I, bearbeitet von Simon Rawidowicz, Stuttgart 1974 Neudruck der Ausgabe

Berlin 1930), S. 13f.

290



Zeitliche Teil des Ewigen und das Ewige eine Verlängerung des Zeitlichen

ist. Praktisch scheitert sie, weil das Verhalten der Menschen in dieser

Welt, in gewissem Masse, durch ihre Glaubensvorstellungen in bezug
auf die kommende Welt bedingt ist. Mendelssohn verwendet stattdessen

die traditionelle rabbinische Unterscheidung zwischen den Dingen, die
das Verhältnis des Menschen zum Mitmenschen betreffen (TDPD DTK "pn),

die er dem Staat zuordnet, und den Dingen, die allein das Verhältnis des

Menschen zu Gott (mpüb mx pn), nicht aber das zu anderen Menschen
betreffen, die er der Religion zuordnet. Locke hatte darüber hinaus die
These vertreten, dass der Staat unfähig ist zu bestimmen, welche Religion

wahr ist, und daher eine Dissens und Vielfalt tolerieren muss.
Mendelssohn geht über eine solch pragmatische Auffassung von

Toleranz hinaus und bekräftigt, dass religiöser Pluralismus ein Wert an
sich und als solcher wünschenswert ist. Vielfalt ist Teil des göttlichen
Plans für die Menschheit. In seinem Jerusalem oder über religiöse
Macht und Judentum wendet er sich an die christlichen Herrscher:86

„Liebe Brüder! die ihr es mit den Menschen wohlmeinet, lasset euch nicht
betören! Um dieses allgegenwärtigen Hirten zu sein, braucht weder die ganze
Herde auf einer Flur zu weiden, noch durch eine Tür in des Herrn Haus ein
und aus zu gehen. Dieses ist weder dem Wunsche des Hirten gemäß noch dem
Gedeihen seiner Herde zuträglich.87

[...] Im Grunde kann eine Glaubensvereinigung, wenn sie je zustande kommen
sollte, keine anderen als die unseligsten Folgen für Vernunft und Gewissensfreiheit

haben. [...] Oh, wenn diese allgemeine Gleisnerei überall einen
Endzweck haben soll, so fürchte ich, man will den frei gewordnen Geist der
Menschen nur vorerst wieder in Schranken eingesperrt haben. [...] Brüder! 1st es

euch um wahre Gottseligkeit zu tun, so lasset uns keine Übereinstimmung
lügen, wo Mannigfaltigkeit offenbar Plan und Endzweck der Vorsehung ist.

86 Moses Mendelssohn, Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum,
in: DERS., Gesammelte Schriften Jubiläumsausgabe, Bd. VIII: Schriften zum Judentum

II, bearbeitet von Alexander Altmann s. A. Stuttgart 1983.
87 Obwohl im Anspruch Jesu, der Hirte Israels zu sein, eine Anspielung auf

Ez 37, 24 gesehen werden kann, scheint es mir doch, dass Mendelssohn hier
absichtlich das Bildwort von den „Türen" benutzte, um dem Exklusivismus der Aussage

Jesu entgegenzutreten: „Ich bin die Tür zu den Schafen [...]. Ich bin die Tür;
wer durch mich hineingeht, wird gerettet werden" (Joh 10,7-9). Mendelssohn ahnte
zwei Jahrhunderte vor John Hicks Argument voraus, dass verschiedene Religionen
trotz ihrer verschiedenen Konzeptionen gleichwertige Lebensräume für eine
erlösende menschliche Umwandlung sind (John Hick, The Possibility of Religious
Pluralism: A Reply to Gavin D "Costa, S. 163).

88 Mendelssohn spricht hier in einer Weise von der pluralistischen Verschiedenheit

als Plan der Vorsehung, wie John Kekes über den evolutionären Wert des

291



Keiner von uns denkt und empfindet so wie sein Nebenmensch; warum wollen
wir denn einander durch trügliche Worte hintergehen? Tun wir dieses schon
leider! in unserm täglichen Umgange, in unsern Unterhaltungen, die von keiner

sonderlichen Bedeutung sind; warum denn noch in solchen Dingen, die
unser zeitliches und ewiges Wohl, unsere ganze Bestimmung angehen. Warum
uns einander in den wichtigsten Angelegenheiten unseres Lebens durch Mummerei

unkenntlich machen, da Gott einem jeden nicht umsonst seine eigenen
Gesichtszüge eingeprägt hat? [...] Glaubensvereinigung ist nicht Toleranz, ist
der wahren Duldung grade entgegen!"

Mendelssohn hat lange und konsequent an solchen pluralistischen
Ansichten festgehalten und die exklusivistischen Ansprüche jedweder
Religion zurückgewiesen. Am Beginn der 1770er Jahre schrieb er an
Prinz Karl-Wilhelm über liberale christliche Reformer:

„Sie müssen in ihrem Lehrgebäude nicht [...] den Satz zugrunde legen, daß
das Judentum und weit mehr die natürliche Religion zur künftigen Glückseligkeit

der Menschen unzureichend sei. Da die Menschen alle von ihrem Schöpfer

zur ewigen Glückseligkeit bestimmt sein müssen, so kann eine ausschließende

Religion nicht die wahre sein. - Diesen Satz getraue ich mir als ein
Kriterium der Wahrheit in Religionssachen anzugeben. Eine Offenbarung, die
allein die seligmachende sein will, kann nicht die wahre sein, den sie
harmoniert nicht mit den Absichten des allbarmherzigen Schöpfers."89

Mendelssohns Konsequenz in dieser Hinsicht zeigt sich in seiner expliziten

Anwendung seiner pluralistischen Prinzipien auf das Judentum
und nicht allein auf das Christentum und andere Religionen. In einem
weiterem Brief von 1770 unterschied er eine innere, natürliche Religion,

die universal ist und grundlegende beweisbare Wahrheiten enthält,
die alle Menschen auf rationaler Grundlage akzeptieren sollten, von
einer pluralistischen Vielfalt äusserer positiver Religionen:

„[...] La religion, sagen Sie, est le culte de Dieu. Ja! Aber es gibt, wie jedermann

weiß, einen innerlichen und äußerlichen Gottesdienst, welche wohl
unterschieden werden müssen.

Der innerliche Gottesdienst der Juden hat keine andere Vorschrift, als die
Vorschriften der natürlichen Religion. Diese allerdings sind wir verbunden
auszubreiten [...].

Pluralismus spricht: „The more various our lives are, the better are our chances of
being able to cope with a variety of circumstances From the point of view of
both the species and individual members of it, the plurality of conceptions of the

good life is a benefit rather than an obstacle" (John Kekes, The Morality of
Pluralism, S. 30).

89 Zit. nach Bertha Badt-Strauss (ed.), Moses Mendelssohn. Der Mensch
und das Werk - Zeugnisse/Briefe!Gespräche, Berlin 1929, S. 227-235, dort S. 230.

292



Hingegen ist unser äußerlicher Gottesdienst gar nicht bestimmt, ausgebreitet
zu werden, weil er Vorschriften enthält, die an Personen, Zeiten und Umstände
gebunden sind. Wir glauben zwar, unsere Religion sei die beste, weil wir sie
für göttlich halten; aber daraus folgt nicht, dass sie schlechterdings die beste
sei. Sie ist die beste für uns und unsere Nachkommen, die beste für gewisse
Zeiten und Umstände und unter gewissen Bedingungen."90

Daher ist für Mendelssohn ein Pluralismus positiver Religionen theoretisches

Desiderat wie praktische Notwendigkeit.91

(X) Kants unerkennbares „Ding an sich"
und Heisenbergs „Unschärferelation"
Kellner behauptet, dass Pluralismus in sich sinnlos ist und sich selbst

widerlegt. Es scheint mir, dass wir gezwungen sind, den Schluss zu
ziehen, dass umgekehrt jedweder Anspruch auf absolutes Wissen um
absolute Wahrheit in sich sinnlos ist und sich selbst widerlegt, oder, um
es einfacher auszudrücken, absurd ist, wenn selbst die göttliche
Offenbarung (die vorgebliche Grundlage für Ansprüche auf objektives Wissen

um absolute Wahrheit) den Grenzen unterworfen ist, die ihr durch
subjektives menschliches Verstehen und kulturellen Relativismus gezogen

sind, wie die Talmudweisen freimütig zugegeben haben. Pluralistische

Verstehensweisen der Wahrheit werden daher unvermeidbar und
unausweichlich.

Einen weiteren Nagel für den Sarg absolutistischer Erkenntnistheorie
lieferte Immanuel Kant (1724-1804). Was immer wir wahrnehmen und
erfahren ist, per definitionem, das Phänomenon, die Form und Ordnung,
von der die menschlichen zusammengesetzten Formen der Wahrnehmung

und Begriffe des Verstehens abhängig sind. Diese zusammengesetzten

Prinzipien und Begriffe wie Raum und Zeit gehen den Sinnesdaten

(sense data) bzw. Sinneseindrücken voraus und transzendieren sie -
sie sind aber die notwendigen, a /j/7o/7-Bcdingungen menschlicher
Erfahrung der Phänomena, mit deren Hilfe wir die Sinnesdaten verbinden,

90 Zit. nach BERTHA Badt-Strauss (ed.), Moses Mendelssohn. Der Mensch
und das Werk, S. 190-191, dort S. 191.

91 Mendelssohn ahnte voraus, was Irving Greenberg über zwei Jahrhunderte
später sagen würde: „Thus any truth may speak absolutely to me and others, yet it
is not intended for others who may be spoken to by other revelations and chosen
for another sector of service" (For the Sake of Heaven and Earth, S. 204).
Mendelssohn umgeht jedoch die Falle, in die Greenberg fallt, denn Mendelssohn
vermeidet den Anspruch, dass das Judentum „die absolut beste Religion ist", während
Greenberg auf die absolute Wahrheit Anspruch erhebt.

293



oder Formen, die der Verstand den Sinnesdaten auferlegt sie sind keine

objektive Eigenschaft von Dingen an sich. Das Noumenon, die „reale"
Welt, im Gegenüber zum Phänomenon, kann nicht erkannt werden, und
seine Existenz bleibt ein Postulat der praktischen Vernunft. Das „Ding an
sich" bleibt daher immer unerkannt.

Wie oben schon gesagt, hat vor mir John Hick die Kant'sche
Erkenntnis angewandt, um für religiösen Pluralismus zu plädieren.
Danach kann das Wirkliche („das Ding an sich") in monotheistischen
Religionen in theistische, personale Begriffe und in nicht-theistischen
Religionen in nicht-personale Begriffe gefasst werden, in beiden Fällen
aber wird sie von Hick in explizit Kant'scher Begrifflichkeit diskutiert:

„We may then distinguish the Real an sich [...] and the real as humanly
experienced and though [...] To this basic distinction we must add our modem
recognition (initially formulated by Immanuel Kant) of the human mind's
indispensable contribution to all conscious awareness."92

Hick verwendet die Kant'sche Sprache nicht nur, um Pluralismus zu
postulieren, sondern ebenso um einen rein expressiven Pluralismus
zurückzuweisen:

„To postulate the divine noumenon, the Real an sich, as the ground of the
different experienced divine personae and impersonae, is to affirm that religion is
not in toto illusion, but is, however partial and inadequate its manifestations,
our human response to the most real of all realities."93

Avi Sagi hält dagegen, dass Hicks Darlegung letztendlich scheitert, weil
sie davon ausgeht, dass Religionen eine gemeinsame Basis haben (das

Noumenon, „das Ding an sich"), die freilich nicht von der Vielfalt religiöser

Erfahrung (dem Phänomenon) hergeleitet werden kann. Dies jedoch
war ein Thema, das Hick (wie oben bemerkt) in seiner Antwort auf Gavin

D'Costas Kritik aufgegriffen hat, als er anerkannte, dass er nicht
wirklich weiss, dass das Wirkliche über Wissen und Sprache hinausgeht,
dies aber die beste Hypothese ist, die religiösen Daten zu erklären.
Dennoch hat Sagi recht, wenn er auf das zentrale epistemologische Problem

jedweder Untersuchung im Kant'schen Stil verweist: Wenn menschliche

Erfahrung Wirklichkeit vermittelt (wie Hick behauptet, es aber zugege-
benermassen nicht weiss oder beweisen kann), d. h. eine Beziehung zum
wahren Gott, dann fällt seine These in sich zusammen, weil wir per defi-

91 John Hick, Religious Pluralism, in: Encvclopeadia of Religion, Bd. 12,
S. 331-333.

93 John Hick, Religious Pluralism, in: Encvclopeadia of Religion, Bd. 12,
S. 331-333.

294



nitionem keine Beziehung zum Noumenon haben können. Wenn andererseits

die religiöse Erfahrung rein „expressiv" oder „illusorisch" ist, warum

soll man dann annehmen, dass sie einen realen Gegenstand hat?

Noch einmal, Einsichten, die dieses moderne Dilemma vorweggenommen

haben, können wir bereits in mittelalterlichen Quellen finden,
wenngleich auch sie es nicht besser zu lösen vermochten als wir. Wenn

religiöser Pluralismus rein „expressiv" oder „illusorisch" ist, dann bleibt
uns die Option des utilitaristischen (einigermassen zynischen) pluralistischen

Rates, den der archetypische aristotelische Philosoph dem König
der Chasaren in Jehuda ha-Lewis Kuzari gegeben hat: Bei Gott gibt es

kein Wissen oder Sich-kümmern um das, was Menschen tun, auch hört er
nicht ihr Gebet; darum strebe danach, die Wahrheit zu erkennen und wähle

die Religion, die dir am wirksamsten hilft, dein Land zu regieren.94

Dieser utilitaristische Pluralismus geht freilich von der Annahme aus,
dass alle positiven Religionen gleich falsch, nicht jedoch gleich wahr
sind, und die mythischen Ansprüche lassen sich auf das zurückführen,
was Plato „vornehme Lügen",95 und Maimonides „den für das Wohl des

Staates notwendigen Glauben" (im Gegensatz zu „den wahren Meinungen,

durch die man letzte Vollkommenheit erlangt") genannt hat.96

Und umgekehrt, wenn religiöse Erfahrung auf eine wie auch immer
partielle Weise auf eine wie vage auch immer definierte transzendente

Bedeutung zielt, können wir von al-Färäbl profitieren, und zwar von
dessen Auffassung (die in Maimonides' politischer Theorie Echo
gefunden hat) von religiöser Sprache als mythischer Sprache (weil sie

eine Funktion der Imagination ist) und „Nachahmung" der diskursiven
Sprache der Wissenschaft (die eine Funktion der Vernunft ist), weswegen

es mehrere „Bilder" und „Nachahmungen" der Wirklichkeit geben
kann. Efingegen kann das Kant'sehe Ding an sich in keiner Sprache, sei

sie diskursiv oder mythisch, philosophisch oder religiös, diskutiert,
geschweige denn beschrieben werden.

Dies ist die Stelle, an der sich wiederum Abraham ibn Esras Betonung
von dem, was unten gehört, nicht aber von dem, was oben gesprochen
wurde, als hilfreich erweisen kann, wenn auch nicht das Kant'sche
Dilemma zu lösen, so doch zumindest zu helfen, die Diskussion auf den

94 Jehuda ha-Lewi, Kuzari 1,1.
95

PLATON, Staat 3:414b, 3:389b, 5:459c. Nach Piatons Vorstellung darf sich
der König einer „edlen Lüge" als einer Art Medizin der Gemeinschaft / Gesellschaft

wegen bedienen.
96 Maimonides, Moreh Nevukhim 111,28.

295



Punkt zu bringen. Unsere Aufgabe besteht nicht darin, das undefinierbare
Nownenon oder „Ding an sich" zu definieren, sondern ein pluralistisches
Paradigma für Religion, und Religion ist schliesslich nicht Gott oder das

„Ding an sich", sondern der Weg, über den Menschen ihm zu begegnen
versuchen, sei es in personalen (theistischen) oder impersonalen Begriffen.

Pluralismus wird nicht von Menschen verworfen, die religiöse
Ansprüche ohnehin als rein expressiv betrachten, und sie brauchen auch

nicht überredet zu werden, Pluralismus zu akzeptieren, denn für sie ist

Religion eine ganz und gar subjektive Erfahrung ohne objektiven Bezug.
Daher gibt es für sie keine Notwendigkeit und keinen Grund, exklusivis-
tische Ansprüche zu erheben. Sie können Religion als wichtige und richtige

menschliche Übung betrachten, die bei allen Menschen anders
ausfällt, oder als reine Illusion ausser Acht lassen, in keinem Falle aber werden

sie darauf bestehen, dass Ansprüche irgendeiner partikularen Religion

absolut und objektiv wahr sind. Diejenigen, die vom Wert des

Pluralismus überzeugt werden müssen, sind jene, die noch immer exklusivisti-
sche Ansprüche auf objektive oder absolute, da auf Offenbarung
beruhende Wahrheit erheben. Für sie mag Ibn Esras Einsicht ein Weg sein,
ihre Ansprüche auf göttliche Offenbarung mit grösserer intellektueller
und spiritueller Zurückhaltung neu zu formulieren, ohne bei Kant zu
enden, sondern einen Schritt über Kant hinauszugehen.

Nach Kant sind die notwendigen synthetischen Prinzipien und
Begriffe des Verstehens transzendent und a priori. Er konnte deshalb noch

universales, objektives Wissen postulieren, und ich möchte nicht, dass

Kant konstruiert wird als ein kultureller Relativist, geschweige denn als

ein Dekonstruktionist. Da seiner Meinung nach die Begriffe des Verstehens

dennoch keine objektiven Eigenschaften der Dinge an sich sind,
sondern die Formen und die Ordnung, die der menschliche Verstand
über die Sinnesdaten legt, die er zusammensetzt, eröffnet Kants
Einsicht zumindest die Möglichkeit, dass menschliches Erkennen
unausweichlich kulturellen Relativismus und individuellen Subjektivismus
widerspiegelt und nicht (oder nicht schlechthin) universale menschliche
Erkenntniswege, um welche Phänomena es auch immer geht. Im Licht
von Abraham ibn Esras Einsicht, der zufolge das Problem eher von
unten, d. h. vom menschlichen Vermögen zu begreifen, als von oben

kommt, d. h. von der göttlichen Quelle der Offenbarung, müsste das

Phänomenon selbst dessen, was als göttliche Offenbarung apostrophiert
wird, diese einschränkenden Faktoren widerspiegeln. Mit anderen Worten,

wenn Kant hinsichtlich der synthetischen Prinzipien und Begriffe

296



recht hat, nämlich, dass sie Charakteristika der Weise unseres Erkennens

sind und keine objektiven Eigenschaften der Dinge an sich, dann
hat er nicht recht, wenn er die kulturelle Relativität und individuelle
Subjektivität ignoriert, die gleichfalls fundamentale Elemente der
Erkenntnis sind.

Wenn auch Kant nicht das letzte Wort in Sachen Philosophie ist, die
sich seit seiner Zeit beachtlich weiter entwickelt hat, und selbst wenn
seine Erkenntnistheorie im Lichte neuerer Entwicklungen bestenfalls

partiell richtig ist, scheint sie mir dennoch hilfreich zu sein, uns von
einem Denken abzubringen, dass das, was immer wir erkennen, das

Ding an sich oder absolute Wahrheit ist. Was immer wir wissen, ist im
gleichen Masse Reflexion unserer eigenen Erkenntnisprozesse, die

notwendigerweise zumindest einige Spuren individueller Subjektivität
und kultureller Relativität einschliessen, wie es eine Reflexion einer

gewissen Art äusserer Wirklichkeit ist. Deshalb sind Kants Einsichten,
so obsolet auch immer, ein wichtiger Schritt auf dem Weg hin zu unserer

Befreiung vom Irrtum des Absolutismus, dass irgendwie jeder von
uns und wir alle den Besitz absoluter Wahrheit beanspruchen können.

Einen (fürs erste zumindest) letzten Nagel für den Sarg
erkenntnistheoretischen Absolutismus lieferte Werner Heisenberg (1901-1976)
mit seiner Ansicht, dass die Relativitätstheorie Kants a priori-Begriffe
von Raum und Zeit als selbständige und objektive Begriffe aus den

Angeln hebt, weil sie nicht berücksichtigen, dass Raum (Ausdehnung)
und Zeit (Energie) faktisch austauschbar sind.

„Es ist sehr schwierig, diese Veränderungen in den Worten der gewöhnlichen
Sprache ohne die Benutzung von Mathematik zu beschreiben, da die
üblichen Worte Raum und Zeit sich schon auf eine Struktur von Raum und Zeit
beziehen, die tatsächlich eine Idealisierung und Vereinfachung der wirklichen

Struktur darstellt."97

Heisenberg zufolge treffen Kants Argumente für den a /;r/'o/7-Charakter
von Raum und Zeit nicht mehr zu, synthetische Urteile sind folglich
relative Wahrheit:

„Die a priorischen Vorstellungen, die Kant als eine unbestreitbare Wahrheit
ansah, sind in dem wissenschaftlichen System der modernen Physik nicht mehr
in ihrer ursprünglichen Form enthalten. Trotzdem bilden sie in einer etwas
anderen Bedeutung einen wesentlichen Teil dieses Systems. Bei der Erörterung
der Kopenhagener Deutung der Quantentheorie wurde schon hervorgehoben,
daß wir die klassischen Begriffe benützen müssen, um unsere experimentellen
Anordnungen beschreiben zu können, oder allgemeiner, um über den Teil der

91 Werner Heisenberg, Physik und Philosophie, Stuttgart51990, S. 103f.

297



Welt zu sprechen, der nicht zum Gegenstand des Experiments gehört. Die
Anwendung dieser klassischen Begriffe einschließlich Raum, Zeit und Kausalgesetz

ist in der Tat die Voraussetzung für die Beobachtung der atomaren
Vorgänge und kann in diesem Sinne durchaus a priori genannt werden. Was
Kant nicht vorausgesehen hatte, war die Möglichkeit, daß diese a priorischen
Begriffe zwar die Voraussetzung für die Wissenschaft sein können, daß sie
aber zur gleichen Zeit doch nur einen begrenzten Anwendungsbereich
besitzen. Wenn wir ein Experiment durchführen, so müssen wir eine
Kausalkette von Vorgängen annehmen, die von dem atomaren Vorgang durch
unseren Apparat hindurch schließlich bis zum Auge des Beobachters führt. Wenn
man diese Kausalkette nicht voraussetzt, so kann man nichts über den atomaren

Vorgang wissen. Wir dürfen aber dabei nicht vergessen, daß die klassische
Physik und das Kausalgesetz nur einen begrenzten Anwendungsbereich
besitzen. Es war das grundlegende Paradoxon der Quantentheorie, das von Kant
nicht vorhergesehen werden konnte. Die moderne Physik hat Kants Aussage
über die Möglichkeit von synthetischen Urteilen a priori aus einer
metaphysischen in eine praktische Aussage verwandelt. Die synthetischen Urteile a

priori erhalten dadurch den Charakter einer relativen Wahrheit."

„Alle Begriffe und Worte, die sich in der Vergangenheit durch das Wechselspiel

zwischen der Welt und uns selbst gebildet haben, sind hinsichtlich ihrer
Bedeutung nicht wirklich scharf definiert. Damit ist gemeint: wir wissen nicht
genau, wie weit sie uns dazu helfen können, unseren Weg durch die Welt zu
finden. Oft wissen wir, daß sie in einem sehr weiten Bereich innerer und
äußerer Erfahrungen angewendet werden können, aber wir wissen niemals

ganz genau, wo die Grenzen ihrer Anwendbarkeit liegen. Dies gilt selbst bei
den einfachsten und allgemeinsten Begriffen wie Existenz oder Raum und
Zeit. Daher wird es niemals möglich sein, durch rationales Denken allein zu
einer absoluten Wahrheit zu kommen."98

Nach Heisenbergs „Unschärferelation" der Quantenphysik von 1926

kann das Mindestquantum an Licht, das man braucht, um Ort und
Geschwindigkeit eines Teilchens zu bestimmen, das Teilchen auf nicht
voraussagbare Weise stören und seine Geschwindigkeit ändern; je
genauer man den Ort eines Teilchens bestimmt (was eine geringere
Wellenlänge des Lichts und deshalb eine grössere Energie verlangt), desto

mehr stört es seine Geschwindigkeit, desto ungenauer wird daher die

Messung seiner Geschwindigkeit. Je genauer man die Geschwindigkeit
misst, desto ungenauer wird die Bestimmung seines Ortes. Mit anderen

Worten, der Akt der Beobachtung selbst hat Folgen für die beobachteten

Phänomene. Um dazu Stephen Hawking zu zitieren:

„This limit does not depend on the way in which one tries to measure the position

or velocity of the particle, or on the type of particle: Heisenberg's uncertainty

principle is a fundamental, inescapable property of the world [...] The

98 Werner Heisenberg, Physik und Philosophie, S. 76ff.

298



uncertainty principle signaled an end to Laplace's dream of a theory of science,
a model of the universe that would be completely deterministic: one certainly
cannot predict future events exactly if one cannot even measure the present
state of the universe precisely!"99

Was ist also „absolute Wahrheit"? Sind unter Licht Teilchen oder Wellen

zu verstehen, oder muss es einfach, je nach den Erfordernissen des

Experiments, als beides behandelt werden? Bis jetzt zumindest gibt es

keine „einheitliche Theorie", die die Quantenmechanik auf der subatomaren

Ebene mit der Schwerkraft auf der astronomischen Ebene der

allgemeinen Relativität verbindet.100 Wenn wir also genötigt sind, in der

Physik eine fundamentale Unscharfe anzuerkennen, wie können wir
dann in der Metaphysik weiterhin auf Gewissheit und absoluter Wahrheit

insistieren?
Auf verschiedener Ebene nötigen uns die Einsichten der

Quantenmechanik, bei der die ursprüngliche „Substanz" der Welt Energie ist,101

mehr in Begriffen von Prozess und Relation als in den klassischen
Termini der Substanz zu denken. In dieser Hinsicht ist interessant zu sehen,
dass der mutige Schritt, den Mordecai Kaplan (1881-1983) vorgeschlagen

hat, der Schritt weg von „substantivischen Nomina" hin zu
„funktionalen" oder „relationalen" Nomina, von Gott daher eher in Begriffen
von Prozess als von Sein zu sprechen ist,102 nicht nur Maimonides'
Insistieren darauf reflektiert, dass die einzigen positiven Aussagen über
Gott, die wir machen können, Attribute des Wirkens sind, nicht jedoch

99 Stephen Hawking, A Brief History of Time, New York 1988, S. 55. Vgl.
„The uncertainty principle is a fundamental feature of the universe we live in.
A successful unified theory must therefore necessarily incorporate this principle."
S. 155-156. Hawking leugnet aber nicht den wissenschaftlichen Determinismus per
se, insofern als jeder festgelegte Zustand des maschinenmässigen Systems
darauffolgende Zustände determinieren würde. Was er leugnet ist, dass wir ein „Modell"
haben können, das „komplett determinitisch" ist. In diesem Sinne ist Hawkings
„Modell" oder was wir „genau messen" können, eine Parallele zu Kants erfahrbaren

„Phänomenon", das dem nicht erfahrbaren Determinismus des „Universums"
selbst, der eine Parallele zu Kants Noumenon darstellt, gegenübersteht.

100 Stephen Hawking, A BriefHistory of Time, S. 133, 155-156.
101 Werner Heisenberg, Physik und Philosophie, S. 55: „In der Philosophie

des Demokrit bestehen alle Atome aus dem gleichen Stoff [...] Die Elementarteilchen

der modernen Physik tragen eine Masse. Da Masse und Energie nach der
Relativitätstheorie im wesentlichen das Gleiche sind, kann man sagen, daß alle
Elementarteilchen aus Energie bestehen. Man kann also die Energie als die
Grundsubstanz, als den Grundstoff der Welt betrachten."

102 Mordecai Kaplan, The Future of the American Jew, New York, 1948,
S. 183; The Meaning of God in Modern Jewish Religion, New York 1962, S. 325.

299



das Wesen betreffen (d. h. wir können nur erkennen, was Gott tut, nicht
jedoch, wer oder was Gott ist), sondern ebenso die Schritte, die zur
selben Zeit etwa in der Physik gegangen worden sind.

(XI) „Der Herr ist nahe all denen, die Ihn in Wahrheit anrufen"
Wie also kann man heute weiterhin sicher sein, dass irgendein Individuum

oder eine einzelne Gruppe über vollkommenes und objektives
Wissen um die absolute Wahrheit verfügt? Sind solche Behauptungen
und solches Selbstvertrauen nicht erkenntnistheoretisch nichtssagend,
spirituell selbstgefällig und moralisch sogar beleidigend?

Wie sollen wir darüber hinaus mit dem Vers aus Psalm 145,18 umgehen:

der Herr ist nahe all denen, die Ihn anrufen, allen denen, die Ihn in
Wahrheit (rrato) anrufend Der adverbielle Ausdruck „in Wahrheit" wird
oft missverstanden. Das Targum nahm ihn wörtlich als ütüpn, die Sep-
tuaginta hat ihn mit sv aA,r|0eia und die Vulgata mit in verdate wiedergegeben.

Luther hat mit Recht vermieden, den adverbiellen Ausdruck kognitiv

zu übersetzen und ihn stattdessen in „die ihn im Emst anrufen"
übertragen, obwohl ich nicht annehme, dass der Psalmist „im Emst"
gemeint hat. Moses Mendelssohn hat den Nagel wohl eher auf den Kopf
getroffen, als er das die Ihn in Wahrheit anrufen mit „die aufrichtig ihn
anrufen" übersetzt hat. Die Wiedergabe von naxn mit „aufrichtig" reflektiert

den Kommentar des mittelalterlichen rationalistischen Bibelexege-
ten, Grammatikers und Philosophen RaDa"Q (R. David Qimhi, 1160-

1235), mit dessen Kommentaren Mendelssohn vertraut war (wie auch die
christlichen Hebraisten der Reformationszeit). Qimhi, dessen exegetische
Werke von antichristlicher Polemik voll sind, legte den Vers „der Herr ist
nahe allen, die ihn anrufen" folgendennassen aus:

„from whatever nation he may be, so long as he calls him in truth, that his
mouth and heart be the same [von welchem Volk auch immer er sein ma^,
solange er ihn in Wahrheit anruft, d. i. sein Mund und sein Herz eins sind]".

(XII) Schluss: Pluralismus als Weg der Tora

Damit glaube ich, auf Menachem Kellners beide Behauptungen, dass

Pluralismus keinen Sinn macht und es dafür keine Präzedenzfalle in der

jüdischen Literatur und im jüdischen Denken gibt, geantwortet zu
haben. Hinsichtlich der christlichen Herausforderung, die Pluralismus mit

103 Irving Greenberg, For the Sake of Heaven and Earth, S. 66-67, schreibt
über diesen Vers: „God is close to those who call God's name, whose yearning
bom out of love and fidelity calls out truthfully and sincerely to the Lord."

300



Relativismus gleichsetzt, denke ich, erfolgreich ein Paradigma für
religiösen Pluralismus konstruiert zu haben, das moralischen Relativismus
(der mir am meisten Sorge bereitet) und zugleich auch so etwas wie den

extremen epistemologischen Relativismus eines radikalen Dekonstruk-
tionismus vermeidet. Wenn wir dabei ein gewisses Mass an gemässigtem

epistemologischen Relativismus erreicht haben, will ich mich gerne
dessen schuldig bekennen, denn wenn mein Verständnis der rabbini-
schen Gelehrten, der jüdischen Philosophen, al-Färäbls, Kants und von
Heisenbergs Unschärferelation richtig ist, dann haben den schwarzen
Peter die anderen: Die Beweislast liegt dann bei denen, die trotz aller
Beweise nach wie vor absolutistische epistemologische Ansprüche
aufrechterhalten wollen, die ich für intellektuell unhaltbar und für unsere
religiöse Koexistenz moralisch sogar für potentiell gefährlich halte.

Und was die jüdischen Präzedenzfälle betrifft, so gibt es mehr als

genug Belege für beides, für Pluralismus nach innen wie nach aussen,
trotz der halachischen Beschränkungen, auf die Sagi uns aufmerksam
macht und für die wir, wie er behauptet, eine Revolution der Begriffe
brauchen. Beispielsweise finden wir beides, Pluralismus nach innen wie
nach aussen, gestützt durch eine rabbinische Auslegung von Jer 23,29:
Ist nicht mein Wort wie Feuer, spricht der Herr, und wie ein Hammer,
der einen Felsen zerschlägt? Raschi zitiert diesen Vers in seinem
Kommentar zu Gen 33,20 und Ex 6,9, um verschiedene nach innen

gerichtete pluralistische Deutungen zu rechtfertigen, wie „die Funken,
die der Hammer versprüht, der den Felsen zerschlägt".

R. Jischma'el interpretiert diesen Vers als Anspielung auf Pluralismus

sowohl nach innen wie nach aussen. Nach innen, wie es im Talmud
heisst:104 „Wie dieser eine Hammerschlag sich in viele Funken zerteilt,
so enthält ein biblischer Text viele Bedeutungen". An anderer Stelle
wiederum zitiert der Talmud10" R. Jischma'els Auslegung unseres Verses

als Argument zugunsten eines Pluralismus nach aussen: „Wie dieser
eine Hammerschlag sich in viele Funken zerteilt, so teilte sich jedes
einzelne Gebot, das Gott gesprochen hat, sagte, in siebzig Sprachen."

Selbst wenn er ein gewisses Mass an gemässigtem erkenntnistheoretischem

Relativismus nach sich zieht, impliziert ein solcher Pluralismus
keine stramm relativistische Konzeption einer mehrfachen Wahrheit,
wohl aber einer mehrfachen Auffassung von der Wahrheit, was die

104 bSanh 34a.
105 bShab 88b.

301



Rabbinen „die siebzig Gesichter der Tora" (min'7 a^S 15nw)
nannten.106 Ich denke, dass es kein Zufall ist, dass die „siebzig Gesichter"
des Pluralismus der Tora nach innen der Zahl nach identisch sind mit
den „siebzig Sprachen" ihres Pluralismus nach aussen.

Es ist dieses rabbinische Plädoyer für Pluralismus, das - wie ich

glaube - ihre scheinbar paradoxe Aussage untermauert, dass „ein Streit,
der nicht um des Himmels willen geführt wird, keine Dauer haben; aber

ein Streit, der um des Himmels willen geführt wird, am Ende Dauer
haben wird (cmpriri1? nsio)".107 Man möchte meinen, dass ein Streit, der

um des Himmels willen geführt wird, am Ende zu einer friedlichen
Lösung führt. Das aber ist nicht, wie ich es verstehe, die Intention der
Rabbinen. Ein Streit, der nicht um des Himmels willen geführt wird -
zum Beispiel, wenn jemand einen anderen wegen einer Sache anzeigt,
die von einem Gericht entschieden werden muss: da muss ein Urteil
gefällt, und der Gerechtigkeit gedient werden. Wenn aber Streit um des

Himmels willen geführt wird, gibt es keinen Gewinner und keinen
Verlierer. Die Wahrheit kann nie (ab)geschlossen, sondern muss immer neu

gesucht werden durch den offenen Austausch unterschiedlicher Ansichten.

Deswegen wird „der Streit, der um des Himmels willen geführt
wird, am Ende Dauer haben", will sagen, er wird ohne Ende weitergehen,

da von beiden Seiten gesagt werden kann: „Diese und jene sind die
Worte des lebendigen Gottes" ("n DTTibx nm ibxi ibx).108

302

106 BemR XIII, 15 u. ö.
107 mAvot 5,17.
I0X bEruv 13b; bGit 6b.


	Pluralismus aus den Quellen des Judentums : auf der Suche nach religiösem Pluralismus ohne Relativismus

