Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Pluralismus aus den Quellen des Judentums : auf der Suche nach
religiosem Pluralismus ohne Relativismus

Autor: Jospe, Raphael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pluralismus aus den Quellen des Judentums:
Auf der Suche nach religiosem Pluralismus
ohne Relativismus

Von Raphael Jospe*

(I) Einleitung

1. Philosophische Herausforderungen —
Toleranz versus Pluralismus: Alexander Altmann und Avi Sagi

Mein verehrter Lehrer Alexander Altmann erorterte 1957 in seiner Vor-
lesung vor dem Council of Christians and Jews in London das Thema
. Toleranz und die jiidische Tradition™." Nach Altmanns Analyse haben
Juden in der Geschichte, sowohl in biblischer als auch in rabbinischer
Zeit, Wege gefunden, Nichtjuden gegeniiber tolerant zu sein, es aber
abgelehnt, Abweichungen innerhalb der jiidischen Gemeinschaft hinzu-
nehmen. Weiter meinte Altmann, dass sich Christen und Juden heute
auf sikularem Boden treffen, wéhrend sich ihre Theologien gegenseitig
ausschliessen. Daher, so seine Schlussfolgerung, brauchen Juden und
Christen einander, obschon sie die jeweils andere Religion theologisch
nicht ,,tolerieren konnen, wenn sic gemeinsam dem zeitgendssischen
,,ansteckenden Heidentum* entgegenwirken wollen. Wihrend die Theo-
logie trennt, kann die Religion, die mehr ist als Theologie, beide zu-
sammenbringen, indem sie der Liebe Gottes nacheifert.’

Altmanns Essay stammt aus der Zeit vor den radikalen Verdnderungen
in den christlich-jiidischen Beziehungen seit dem II. Vatikanischen Kon-
zil und konnte spitere Entwicklungen folglich nicht beriicksichtigen. Fiir
ihn war die Moglichkeit einer theologischen Toleranz noch eine offene
Frage. Ein halbes Jahrhundert spiter sehen wir uns vor die Frage gestellt,

* Prof. Dr. Raphael Jospe, Department of Jewish Philosophy, Bar Ilan Univer-
sity & Hebrew University of Jerusalem — Rothberg International School, P. O.
Box 4649, Jerusalem 91044, Isracl. — Aus dem Englischen iibersetzt von Melanie
Tews und Stefan Schreiner; fiir den Druck durchgesehen von Malcolm Lowe.

" ALEXANDER ALTMANN, Tolerance and the Jewish Tradition — The 1957 Ro-
bert Waley Cohen Memorial Lecture, London 1957 = hebr. in: ALEXANDER ALT-
MANN, M7 5w o1, Tel Aviv 1983, S. 217-232.

? ALTMANN, Tolerance and the Jewish Tradition, S. 19.

257



ob wir von blof3er Tolerierung zu pluralistischer Akzeptanz des jewelils
anderen libergehen kénnen. Altmanns scharfsinnige Unterscheidung zwi-
schen interner, mnerjiidischer Anerkennung von Dissens und externer,
interreligitser Toleranz stellt fiir Juden jedoch, die im interreligidsen
Dialog engagiert sind und Pluralismus heute das Wort reden, nach wie
vor eine Herausforderung dar (wie wir am letzten Abschnitt von Avi Sa-
gis Aufsatz sehen). Zugleich markiert sie ein Problem, das vor gut zwei-
hundert Jahren bereits Moses Mendelssohn, flir dessen Philosophie Alt-
mann die Autoritit war, klar und deutlich formuliert hatte.”

John Locke war der Meinung, dass der Staat, wenn er in religidsen
Dingen auf Juden keinen Zwang ausiiben kann, mit Sicherheit auch auf
Christen, die abweichender Meinung sind, keinen Zwang ausiiben darf:
,Now if we acknowledge that such an injury may not be done unto a Jew, as to
compel him against his own opinion, to practice in his religion a thing that is in

its nature indifferent; how can we maintain that anything of this kind may be
done to a Christian?**

Mendelssohn unterstrich Lockes Argument in umgekehrter Richtung,
als er dem rabbinischen Bann des Ausschlusses aus der Gemeinde (2717)
widersprach: Wenn Juden heute seitens der Christen, unter denen sie le-
ben, Toleranz von aussen erfahren, wie konnen sie dann gleichzeitig
Toleranz nach innen, Toleranz gegeniiber abweichenden Meinungen
innerhalb der eigenen Gemeinschaft versagen?

,.Zu den erleuchtesten und frommsten unter den Rabinen und Aeltesten meiner
Nation habe ich das Zutrauen, dal} sie sich eines so schidlichen Vorrechts gern
entdussern, auf alle Religions- und Synagogenzucht gern Verzicht thun, und
ihre Mitbriider von ihrer Seite dieselbe Liebe und Duldung genieflen lassen
werden, nach welcher sie selbst bisher so sehr geseufzt haben. Ach! Meine
Briider! Thr habt das driickende Joch der Intoleranz bisher allzuhart gefiihlt,
und vielleicht eine Art von Genugthuung darinn zu finden geglaubt, wenn euch
die Macht eingerdumet wiirde, euern Untergebenen ein gleichhartes Joch auf-
zudriicken... Danket dem Gotte eurer Viter, danket dem Gotte, der die Liebe
und Barmherzigkeit selbst ist, da} jener Wahn sich nach und nach zu verlieren
scheinet. Die Nationen dulden und ertragen sich einander, und lassen auch
gegen euch Liebe und Verschonung blicken [...] Wollet ihr gehegt, geduldet
und von anderen verschonet seyn: so heget und duldet und verschonet euch
unter einander! Liebet; so werdet ihr geliebet werden!*

* Siche ALEXANDER ALTMANN, Moses Mendelssohn. A Biographical Study, Al-
abama 1973 (= Oxford / Portland, Oregon 21998).

* JOHN LOCKE, A Letter Concerning Toleration, in: MAURICE CRANSTON (ed.),
Locke on Politics, Religion and Education, New York 1965, S. 126.

> MOSES MENDELSSOHN, Vorrede zur deutsche Ubersetzung von MANASSEH

258



Mendelssohns naives Vertrauen auf Toleranz von aussen (dass sich die
Nationen ,,jetzt wechselseitig tolerieren®) und mehr noch auf Toleranz
nach innen (dass die Rabbiner freiwillig und ,,mit Freuden* sogar auf-
geben wiirden, was immer ihnen an Machtausiibung seitens des Staates
— einschliesslich des Staates Israel unserer Tage — zugestanden worden
war) hat sich leider als unbegriindet erwiesen. Toleranz und Pluralismus
nach innen wie nach aussen haben ihren herausfordernden Charakter
nach wie vor nicht verloren.

In den letzten Jahren hat Avi Sagi von der Bar [lan Universitit von
verschiedenen Stufen der Toleranz und des Pluralismus gesprochen.® Wir
tolerieren, was wir zuriickweisen und betrachten die tolerierte Position
als Irrtum. Kurz gesagt, heil3t das: Wir tolerieren die Person, nicht jedoch
die Idee. Im Gegensatz dazu bedeutet Pluralismus, wir betrachten die
andere Position als begriindet und nicht ohne Wert. Ein ,,schwacher Plu-
ralismus® beruht auf der skeptischen Haltung, dass es eine Wahrheit gibt,
wir jedoch aufgrund unserer Fehlbarkeit keine Moglichkeit haben, diese
zu entdecken, es sei denn dadurch, dass wir entgegengesetzte Vorstellun-
gen gegeneinander abwigen. Ein schwacher Pluralist ist sich nicht sicher,
ob er im Besitz der Wahrheit 1st, im Gegensatz zu einer Person, die den
Dissens ertragen kann, weil sie sich threr Wahrheit sicher ist.” Ein ,,star-
ker Pluralismus® hingegen geht nicht von einem nur vorldufigen Wert
gegenldufiger Ansichten aus, die zur letztgiiltigen Wahrheit fithren, son-
dern betrachtet abweichende Ansichten als solche, die Eigenwert haben.
Ein solcher Pluralismus nimmt folglich auch ein gewisses Mal3 an Rela-
tivismus hin.” Nach Sagis Untersuchung kénnen schwacher Pluralismus
und religidse Autoritét koexistieren, weil der schwache Pluralismus nur
von einem hypothetischen, erkenntnistheoretischen Relativismus aus-
geht; starker Pluralismus hingegen wird von ihm als ein grundsitzlich

BEN ISRAEL, Rettung der Juden, in: DERS., Gesammelte Schriften Jubildumsausga-
be, Bd. 8: Schriften zum Judentum 11, bearbeitet von ALEXANDER ALTMANN, Bd. 8,
Stuttgart 1983, S. 24f. Vgl. auch die Diskussion zur politischen Philosophie Men-
delssohns als Kritik an Locke und Lessing und zur Bewegung von der Tolerierung
hin zum Pluralismus unter Beibehaltung einer traditionellen Einstellung in Bezug
auf die Kernaussagen in der Theologie, in: RAPHAEL JOSPE, Moses Mendelssohn: A
Medieval Modernist, in: R. FONTAINE / A. SCHATZ & 1. ZWIEP (eds.), Sepharad in
Ashkenaz: Medieval Knowledge and 18" Century Jewish Enlightened Discourse,
Amsterdam 2007, S. 107-140.

® AVI SAGI, Or971997 NWoRY N9 [T N, inc Jyyun 43 (1999), S. 175-200.

7 AVI SAGL, a0, S. 184,

8 AVI SAGL, T n, S. 185-186.

259



unmégliches Ansinnen an die Adresse der Religion aufgefasst, weil er
verlange, dass sie ihren Anspruch auf religiose Wahrheit aufgibt, was sie
nicht tun kann.” Dennoch schliesst Sagi mit einem Aufruf zu radikaler
Verdanderung der Einstellungen, wenn nicht der halachischen Praxis. Die
westliche Gesellschaft braucht Pluralismus; praktisch sind die meisten
westlichen Gesellschaften ohnehin schon pluralistisch. Thr Pluralismus
ergibt sich aus der Subjektivitit religioser Erfahrung. Deswegen fordert
Sagi eine ,,intellektuelle goldene Regel®, die da sagt: Lass andere ihre
eigene Erfahrung machen und erkenne deren Wert an!'’

In seinem Aufsatz Justifying Inter-religious Pluralism (im Druck)
stellt sich Sagi die Aufgabe, die epistemologischen Anspriiche von Ex-
klusivismus, Inklusivismus und Pluralismus kritisch zu untersuchen,
mit dem erklérten Ziel, interreligiosen Pluralismus als Position zu pro-
pagieren, die erkenntnistheoretisch vorzuziehen und folgerichtig cher
vertretbar 1st als Exklusivismus, als einen Weg, David Humes Dilemma
zu beheben, dass divergierende religiose Anspriiche notwendigerweise
gegensdtzlich sind, mit der Folge, dass — wenn die Anspriiche der einen
Religion wahr sind —, die Anspriiche der anderen falsch sein miissen.
Dort allerdings, wo Sagis meisterhafte Darlegung der verschiedenen
theoretischen Grundlagen interreligiésen Pluralismus’ auf die Frage
nach innerjiidischem Pluralismus zu sprechen kommt, zieht er den
Schluss, dass traditionelle jidische Bindung an die Halacha allenfalls
mit Toleranz, nicht jedoch mit Pluralismus vereinbar ist: ,,These consi-
deration can, at best, substantiate toleration, but under no circumstances
can they justify pluralism [...]. Conceptually, toleration is an easier
stance for the believer to accept and might be compatible with a tradi-
tional Jewish world view.*"

Im Blick auf die Tradition hat Sagi zweifellos recht, wenn er darauf
verweist, dass wir in einer fundamentalen Spannung leben zwischen
den beiden Welten, deren Biirger wir sind: dem traditionellen Judentum
(das bestenfalls Toleranz nach innen fordern kann) und der modernen

? AVI SAGI, nomia N, S, 194-195.

' Avi SAGL, 1 n7a, S. 198-200.

"' Eine friihere hebriische Version des Aufsatzes in AVl SAGIs Buch, 72°wi 20X
naonn 9R, Jerusalem 2006, zuvor erschienen in: Iyyun 45 (1996), S. 419-442. Zur
Frage, ob Pluralismus oder Toleranz nach innen problematischer ist als nach aus-
sen, bemerkt AVISHAI MARGALIT, The Ring: On Religious Pluralism, in: DAVID
HEYD (ed.), Toleration: An Elusive Virtue, Princeton 1996, S. 147: ,Religious
expectations from people perceived as belonging to one's own religion are liable to
be much more demanding than those relating to people on the outside.*

260



liberalen Gesellschaft (die Pluralismus fordert und in einem gewissen
Sinne auch einfordert).

Ich behaupte nicht, dass ich tatsichlich erfolgreich iiber den Punkt
hinausgekommen bin, an dem Sagi stehenbleibt; seiner Analyse aber
stimme ich voll und ganz zu, dass wir eine Revolution religioser Be-
griffe brauchen,” fiir die die meisten traditionell-religiésen Juden zwei-
fellos noch nicht vorbereitet sind und die sie rundheraus ablehnen wer-
den, insbesondere angesichts zunehmender Unnachgiebigkeit, Abschot-
tung und unverhohlener Feindschaft gegeniiber der modernen liberalen
Kultur in weiten Teilen der orthodoxen jiidischen Gemeinschaft. Dem
entsprechend stellt mein eigener Aufsatz den Versuch dar, in einem
judischen Kontext das anzuwenden, was Sagi in allgemeinen theoreti-
schen Begriffen formuliert hat, und dabei zu zeigen, dass jiidische
Quellen tatsdchlich eine theoretische Basis und ein Paradigma fiir Plu-
ralismus anbieten oder zumindest als solche gelesen werden kénnen.

Meine Quellen stammen jedoch nicht (wie dies bei Sagi der Fall ist)
aus der halachischen, sondern aus der rabbinischen, mittelalterlichen
und modernen jiidischen philosophischen Literatur, und dies vor allem
deshalb, weil es ihnen um das Verstehen der gottlichen Offenbarung zu
tun war und ist, die doch die der Halacha vorgegebene Autoritit ist. Ein
neuer Blick darauf, wie Offenbarung jiidisch verstanden worden ist
oder werden kann, kann uns zumindest befdhigen, jene Revolution reli-
gioser Begriffe zu beginnen, von der Sagi meint, dass sie notwendig ist,
um aus der halachischen Sackgasse herauszukommen, die innerjiidi-
schen Pluralismus unmdoglich macht, und jene radikale Verinderung in
der Einstellung und im Verhalten zu fordern, die sowohl nach innen wie
nach aussen zielt, von blosser Tolerierung hin zu echtem Pluralismus.

'* Sagi zum Beispiel vermutet, dass jiidische Kontinuitit nicht linger auf kon-
tingenten traditionellen Wahrheitsanspriichen fussen wiirde, sondern auf (1)
Gleichartigkeit der religidsen Praxis und (2) Offenheit gegeniiber Aspekten der
Tradition, das ,,pathos of commitment is not contingent®. Auffallende Ahnlichkei-
ten, die {iber den Rahmen dieses Aufsatzes hinausgehen, gibt es zwischen Sagis
Position und den rekonstruktionistischen Ansidtzen Mordecai Kaplans (1881-1983),
insbesondere seiner Theorie des Heiligen und seiner Feststellung (in einem Brief-
wechsel mit mir, als ich Student war), dass ,,in Judaism as a civilization 'be-
longing" is prior to ‘believing’ although meaningless without "believing'.* Sagis
Beschreibung des expressiven Pluralismus weist in vielerlei Hinsicht eine Parallele
zu Kaplans Zugang zu Gott als einem ,,functional noun* auf, dessen Mittelpunkt
nicht Gott als Sein bildet, sondern die Frage, wie Gott in unserem Leben wirkt.

261



Im Laufe meines Aufsatzes werde ich gelegentlich auf einzelne Ar-
gumente Sagis eingehen. Da Sagi jedoch einen guten Teil seiner Unter-
suchung der Darstellung und Kritik von John Hicks Pluralismus ge-
widmet hat, und Hick zur selben Zeit, zu der Sagi seinen Aufsatz ge-
schrieben hat, eine bemerkenswerte Kritik durch Gavin D" Costa erfah-
ren hat, ist es angebracht, Sagis Untersuchung um D’Costas Kritik und
Hicks gewichtiger Antwort darauf zu ergénzen. Eine kurze Zusammen-
fassung beider ist daher sowohl fiir Sagis Untersuchung als auch fiir
meine eigenen Gedanken relevant, die aus jiidischer Perspektive diesel-
ben oder parallele Gesichtspunkte reflektieren, die John Hick zuvor aus
christlicher Perspektive beleuchtet hat.

D’Costa'” meint, dass Pluralismus von seiner Logik her eine Form
von Exklusivismus 1st, dass Pluralismus und Exklusivismus daher
derselben Logik folgen und dass das, was Pluralismus genannt wird,
in Wirklichkeit gar nicht existiert. Exklusivismus, wie D’Costa ihn
darstellt, ist die Behauptung, dass nur eine Religion wahr ist, und dass
alle anderen daher falsch sind. Pluralismus steht vor zwei Wahlmog-
lichkeiten: Die erste Option ist es zu bestreiten, dass es irgendwelche
Kriterien ausserhalb der religiosen Traditionen gibt, anhand derer ihr
Wahrheitsanspruch beurteilt werden kann. In diesem Fall hitten wir
keine Basis, die Wahrheitsanspriiche zum Beispiel der Nazis oder
anderer schrecklicher Ideologien zu bestreiten. Die zweite Option
besteht darin, die Stichhaltigkeit solcher schrecklicher Wahrheitsan-
spriiche zu bestreiten; in diesem Fall aber bedient sich der Pluralist
derselben Logik wie der Exklusivist, indem er sagt, dass sein Wahr-
heitsanspruch richtig ist, und die Basis dafiir liefert zu begriinden,
dass andere falsch sind. D’Costa schliesst daraus, dass sich der Plura-
list und der Exklusivist nur hinsichtlich der Kriterien unterscheiden,
die sie anwenden, um zu bestimmen, was Wahrheit ist, dass in der
Logik ihrer Anspriiche jedoch kein Unterschied besteht.'

D’Costa nennt Hicks Kant’sche Unterscheidung (auf die wir spiter
noch zuriickkommen) zwischen dem, was wir wissen — dem Phdnomenon
—und der unerkennbaren absoluten Wirklichkeit (the Real) — dem Noume-
non — emnen ,,metaphysischen Agnostizismus® und fragt, wie Hick denn
wissen kann, dass das Wirkliche (the Real), d. 1. Gott, Sprache transzen-
diert und unbeschreibbar ist? Auch transzendentaler Agnostizismus erhebt

¥ GAVIN D'COSTA, The Impossibility of a Pluralist View of Religions, in: Reli-
gious Studies 32/2 (1996), S. 223-232.
" GAVIN D" CosTA, Impossibility of a Pluralist View of Religions, S. 226.

262



Wahrheitsanspriiche. Wenn indessen die Behauptung wahr ist, dass man
das Wirkliche (the Real) nicht erkennen kann, dann sind religitse Offenba-
rungsanspriiche falsch. In diesem Fall wiederum, so D’Costas Schluss, ist
Hicks vordergriindiger Pluralismus letztendlich ein exklusivistischer, weil
er fir sich selbst die Wahrheit beansprucht (ndmlich, dass das Wirkliche —
the Real — nicht erkannt werden kann), die Wahrheit anderer religioser
Anspriiche (dass wir Gott durch Offenbarung erkennen) aber bestreitet.
Auf D’Costas Kritik reagierte Hick sofort und engagiert."” Die Tat-
sache, dass es mehr als nur eine wahre Religion geben kann, bedeutet
nicht, dass alle Religionen wahre Wege zur Wirklichkeit sind, auch
nicht, dass Pluralismus Relativismus bedeutet, dergestalt namlich, dass
es uberhaupt keine Kriterien gibt, Wahrheit zu beurteilen, und dass alle
Anspriiche darauf (die der Nazis eingeschlossen) gleich begriindet und
giiltig sind. Mithin ist das Kriterium der Unterscheidung zwischen wah-
rer und falscher Religion ein moralisches:
,»This criterion 1s a basic moral msight. [...] Within the terms of the pluralistic
hypothesis this criterion represents the moral consensus of all the great world
faith. The Golden Rule, in which this basic consensus is encapsulated, is com-
mon to them all.“'® _
Exklusivismus, betont John Hick, ist eine Selbstbestitigung des Glau-
bens, Pluralismus hingegen eine philosophische Hypothese, um die Ge-
gebenheit verschiedener Religionen zu erkldren, eine ,,Meta-Theorie*
(bei Sagi heisst sie Hicks ,,meta-religion oder ,,second-order analysis®)
tiber die Beziehungen zwischen den historischen Religionen. D’Costas
Charakterisierung seiner Theorie als ,,metaphysischen Agnostizismus*
weist Hick zuriick und besteht darauf, dass er nicht behauptet ,,zu wis-
sen, dass Gott (the Real) die Sprache transzendiert. Die ,,Unaussprech-
barkeit” Gottes, wie Hick sie nennt, ist eine ,,Hypothese®, die erklirt, in
welcher Weise unterschiedliche Religionen trotz ihrer unterschiedlichen
Konzeptionen gleich effektive (oder gleich ineffektive) Kontexte heil-
bringender Wandlung(en) menschlichen Lebens sind."’

" JoHN Hick, The Possibility of Religious Pluralism: A Reply to Gavin
D’Costa, in: Religious Studies 33/2 (1997), S. 161-166. Knapp zusammengefasst
hat Hick die in einer Reihe von Biichern entwickelten pluralistischen Theorien in
seinem Artikel: Religious Pluralism, in: Encyclopeadia of Religion, ed. MIRCEA
ELIADE, New York 1987, S. 331-333.

' JoHN HICK, Possibility of Religious Pluralism, S. 164.

"7 JoHN HICK, Possibility of Religious Pluralism, S. 163. Auch wenn es iiber
den Rahmen dieses Aufsatzes hinausgeht, mir scheint, Hicks Ansatz erinnert deut-
lich an Mordecai Kaplans Analyse der Funktion von Religion in einer Zivilisation

263



Eine rein expressive Interpretation zuriickweisend, die Religion als
Funktion allein menschlicher Imagination ohne Bezug auf irgendeine
Wirklichkeit sicht,'® bleibt Hick dabei, dass die pluralistische Hypothese
»starts from the basic faith that religious experience is not purely imaginative
projection, but is also (whilst including such projection), a cognitive response
to a transcendent reality. The hypothesis is thus explicitly a religious interpre-
tation of religion®. 2
Zu behaupten, dass die eigene religiose Erfahrung nicht rein subjektiv,
sondern in gewissem Sinne zumindest teilweise eine Erfahrung von
Wirklichkeit ist, muss nicht ausschliessen, dass die davon verschiedene
religiose Erfahrung anderer ebenso eine kognitive Reaktion auf eine
transzendente Wirklichkeit darstellt.

Zu behaupten, dass religiose Erfahrung nicht vollig subjektiv oder ex-
pressiv ist, heisst jedoch nicht zu bestreiten, dass religiose Erfahrung ein
betrachtliches subjektives Element enthilt. Die Pluralismusgegner hinge-
gen stellen die subjektive Natur des Glaubens und der religiosen Erfah-
rung oft nur unzureichend in Rechnung, wie beide, Sagi und Hick, glei-
chermassen betonen. Der Unterschied zwischen Glauben und Wissen
liegt in eben der Tatsache, dass wir das wissen, was wir belegen kénnen

und seine ,,funktionale Bestimmung® Gottes als Macht, die Erlésung wirkt, d. h.
Leben als bedeutungs- und wertvoll erfahren lésst.

' Ein #hnliches Interesse fiir die Wahrheit und die Zuriickweisung einer Auf-
fassung von Religion als blosser ,,Selbstverwirklichung™ zeigt JON LEVENSON,
wenn er warnt vor ,,the danger of relativism, which prompts one to say that each
vision is true for the person who has it, indeed that every vision is true for whoever
experiences it, and specifically that all religions are equally valid and all putative
witness to the truth of one's own religious tradition is but self-expression in support
of private opinion [...]. I question, though, whether it is wise for a religious minori-
ty to dismiss the question of truth so readily* (Can Roman Catholicism Validate
Jewish Biblical Interpretation?, in: Studies in Christian-Jewish Relations 1 [2005 /
2006], S. 173). Levenson zitiert (S. 173) Papst Johannes Pauls II. Enzyklika Fides
et Ratio (1998): ,,A legitimate plurality of positions has yielded to an undifferen-
tiated pluralism, based upon the assumption that all positions are equally valid,
which is one of today's most widespread symptoms of the lack of confidence in
truth®. Anstelle von ,,unterschiedslosem Pluralismus® plédiert Levenson fiir einen
»autonomen Pluralismus®, dergestalt dass Religion A Religion B nicht mit ihren
Begriffen und Normvorstellungen diskutieren soll, sondern allein innerhalb des
Referenzrahmens von Religion B oder mit neutralen Begriffen. Das Judentum zum
Beispiel nennt 7aNaKh was das Christentum als ,,Altes Testament™ bezeichnet,
withrend ,,Hebridische Bibel”“ ein neutraler Begriff wire, der in der historisch-
kritischen Bibelwissenschaft verwendet wird.

' JouN HICk, Possibility of Religious Pluralism, S. 164.

264



und fiir das wir Beweise haben; wohingegen wir eher glauben als wissen,
dass etwas wahr ist, wenn uns solche Belege und Beweise fehlen, wir uns
aber dennoch sicher sind, dass es wahr ist.”” Da Glaube also mit Behaup-
tungen zu tun hat, die (im Gegensatz zum Wissen) unbewiesen und un-
beweisbar sind, ist er von Natur aus subjektiv, nicht objektiv, und kultu-
rell relativ. Von daher wire eine zumindest schwache Form von Pluralis-
mus unvermeidliche Folge solcher Subjektivitit und kultureller Relativitét.

2. Christliche Herausforderungen

Das Problem des religiosen Pluralismus beschiftigt mich seit einigen
Jahren und war bereits Gegenstand mehrerer Aufsitze, die sich mit dem
Thema Erwihlung, Exklusivitit versus Inklusivitidt und der Vereinbar-
keit von Erwihlung und Pluralismus befassen.”’ Meine These lautet,

*" Menachem Kellners Zugang zum Glauben geht davon aus, dass Glauben mit
Vertrauen zu tun hat, das im Verhalten Ausdruck finden sollte, wohingegen Wissen
stillschweigende Anerkennung der Wahrheit verschiedener Anspriiche voraussetzt,
das nicht notwendigerweise ein besonderes Verhalten verlangt. Kellner identifiziert
seine Herangehensweise mit der des Maimonides. Gleichviel ob Kellner recht hat,
dass dies Maimonides® Auffassung von der Natur des Glaubens ist (Kellners Ansicht
wird nicht gerade dadurch unterstiitzt, dass Maimonides in seinem Moreh Nevukhim
[,35 darauf besteht, dass die einfachen Leute aufgrund von Autoritdt bestimmte
grundlegende Glaubenssitze akzeptieren sollten), so erinnert Kellners Auffassung an
Martin Buber, der zwei Glaubensweisen einander gegeniibergestellt hat: ,,Beide
lassen sich von schlichten Tatsachen unseres Lebens aus anschaulich machen: die
eine von der Tatsache aus, dal} ich zu jemandem Vertrauen habe, ohne mein Vertrau-
en zu ithm zuldnglich ,,begriinden® zu kénnen, die andere von der Tatsache aus, daf3
ich, ebenfalls ohne es zulidnglich begriinden zu kénnen, einen Sachverhalt als wahr
anerkenne. ,, MARTIN BUBER, Zwei Glaubensweisen, in: DERS., Werke, Bd. 1. Schrif-
ten zur Philosophie, Heidelberg 1962, S. 651-782, dort S. 653. Ahnlich hatte auch
schon Moses Mendelssohn emuna als Vertrauen gedeutet. In jeden Fall gesteht Bu-
ber ehrlicher als Kellner zu, dass selbst ein verhaltenbezogenes Verstindnis von
emuna eher als ein kognitives noch immer eine Haltung einschliesst: ,,ohne mein
Vertrauen zu ihm zuldnglich ,,begriinden” zu kénnen™ d. h., es gibt keinen vorzeigba-
ren Beweis, um diec Wahrheit zu rechtfertigen.

*! Siche RAPHAEL JOSPE, The Concept of the Chosen People: An Interpretation,
in: Judaism: A Quarterly Journal 43 (1994), Nr. 2, S. 127-148, und RAPHAEL JOSPE ,
Educating for Interreligious Responsibility: Ritual Exclusivity vs. Spritual Inclusivi-
ty, in: EMMANUEL AGIUS & LIONEL CHIRCOP (eds.), Caring for Future Generations:
Jewish, Christian and Islamic Perspectives, Twickenham 1998, S. 20-41; RAPHAEL
JospPE, Chosenness in Judaism: Exclusivity vs. Inclusivity, in: RAPHAEL JOSPE, TRU-
MAN MADSEN & SETH WARD (eds.), Covenant and Chosenness in Judaism and Mor-
monism, Madison & Teaneck 2001, S. 173-194. Eine frithere Version dieses Aufsat-
zes erschien revidiert und erweitert in: Studies in Christian-Jewish Relations 2
(2007), S. 92-113.

265



dass die judische Idee des auserwihlten Volkes, richtig verstanden,
nicht nach aussen gerichtet ist, was besagen wiirde, dass Juden in der
Tat besser wiren als andere Menschen; sie ist vielmehr nach innen ge-
richtet, will sagen, sie fordert Juden auf, bessere Menschen zu werden.
Eine solche Idee, behaupte ich, ist vereinbar mit einem religiésen Plura-
lismus, der auf dem Paradigma jiidischer Verpflichtung basiert, in Uber-
einstimmung mit den Geboten der Tora zu leben und zugleich die Legi-
timitit anderer Lebensweisen in Ubereinstimmung mit dem Paradigma
der universellen ,,Sieben Gebote der Kinder Noahs* zu akzeptieren.22
Was ich daher vorschlage, ist eine Umkehrung traditioneller Anspriiche.
Anstelle geistiger Exklusivitit (der Annahme, dass es nur eine Wahrheit
gibt und dass eine Gruppe im exklusiven Besitz dieser Wahrheit und
damit des Schliissels zur Erlosung ist, wie auch immer), die logischer-
weise zu einer rituellen Inklusivitit (der Aufforderung, andere zu be-
kehren und in die eigene Religionsgemeinschaft mit ihren rituellen
Pflichten einzuordnen) fiihrt, sollten wir versuchen, fiir eine geistige
Inklusivitdt (einer Anerkennung, dass verschiedene Gruppen fihig sind,
die Wahrheit zu verstehen, sei es auch in unterschiedlicher Weise) zu
wirken, die logischerweise zu ritueller Exklusivitit (bzw. Pluralismus,
d. h., dass die Existenz unterschiedlicher religidser Zugénge und rituel-
ler Praxis sowohl legitim als auch wiinschenswert ist, und dass es kei-
nen Grund gibt, danach zu streben, andere zu bekehren) fiihrt.

Wie ich gerne zugebe, sind meine Gedanken iiber diese Fragen von
zwel romisch-katholischen Denkern angestossen und gendhrt worden.
Von dem katholischen Theologen Hans Kiing stammt der Satz, dass es
ohne Frieden zwischen den Religionen keinen Frieden zwischen den
Nationen geben wird,” eine These, die mir aus sich heraus wahr zu sein

** Vor einigen Jahren, wihrend einer Podiumsdiskussion in Jerusalem iiber
meine These kritisierte Krister Stendahl diese Struktur als eine, die Nichtjuden auf
einen — wie er mit Bezug auf ein zeitgendssisches Didt-Getrinkes formulierte —
zweiter-Klasse-Status von ,,Torah-light* degradiere.

> HANs KUNG, World Peace — World Religion — World Ethic, in: Caring for Fu-
ture Generations, S. 69-81, dort S. 74. Kiing hatte zuvor einen Band herausgegeben,
der sich fiir ein Weltethos von verschiedenen religidsen Perspektiven einsetzte: HANS
KUNG, Ja zum Weltethos, Perspektiven fiir die Suche nach Orientierung, Miinchen
1995, basierte auf dem ,,Parlament der Weltreligionen®, das sich 1993 in Chicago
versammelt hatte. Im Vorwort seines Bandes Wird sich ein Weltethos durchsetzen?
stellt Kiing fest: ,,Uberall auf dieser Welt sind religiose Uberzeugungen héufig Ursa-
che nicht von Frieden, Verstindigung und Verséhnung, sondern von Krieg, Intoleranz
und Fanatismus. Fundamentalistische Stromungen gibt es in allen Religionen, aber
gegenwirtig toben sie sich besonders grausam in muslimischen Landern aus [...]

266



scheint, insbesondere in dieser Zeit des ,,globalen Dorfes* und wachsen-
den weltweiten religiésen Fanatismus, Unfriedens und Terrors.”* In unse-

Aber bevor man mit dem Finger auf den Fundamentalismus in anderen Religionen
zeigt, bekdmpfe man dessen Ursachen am besten im eigenen Haus. ,, Ich versuche
hier in diesem Sinne ,,im eigenen Haus™ ein jiidisches Paradigma fiir einen Pluralis-
mus (als Antwort auf Menachem Kellner) zu formulieren, wie ich es in meinen friihe-
ren Aufsidtzen fiir den Inklusivismus, der, so nehme ich an, vereinbar ist mit dem
traditionellen Konzept der Auserwihlung, versucht habe.

* Vor gut fiinfzig Jahren, im Nachgang zum Zweiten Weltkrieg und der Schoa
und auf dem Hohepunkt des Kalten Krieges, schrieb ISAIAH BERLIN: ,,One belief,
more than any other, is responsible for the slaughter of individuals on the altars
great historical ideals [...] This is the belief that somewhere, in the past or in the
future, in divine revelation or in the mind of an individual thinker, in the pro-
nouncements of history or science [...] there is a final solution. This ancient faith
rests on the convictions that all positive values in which men have believed must,
in the end, be compatible* (Two Concepts of Liberty [1958], in: [SAIAH BERLIN,
Liberty, ed. HENRY HARDY, Oxford 2002, S. 212). Wihrend moderne Massenver-
nichtungswaffen dieses Problem dringender machen, ist die Sorge, dass Religionen
keinen todlichen Konflikt auslosen oder verschirfen, nicht neu. Hans Kiings Ruf
nach Frieden zwischen den Religionen erinnert z. B. an NIKOLAUS VON KUES’
(Nicolaus Cusanus) (1401-1464) De Pace Fidei, das mit dem Gebet beginnt, dass
Gott ,,might moderate the persecution, which raged more than usual on account of
diverse religious rites” (NICOLAUS OF CUSA, Toward a New Council of Florence,
trans. WILLIAM WERTZ, Washington D. C. 1993, S. 231). ,,Many turn their wea-
pons against each other for the sake of religion and in their power compel men to
renounce long observed doctrines or kill them [...] It is a condition of earthly hu-
man nature to defend as truth lengthy custom, which is regarded as part of nature.
And thus no small dissensions arise, when any community prefers its beliefs over
another’s” (ebenda S. 232-233). Eine bemerkenswerte Ahnlichkeit wiederum kon-
nen wir feststellen zwischen einigen Aussagen in De Pace Fidei und Aussagen, die
in den Briefen der Lauteren Briider (Rasa@’il Thwan as-safa) gemacht werden, einer
Sammlung von (je nach Nummerierung) 51 oder 52 Briefen einer Gruppe
isma‘Tlitischer Gelehrter des 10. Jahrhunderts in Basra. Siehe 1. R. NETTON, Muslim
Neoplatonists: An Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, London
1982, und LENN E. GOODMAN, The Case of the Animals versus Man before the
King of Jinn, Boston 1978. So steht z. B. im Brief ,,On the Generation of Animals
and Their Kinds®, dass der Konig der Geister (ginn) den persischen Sprecher fragt,
warum die Leute ,,slay one another if all their faiths have the same goal of encoun-
ter with God?* Der Perser antwortet: ,,This does not arise from faith, for there is no
compulsion in faith, rather, it comes from the institution of faith, that is from the
state [...] Religion cannot do without a ruler to command the people to uphold his
institutions out of the allegiance or by force. This is the cause of the adherents of
different religions slaying one another — the quest for primacy and power in the
state. Each desires that all people should follow his own faith or sect and the laws
of his own religion* (zit. nach LENN E. GOODMAN in: The Case of the Animals
versus Man before the King of the Jinn, S. 194). Der Satz There is no compulsion

267



rem Teil der Welt ist es leider eine Tatsache, dass Religion selten eine
Macht des Friedens 1st und gewdohnlich dazu gebraucht (oder miss-
braucht) wird, Konflikte zu verschiarfen, die in der Sache wesentlich na-
tionale und politische, nicht aber religios-theologische Konflikte sind.

Auf der anderen Seite war es — damals noch — Kardinal Joseph Rat-
zinger (heute Papst Benedikt XVI.), der fiir seine konservative Haltung
allseits bekannt ist und zu jener Zeit Prifekt der Glaubenskongregation
war, der 1994 auf einer interreligiésen Konferenz in Jerusalem die Fra-
ge aufwarf, ob wir vom blossen Tolerieren zu einem wechselseitigen
Akzeptieren kommen konnen.” Diese Frage hatte nachhaltigen Einfluss
auf die Entwicklung meiner eigenen Gedanken, als ich den Versuch
unternahm, ein jiidisches Paradigma fiir Pluralismus zu entwickeln.*

Doch wie es oft bet Denkern der Fall ist, die Frage, die eine Kon-
zeption zu hinterfragen auffordert, ist oft weit wichtiger als die Ant-
wort, die der Denker selbst darauf anbietet. Denn, wie seine darauf
folgende offizielle Erkldrung Dominus Jesus klargemacht hat, bedeutete
Ratzingers Aufruf zu wechselseitiger Akzeptanz lediglich Respekt vor
der Gleichheit des anderen als Person, nicht jedoch Akzeptanz oder
Anerkennung der Berechtigung und Giiltigkeit der Glaubenslehre des
anderen per se. Solche Akzeptanz kann es nach Ratzinger bestenfalls de
facto, nicht jedoch de iure geben: ,,The Church’s constant missionary
proclamation is endangered today by relativistic theories which seek to
justify religious pluralism, not only de facto but also de iure.*’

in faith (oder: Let there be no compulsion in religion) stammt aus dem Koran,

** Diese Anregung machte Ratzinger auf der internationalen Jidisch-Christ-
lichen Konferenz tiber religiose Fiithrung in einer sidkularen Gesellschaft in Jerusa-
lem (Februar 1994).

*® In der Zeit eines weitverbreiteten mérderischen religiésen Fanatismus und
Terrors wire oft schon blosse Tolerierung eine grosse Verbesserung. Dieser Aufsatz
startet den Versuch, als Antwort auf Ratzingers Anregung, ein jiidisches Paradigma
zu prasentieren, das {iber Toleranz hinausgeht. Irving Greenberg spricht sich sogar
dafiir aus, iiber Pluralismus hinauszugehen hin zu einer jiidisch-christlichen Part-
nerschaft: IRVING GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth: The New En-
counter Between Judaism and Christianity, Phiadelphia 2004, S. 42. An anderer
Stelle des Buches (S. 119) weist er hin auf die ,,possibility of true pluralism, i. e. a
love pluralism of passionate people, not the tolerance of apathy*.

*" Die Erklirung Dominus Jesus iiber die Einzigartigkeit und die Heilsuniversali-
tdt Jesu Christi und der Kirche (vom 6. August 2000). Einige Jahre spiter habe ich
diese Bedenken der Romisch-Katholischen Kirche iiber Relativismus und die Gleich-
setzung von Pluralismus und Relativismus bedacht, als ich vom israelischen AuBlen-

268



3. Eine jiidische Herausforderung: Menachem Kellner

Von romisch-katholischen Einfliissen auf die Entwicklung meines Den-
kens nun zum Kontext gegenwirtiger jiidischer Philosophie. Hier steht
meine Position zum Pluralismus in theoretischem Gegensatz zu der mei-
nes Freundes und geschitzten Kollegen Menachem Kellner, Professor fiir
Jidische Philosophie an der Universitidt Haifa. Obwohl Kellner und ich
in praktischer, die traditionelle religiose Lebensweise betreffender Hin-
sicht, im Engagement fiir die Sache des Zionismus, in moralischen und
politischen Fragen nicht weit auseinander liegen, unterscheiden wir uns
jedoch deutlich in der Theorie, und unsere beiden Aufsitze in Covenant
and Chosenness in Judaism and Mormonism vertreten nachgerade ge-
gensitzliche Positionen.”® Kellners Ansatz habe ich .,an enlightened and
sophisticated form of traditional triumphalism® genannt,”” da in seiner
Sicht erst ,,in the messianic future® die Dichotomie zwischen Juden und
Nichtjuden ,,will be overcome, and all human beings will share the same
relationship with God. In the messianic world, there will be no Jews and
gentiles, only worshippers of the true God“.”® Die Unterscheidung zwi-
schen Juden und Nichtjuden wird iiberwunden sein, nicht weil alle Nich-
tjuden zum Judentum in seiner derzeitigen partikularistischen Form
ibergetreten sein werden, sondern weil (wie Kellner Maimonides deutet,
mit dem er sich identifiziert) Judentum in der Tat eine Frage von Bestéti-
gung der Wahrheit und nicht lediglich von ethnischer Identitét ist, und
daher die Nichtjuden, wenn sie die Wahrheit annehmen, in einem univer-
salen Sinne jiidisch werden:

ministerium zu einem Vortrag im Vatikan entsandt wurde (September 2001) und
dabei meine pluralistische These an der Pipstlichen Universitidt in Rom vortrug.
Rettore Magnifico Abrogio Spreafico fragte mich, ob der Pluralismus, den ich vertre-
te, nicht tatsiéchlich gleichbedeutend ist mit Relativismus. Ich antwortete, dass ich
Pluralismus nicht mit Relativismus gleichsetze und sagte dann, dass ich mir sogar,
falls meine Erkenntnistheorie falsch sein sollte, moralisch sicher wire, dass Relati-
vismus Menschen nicht im selben Ausmass zum Tod gefiihrt hat wie Absolutismus.
Meine Antwort bestitigte sich genau 24 Stunden spiter auf grausame Weise. Wih-
rend ich von Rom nach Israel zuriickflog, ereignete sich in Amerika, ohne dass ich es
wusste, der morderische Anschlag der al-Qa‘ida vom 11. September 2001.

* MENACHEM KELLNERS Aufsatz Overcomming Chosenness, S. 147-172,
enthdlt ein universalitisches Verstandnis von Wahrheit und stellt eine an Maimoni-
des® ,,wahre Religion* (pr?x 17 / din al-haqq / nnX&7 n7) angelehnte universale
»Religion der Wahrheit* fiir die Zukunft vor.

* Chosenness in Judaism, S. 193 Anm. 28. IRVING GREENBERG schreibt: ,,Sur-
rendering religious exclusivism or triumphalism is a crucial moral step™ (For the
Sake of Heaven and Earth, S. 134).

* MENACHEM KELLNER, Overcomming Chosenness, S. 152.

269



,,The messianic age v~3fi]11 witness not so much a triumph of Judaism so much as
the triumph of truth.*

Menachem Kellner schliesst daraus:

,,] must express my sympathy for Maimonides. To my mind the ,,postmodern*
approach takes an unfortunate reality — that we cannot agree on what is true, or
even on what truth is — and turns it into an ideal. This position is, [ think, self-
refuting to the extent that it makes real communication among human beings
impossible. It is also based upon a rejection of the idea of revelation, at least as
it has been historically understood in Judaism, according to which the Torah is
truth. This truth may be misunderstood, it may be viewed differently in differ-
ent times, it may be better or worse understood as we get further from Sinai
and closer to the Messiah, it may exist only in Heaven, here being approxi-
mated but truth there is. In short, Maimonides' vision of a universalist, not
pluralist, messianic future was unusual in his day, consistent with his basic
beliefs, necessitated by the understanding that revelation teaches truth, and
thoroughly admirable.*”

Kellners Position ist eindeutig: Pluralismus ist bestenfalls eine ,,unfor-
tunate reality* in unserer gegenwértigen Situation und dariiber hinaus
»self-refuting™. Was wir anstreben sollten, ist der letztendliche Sieg der
einen universalen Wahrheit in der messianischen Zeit, von der Kellner
glaubt, dass sie in der geschichtlich den Juden zuteil gewordenen Of-
fenbarung vermittelt wird.

Wiederholt und zugleich bekriftigt hat Kellner seine Sicht in seinem
wichtigen neueren Buch Must a Jew Believe Anything?: ,Judaism tea-
ches truth, and [...] Orthodoxy understands that truth more completely
than competing versions of Judaism. These competing versions are
wrong and mistaken.“” Dennoch ist Kellner aus verschiedenen theore-
tischen und praktischen Erwdgungen heraus der Ansicht, dass diese
Versionen ,hiretisch® zu nennen, ,nicht sehr hilfreich ist“.** Kellner
warnt uns aber auch, dass er, wenn er auch ,,Maimonides dogmatische
Version des Judentums* ablehnt, doch nicht ,,wish at the same time to
reject the [...] claims that Judaism teaches truth and that there is one
absolute truth — for these are claims that I am in no way willing to give
up“.” Und im Nachwort zur zweiten Auflage erginzt Kellner, es gibt
ein Problem

' MENACHEM KELLNER, Overcomming Chosenness, S. 160.

2 MENACHEM KELLNER, Overcomming Chosenness, S. 160.

* MENACHEM KELLNER, Must a Jew Believe Anything?, London 1999 (zweite
Auflage mit neuen Nachwort 2006), S. 125.

* MENACHEM KELLNER, Must a Jew Believe Anything?, S. 125.

** MENACHEM KELLNER, Must a Jew Believe Anything?, S. 113.

270



»inherent in the concept of religious pluralism itself: why not extend the bounds
of pluralism beyond the bounds of Judaism? If one relativizes truth within Juda-
ism, on what grounds can one refuse to relativize it outside Judaism?+°
Kellners hier vorgetragenes Argument, dass innerjiidischer Pluralismus
inakzeptabel ist, weil man sonst einem inter-religiosen Pluralismus
nicht mehr widersprechen kénne, kommt mir vor wie eine merkwiirdige
Ubernahme der Logik, derer sich Peter Stuyvesant, der Gouverneur der
niederldndischen Kolonie New Amsterdam (aus der spiter New York
wurde) bediente, als er 1654 erfolglos versuchte, Juden von der Kolonie
fernzuhalten mit dem Argument, dass ,.giving them liberty, we cannot
refuse the Lutherans and Papists“.”” Kellners Abneigung, eine anders-
lautende jiidische Position anzuerkennen, wird mit der Begriindung
gerechtfertigt, dass sie — Gott bewahre — dazu fiihren konnte, die an-
derslautende christliche Position anzuerkennen.

Kellners Logik ist der Moses Mendelssohns entgegengesetzt. Um
noch einmal das oben ausfiihrlicher zitierte Vorwort zur deutschen
Ubersetzung von Manasseh ben Israels Vindiciae Judaeorum™ (ge-
schrieben im Mirz 1782) zu zitieren, in dem Mendelssohn schrieb, dass
die Juden kaum von den Christen toleriert zu werden erwarten konnten,
von denen sie sich so fundamental unterscheiden, solange sie selbst
gegeniiber weit weniger bedeutsamem innerjiidischem Dissens intole-
rant sind: ,,Wollet ihr gehegt, geduldet und von andern verschonet seyn:
so heget und duldet und verschonet euch unter einander!*** Mendels-
sohns Argument, dass eine externe, interreligiose Toleranz zu interner,
innerreligioser Toleranz fiihren wiirde, erscheint mir weit tiberzeugender
als Kellners Argument gegen den innerjidischen Pluralismus mit der
Begriindung, dass er zu externem religiosem Pluralismus fithren kénnte.

Kellners Argument scheitert auch an dem, was ich als empirisch
wahr ansehe und sicherlich fiir viele Juden und Christen und vielleicht
auch viele Muslime zutrifft: Es ist oft leichter dussere, interreligiose

** MENACHEM KELLNER, Must a Jew Believe Anything?, S. 140.

37 Zitiert nach JONATHAN SARNA, American Judaism: A History, New Heaven
2004, S. 2, und HENRY FEINGOLD, Zion in America: The Jewish Experience from
Colonial Times to the Present, New York 1974, S. 23.

** MANASSE BEN ISRAEL schrieb Vindiciae Judaeorum an Oliver Cromwell und
setzte sich darin fiir die Wiederzulassung der Juden in England ein.

* MOSES MENDELSSOHN, Vorrede zur deutsche Ubersetzung von MANASSEH
BEN ISRAEL, Rettung der Juden, in: DERS., Gesammelte Schriften Jubildumsausga-
be, Bd. 8: Schriften zum Judentum 11, bearbeitet von ALEXANDER ALTMANN, Bd. 8,
Stuttgart 1983, S. 25.

271



Toleranz oder Pluralismus zu erreichen als interne Toleranz oder Plura-
lismus innerhalb der religiosen Gemeinschaft zu erlangen, eben das,
was Avi Sagl in halachischen Begriffen im letzten Abschnitt seines Auf-
satzes anspricht.

Der grosste Teil meines Aufsatzes hier hat mit Pluralismus im all-
gemeinen zu tun, ohne besondere Beriicksichtigung wichtiger Fragen,
die mogliche Differenzen zwischen inneren und dusseren Formen von
Pluralismus betreffen. An dieser Stelle, auf der Ebene inneren Pluralis-
mus’ (oder zumindest Toleranz) wiirde ich sagen, dass mir Kellners
Satz: ,Judaism teaches truth, and [...] Orthodoxy understands that truth
more completely than competing versions of Judaism* als gegen alle
Tatsachen sprechend oder bestenfalls als Wunschdenken vorkommt.
Die jiidische Orthodoxie (ironischerweise nimmt die Ideologie einen
explizit christlichen Namen an) in ihrer modernen, aufgekldrten und
gemissigten Form, wie sie von Kellner und anderen vertreten wird, ist
heute eine vom Aussterben bedrohte Spezies, iiberwiltigt und ge-
schluckt von einer Haredi- oder ,,sektiererischen* Ultra-Orthodoxie, die
weithin fundamentalistisch ist (ein weiterer christlicher Begriff), litera-
listisch in ihrer traditionellen rabbinischen Art, Bibel und Talmud zu
lesen, misstrauisch gegeniiber der Wissenschaft und in vielem der mo-
dernen Kultur entgegengesetzt."’ Diese Orthodoxie, wie Kellner nur
allzu gut weiss, bekriftigt als absolute Wahrheiten viele traditionelle
Ansichten, die — wenn wortlich genommen — offenkundig falsch sind,
z. B. astronomische Ansichten, die die Basis jiidischer Kalenderberech-
nungen bilden, biblische und rabbinische Aussagen iiber das Alter der
Welt oder in Bezug auf die Medizin, die Ablehnung der Evolutionstheo-
rie, der Archdologie und der kritischen Bibelwissenschaft. Hétte sich
Kellner mit der Bewunderung fiir eine sich an die Regeln haltende tra-
ditionelle jiidische Lebensweise und Wertschdtzung der Hingabe obser-
vanter Juden an die Tora und deren Studium begniigt, das oft personli-
che Hérten mit sich bringt und Opfer verlangt, hitte er sich auf weit

* Mit ,,Literalist* meine ich nicht ,Corporealist, d. h. dass jemand die bibli-
schen Anthropomorphismen wértlich nimmt, vielmehr meine ich damit den, dessen
Bibelverstiandnis geprigt ist von ausschliesslichem Vertrauen auf die rabbinische
Tradition (oder einige Aspekte dieser Tradition) und dessen Verstandnis der Rabbi-
nen wiederum auf einem wortwoértlichen und unkritischen Lesen basiert, auch
dann, wenn die nicht-wortliche, midraschische Lesung der Schrift und anderer
Texte durch Rabbinen selber unverstdndlich ist. Ein derartiges Wortwértlich-
nehmen der Rabbinen wird von Maimonides in seinem Kommentar zur Mishna
Pereq Heleq (mSanh 10) scharf kritisiert.

272



sichererem Boden bewegt als mit seiner Zuschreibung absoluter Wahr-
heit an die Orthodoxie in einem Buch, das in nicht geringem Masse
einen beachtlichen Angriff auf eine historisch falsche und ideologisch
zweifelhafte zeitgendssische orthodoxe Dogmatik beinhaltet.

Schliesslich hat Kellner auf dem Weltkongress fiir Jiiddische Studien
in Jerusalem (Juli-August 2005) einen Grossteil seines Vortrages einer
Kritik meiner Thesen zum Pluralismus gewidmet, und zwar aus folgen-
den Griinden: Erstens (wie wir oben gesehen haben) betrachtet er Plura-
lismus als absurd an sich, theoretisch in sich widerspriichlich und es-
sentiell relativistisch; zweitens betont er, dass es keine Vorbilder bzw.
Prizedenzfille fiir solchen Pluralismus im traditionellen jiidischen Den-
ken gibt, denn in seinen Augen ,,Judaism teaches truth and [...] there is
one absolute truth® (wie oben zitiert).

Was nun folgt, ist meine Antwort auf diese Herausforderungen. Zuerst
jedoch ist wichtig festzuhalten, dass Pluralismus oft mit Relativismus
gleichgesetzt wird,"' so geschehen in Ratzingers Dominus Jesus, in Ga-
vin D*Costas Kritik von John Hick und bei Menachem Kellner. Pluralis-
mus jedoch, wie ich ihn verstehe, sollte nicht mit Relativismus gleichge-
setzt werden. Pluralistische Auffassungen von Wahrheit, ja, selbst Wahr-
heiten im Plural, sind nicht dasselbe wie ,.keine Wahrheit*, und sie sind
gewiss nicht dasselbe wie ,.keine moralischen Standards*. Wie Maimoni-
des (in seinem Moreh Nevukhim 1,2 und im Traktat iiber die Logik,
Kap. 8)42 hervorhebt, haben moralische Urteile nichts mit dem zu tun,
was theoretisch wahr oder falsch ist (was er als Infelligible bezeichnet,
arabisch: NRMpYn / &Y si=a [ma‘gilat], hebriisch: m?own), sondern mit
praktischen Zweckbestimmungen (die er als ,.konventionelle* oder ,,all-
gemein akzeptierte” Lehrsidtze betrachtet, arabisch: nxMnwn /&l seda
[mashirat], hebrdaisch: mnomon) hinsichtlich dessen, was gut und ange-
bracht oder bdse und unangebracht ist. Theoretischen Pluralismus mit
moralischem (oder anderem) Relativismus zu verwechseln, bedeutet
daher, die wichtige Scheidelinie zwischen ihnen zu verwischen.*

“! Siche oben Anm. 27.

* Magala fi sin@at al-mantiq (hebr. 79377 M 120). Ob Maimonides tatsich-
lich der Autor des Traktates iiber die Logik war, ist hochst umstritten.

* Wie wir bereits gesehen haben, ist dies ein Punkt, der John Hicks Antwort
auf Gavin D’Costa zugrunde liegt, ndmlich dass das Kriterium der Unterscheidung
von wahrer und falscher Religion ein moralisches ist. Zur Verwechslung von Plu-
ralismus und Relativismus schrieb IRVING GREENBERG: ,,To my great frustration,
the Orthodox failed to distinguish between pluralism and relativism; to my failure,
I could not persuade them of the essential difference between these positions — in

i



Auf dhnlich deutliche Weise pléddiert Irving Greenberg dafiir, an der
Unterscheidung festzuhalten, dass:
»Pluralism means more than accepting or even affirming the other. It entails
recognizing the blessings in the other’s existence, because it balances one’s
own position and brings all of us closer to the ultimate goal. Even when we are
right in our own position, the other who contradicts our position may be our

corrective or our check against going to excess ... Pluralism is not relativis%f
for we hold on to our absolutes; however, we make room for others’ as well.*

»Relativism [...] is the loss of capacity to affirm any standards. But the deepest
religious response is pluralism — the recognition that there are plural absolute
standards that can live and function together, even when they conflict. The
deepest insight of pluralism is that dignity, truth and power function best when
they are pluralized, e.g., divided and distributed, rather than centralized or
absolutized [...] The essential difference between pluralism and relativism is
that pluralism is based on the principle that there still is an absolute truth ...
Pluralism is an absolutism that has come to recognize its limitations.**

Leider erklart Greenbergs blosse Feststellung, dass ,,wir an unseren
Absoluten festhalten® nicht, wie man Anspriiche auf absolute Wahrheit
und Pluralismus miteinander verséhnen koénnte. Wenn jemand seine
eigene Position fiir die absolute Wahrheit hilt, muss sie gegen prakti-
schen Exzess moralisch ,,gecheckt® werden, warum aber sollte absolute
Wahrheit eine theoretische Korrektur bendtigen? Pluralismus ist nicht
Relativismus. Darin stimmen Greenberg und ich iiberein, wie aber kann
Pluralismus mit absolutistischen Anspriichen vereinbar sein? Wider-
spricht nicht Greenbergs Vision einer ,,ge- und verteilten, an Stelle ei-
ner zentralisierten und verabsolutierten* Wahrheit der ,,absoluten Wahr-
heit®, fiir die er steht? Wie konnen wir Greenbergs Behauptung verste-
hen, dass ,,Pluralismus ein Absolutismus ist, der anerkennt, dass eine

other words, that one could uphold the authority of tradition while making room
for other religious systems™ (For the Sake of Heaven and Earth, S. 11). Ich teile
Greenbergs Frustration, aber es sind nicht nur die orthodoxen Juden, die diese
wichtige Unterscheidung nicht zu machen vermégen.

* IRVING GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth, S. 196. GORDON
GRAYHAM argumentiert, dass es keine notwendige Verbindung zwischen Pluralis-
mus (oder Tolerierung) und Relativismus gibt. Relativismus fiihrt nicht notwendi-
gerweise zur Toleranz. Man kann alle Religionen fiir falsch halten und dennoch
einige als bewundernswert und andere als verachtenswert betrachten. Umgekehrt
fithrt Objektivitdt nicht zu Intoleranz, wenn Meinungsverschiedenheit und Streit
als Teil des Prozesses der Anndherung an die Wahrheit gesehen werden. Siehe
GORDON GRAYHAM, Tolerance, Pluralism and Relativism, in DAVID HEYD (ed.),
Toleration: An Elusive Virtue, Princeton 1996, S. 50.

> IRVING GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth, S. 201-203.

274



absolute Wahrheit / ein absoluter Wert nicht absolut richtig sein muss,
um absolut zu sein®?*°

Wie wir unten sehen werden, hat sich vor zwei Jahrhunderten bereits
Moses Mendelssohn fiir eine klarere, konsistentere und progressivere
Form von Pluralismus ausgesprochen, die solch problematische Wahr-
heitsanspriiche vermeidet und darauf verzichtet, dass das Judentum ,,die
absolut beste Religion® ist.*” Daher werde ich so argumentieren, dass
Anspriiche auf absolute Wahrheit nicht allein moralisch gefihrlich,*
sondern theoretisch bedeutungslos sind.

Um jedoch zum Vorwurf des Relativismus zuriickzukehren, die wirk-
lich bedeutsame Frage fiir mich ist nicht, ob Pluralismus vielleicht doch,
notwendigerweise, ein gewisses Mass an Relativismus nach sich zieht,
sondern um welchen Relativismus es sich handelt. Ich kann mir nicht
vorstellen, dass sich irgendjemand durch einen Pluralismus an Eiscreme-
sorten bedrédngt fithlt, wenn sich herausstellen sollte, dass jemandes Lieb-
lingssorte beides ist, subjektiv und relativ. Was mich als Jude am meisten
betrifft, ist ein moralischer Relativismus, der impliziert, dass es keine
wirklich bindenden Standards (wie auch immer abgeleitet) fiir alle Men-
schen gibt. Die Erfahrung des Totalitarismus des 20. Jahrhunderts, insbe-
sondere der Schoa, sollte uns die offenkundigen Gefahren einer solchen
Position lehren, und die Niirnberger Prozesse haben von meiner Warte

* IRVING GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth, S. 205. Diese Span-

nung zwischen Pluralismus und Absolutismus in Greenbergs Denken (die ich als
ungeldst betrachte), die sich in weiten Teilen des progressiven, dennoch glidubigen
religiosen Denken als vielleicht unvermeidlich erweist, zeichnet auch einen Grossteil
von NIKOLAUS VON KUES’ (Nicolaus Cusanus) De Pace Fidei (oben Anm. 24) aus.
Ein durchgingiges Thema des Textes ist das Bediirfnis, Konflikt zu vermeiden und
religiose Verschiedenheit zu respektieren, die ,,may bring an increase in devotion® (S.
233) und verschiedene Glaubensweisen zu tolerieren (S. 268). Zugleich, da die ver-
schiedenen Religionen alle eine gemeinsame, einzige Religion und Weisheit ,,voraus-
setzen® (S. 236-237. 272), sollte letztendlich ,,all diversity of religion [...] be brought
into one orthodox faith [...] The Lord has taken piety on His people and agreed to the
plan to lead all diversity of religions through mutual agreement of all men harmo-
niously back to a single, henceforth inviolable religion® (S. 235).

7 Siehe die Diskussion unten (und Anm. 90).

** ISAIAH BERLIN schliesst sein Two Concepts of Liberty (1958) mit der Mah-
nung, dass Garantien ewiger und objektiver Giiltigkeit unserer Werte zu sehen,
zwar eine Kindheitssehnsucht nach Sicherheit reflektiert, aber zu erlauben, dass
dieses Sicherheitsbediirfnis unser Verhalten beeinflusst, ,,is a symptom of an equal-
ly deep and more dangerous, moral and political immaturity, und weiter meint
BERLIN , dass ,,principles are not less sacred because their duration cannot be gua-
ranteed” (Two Concepts of Liberty, S. 217).

275



aus (als Kind einer deutsch-jiidischen Familie, von deren Angehdrigen
viele von den Nazis ermordet worden sind) zu Recht eine internationale
Anerkennung dafiir begriindet, dass es gewisse Normen gibt, die fiir alle
Menschen gelten kénnen und sollten, unabhidngig davon, ob sie dem
folgen, was ihr Land als gesetzmissige Ordnung ansieht.

Isaiah Berlin, der ein klarer und {iberzeugter Fiirsprecher des Plura-
lismus (in einem breiteren politischen Kontext) war, fand keine Unver-
einbarkeit zwischen dem Festhalten am Pluralismus und dem Glauben
an universale moralische Werte.

,» There are universal values. This is an empirical fact about mankind [...] The
idea of human rights rests on the true belief that there are certain goods — free-
dom, justice, pursuit of happiness, honesty, love — that are in the interest of all
human beings as such, not as members of this or that nationality, religion,
professional, character [...] There are certain things which human beings re-
quire as such [...] because they lead human lives as men and women. "
Dennoch insistiert Isaiah Berlin darauf, dass — wenn man nur die uni-
versalen moralischen Ideale betont, wie es viele Liberale und Revolu-
tiondre tun, wenn sie im Namen des ,,ureigensten Selbst* der Menschen
sprechen, d. h. ihrer angeblich wahren menschlichen Interessen — dies
oft ein Unvermdégen reflektiert, die Menschen so zu verstehen, wie sie
sind (und nicht, wie die Liberalen oder Revolutionidre denken, dass sie
sein sollten), und dies kann zu einem Mangel an Freiheit fiihren:

,»They do not allow for the variety of basic human needs. Nor yet for the inge-
nuity with which men can prove to their own satisfaction that the road to one
ideal also leads to its contrary ... The belief that some single formula can in

principle be found whereby all the diverse ends of men can be harmoniously
realized is demonstrably false.**"

Pluralismus, so Isaiah Berlins Schlussfolgerung, zieht negative Freiheit
(Fretheit von Einmischung) nach sich und i1st daher humaner und ein
wahreres Ideal als monistische, autoritdre positive Ideale.

Ahnlich argumentiert John Kekes, der seine Abhingigkeit von Ber-
lin offen bekennt, dass Pluralismus nicht gleichbedeutend ist mit Rela-
tivismus, sondern eine Alternative darstellt sowohl zum Monismus
(d. h. der Ansicht, dass es nur ein verniinftiges ,,Set von Werten® gibt,
immer und {iiberall) als auch zum Relativismus (d. h. der Ansicht, dass
alle Werte lediglich konventionell sind und einer objektiven Begriin-
dung entbehren). Aus Kekes’ Sicht ist Pluralismus beides: eine (in der
Sprache der modernen Praedikatenlogik): erststufige ethische Theorie,

¥ RAMIN JOHANBEGLOO, Conversations with Isaiah Berlin, London 1992, S. 37-39.
** IsalAH BERLIN, Two Concepts of Liberty, S. 208-214.

276



die sich mit Werten befasst, und eine zweitstufige meta-ethische Theo-
rie, die moralische Urteile untersucht.”!

Die erste von Kekes’ ,,Sechs Thesen zum Pluralismus® ist die Plurali-
tdat und Konditionalitidt der Werte. Pluralisten bestreiten den monistischen
Glauben an einen absoluten und tibergeordneten Wert, der alle anderen
Werte transzendiert; denn alle Werte sind in dem Sinne bedingt, dass sie
von anderen, entgegengesetzten Werten iiberlagert werden kénnen. Der
Wert menschlichen Lebens zum Beispiel, den ein Monist als absolut
ansehen mag, ist ein bedingter Wert, weil er von einem anderen Wert
iberlagert werden kann, dem Bediirfnis ndmlich eine Tyrannei oder Un-
gerechtigkeit zu bekdmpfen, selbst wenn Menschenleben dabei preisge-
geben werden.” Diese pluralistische Opposition gegen Monismus kann
jedoch nicht auf Relativismus reduziert werden, weil zumindest einige
Werte immer noch als universal giiltig bekraftigt werden.

Kekes unterscheidet zwischen ,,primdren Werten®, die Wohl und Wehe
betreffen, universal sind und tiber kulturelle Unterschiede hinausgehen,
und ,,sekundiren Werten®, die verschiedene Kulturen, Traditionen, Indivi-
duen und Zeiten abbilden. Auch wenn sich die Menschen tiber die univer-
salen primédren Werte einig sind, kénnen sie legitimerweise tiber sekundire
Werte verschiedener Meinung sein. Pluralismus und Relativismus teilen
daher die Zuriickweisung des monadischen Absolutismus — dass ein abso-
luter Wert immer andere Werte beseitigt —, aber Pluralismus und Monismus
teilen die Zuriickweisung der relativistischen Bestreitung, dass Werte kon-
textunabhéngig gerechtfertigt werden kénnen. In dhnlicher Weise behaup-
tet Kekes, dass sich ,.tief verwurzelte Konventionen®, die die wie auch
immer verstandenen minimalen Erfordernisse guten Lebens schiitzen, aus
der universalen menschlichen Natur ergeben, anders als ,,variable Konven-
tionen®, die sich durch Traditionen und kontextuell bedingte Vorstellungen
von einem guten Leben unterscheiden. Wie Isaiah Berlin, schliesst Kekes
daraus, dass Pluralismus folglich die universalen ,,primédren Werte™ und
Ltief verwurzelten Konventionen®™ bestitigt (und darum nicht mit Relati-
vismus gleichgesetzt werden kann):

., This pluralist argument is intended to apply only to secondary values that do
indeed give appropriate forms to primary values [...]. The pluralist view is that

in a morally acceptable tradition there must be some deep conventions. Wk}lat
makes them deep is that they protect the minimum requires of all good lives.

*! JoHN KEKES, The Morality of Pluralism, Princeton 1993, S. 12-13.
** JOHN KEKES, The Morality of Pluralism, S. 17-20.
> JOHN KEKES, The Morality of Pluralism, S. 34.

277



Dennoch scheint mir, dass wir — all diesen Argumenten zum Trotz,
selbst wenn bewiesen werden sollte, dass Pluralismus unausweichlich
ein gewisses Mass an Relativismus mit sich bringt —, noch immer dazu
verpflichtet sind, zwischen einem moralischen Relativismus, der er-
kennbare, unmittelbar praktische Gefahren zur Folge haben kann, und
allen anderen Spielarten des erkenntnistheoretischen Relativismus zu
unterscheiden, vor allem 1m Blick auf das, was Menschen iiber Gott
denken, was seine theoretischen Irrtimer haben kann, aber keinerlei
existentielle Gefahr darstellt. Moralischer Relativismus hat Auswirkun-
gen auf zwischenmenschliche Beziehungen (172n% a7X 1), erkenntnis-
theoretischer, auf unterschiedliche Auffassungen von Gott bezogener
Relativismus hingegen (wenn er denn mehr ein Relativismus als ein
Pluralismus 1ist) verweist auf spekulative Bereiche ganz personlicher,
subjektiver Fragen zwischen Individuum und Gott (21pn? 27X 1°2).

Als Jude beunruhigt mich ein gewisses Mass an erkenntnistheoreti-
schem Relativismus dem entsprechend weit weniger, da selbst Men-
schen, die behaupten, eine Offenbarung zu haben, zugeben kénnen, dass
ihr menschliches Verstdndnis von gottlicher Wahrheit begrenzt und parti-
ell ist, kulturelle und andere Einfliisse widerspiegelt, dennoch einen be-
grenzten erkenntnistheoretischen Relativismus anerkennen. Doch ich
gebe zu, dass mein Ansatz von einem Juden leichter vertreten werden
kann als von einem Christen, da im Judentum vergleichsweise grdsserer
Wert auf die Tat gelegt wird, die nicht notwendigerweise abstrakte Wahr-
heitsanspriiche zur Folge haben muss; im Christentum hingegen wird
vergleichsweise grosserer Wert auf das Bekenntnis gelegt, das notwendi-
gerweise dazu zwingt, sich mit Wahrheitsanspriichen auseinanderzu-
setzen. Was immer ,,Erlosung® und ,,Rechtfertigung® bedeuten, die tradi-
tionelle jiidische Vorstellung, dass Israel nach den 613 Geboten der Tora
leben muss, und dass die Gerechten der Volker, die gleich Israel ,,Anteil
an der kommenden Welt haben®, diejenigen sind, die die universalen
,.Sieben Gebote der Kinder Noahs befolgen,’* legt das Gewicht klar auf
das Tun und Verhalten, wihrend Wahrheitsanspriiche im Rahmen der
jidischen Haltung gegeniiber Nichtjuden bestenfalls eine untergeordnete
Rolle spielen. Umgekehrt riickt die klassische paulinische Vorstellung
von der Rechtfertigung durch Glauben Wahrheitsanspriiche in den
Brennpunkt christlich-theologischen Interesses und kann es in Verbin-

** Siehe die diesbeziigliche Diskussion in meinem Aufsatz: Chosenness in Ju-
daism: Exclusivity vs. Inclusivity, S. 178-180 und die Verweise in Anm. 15-19, und
in: The Concept of the Chosen People: An Interpretation, S. 130-131 und die Ver-
weise in Anm. 15-20.

278



dung mit dem Glauben an den ,,einen Weg* fiir einen Christen weitaus
schwieriger machen, den erkenntnistheoretischen Relativismus in die
hinteren Reihen der Pluralismusdiskussion zu verweisen.

Im Hinblick auf Kellners Argument, dass es 1m jiidischen Denken
fiir Pluralismus keine Vorbilder bzw. Prizedenzfille gibt, ist festzuhal-
ten, dass das Fehlen eines Prazedenzfalls, selbst wenn es zutrife, Plura-
lismus nicht prinzipiell entkriften wiirde. Kellner wiirde sicher auch
nicht die Demokratie verwerfen mit der Begriindung, dass sie in atheni-
schem, nicht aber biblischem oder spéterem jiidischen Denken ihre
Wurzeln hat. Wie ich jedoch noch zeigen werde, gibt es in jiidischen
Quellen durchaus mehr als genug Prdzedenzfille von Pluralismus.

Indem ich versuche, auf Kellners Behauptungen zu reagieren, dass
Pluralismus an sich keinen Sinn hat und sich selbst widerspricht und dass
es im traditionellen jiidischen Denken flir meinen Ansatz keine Prize-
denzfélle gibt, bin ich von einer zweifachen Annahme geleitet: auf theo-
retischer Ebene, dass Anspriiche auf ,,absolute Wahrheit™ an sich sinnlos
sind, und auf praktischer Ebene, dass eine solche spirituelle Exklusivitit
eine existentielle Gefahr fur den Frieden in der Welt bedeutet, insbeson-
dere in Zeiten des ,,globalen Dorfes* und der immer mehr verbreiteten
Massenvernichtungswaffen. Solange die Religionen miteinander in ihren
exklusivistischen Anspriichen konkurrieren, werden sie nicht fihig sein,
als wirksame Kraft fiir Frieden und Zusammenarbeit zu dienen, sondern
werden vielmehr ihre allzu hdufige Entwethung des gottlichen Namens
und ihre Beleidigung der menschlichen Wiirde weitertreiben.

(IT) Subjektivitit und kulturelle Relativitit in der Offenbarung

Auf den ersten Blick scheint Offenbarung Pluralismus auszuschlies-
sen. Die Rabbinen waren jedoch der Meinung, dass die Offenbarung
am Sinai der subjektiven Féhigkeit eines jeden Menschen und den
entsprechenden Kulturen der siebzig Volker der Welt angepasst war.
In der Auslegung jenes merkwiirdigen Satzes in der Erzdhlung von
der Offenbarung am Sinai, demzufolge ,,das ganze Volk die Stimmen
sah“ (Ex 20,15), problematisiert der Midrasch Rabba zu Exodus™ den

> Englische Ubersetzung von mir. In der englischen Ubersetzung von S. M.
LEHRMAN, London 1939, findet man diese Passage S. 86-88. AVISHAI MARGALIT
interpretiert diese Passage nicht in dem Sinne, dass die eine Offenbarung auf sieb-
zig verschiedene Arten verstanden wird, sondern dass es verschiedene Offenbarun-
gen fiir die siebzig Volker der Welt gab (The Ring: On Religious Pluralism,
S. 153). Margalit meint — nota bene —, dass Giovanni Boccaccios Parabel von den
drei Ringen, die GOTTHOLD EPHRAIM LESSING meisterhaft in seinem Nathan der
Weise rezipiert hat, manch deskriptive Wahrheit enthilt und nicht nur Randbemer-

279



Plural M2 / golot (Stimmen) folgendermassen:

LIt says ‘All the people saw the voices’. It does not say ‘voice’ here but
‘voices’. Rabbi Yohanan said, The (divine) voice went out and was divided
into seventy voices, into seventy languages, so that all the nations could hear,
each nation hearing it in its own national language ... Come and see how the
voice would go out to each Israelite according to his capacity (m> literally
‘power’), the elders according to their capacity, the youth to his capacity, the
children according to their capacity, infants according to their capacity, and the
women according to their capacity, and even Moses according to his capacity.
Therefore it says, ‘The voice of the Lord is in power (m12). It does not say ‘in
his power’ but ‘in power’, in the power (i.e., capacity) of each individual*
(ShemR V,9).

Nach dieser rabbinischen Ansicht war die Offenbarung, kurz gesagt,
weder absolut noch monolithisch. Sie musste dem subjektiven Be-
griffsvermdégen jedes einzelnen und den entsprechenden Kulturen der
verschiedenen Vélker der Welt angepasst sein.”®

(IIT) Abraham Ibn Ezra und die Grenzen der Offenbarung

Der bedeutende Bibelkommentator, Grammatiker, Dichter und Philo-
soph Abraham Ibn Ezra (1089-1164) hielt der traditionellen rabbini-
schen Sichtweise entgegen,’’ dass beide Versionen des Dekalogs (Ex 20
und Dtn 5) gleichzeitig offenbart wurden.”® Nachdem er alle Unter-

kungen (die von einander verschieden sein kénnen, ohne sich zu widersprechen).
Daraus zieht Margalit den Schluss, dass die Beweislast die Befiirworter des Plura-
lismus zu tragen haben, um die Vorstellung zu widerlegen, dass eine offenbarte
Religion einander widersprechenden Anspriichen keinen Wert beimessen kann. Zu
Lessing und seiner Rezeption von Boccaccios Parabel siehe die Diskussion in:
ALEXANDER ALTMANN, Moses Mendelssohn, S. 569-572.

%% Kellner meint, dass ich Sachen in den Text hineinlese, die dessen Autoren zu-
riickgewiesen hitten, denn alles, was sie wollten, war, dass derselbe Text auf ver-
schiedenen Ebenen gelesen werden kann, so wie dieselbe Geometrie fortgeschrit-
tene Studenten und Schulkinder auf unterschiedlichem Niveau gelehrt werden
muss. Aber ist auf Graduiertenniveau, fortgeschrittene nicht-euklidische Geometrie
wirklich dieselbe Geometrie wie die, die an Grund- oder Mittelschulen gelehrt
wird? An welcher Stelle ist ein kritisches Verstindnis der Schrift oder anderer
religidser Quellen rein quantitativ fortgeschrittener als das, das Kinder gelehrt wird
im Gegensatz zu qualitativ verschiedenem?

° Ibn Esra im ,,Langen Kommentar zu Ex 20,1. Ein Uberblick jiingeren Da-
tums mit aktualisierter Bibliographie zu Ibn Esra in: URIEL SIMON & RAPHAEL JOS-
PE, Art. Ibn Ezra, Abraham, in: Encyclopaedia Judaica Bd. 1X, Jerusalem 22006,
Sp. 665-672.

¥ bRhSH 27a (inter alia) 1R1 IR M2*72 MY o7 — ,,°Gedenke’ und ‘beach-
te’ (den Sabbat) wurden in einem Ausspruch gesagt.*

280



schiede zwischen den beiden Versionen minutids aufgelistet hat, erklart
er, dass viele dieser Unterschiede (besonders im Sabbatgebot) substan-
tieller und nicht nur stilistischer Art sind. Keine Person hat die Féahig-
keit, zwei gleichzeitig gesprochene voneinander verschiedene Sétze zu
verstehen; in einem solchen Fall wiirde man keinen von beiden verste-
hen. Eine gleichzeitige Offenbarung beider Versionen des Dekalogs
wire von daher unbegreiflich und sinnlos.

It 18 impossible that ‘remember’ and ‘observe’ (the Sabbath) were spoken
simultaneously, even by a miracle [...] How could many verses be miracu-
lously spoken simultaneously, when they do not have the same meaning? [...]
Reason cannot tolerate (07210 N7 PX) these notions ... And if we were to say
that God’s speech 1s not like human speech, how could Israel have understood
what God said? For if a person would hear ‘remember’ and ‘observe‘ simulta-
neously, he would not understand either one.*>’

Fiir Ibn Ezra sind die Grenzen der Offenbarung daher nicht von oben
gezogen, also von Gott als dem Sprecher, sondern von unten, ndmlich
von der begrenzten Fihigkeit der Menschen, sie zu horen. Mit anderen
Worten: Es ist sinnlos, iiber das ihres géttlichen Ursprungs wegen absolu-
te Wesen der Offenbarung zu diskutieren. Eine erfolgreiche Kommunika-
tion — sei es gottliche Offenbarung, sei es eine Radiotibertragung — muss
effektiv empfangen und nicht nur gesandt werden. Es ist die begrenzte
Fahigkeit des menschlichen Empfangers, die die Offenbarung notwendi-
gerweise subjektiv macht und damit zugleich relativiert. Das Problem der
Offenbarung ist folglich nicht, was gesprochen, sondern was gehort wurde.

(IV) Al-Farabi: Religious vs. Philosophical Language

Abli Nasr Muhammad al-Farabi (870-950), einer der grossten friihisla-
mischen Philosophen, der erheblichen Einfluss auf Maimonides hatte,”
iibertrug die platonische politische Philosophie auf die offenbarten Re-
ligionen und identifizierte den Philosophen-Ko6nig mit dem Propheten.
In seinem Werk as-Siyasa al-madaniya (Uber die Staatsfithrung) schrieb

* Die englische Ubersetzung stammt von mir. Ibn Esra kommt zu dem Schluss,
dass die Version in Ex 20, in der es heisst: ,,Und Gott sprach alle diese Worte™ (Ex
20,1), der tatsdchliche Bericht der Offenbarung ist, wihrend die Version in Dtn 5, in
der Mose sagt: ,.Ich stand zwischen Gott und euch zu jener Zeit, um dir die Worte des
Ewigen zu sagen™ (Dtn 5,5), Moses 40 Jahre spiter entstandene Paraphrase ist.

6 Zur Diskussion um al-Farabis Einfluss auf Maimonides siche: SHLOMO PINES,
Translator's Introduction: The Philosophical Sources of the Guide of the Perplexed,
in: SHLOMO PINES englischer Ubersetzung von MAIMONIDES, Guide of the Perplexed,
Chicago 1963, S. 57-134.

281



al-Farabi, dass es nur eine Wirklichkeit gibt, dass von dieser Wirklich-
keit aber viele Bilder oder Widerspiegelungen existieren. Deswegen
kann es auch viele Religionen geben, denn jedes Volk hat seine Weise,
die Bilder der Wirklichkeit darzustellen, wenn auch nicht alle diese
Weisen gleich vortrefflich sind.”’

»Because it 1s difficult for the multitude to comprehend these things themselves
as they are, the attempt was made to teach them these things in other ways,
which are the ways of imitation. Hence these things are imitated for each group

or nation through the matters that are best known to them; and it may very well
be that what is best known to the one may not be the best known to the other.“*

In seiner Schrift Tahsil as-sa‘ada (Erlangung der Gliickseligkeit) macht
al-Farabi1 deutlich, dass es die Philosophie mit beweisbarem Wissen um
die Dinge und Wesen zu tun hat, wihrend Religion auf durch Glaubens-
tiberzeugung abgesicherte Zustimmung zu den Bildern der Dinge zielt.
,.If he perceives their ideas themselves with his intellect, and his assent to them
is by means of certain demonstration, then the science that comprises their
cognitions is philosophy. But if they are known through similitudes that imitate
them, an assent to what is imagined of them is caused by persuasive methods,
then the ancient call what comprises those cognitions religion [...] Therefore,
according to the ancients, religion is an imitation of philosophy [...] In every-
thing of which philosophy gives an account based on intellectual perception or
conception, religion gives an account based on imagination.*

Um al-Farabis Theorie in unsere zeitgendssische Terminologie zu tiber-
tragen: die Sprache der Wissenschatft ist diskursiv, die Sprache der Reli-
gion hingegen mythologisch. Mit einer solchen Sprache, die eine Funkti-
on der Imagination, nicht der Vernunft ist, haben wir die Méglichkeit zu
verschiedenen Bildern, Widerspiegelungen oder Imitationen der Wirk-
lichkeit und erhohen damit die Méglichkeit des religiosen Pluralismus.**

o' AL-FARABI, The Political Regime, transl. F. M. NAIJAR in: RALPH LERNER &
MUHSIN MAHDI (ed.), Medieval Political Philosophy, Ithaca 1978, S. 31-57.

62 AL-FARABI, The Political Regime, S. 40-41.

* AL-FARABI, The Attainment of Happiness, transl. MUHSIN MAHDI in: RALPH
LERNER & MUHSIN MAHDI (ed.), Medieval Political Philosophy, S. 44-45.

 Das heisst nicht, dass al-Farabi, wie spdter die lateinischen Averroisten an
der Universitdt in Paris im 13. Jahrhundert, eine ,,doppelte Wahrheit™ postuliert,
ndmlich dass Vernunft und Offenbarung zwei separate, autonome Bereiche der
Wabhrheit sind. al-Farabi deutet nur an, dass die Wahrheit wissenschaftlich vorget-
ragen werden kann, in diskursiven, rationalen Begriffen fiir Intellektuelle. Das ist
der Bereich der Philosophie. Dieselbe Wahrheit muss fiir gewohnliche Leute in Be-
griffen vorgetragen werden, die sie zu verstehen fihig sind, und zwar mittels von
der Imagination hergeleiteten ,,Bildern* (similitudines), die jene Wahrheiten ,,imi-
tieren®. Das ist der Bereich der Religion. Zur Lehre von der ,,doppelten Wahrheit*

282



(V) Maimonides — Die Tora spricht in der Sprache der Menschen

Mose b. Maimon (Maimonides) (1138-1204) war in hohem Masse von
al-Farab1i abhingig; das gilt insbesondere fiir seine Identifikation des
Propheten einer offenbarten Religion mit dem Philosophen-Konig. Wih-
rend der Philosoph iiber einen vollkommenen Intellekt und der Politiker
tiber eine vollkommene Imagination verfiigt (die es ihm moglich macht,
auf wirksame Weise zu fiihren, indem er die Emotionen der Leute an-
spricht), ist der Prophet vollkommen in beiderlei Hinsicht.”> Wenn auch
Maimonides den einzigartigen Rang des Prophetentums des Mose betont,
das nicht als Imagination daherkommt,*® so besteht er dennoch darauf,
dass ,,die Tora in der Sprache der Menschen spricht™ (*12 w92 70 71727
n7x),”” oder anders gesagt, dass die Tora eine anthropomorphistische und
anthropopatische Redeweise verwenden musste, um sich den Verste-
hensmoglichkeiten der alten Israeliten anzupassen. Beide Positionen,
dass die Prophetie des Mose nicht als Imagination daherkommt, die Tora
aber einfache (menschliche) Sprache und mythologische Redeweise ge-
brauchen musste, widersprechen nicht notwendigerweise einander. Im
ersten Fall bezieht sich Maimonides auf Moses eigene Offenbarungser-
fahrung, bei der keine Imagination im Spiel war, wihrend er sich im
zweiten Fall darauf bezieht, wie Moses die abstrakten Wahrheiten in der
Folge dem Volk in thm verstédndlichen bildhaften Begriffen vermittelte.
Maimonides’ politische Theorie zwingt uns folglich, zwischen histori-
scher Offenbarung und Anspriichen auf absolute Wahrheit zu trennen, da
selbst die Tora ihre Ausdrucksweise an die begrenzten, urspriinglichen
Verstehensmoglichkeiten der Menschen anpassen musste. Die anthropo-
morphe Redeweise der Tora ist oft nicht nur irrefithrend — daher der

siche Diskussion und Nachweise in: RAPHAEL JOSPE, Faith and Reason: The Cont-
roversy Over Philosophy in Jewish History, in: IRENE KAJON (ed.), La Storia della
Filosofia Ebraica, Milano 1993, S. 99-135; aktualisierte Version: RAPHAEL JOSPE,
Jewish Philosophy: Foundations and Extensions, Bd. 1: General Questions and
Considerations, Lanham 2008, S. 55-90.

% Vgl. MAIMONIDES, Moreh Nevukhim, 11,37.

% Vgl. MAIMONIDES, Moreh Nevukhim, 11,36; 11,45.

7 MAIMONIDES, Moreh Nevukhim, 1,26. Der Satz begegnet u. a. bBer 31b.
Wihrend R. Akiva jedes einzelne Wort und sogar jeden einzelnen Buchstaben der
Tora als bedeutsam interpretieren (¥17) sollte, beruht R. Jishma‘els Hermeneutik
auf dem Prinzip, dass die Tora in der Sprache der Menschen spricht. Maimonides
war nicht der erste Philosoph des Mittelalters, der dieses hermeneutische Prinzip
philosophisch in dem Sinne anwandte, dass sich die Tora dem primitiven Verstind-
nis der einfachen Leute anzupassen hatte. Vgl. Bahya ibn Paquda, Hovot ha-
levavot 1,10.

283



,.verwirrte® Leser, fiir den Maimonides seinen ,,Fiihrer der Verwirrten*
geschrieben hat —, sondern auch geféhrlich, dann nédmlich, wenn Men-
schen die in sich falschen korperlichen Attribute Gottes wortlich nehmen,
denn ein Mensch, der an einen Gott glaubt, der einen Korper hat oder ein
Korper ist, ist nach Maimonides schlimmer als ein Gotzendiener.*®

(VI) Die Maoglichkeit einer mehrfachen Offenbarung: Netan’el Ibn
al-Fayyumi

An vielen Stellen, am deutlichsten in der neunten seiner ,,13 Grundleh-
ren® (0p*v), weist Maimonides die Moglichkeit zuriick, dass irgendeine
nachfolgende Offenbarung die Tora abrogieren konnte.”” Was aber ist mit
anderen Vdilkern zuteil gewordenen Offenbarungen, die die Tora nicht
abrogieren wiirden? Josef Albo ertrtert in seinem Sefer ha-‘Iggarim
(Buch der Grundlehren) (um 1425) ,,géttliche Gesetze* ausserhalb der
Tora, die Propheten offenbart wurden und verdnderte menschliche Be-
diirfnisse widerspiegeln (wie ein Patient, dessen sich dndernder Zustand
verdnderte medizinische Verordnungen erfordert). Diese Offenbarungen
aber ergingen samtlich an vor-sinaitische Propheten wie Adam, Noah und
Abraham. Das Christentum und den Islam betrachtet Josef Albo hinge-
gen nicht als von Gott offenbarte Religionen.”

Anders Netan’el Ibn al-Fayyumt (Jemen, um 1165) in seinem Bustan
al-ugil (Garten des Verstandes).” Explizit diskutiert er das Problem
mehrfacher Offenbarungen sowohl vor als auch nach der Offenbarung
der Tora. Dabei abrogieren die nach-sinaitischen Offenbarungen die Tora
nicht; ja, die Tora wird nicht einmal in der messianischen Zeit abrogiert:

% MAIMONIDES, Moreh Nevukhim, 1,36.

% Der arabische Begriff & / nash (Abrogation), den Maimonides verwendet,
ist terminus technicus im Islam. Da der Koran iiber den Zeitraum von einigen
Jahren offenbart wurde, abrogiert eine spitere an Muhammad ergangene Offenba-
rung eine frihere (Koran, Sure 2,106), genauso wie Muhammad als letzter und
grosster Prophet, als ,,Siegel der Propheten* (Koran, Sure 33,40) die vorherigen, an
frithere Propheten ergangene Offenbarungen abrogiert. Maimonides Gebrauch des
islamischen Terminus als antiislamische Polemik ist daher nicht unbeabsichtigt.

" GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth, S. 57, verweist auf das, was
er als gottliche Offenbarung Zugang anderer Volker zu Gott versteht, in Gen
14,18-20, Num 22-24, Amos 9,7 und Micha 4,5.

"' Vgl. DAVID LEVINE, The Bustan al-Ukul by Nathanael ibn al-Fayyumi, New
York 1908 (judaeo-arabischer Text mit englischer Ubersetzung; judaeo-arabischer
Text mit hebriischer Ubersetzung von: YOSEF QAFIH, 2p¥9X ¥n02 / 0o2own 7,
Jerusalem 1954).

284



»Nothing prevents God from sending unto His world whomsoever He wishes,
whenever He wishes, since the world of holiness sends forth emanations un-
ceasingly from the light world to the coarse world, to liberate the souls from
the sea of matter — in the world of nature — and from destruction in the fires of
Hell. Even before the revelation of the Law He sent prophets to the nations, as
our sages of blessed memory explain, ,,Seven prophets prophesied to the na-
tions of the world before the giving of the Torah: Laban, Jethro, Balaam, Job,
Eliphaz, Bildad and Zophar.*

,»And even after its revelation nothing prevented Him from sending to them
whom He wished, that the world might not remain without religion. The
prophets declared that the other nations would serve Him from the rising of the
sun to the setting thereof: ‘For from the rising of the sun to the setting thereof
great is my name among the nations’ (Malachi 1:11).“73

Dies fiihrt Netan’el zu einem expliziten religiésen Pluralismus:

»Know that God commanded that all the people should serve according to the
Law; and He permitted to every people something which he forbade to others,
and He forbade to them something which He permitted to others, for He
knoweth what is best for His creatures and what is adapted to them, as the
skilled physician understands his patients.“74

Darauthin zitiert Netan’el den Koran (Sure Ibrahim 14,4). ,,Und Wir
haben keinen Gesandten gesandt, es sei denn in der Sprache seines Vol-

™ Diese Quellenangabe bezieht sich auf bBB15a, wo die Liste ein wenig ver-
dndert ist: Balaam, sein Vater, ljov, Eliphaz, Bildad, Zophar, Elihu.

" Bustan al-Ukul, Kap. 6 (LEVINE, S. 103-104; QAFIH, S. 114-115).

™ Bustan al-Ukul (LEVINE, S. 107; QAFIH, S. 118-119). Netan’els Argument
wurde manchmal relativistisch genannt, so von Y. Tzvi Langermann und anderen,
obwohl es Langermann deutlich ,religiésen Pluralismus® und nicht ,,moralischen
Relativismus® nennt. Ich denke, dass das, was unser Text hier meint, kein Relati-
vismus im moralischen Sinne ist, d. h., dass es keine wie auch immer abgeleiteten
moralischen Standards gibt, sondern ein Pluralismus im religiésen Sinne, dass
unterschiedliche Gruppen divergierende religionspraktische Bediirfnisse haben, die
ithrer besonderen Bedingungen wegen nur innerhalb der Gruppe gelten. Nur in dem
Sinne, dass die religiose Praxis den jeweiligen Bedingungen entsprechend ver-
schieden ist, kann man von einer Art ,,Relativismus® in der religiésen Praxis spre-
chen, so wie die Verordnungen eines Arztes ,,relativ* sind, d. h. sich nach der Ver-
fassung und den Bediirfnissen des Patienten richten. Dennoch wiirden wir das
Verlangen eines Diabetikers nach Insulin, das einem Nichtdiabetiker Schaden zu-
fligen wiirde, natiirlich nicht als ,,Relativismus® begriindend ansehen. Ahnlich gel-
ten die kasrut-Bestimmungen, d. h. die Speisevorschriften der Tora, nur fiir Juden,
und diejenigen des Buches Mormon gelten nur fur die Heiligen der Letzten Tage,
so wie im zivilen Leben Biirger eines Landes nur der Flagge ihres Landes salutie-
ren, nicht jedoch der anderer Lénder. In diesem Sinne verstehe ich Netan’els Text
als Plddoyer fiir einen solchen Pluralismus und nicht fiir Relativismus.

285



kes [...].“" In Netan’els Garten des Verstandes haben wir den wohl
deutlichsten Beleg fiir einen religiosen Pluralismus in der jiidischen
Philosophie des Mittelalters, die an pluralistische Tendenzen im isma‘i-
litischen Denken der ,,lauteren Briider* (/hwan as-safa) erinnert.”

(VII) Sa‘adja Ga’on und die ,,Gemeinschaft der Monotheisten*

Natiirlich kann man Netan’el Ibn al-Fayytmi als vergleichsweise unbe-
deutende, marginale Erscheinung in der jiidischen Philosophie des Mit-
telalters ausser Acht lassen. Nicht ausser Acht lassen kann man jedoch
Sa‘adja Ga’on (882-942), den ersten jiidischen Philosophen des Mittel-
alters. Sein Kitab al-amanat wal-i‘tigadat | Sefer ha-emunot weha-de‘ot
(Buch der Glaubenslehren und Meinungen) begriindete eine ganze Tra-
dition jiidischen Philosophierens. Sa‘adja diskutiert zwar nicht das Pro-
blem mehrfacher Offenbarungen, aber er diskutiert eine Art von religio-
ser Wahrheit, die iiber das Judentum hinausgeht.

In der ,,Einleitung®™ (§ 5) zu seinem Buch, nachdem er die empiri-
schen, rationalen und spekulativen Quellen des Wissens erortert hat, die
alle eindeutig universal sind, stellt er fest:

,,As for ourselves, the community of monotheists (PTMROR 7wRA 2 / gama‘at al-
muwahhidin), we hold these three sources of knowledge to be genuine. To
them, however, we add a fourth source [...] the validity of authentic tradition

(PTRYOR 229X / al-habar as-sadiq) [...] This type of knowledge [...] corrobo-
rates for us the first three sources of knowledge.* 7

> Bustan al-Ukul, ed. LEVINE, S. 109, ed. QAFIH, S. 121.

" Vgl. SAMUEL M. STERN, Fatimid Propadanda among the Jews, S. 85-86, zit-
iert nach Y. TZvi LNGERMANN, Some Astrological Themes in the Thought of Abra-
ham ibn Ezra, in: I. TWERSKY & J. HARRIS (eds.), Rabbi Abraham ibn Ezra: Studies
in the Writings of a Twelfth-Century Jewish Polymath, Cambridge 1993, S. 72 und
Anm. 121. Langermann bezieht sich hier auf Netan’els ,,religious relativism®. Zu
den Lauteren Briidern siche Anm. 22 und oben. Fiir ein Beispiel religiésen Plura-
lismus der Lauteren Briider siche LENN E. GOODMAN, The Case of the Animals
versus Man Before the King of the Jinn, S. 194. Die Frage des K&nigs der Dschinn:
»Warum seid ihr uneins in euren Glaubensansichten, Sekten und Bekenntnissen,
wenn euer Gott einer 1st?* beantwortend, sagt der persische Sprecher: ,,Weil Reli-
gionen, Lehren, Sekten nur verschiedene Zugangswege, verschiedene Mittel der
Annidherung sind, aber das Ziel, das wir anstreben, ist eins. Von welcher Ecke her
wir Thm zu begegnen suchen, Gott ist da.”

7" SAADIA GAON, Book of Beliefs and Opinions, transl. SAMUEL ROSENBLATT,
New Heaven 1948, S. 16, judaco-arabischer Text mit hebriischer Ubersetzung von
YOSEF D. QAFIH: NRIRPNYRIRY NRIRARIR D IR 229K ARND / MYTM MNHRA 1227 90,
Jerusalem 1970, S. 15. Eine ausfiihrliche Erorterung dieses Themas bei RAPHAEL

286



Diese Art des Wissens (das auch mit ,,verldsslichem Bericht™ oder ,,ver-
ldsslicher Tradition® iibersetzt werden kann) ist in der Forschung, so
auch von meinem Lehrer Shlomo Pines, durchweg als ,,allein aus den
jidischen prophetischen Biichern hergeleitet und als ,,nur der jiidi-
schen Gemeinschaft zugute gegeben™ verstanden worden. Auch Pines
versteht unter der ,,Gemeinschaft der Monotheisten* ausschliesslich die
Juden.” Diese Deutung muss jedoch modifiziert werden. Den mono-
theistischen Charakter mindestens des Islam (wenn nicht auch des
Christentums) kann Sa‘adja ndmlich nicht bestritten haben, denn hin-
sichtlich der Schopfung und der Existenz und Einheit Gottes folgt er
den Argumenten des mu‘tazilitischen Kalam; und seine Auseinanderset-
zung mit der christlichen Trinitdtslehre folgt auf seine Diskussion der
Hauptattribute,”” nicht aber auf seine Widerlegung von Dualismus und
Polytheismus und impliziert durch diesen Kontext, dass das Christen-
tum zwar eine falsche Form von Monotheismus, aber kein Polytheis-
mus ist. Mehr noch, spéter spricht Sa‘adja im Plural von ,.den Gemein-
schaften der Monotheisten® (1 7mn%& WwRyn / ma‘asir al-muwahhidin),™
wenn er die christliche Trinitdtslehre abhandelt. Folglich kann Sa‘adjas
Begriff der ,,Gemeinschaft der Monotheisten®™ (17mnoR TyRn X / gama-
‘at al-muwahhidin) nicht auf die Juden beschrinkt sein, sondern muss
eine breitere Konnotation haben. Die vierte Art des Wissens, die au-
thentische (verldssliche) Tradition, die die ,,Gemeinschaft der Mono-
theisten® besitzt, muss daher mit den Nichtjuden geteilt werden (wie
noch offenkundiger wird durch sein Beispiel, dass ohne solches Wissen
ein Mensch nicht einmal in der Lage wére zu wissen, wer sein Vater
ist). In Sa‘adjas Sprachgebrauch ist authentische Tradition keineswegs
identisch mit Offenbarung, obwohl sie zumindest im Falle der Juden
auf Offenbarung fusst und auf sie bezogen ist. Dennoch haben wir hier

JOSPE, Saadia Gaon and Moses Mendelssohn: Pioneers of Jewish Philosophy, in
RAPHAEL JOSPE (ed.), Paradigms in Jewish Philosophy, Madison / Teaneck 1997,
S. 37-59, aktualisierte Fassung in RAPHAEL JOSPE, Jewish Philosophy: Founda-
tions and Extensions, Bd. 1: General Questions and Considerations, Lanham 2008,
S. 91-111, und DERS., 7017 2P 07 1 IR TY0 27 5w NIRAT a7, in: Da‘ar 41
(1998), S. 5-17, und: Additional Note, in: Da‘at 42 (1999), S. IX; ,,Another Note*,
in: Da‘at 63 (2008), S. 169-170.

™ SHLOMO PINES, A Study of the Impact of Indian, Mainly Buddhist, Thought
on Some Aspects of Kalam Doctrines, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam
17 (1994), S. 182-203.

" SAADIA GAON, al-amanat wal-i‘tigadat 11,4.

** SAADIA GAON, al-amanat wal-i‘tigadat 11,5.

287



eine mindestens implizite, wenn nicht explizite pluralistische Konzepti-
on religioser Wahrheit im Denken eines der emflussreichsten jlidischen
Philosophen des Mittelalters vor uns.

Diese universalistische Lesart von Sa‘adjas ,,Gemeinschaft der Mo-
notheisten* findet weitere Bestdtigung durch ihre Verwendung bei spi-
teren jlidischen Philosophen. In seinem Kitab al-hidaya ila fara’id al-
qulith | Sefer hovot ha-levavot (Buch der Anleitung zu den Herzens-
pflichten) verweist Bahya ibn Paquda auf ,die Leute des Monotheis-
mus®™ (7"MNR 9% / ahl at-tauhid) (1,1-2), bei denen die Scheidelinie
nicht zwischen Juden und Nichtjuden verlduft, sondern zwischen unter-
schiedlichen Graden an Auffassungsgabe derjenigen, die die Einheit
Gottes bekennen. Auch Jehuda ha-Lewis Kuzari (1,4) spricht von ,,Mo-
notheisten® in einem nichtjiidischen Kontext, wenn er den Christen zum
Konig der Chasaren sagen lédsst: ,Ja, wir sind fiirwahr Monotheisten
(77mn 1N / fa-nahnu muwahhidiin), auch wenn auf unserer Zunge die
Dreiheit (02 nnoX / at-tatlit) erscheint. Und Maimonides sagt in sei-
nem Moreh Nevukhim (1,53): ,,Wir, die Gemeinschaft der wirklichen
Monotheisten®, und versteht den Begriff in einem philosophischen,
nicht auf die physische Gemeinschaft bezogenen Sinne und meint damit
jene, die ein zutreffendes philosophisches Verstindnis der gottlichen
Attribute haben. Ein dhnlicher Sprachgebrauch findet sich in Moreh
Nevukhim (1,75).

Wenn mein universalistisches Verstindnis der ,.Gemeinschaft der
Monotheisten* bei Sa‘adja Ga’on, Bahya ibn Paquda, Jehuda ha-Lewi
und Maimonides zutrifft, impliziert die universale Natur dieser Art von
Wabhrheit zumindest ein bestimmtes Mass an Pluralismus, und zwar aus
dem einfachen Grund, dass die Wahrheit in verschiedenen Kulturen
verschiedene Formen annimmt, von denen aber alle dennoch als wahrer
Monotheismus anzuerkennen sind.

Alle diese Fille stiitzen meine Behauptung, als Antwort auf Kellner,
dass es 1m jiidischen Denken, sowohl im rabbinischen wie in der spite-
ren Religionsphilosophie, mehr als genug Prazedenzfille fir ein plura-
listisches und inklusivistisches Verstehen religioser Wahrheit gibt, und
die Idee der Offenbarung daher nicht so verstanden werden muss und
tatsdchlich auch nicht verstanden werden kann, dass sie den exklusiven
Besitz absoluter Wahrheit bedeutet, da selbst die Offenbarung der Tora
am Sinai dem subjektiven menschlichen Verstehen und mithin unter-
schiedlichen nationalen Kulturen angepasst werden musste.

288



(VIII) Uber den kulturellen Relativismus in der Auffassung von Gott

Die Einsicht, dass unsere Auffassungen von Gott und dem Universum
kulturell relativistisch sind, ist nicht neu. Diese Position vertrat bereits der
vorsokratische Philosoph Xenophanes von Kolophon (570-475 v. Chr.):

23 fr. 14: ,.Doch die Sterblichen wihnen, die Gotter wiirden geboren und
hatten Gewand, Stimme und Gestalt dhnlich wie sie selber.*

24 fr. 16: ,,Die Athiopen stellen sich ihre Gétter schwarz und stumpfnisig vor,
die Thraker dagegen blaudugig und rothaarig.*

25 fr. 15: ,,Wenn Kiihe, Pferde oder Lowen Hande héitten und damit malen und
Werke wie die Menschen schaffen konnten, dann wiirden die Pferde pferde-,
die Kiihe kuhidhnliche Gotterbilder malen und solche Gestalten schaffen, wie
sie selber haben.«""

Im 17. Jh. war es Baruch (Benedikt de) Spinoza, der mit derselben hu-
moristischen Ader fortfuhr:

,Nehmen wir etwa einmal an, im Blute lebe ein Wiirmchen [...] Dieses
Wiirmchen wiirde immer im Blut leben, wie wir in diesem Teile des Univer-
sums, und es wiirde jedes Blutteilchen als ein Ganzes, aber nicht als einen Teil
betrachten.

Einige Jahre spiter ging Spinoza sogar noch weiter:

.[...] denn ich glaube, wenn ein Dreieck nur reden kénnte, wiirde es gerade so
sprechen, Gott sei eminent dreieckig, und ein Kreis, die gottliche Natur sei in
eminentem Sinne kreisformig, und auf diese Weise wiirde jeder seine Attribute
Gott zuschreiben und Gott sich dhnlich machen und das {brige wiirde ithm
haBlich erscheinen."*

(IX) Moses Mendelssohn und der religiose Pluralismus

Moses Mendelssohn (1729-1786), auf dessen Denken Spinoza einen
entschiedenen, wenngleich hiufig negativen Einfluss hatte, war der
erste jiidische Philosoph, der die Frage nach der Vereinbarkeit von tra-

*' WILHELM CAPELLE (ed.), Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenbe-
richte, Stuttgart 1963, S. 121. FRANZ ROSENZWEIG verweist in seinem 1928/29
verfassten Artikel zum Stichwort Anthropomorphismus fur die alte deutschsprachi-
ge Encyclopaedia Judaica — das Judentum in Geschichte und Gegenwart (ed.
JAKOB KLATZKIN, 10 Bde, Berlin 1928-1934, Bd. II, Sp. 885-905, auf Xenophanes
und Spinoza hin. Hebriische Ubersetzung seines Artikels von YEHOSHUA AMIR in:
FRANZ ROSENZWEIG, 0°11, Jerusalem 1960, S. 31-40, dort S. 38.

% Brief Nr. 32 an Oldenburg (10. November 1665), in: BARUCH DE SPINOZA,
Briefwechsel, Ubersetzung und Anmerkungen von CARL GEBHARDT, Hamburg
21977, S. 146-147.

 Brief Nr. 56 an Hugo Boxel (8. Oktober 1674), in: BARUCH DE SPINOZA,
Briefwechsel, ed. CARL GEBHARDT, S. 229.

289



ditioneller Treue zur Tora (die Spinoza zuriickwies) mit einer moder-
nen, pluralistischen Vision einer religiosen Kooperation im liberalen
Staat ansprechen sollte.* Mendelssohn widersprach der klassischen
christlichen Heilsexklusivitit ebenso wie Lockes Theorie einer Toleranz
aus philosophischen und jiidischen Griinden und propagierte stattdessen
einen religidsen Pluralismus.

Mit Blick auf den ersten Punkt, den christlichen Anspruch auf
Heilsexklusivitit, warb Mendelssohn fiir einen grosseren Respekt vor
abweichender Meinung:™
,.Ich habe das Gliick, so manchen vortrefflichen Mann, der nicht meines Glau-
bens ist, zum Freunde zu haben. Wir lieben uns aufrichtig, ob wir gleich ver-
muthen, und voraussetzen, dal3 wir in Glaubenssachen ganz verschiedener
Meinungen sind. Ich genieBe die Wollust ihres Umganges, der mich bessert
und ergotzt. Niemals hat mir mein Herz heimlich zugerufen: Schade fiir die
schone Seele! Wer da glaubet, dal3 auflerhalb seiner Kirche keine Seeligkeit zu
finden sey, dem miissen dergleichen Seufzer gar oft in der Brust aufsteigen.
[...] Zuweilen gehoren aber die Meinungen meiner Nebenmenschen, die ich
nach meiner Ueberzeugung fiir Irrthiimer halte, zu den hohern theoretischen
Grundsitzen, die von dem Praktischen zu weit entfernt sind, um unmittelbar
schiadlich zu seyn; sie machen aber, eben ihrer Allgemeinheit wegen, die
Grundlage aus, auf welchem das Volk, welches sie heget, das System seiner
Sittenlehre und Geselligkeit aufgefiihrt hat, und sind also zufélligerweise die-
sem Theile des menschlichen Geschlechts von groBler Wichtigkeit geworden.
Solche Lehrsitze offentlich bestreiten, weil sie uns Vorurtheile diinken, heif3t
ohne das Gebdude zu unterstiitzen, den Grund durchwiihlen, um zu untersu-
chen, ob er fest und sicher ist.

Ein derartiger religioser Exklusivismus ist nach Mendelssohn theore-
tisch ebenso falsch wie praktisch gefihrlich.

Lockes Theorie der Toleranz unterscheidet zwischen den entspre-
chenden Bereichen des Staates (der sich um die zeitlichen Dinge dieser
Welt zu kitmmern hat) und der Religion (die sich um die ewigen Dinge
der kommenden Welt kiimmert). Eine solche Unterscheidung zwischen
dem Zeitlichen und dem Ewigen ist, so Mendelssohn, weder theoretisch
noch praktisch aufrechtzuerhalten. Theoretisch scheitert sie, weil das

" Weiteres {iber Mendelssohns Theorie bei: RAPHAEL JOSPE, Moses Mendels-
sohn: A Medieval Modernist, in: R. FONTAINE / A. SCHATZ & 1. ZWIEP (eds.), Se-
pharad in Ashkenaz, S. 107-140.

% Mendelssohns Schreiben an Lavater, 12. Dezember 1769, in: MOSES MEN-
DELSSOHN, Gesammelte Schriften Jubildumsausgabe, Bd. 7: Schriften zum Juden-
tum 1, bearbeitet von SIMON RAWIDOWICZ, Stuttgart 1974 (= Neudruck der Ausga-
be Berlin 1930), S. 13f.

290



Zeitliche Teil des Ewigen und das Ewige eine Verldngerung des Zeitli-
chen ist. Praktisch scheitert sie, weil das Verhalten der Menschen in die-
ser Welt, in gewissem Masse, durch ihre Glaubensvorstellungen in bezug
auf die kommende Welt bedingt ist. Mendelssohn verwendet stattdessen
die traditionelle rabbinische Unterscheidung zwischen den Dingen, die
das Verhiltnis des Menschen zum Mitmenschen betreffen (172n% a7X 1°2),
die er dem Staat zuordnet, und den Dingen, die allein das Verhiltnis des
Menschen zu Gott (21pn% Q7R 71°2), nicht aber das zu anderen Menschen
betreffen, die er der Religion zuordnet. Locke hatte darliber hinaus die
These vertreten, dass der Staat unfdhig ist zu bestimmen, welche Religi-
on wabhr ist, und daher eine Dissens und Vielfalt tolerieren muss.
Mendelssohn geht iiber eine solch pragmatische Auffassung von To-
leranz hinaus und bekriftigt, dass religioser Pluralismus ein Wert an
sich und als solcher wiinschenswert ist. Vielfalt ist Teil des gottlichen
Plans fiir die Menschheit. In seinem Jerusalem oder iiber religidse
Macht und Judentum wendet er sich an die christlichen Herrscher: *
,.Liebe Briider! die ihr es mit den Menschen wohlmeinet, lasset euch nicht
betoren! Um dieses allgegenwirtigen Hirten zu sein, braucht weder die ganze
Herde auf einer Flur zu weiden, noch durch eine Tiir in des Herrn Haus ein

und aus zu gehen. Dieses ist wedegr7 dem Wunsche des Hirten gemél3 noch dem
Gedeihen seiner Herde zutriglich.

[...] Im Grunde kann eine Glaubensvereinigung, wenn sie je zustande kommen
sollte, keine anderen als die unseligsten Folgen fiir Vernunft und Gewissens-
freiheit haben. [...] Oh, wenn diese allgemeine Gleisnerei iiberall einen End-
zweck haben soll, so fiirchte ich, man will den frei gewordnen Geist der Men-
schen nur vorerst wieder in Schranken eingesperrt haben. [...] Briider! Ist es
euch um wahre Gottseligkeit zu tun, so lasset uns keine Ubereinstimmun

liigen, wo Mannigfaltigkeit offenbar Plan und Endzweck der Vorsehung ist.

*® MOSES MENDELSSOHN, Jerusalem oder iiber religiése Macht und Judentum,

in: DERS., Gesammelte Schriften Jubildumsausgabe, Bd. VIII: Schriften zum Juden-
tum 11, bearbeitet von ALEXANDER ALTMANN s. A. Stuttgart 1983.

*” Obwohl im Anspruch Jesu, der Hirte Israels zu sein, eine Anspielung auf
Ez 37, 24 gesehen werden kann, scheint es mir doch, dass Mendelssohn hier ab-
sichtlich das Bildwort von den ,,Tiiren” benutzte, um dem Exklusivismus der Aus-
sage Jesu entgegenzutreten: ,,Ich bin die Tiir zu den Schafen [...]. Ich bin die Tiir;
wer durch mich hineingeht, wird gerettet werden* (Joh 10,7-9). Mendelssohn ahnte
zwel Jahrhunderte vor John Hicks Argument voraus, dass verschiedene Religionen
trotz ihrer verschiedenen Konzeptionen gleichwertige Lebensrdume fiir eine erlo-
sende menschliche Umwandlung sind (JOHN HICK, The Possibility of Religious
Pluralism: A Reply to Gavin D Costa, S. 163).

* Mendelssohn spricht hier in einer Weise von der pluralistischen Verschieden-
heit als Plan der Vorsehung, wie John Kekes iiber den evolutioniren Wert des

291



Keiner von uns denkt und empfindet so wie sein Nebenmensch; warum wollen
wir denn einander durch triigliche Worte hintergehen? Tun wir dieses schon
leider! in unserm tédglichen Umgange, in unsern Unterhaltungen, die von kei-
ner sonderlichen Bedeutung sind; warum denn noch in solchen Dingen, die
unser zeitliches und ewiges Wohl, unsere ganze Bestimmung angehen. Warum
uns einander in den wichtigsten Angelegenheiten unseres Lebens durch Mum-
merei unkenntlich machen, da Gott einem jeden nicht umsonst seine eigenen
Gesichtsziige eingeprigt hat? [...] Glaubensvereinigung ist nicht Toleranz, ist
der wahren Duldung grade entgegen!®

Mendelssohn hat lange und konsequent an solchen pluralistischen An-
sichten festgehalten und die exklusivistischen Anspriiche jedweder
Religion zuriickgewiesen. Am Beginn der 1770er Jahre schrieb er an
Prinz Karl-Wilhelm tiber liberale christliche Reformer:

,»Sle miissen in ihrem Lehrgebdude nicht [...] den Satz zugrunde legen, daf}
das Judentum und weit mehr die natiirliche Religion zur kiinftigen Gliickselig-
keit der Menschen unzureichend sei. Da die Menschen alle von ihrem Schop-
fer zur ewigen Gliickseligkeit bestimmt sein miissen, so kann eine ausschlie-
Bende Religion nicht die wahre sein. — Diesen Satz getraue ich mir als ein
Kriteritum der Wahrheit in Religionssachen anzugeben. Eine Offenbarung, die
allein die seligmachende sein will, kann nicht die wahre sein, den sie
harmoniert nicht mit den Absichten des allbarmherzigen Schépfers.“89
Mendelssohns Konsequenz in dieser Hinsicht zeigt sich in seiner expli-
ziten Anwendung seiner pluralistischen Prinzipien auf das Judentum
und nicht allein auf das Christentum und andere Religionen. In einem
weiterem Brief von 1770 unterschied er eine innere, natiirliche Religi-
on, die universal ist und grundlegende beweisbare Wahrheiten enthiilt,
die alle Menschen auf rationaler Grundlage akzeptieren sollten, von
einer pluralistischen Vielfalt dusserer positiver Religionen:

,»[--.] La réligion, sagen Sie, est le culte de Dieu. Ja! Aber es gibt, wie jeder-

mann weil}, einen innerlichen und dufBerlichen Gottesdienst, welche wohl un-
terschieden werden miissen.

Der innerliche Gottesdienst der Juden hat keine andere Vorschrift, als die Vor-
schriften der natiirlichen Religion. Diese allerdings sind wir verbunden aus-
zubreiten [...].

Pluralismus spricht: ,, The more various our lives are, the better are our chances of
being able to cope with a variety of circumstances ... From the point of view of
both the species and individual members of it, the plurality of conceptions of the
good life 1s a benefit rather than an obstacle® (JOHN KEKES, The Morality of Plu-
ralism, S. 30).

% Zit. nach BERTHA BADT-STRAUSS (ed.), Moses Mendelssohn. Der Mensch
und das Werk — Zeugnisse/Briefe/ Gesprdiche, Berlin 1929, S. 227-235, dort S. 230.

292



Hingegen ist unser duflerlicher Gottesdienst gar nicht bestimmt, ausgebreitet
zu werden, weil er Vorschriften enthélt, die an Personen, Zeiten und Umstinde
gebunden sind. Wir glauben zwar, unsere Religion sei die beste, weil wir sie
fiir gottlich halten; aber daraus folgt nicht, dass sie schlechterdings die beste
sei. Sie ist die beste fiir uns und unsere Nachkommen, die beste fiir gewisse
Zeiten und Umstdnde und unter gewissen Bedingungen.“90

Daher ist fiir Mendelssohn ein Pluralismus positiver Religionen theore-

tisches Desiderat wie praktische Notwendigkeit.”'

(X) Kants unerkennbares ,,Ding an sich*
und Heisenbergs ,,Unschiirferelation*

Kellner behauptet, dass Pluralismus in sich sinnlos ist und sich selbst
widerlegt. Es scheint mir, dass wir gezwungen sind, den Schluss zu
zichen, dass umgekehrt jedweder Anspruch auf absolutes Wissen um
absolute Wahrheit in sich sinnlos ist und sich selbst widerlegt, oder, um
es einfacher auszudriicken, absurd ist, wenn selbst die gottliche Offen-
barung (die vorgebliche Grundlage fiir Anspriiche auf objektives Wis-
sen um absolute Wahrheit) den Grenzen unterworfen ist, die ihr durch
subjektives menschliches Verstehen und kulturellen Relativismus gezo-
gen sind, wie die Talmudweisen freimiitig zugegeben haben. Pluralisti-
sche Verstehensweisen der Wahrheit werden daher unvermeidbar und
unausweichlich.

Einen weiteren Nagel fiir den Sarg absolutistischer Erkenntnistheorie
lieferte Immanuel Kant (1724-1804). Was immer wir wahrnehmen und
erfahren ist, per definitionem, das Phdnomenon, die Form und Ordnung,
von der die menschlichen zusammengesetzten Formen der Wahrneh-
mung und Begriffe des Verstehens abhingig sind. Diese zusammenge-
setzten Prinzipien und Begriffe wie Raum und Zeit gehen den Sinnesda-
ten (sense data) bzw. Sinneseindriicken voraus und transzendieren sie —
sie sind aber die notwendigen, a priori-Bedingungen menschlicher Er-
fahrung der Phdnomena, mit deren Hilfe wir die Sinnesdaten verbinden,

% Zit. nach BERTHA BADT-STRAUSS (ed.), Moses Mendelssohn. Der Mensch
und das Werk, S. 190-191, dort S. 191.

! Mendelssohn ahnte voraus, was Irving Greenberg iiber zwei Jahrhunderte
spater sagen wirde: ,, Thus any truth may speak absolutely to me and others, yet it
is not intended for others who may be spoken to by other revelations and chosen
for another sector of service® (For the Sake of Heaven and Earth, S. 204). Men-
delssohn umgeht jedoch die Falle, in die Greenberg fillt, denn Mendelssohn ver-
meidet den Anspruch, dass das Judentum ,,die absolut beste Religion ist*, wihrend
Greenberg auf die absolute Wahrheit Anspruch erhebt.

293



oder Formen, die der Verstand den Sinnesdaten auferlegt —; sie sind keine
objektive Eigenschaft von Dingen an sich. Das Noumenon, die ,reale*
Welt, im Gegentiber zum Phdnomenon, kann nicht erkannt werden, und
seine Existenz bleibt ein Postulat der praktischen Vernunft. Das ,,Ding an
sich* bleibt daher immer unerkannt.

Wie oben schon gesagt, hat vor mir John Hick die Kant’sche Er-
kenntnis angewandt, um fiir religiosen Pluralismus zu plddieren. Da-
nach kann das Wirkliche (,,das Ding an sich®) in monotheistischen Re-
ligionen in theistische, personale Begriffe und in nicht-theistischen
Religionen in nicht-personale Begriffe gefasst werden, in beiden Fillen
aber wird sie von Hick in explizit Kant’scher Begrifflichkeit diskutiert:
,We may then distinguish the Real an sich [...] and the real as humanly ex-
perienced and though [...] To this basic distinction we must add our modern
recognition (initially formulated by Immanuel Kant) of the human mind’s
indispensable contribution to all conscious awareness.“”

Hick verwendet die Kant’sche Sprache nicht nur, um Pluralismus zu
postulieren, sondern ebenso um einen rein expressiven Pluralismus
zuriickzuweisen:

.10 postulate the divine noumenon, the Real an sich, as the ground of the dif-
ferent experienced divine personae and impersonae, is to affirm that religion is
not in toto illusion, but is, however partial and inadequate its manifestations,
our human response to the most real of all realities.”

Avi Sagi hilt dagegen, dass Hicks Darlegung letztendlich scheitert, weil
sie davon ausgeht, dass Religionen eine gemeinsame Basis haben (das
Noumenon, ,,das Ding an sich®), die freilich nicht von der Vielfalt religi-
oser Erfahrung (dem Phdnomenon) hergeleitet werden kann. Dies jedoch
war ein Thema, das Hick (wie oben bemerkt) in seiner Antwort auf Ga-
vin D’Costas Kritik aufgegriffen hat, als er anerkannte, dass er nicht
wirklich weiss, dass das Wirkliche iiber Wissen und Sprache hinausgeht,
dies aber die beste Hypothese 1st, die religidsen Daten zu erkldren. Den-
noch hat Sagi recht, wenn er auf das zentrale epistemologische Problem
jedweder Untersuchung im Kant’schen Stil verweist: Wenn menschliche
Erfahrung Wirklichkeit vermittelt (wie Hick behauptet, es aber zugege-
benermassen nicht weiss oder beweisen kann), d. h. eine Beziechung zum
wahren Gott, dann fillt seine These in sich zusammen, weil wir per defi-

* JonN Hick, Religious Pluralism, in: Encyclopeadia of Religion, Bd. 12,
S. 331-333.

» JouN Hick, Religious Pluralism, in: Encyclopeadia of Religion, Bd. 12,
S. 331-333.

294



nitionem keine Bezichung zum Noumenon haben kénnen. Wenn anderer-
seits die religiose Erfahrung rein ,,expressiv’ oder ,,illusorisch* ist, war-
um soll man dann annehmen, dass sie einen realen Gegenstand hat?

Noch einmal, Einsichten, die dieses moderne Dilemma vorwegge-
nommen haben, kénnen wir bereits in mittelalterlichen Quellen finden,
wenngleich auch sie es nicht besser zu 16sen vermochten als wir. Wenn
religioser Pluralismus rein ,,expressiv* oder ,,illusorisch* ist, dann bleibt
uns die Option des utilitaristischen (einigermassen zynischen) pluralisti-
schen Rates, den der archetypische aristotelische Philosoph dem Konig
der Chasaren in Jehuda ha-Lewis Kuzari gegeben hat: Bei Gott gibt es
kein Wissen oder Sich-kiimmern um das, was Menschen tun, auch hort er
nicht ihr Gebet; darum strebe danach, die Wahrheit zu erkennen und wih-
le die Religion, die dir am wirksamsten hilft, dein Land zu regieren.”
Dieser utilitaristische Pluralismus geht freilich von der Annahme aus,
dass alle positiven Religionen gleich falsch, nicht jedoch gleich wahr
sind, und die mythischen Anspriiche lassen sich auf das zuriickfiihren,
was Plato ,,vornehme Liigen“,95 und Maimonides ,,den fiir das Wohl des
Staates notwendigen Glauben® (im Gegensatz zu ,,den wahren Meinun-
gen, durch die man letzte Vollkommenheit erlangt) genannt hat.”

Und umgekehrt, wenn religiése Erfahrung auf eine wie auch immer
particlle Weise auf eine wie vage auch immer definierte transzendente
Bedeutung zielt, konnen wir von al-Farabi profitieren, und zwar von
dessen Auffassung (die in Maimonides’ politischer Theorie Echo ge-
funden hat) von religioser Sprache als mythischer Sprache (weil sie
eine Funktion der Imagination ist) und ,,Nachahmung* der diskursiven
Sprache der Wissenschaft (die eine Funktion der Vernunft ist), weswe-
gen es mehrere ,,Bilder” und ,,Nachahmungen* der Wirklichkeit geben
kann. Hingegen kann das Kant’sche Ding an sich in keiner Sprache, sei
sie diskursiv oder mythisch, philosophisch oder religios, diskutiert,
geschweige denn beschrieben werden.

Dies ist die Stelle, an der sich wiederum Abraham ibn Esras Betonung
von dem, was unten gehdrt, nicht aber von dem, was oben gesprochen
wurde, als hilfreich erweisen kann, wenn auch nicht das Kant’sche Di-
lemma zu 16sen, so doch zumindest zu helfen, die Diskussion auf den

* JEHUDA HA-LEWI, Kuzari I,1.

> PLATON, Staat 3:414b, 3:389b, 5:459c. Nach Platons Vorstellung darf sich
der Konig einer ,,edlen Liige* als einer Art Medizin der Gemeinschaft / Gesell-
schaft wegen bedienen.

% MAIMONIDES, Moreh Nevukhim I11,28.

295



Punkt zu bringen. Unsere Aufgabe besteht nicht darin, das undefinierbare
Noumenon oder ,,.Ding an sich® zu definieren, sondern ein pluralistisches
Paradigma fiir Religion, und Religion ist schliesslich nicht Gott oder das
,,Ding an sich”, sondern der Weg, iiber den Menschen ihm zu begegnen
versuchen, sei es in personalen (theistischen) oder impersonalen Begrif-
fen. Pluralismus wird nicht von Menschen verworfen, die religitse An-
spriiche ohnehin als rein expressiv betrachten, und sie brauchen auch
nicht {iberredet zu werden, Pluralismus zu akzeptieren, denn fiir sie ist
Religion eine ganz und gar subjektive Erfahrung ohne objektiven Bezug.
Daher gibt es fiir sie keine Notwendigkeit und keinen Grund, exklusivis-
tische Anspriiche zu erheben. Sie kénnen Religion als wichtige und rich-
tige menschliche Ubung betrachten, die bei allen Menschen anders aus-
féllt, oder als reine Illusion ausser Acht lassen, in keinem Falle aber wer-
den sie darauf bestehen, dass Anspriiche irgendeiner partikularen Religi-
on absolut und objektiv wahr sind. Diejenigen, die vom Wert des Plura-
lismus tiberzeugt werden miissen, sind jene, die noch immer exklusivisti-
sche Anspriiche auf objektive oder absolute, da auf Offenbarung beru-
hende Wahrheit erheben. Fiir sie mag Ibn Esras Einsicht ein Weg sein,
thre Anspriiche auf gottliche Offenbarung mit grosserer intellektueller
und spiritueller Zuriickhaltung neu zu formulieren, ohne bei Kant zu
enden, sondern einen Schritt tiber Kant hinauszugehen.

Nach Kant sind die notwendigen synthetischen Prinzipien und Be-
griffe des Verstehens transzendent und a priori. Er konnte deshalb noch
universales, objektives Wissen postulieren, und ich mochte nicht, dass
Kant konstruiert wird als ein kultureller Relativist, geschweige denn als
ein Dekonstruktionist. Da seiner Meinung nach die Begriffe des Verste-
hens dennoch keine objektiven Eigenschaften der Dinge an sich sind,
sondern die Formen und die Ordnung, die der menschliche Verstand
iber die Sinnesdaten legt, die er zusammensetzt, er6ffnet Kants Ein-
sicht zumindest die Moglichkeit, dass menschliches Erkennen unaus-
weichlich kulturellen Relativismus und individuellen Subjektivismus
widerspiegelt und nicht (oder nicht schlechthin) universale menschliche
Erkenntniswege, um welche Phdnomena es auch immer geht. Im Licht
von Abraham ibn Esras Einsicht, der zufolge das Problem eher von
unten, d. h. vom menschlichen Vermdgen zu begreifen, als von oben
kommt, d. h. von der gottlichen Quelle der Offenbarung, miisste das
Phdnomenon selbst dessen, was als gottliche Offenbarung apostrophiert
wird, diese einschriankenden Faktoren widerspiegeln. Mit anderen Wor-
ten, wenn Kant hinsichtlich der synthetischen Prinzipien und Begriffe

296



recht hat, ndmlich, dass sie Charakteristika der Weise unseres Erken-
nens sind und keine objektiven Eigenschaften der Dinge an sich, dann
hat er nicht recht, wenn er die kulturelle Relativitdt und individuelle
Subjektivitdt ignoriert, die gleichfalls fundamentale Elemente der Er-
kenntnis sind.

Wenn auch Kant nicht das letzte Wort in Sachen Philosophie ist, die
sich seit seiner Zeit beachtlich weiter entwickelt hat, und selbst wenn
seine Erkenntnistheorie im Lichte neuerer Entwicklungen bestenfalls
partiell richtig ist, scheint sie mir dennoch hilfreich zu sein, uns von
einem Denken abzubringen, dass das, was immer wir erkennen, das
Ding an sich oder absolute Wahrheit ist. Was immer wir wissen, ist im
gleichen Masse Reflexion unserer eigenen Erkenntnisprozesse, die
notwendigerweise zumindest einige Spuren individueller Subjektivitit
und kultureller Relativitit einschliessen, wie es eine Reflexion einer
gewissen Art dusserer Wirklichkeit ist. Deshalb sind Kants Einsichten,
so obsolet auch immer, ein wichtiger Schritt auf dem Weg hin zu unse-
rer Befreiung vom Irrtum des Absolutismus, dass irgendwie jeder von
uns und wir alle den Besitz absoluter Wahrheit beanspruchen kénnen.

Einen (fiirs erste zumindest) letzten Nagel fiir den Sarg erkenntnis-
theoretischen Absolutismus lieferte Werner Heisenberg (1901-1976)
mit seiner Ansicht, dass die Relativititstheorie Kants a priori-Begrifte
von Raum und Zeit als selbstindige und objektive Begriffe aus den
Angeln hebt, weil sie nicht beriicksichtigen, dass Raum (Ausdehnung)
und Zeit (Energie) faktisch austauschbar sind.

,,Es ist sehr schwierig, diese Veridnderungen in den Worten der gewohnlichen
Sprache ohne die Benutzung von Mathematik zu beschreiben, da die iibli-
chen Worte Raum und Zeit sich schon auf eine Struktur von Raum und Zeit
beziehen, die tatsdchlich eine Idealisierung und Vereinfachung der wirkli-
chen Struktur darstellt.”

Heisenberg zufolge treffen Kants Argumente fiir den a priori-Charakter
von Raum und Zeit nicht mehr zu, synthetische Urteile sind folglich
relative Wahrheit:

,Die a priorischen Vorstellungen, die Kant als eine unbestreitbare Wahrheit
ansah, sind in dem wissenschaftlichen System der modernen Physik nicht mehr
in ihrer urspriinglichen Form enthalten. Trotzdem bilden sie in einer etwas
anderen Bedeutung einen wesentlichen Teil dieses Systems. Bei der Erdrterung
der Kopenhagener Deutung der Quantentheorie wurde schon hervorgehoben,

daf3 wir die klassischen Begriffe beniitzen miissen, um unsere experimentellen
Anordnungen beschreiben zu kénnen, oder allgemeiner, um tber den Teil der

7 WERNER HEISENBERG, Physik und Philosophie, Stuttgart *1990, S. 103f.

297



Welt zu sprechen, der nicht zum Gegenstand des Experiments gehort. Die
Anwendung dieser klassischen Begriffe einschlieBlich Raum, Zeit und Kausal-
gesetz ist in der Tat die Voraussetzung fiir die Beobachtung der atomaren
Vorgénge und kann in diesem Sinne durchaus a priori genannt werden. Was
Kant nicht vorausgesehen hatte, war die Mdoglichkeit, dafl diese a priorischen
Begrifte zwar die Voraussetzung fiir die Wissenschaft sein konnen, da} sie
aber zur gleichen Zeit doch nur einen begrenzten Anwendungsbereich
besitzen. Wenn wir ein Experiment durchfithren, so miissen wir eine Kau-
salkette von Vorgéngen annehmen, die von dem atomaren Vorgang durch un-
seren Apparat hindurch schlieBlich bis zum Auge des Beobachters fiihrt. Wenn
man diese Kausalkette nicht voraussetzt, so kann man nichts iiber den atoma-
ren Vorgang wissen. Wir diirfen aber dabei nicht vergessen, dal3 die klassische
Physik und das Kausalgesetz nur einen begrenzten Anwendungsbereich be-
sitzen. Es war das grundlegende Paradoxon der Quantentheorie, das von Kant
nicht vorhergesehen werden konnte. Die moderne Physik hat Kants Aussage
tber die Mdoglichkeit von synthetischen Urteilen a priori aus einer meta-
physischen in eine praktische Aussage verwandelt. Die synthetischen Urteile a
priori erhalten dadurch den Charakter einer relativen Wahrheit.*

,Alle Begriffe und Worte, die sich in der Vergangenheit durch das Wechsel-
spiel zwischen der Welt und uns selbst gebildet haben, sind hinsichtlich ihrer
Bedeutung nicht wirklich scharf definiert. Damit ist gemeint: wir wissen nicht
genau, wie weit sie uns dazu helfen konnen, unseren Weg durch die Welt zu
finden. Oft wissen wir, dal} sie in einem sehr weiten Bereich innerer und
duBerer Erfahrungen angewendet werden konnen, aber wir wissen niemals
ganz genau, wo die Grenzen ihrer Anwendbarkeit liegen. Dies gilt selbst bei
den einfachsten und allgemeinsten Begriffen wie Existenz oder Raum und
Zeit. Daher wird es niemals moglich sein, durch rationales Denken allein zu
einer absoluten Wahrheit zu kommen.*”

Nach Heisenbergs ,,Unschirferelation® der Quantenphysik von 1926
kann das Mindestquantum an Licht, das man braucht, um Ort und Ge-
schwindigkeit eines Teilchens zu bestimmen, das Teilchen auf nicht
voraussagbare Weise storen und seine Geschwindigkeit dndern; je ge-
nauer man den Ort eines Teilchens bestimmt (was eine geringere Wel-
lenldnge des Lichts und deshalb eine grossere Energie verlangt), desto
mehr stort es seine Geschwindigkeit, desto ungenauer wird daher die
Messung seiner Geschwindigkeit. Je genauer man die Geschwindigkeit
misst, desto ungenauer wird die Bestimmung seines Ortes. Mit anderen
Worten, der Akt der Beobachtung selbst hat Folgen fiir die beobachte-
ten Phdnomene. Um dazu Stephen Hawking zu zitieren:

,» This limit does not depend on the way in which one tries to measure the posi-

tion or velocity of the particle, or on the type of particle: Heisenberg’s uncer-
tainty principle is a fundamental, inescapable property of the world [...] The

* WERNER HEISENBERG, Physik und Philosophie, S. T6fY.

298



uncertainty principle signaled an end to Laplace’s dream of a theory of science,
a model of the universe that would be completely deterministic: one certainly
cannot predict future events exactly if one cannot even measure the present
state of the universe precisely!“99

Was ist also ,,absolute Wahrheit“? Sind unter Licht Teilchen oder Wel-
len zu verstehen, oder muss es einfach, je nach den Erfordernissen des
Experiments, als beides behandelt werden? Bis jetzt zumindest gibt es
keine ,,einheitliche Theorie®, die die Quantenmechanik auf der subato-
maren Ebene mit der Schwerkraft auf der astronomischen Ebene der
allgemeinen Relativitit verbindet.'” Wenn wir also genétigt sind, in der
Physik eine fundamentale Unschérfe anzuerkennen, wie kénnen wir
dann in der Metaphysik weiterhin auf Gewissheit und absoluter Wahr-
heit insistieren?

Auf verschiedener Ebene notigen uns die Einsichten der Quanten-
mechanik, bei der die urspriingliche ,,Substanz* der Welt Energie st 1
mehr in Begriffen von Prozess und Relation als in den klassischen Ter-
mini der Substanz zu denken. In dieser Hinsicht 1st interessant zu schen,
dass der mutige Schritt, den Mordecai Kaplan (1881-1983) vorgeschla-
gen hat, der Schritt weg von ,,substantivischen Nomina* hin zu ,,funk-
tionalen” oder ,,relationalen* Nomina, von Gott daher eher in Begriffen
von Prozess als von Sein zu sprechen ist,'”* nicht nur Maimonides’
Insistieren darauf reflektiert, dass die einzigen positiven Aussagen iiber
Gott, die wir machen konnen, Attribute des Wirkens sind, nicht jedoch

" STEPHEN HAWKING, A Brief History of Time, New York 1988, S. 55. Vagl.
,,The uncertainty principle is a fundamental feature of the universe we live in.
A successful unified theory must therefore necessarily incorporate this principle.*
S. 155-156. Hawking leugnet aber nicht den wissenschaftlichen Determinismus per
se, insofern als jeder festgelegte Zustand des maschinenmaissigen Systems darauf-
folgende Zustdnde determinieren wiirde. Was er leugnet ist, dass wir ein ,,Modell*
haben konnen, das ,komplett determinitisch* ist. In diesem Sinne ist Hawkings
,Modell** oder was wir ,,genau messen* konnen, eine Parallele zu Kants erfahrba-
ren ,,Phinomenon®, das dem nicht erfahrbaren Determinismus des ,,Universums*
selbst, der eine Parallele zu Kants Noumenon darstellt, gegeniibersteht.

" STEPHEN HAWKING, A Brief History of Time, S. 133, 155-156.

""" WERNER HEISENBERG, Physik und Philosophie, S. 55: ,,In der Philosophie
des Demokrit bestehen alle Atome aus dem gleichen Stoff [...] Die Elementarteil-
chen der modernen Physik tragen eine Masse. Da Masse und Energie nach der
Relativititstheorie im wesentlichen das Gleiche sind, kann man sagen, dal} alle
Elementarteilchen aus Energie bestehen. Man kann also die Energie als die Grund-
substanz, als den Grundstoff der Welt betrachten.*

12 MORDECAI KAPLAN, The Future of the American Jew, New York, 1948,
S. 183; The Meaning of God in Modern Jewish Religion, New York 1962, S. 325.

299



das Wesen betreffen (d. h. wir kénnen nur erkennen, was Gott tut, nicht
jedoch, wer oder was Gott 1st), sondern ebenso die Schritte, die zur
selben Zeit etwa in der Physik gegangen worden sind.

(XI) ,,Der Herr ist nahe ... all denen, die Thn in Wahrheit anrufen*

Wie also kann man heute weiterhin sicher sein, dass irgendein Indivi-
duum oder eine einzelne Gruppe iiber vollkommenes und objektives
Wissen um die absolute Wahrheit verfiigt? Sind solche Behauptungen
und solches Selbstvertrauen nicht erkenntnistheoretisch nichtssagend,
spirituell selbstgefillig und moralisch sogar beleidigend?

Wie sollen wir dariiber hinaus mit dem Vers aus Psalm 145,18 umge-
hen: der Herr ist nahe all denen, die Thn anrufen, allen denen, die Ihn in
Wahrheit (nnX2) anrufen? Der adverbielle Ausdruck ,,in Wahrheit™ wird
oft missverstanden. Das Targum nahm ihn wortlich als »wp2, die Sep-
tuaginta hat thn mit ev aAnOew und die Vulgata mit in veritate wiederge-
geben. Luther hat mit Recht vermieden, den adverbiellen Ausdruck kog-
nitiv zu tibersetzen und ihn stattdessen in ,.die thn im Ernst anrufen®
ibertragen, obwohl ich nicht annehme, dass der Psalmist ,im Ernst*
gemeint hat. Moses Mendelssohn hat den Nagel wohl eher auf den Kopf
getroften, als er das die Ihn in Wahrheit anrufen mit ,,die aufrichtig ihn
anrufen® tibersetzt hat. Die Wiedergabe von nnXa mit ,,aufrichtig®™ reflek-
tiert den Kommentar des mittelalterlichen rationalistischen Bibelexege-
ten, Grammatikers und Philosophen RaDa“Q (R. David Qimhi, 1160-
1235), mit dessen Kommentaren Mendelssohn vertraut war (wie auch die
christlichen Hebraisten der Reformationszeit). Qimhi, dessen exegetische
Werke von antichristlicher Polemik voll sind, legte den Vers ,,der Herr ist
nahe allen, die ihn anrufen folgendermassen aus:

,from whatever nation he may be, so long as he calls him in truth, that his

mouth and heart be the same [von welchem Volk auch immer er sein mag,
solange er ihn in Wahrheit anruft, d. i. sein Mund und sein Herz eins sind]*.

(XII) Schluss: Pluralismus als Weg der Tora

Damit glaube ich, auf Menachem Kellners beide Behauptungen, dass
Pluralismus keinen Sinn macht und es dafiir keine Priazedenzfille in der
juidischen Literatur und im jiidischen Denken gibt, geantwortet zu ha-
ben. Hinsichtlich der christlichen Herausforderung, die Pluralismus mit

19 IRVING GREENBERG, For the Sake of Heaven and Earth, S. 66-67, schreibt

tiber diesen Vers: ,,God is close to those who call God’s name, whose yearning
born out of love and fidelity calls out truthfully and sincerely to the Lord.*

300



Relativismus gleichsetzt, denke ich, erfolgreich ein Paradigma fiir reli-
giosen Pluralismus konstruiert zu haben, das moralischen Relativismus
(der mir am meisten Sorge bereitet) und zugleich auch so etwas wie den
extremen epistemologischen Relativismus eines radikalen Dekonstruk-
tionismus vermeidet. Wenn wir dabei ein gewisses Mass an geméssig-
tem epistemologischen Relativismus erreicht haben, will ich mich gerne
dessen schuldig bekennen, denn wenn mein Verstdndnis der rabbini-
schen Gelehrten, der jiidischen Philosophen, al-Farabis, Kants und von
Heisenbergs Unschérferelation richtig ist, dann haben den schwarzen
Peter die anderen: Die Beweislast liegt dann bei denen, die trotz aller
Beweise nach wie vor absolutistische epistemologische Anspriiche auf-
rechterhalten wollen, die ich fiir intellektuell unhaltbar und fiir unsere
religiose Koexistenz moralisch sogar fiir potentiell gefidhrlich halte.

Und was die jiidischen Prdzedenzfille betrifft, so gibt es mehr als
genug Belege fiir beides, fiir Pluralismus nach innen wie nach aussen,
trotz der halachischen Beschrinkungen, auf die Sagi uns aufmerksam
macht und fiir die wir, wie er behauptet, eine Revolution der Begriffe
brauchen. Beispielsweise finden wir beides, Pluralismus nach innen wie
nach aussen, gestiitzt durch eine rabbinische Auslegung von Jer 23,29:
Ist nicht mein Wort wie Feuer, spricht der Herr, und wie ein Hammer,
der einen Felsen zerschldgt? Raschi zitiert diesen Vers in seinem
Kommentar zu Gen 33,20 und Ex 6,9, um verschiedene nach innen
gerichtete pluralistische Deutungen zu rechtfertigen, wie ,,die Funken,
die der Hammer verspriiht, der den Felsen zerschliagt®.

R. Jischma’el interpretiert diesen Vers als Anspielung auf Pluralis-
mus sowohl nach innen wie nach aussen. Nach innen, wie es im Talmud
heisst:'* |, Wie dieser eine Hammerschlag sich in viele Funken zerteilt,
so enthilt ein biblischer Text viele Bedeutungen®. An anderer Stelle
wiederum zitiert der Talmud'” R. Jischma’els Auslegung unseres Ver-
ses als Argument zugunsten eines Pluralismus nach aussen: ,,Wie dieser
eine Hammerschlag sich in viele Funken zerteilt, so teilte sich jedes
einzelne Gebot, das Gott gesprochen hat, sagte, in siebzig Sprachen.*

Selbst wenn er ein gewisses Mass an geméssigtem erkenntnistheore-
tischem Relativismus nach sich zieht, impliziert ein solcher Pluralismus
keine stramm relativistische Konzeption einer mehrfachen Wahrheit,
wohl aber einer mehrfachen Auffassung von der Wahrheit, was die

194 bSanh 34a.
195 bShab 88b.

301



Rabbinen ,.die siebzig Gesichter der Tora™ (7™n? 0°10 2°Yaw) nann-
ten.'” Ich denke, dass es kein Zufall ist, dass die ,.siebzig Gesichter”
des Pluralismus der Tora nach innen der Zahl nach identisch sind mit
den ,,siebzig Sprachen* ihres Pluralismus nach aussen.

Es ist dieses rabbinische Pliadoyer fiir Pluralismus, das — wie ich
glaube — ihre scheinbar paradoxe Aussage untermauert, dass ,.ein Streit,
der nicht um des Himmels willen gefiihrt wird, keine Dauer haben; aber
ein Streit, der um des Himmels willen gefiihrt wird, am Ende Dauer
haben wird (2»pni® ,-;510)“_107 Man mochte meinen, dass ein Streit, der
um des Himmels willen gefithrt wird, am Ende zu einer friedlichen
Losung fithrt. Das aber ist nicht, wie ich es verstehe, die Intention der
Rabbinen. Ein Streit, der nicht um des Himmels willen gefiihrt wird —
zum Beispiel, wenn jemand einen anderen wegen einer Sache anzeigt,
die von einem Gericht entschieden werden muss: da muss ein Urteil
gefillt, und der Gerechtigkeit gedient werden. Wenn aber Streit um des
Himmels willen gefiihrt wird, gibt es keinen Gewinner und keinen Ver-
lierer. Die Wahrheit kann nie (ab)geschlossen, sondern muss immer neu
gesucht werden durch den offenen Austausch unterschiedlicher Ansich-
ten. Deswegen wird ,,der Streit, der um des Himmels willen gefiihrt
wird, am Ende Dauer haben®, will sagen, er wird ohne Ende weiterge-
hen, da von beiden Seiten gesagt werden kann: ,,Diese und jene sind die
Worte des lebendigen Gottes* (21 MK ™27 1281 19x).' %

1% BemR XII1,15 u. 6.
7 mAvot 5,17.
1% bEruv 13b; bGit 6b.

302



	Pluralismus aus den Quellen des Judentums : auf der Suche nach religiösem Pluralismus ohne Relativismus

