
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hauptman, Judith, Rereading the Mishnah. A new Approach to Ancient
Jewish Texts, Tübingen: J. C. B. Möhr (Paul Siebeck) 2005 Texts and Studies

in Ancient Judaism, Bd. 109), XIII, 285 S., ISBN 3-16-148713-3.

Die von Judith Hauptman behandelte Problematik - das Verhältnis der zwei
tannaitischen Sammelwerke Mischna und Tosefta - ist in der Forschung kein
unbeschriebenes Blatt. Spätestens seit den Anfängen der Wissenschaft des

Judentums trat das Bemühen zu Tage, eine überzeugende Theorie der Entstehung

und Redaktion dieser formal und inhaltlich ähnlichen Korpora zu präsentieren.

Dabei prägte bis vor wenigen Jahren eine einseitige Beurteilung der
Tosefta als Kommentar zur Mischna die Wahrnehmung. Auch wenn die im
Gegensatz zur normativen Mischna selten kommentierte Tosefta traditionsgeschichtlich

weniger bedeutend ist, reichen die Fragestellungen zur Entstehung
und Redaktion der Tosefta bis in die gaonäische Zeit zurück. Eine genaue
Bestimmung der Beziehung zwischen beiden Sammelwerken gehört neben der
Frage des Verhältnisses von Mischna und Tosefta zu den Baraitot in den zwei
Talmudim sowie zu parallelen Stellen im halachischen Midrash zu den
wichtigsten Aufgaben der Tosefta-, und damit letztlich auch der Mischna-For-
schung. Die vorliegende Studie setzt sich deshalb nicht nur aufgrund des
programmatischen Titels Rereading the Mishnah hohen Erwartungen aus.

Im Buch wird die von Shamma Friedman (s. vor allem: nos - xnpTis NriDOin

THPm, Ramat Gan 2002) und von Verfasserin selbst bereits in verschiedenen
Publikationen vertretene Auffassung - wonach die Tosefta als Vorlage die
Redaktion der Mischna beeinflusst - in einem umfassenden Erklärungsmodell
verifiziert. Dieses misst Hauptman - unter Einbeziehung bisheriger Forschung

- anhand der Überzeugungskraft ihrer Analysen zum Textverhältniss paralleler
Überlieferungen in beiden Werken. Die Verfasserin bespricht zahlreiche
Textstellen und analysiert in einzelnen Kapiteln eingehend 20 parallele Texttraditionen

aus Tosefta und Mischna, die verschiedenen Traktaten entnommen sind.
Der Aufbau des Buches wird primär durch die der Studie zugrunde liegende
These strukturiert. Nach einem kurzen Rückblick auf Forschungsgeschichte
und Präsentation der Zielstellung (Kapitel 1) wird zunächst anhand der Analyse

von vier parallelen Texttraditionen die Ursprünglichkeit der Tosefta
gegenüber der Mischna behauptet (Kapitel 2). Eine tiefgehende Textarbeit erfolgt
vor allem in den Kapiteln 3-5. Im dritten Kapitel versucht Hauptman, ein
Umschreiben ganzer Abschnitte aus der Tosefta-Vorlage durch die Hand des Mi-
schna-Redaktors nachzuweisen (darin u.a. eine lange Analyse von mPes 10

und tPes 10). Im vierten Kapitel widmet sich Hauptman parallelen aggadischen
Traditionen, im fünften Kapitel analysiert sie mnemotechnische Verfahrens-



weisen in der Mischna, die sie als Überarbeitung der Tosefta-Vorlage interpretiert.

Im sechsten Kapitel wird anhand zweier Textbeispiele die Auseinandersetzung

mit den Talmudim geführt. Abschliessend (Kapitel 7) fasst die Autorin
ihre Thesen zusammen (from Tosefta Atiqta to Matnita Hadeta), gibt einen
Ausblick auf die zukünftige Forschung und resümiert die Ergebnisse aus den

Textanalysen. Das Buch beschliesst ein Stellen-, Inhalts- und Autorenregister.
Das zweite Kapitel wurde bereits mit geringfügigen Änderungen in Jewish
Studies, an Internet Journal (2005, S. 1-24), der Abschnitt A aus dem dritten
Kapitel in Judaism 51 (2002, S. 5-18) und der Abschnitt D aus dem dritten
Kapitel in Tnb miPU: (Jerusalem 2004, S. 61-70) veröffentlicht.

Wie erklärt Verfasserin die Entstehung der tannaitischen Werke? Bis zur
letzten tannaitischen Generation kommentiert die Tosefta eine uns nicht mehr
erhaltene Ur-Mischna („My response is that, yes, the Tosefta is the collection
that accompanied the Mishnah when it was «r-Mishnah, and also later, when it
became our Mishnah. But the Tosefta also functions as the source of our
Mishnah. Even if the Tosefta continued to assimilate new material in the last
tannaitic generation, that does not contradict the possibility that much of the

Tosefta is older then and is the basis of the Mishnah [...]". S. 25). Der Redaktor

der Mischna schliesslich schreibt Paragraphen und ganze Kapitel der
Tosefta im Sinne einer anderen halachischen Ausrichtung um und redigiert die
Mischna aus Ur-Mischna, Tosefta und anderen Quellen in der fünften tannaitischen

Generation. Viele Aussagen jüngerer Rabbinen verbleiben jedoch in der
Tosefta. Die Verfasserin betont dabei die - im Gegensatz zum Redaktor der
Tosefta - intensive Redaktionsarbeit seitens des Mischna-Redaktors, die sich
in den Texteingriffen niederschlägt: Der Redaktor der Mischna komprimiert
nach Hauptman lange aggadische Exkurse durch kurze Anmerkungen, er fügt
mnemotechnische Einheiten in den Text und komponiert dadurch gleichsam
eine Struktur, die vorher nicht existierte. Nach der letzten tannaitischen Generation

haben sich Tosefta-Stellen, die bereits im Prozess der Einbindung in die
Mischna geändert wurden, bis zur Aufnahme in die Talmudim weiterentwickelt.

Hauptman erklärt das in der Tosefta im Gegensatz zur Mischna gehäufte
Auftreten von Tradenten der fünften Generation mit einer absichtlichen
Anonymisierung zeitgenössischer Weisen in der Mischna, die sich durch die
hierarchische Struktur des rabbinischen Kreises begründen lässt (S. 25).

Es ist an dieser Stelle unmöglich, auf alle in der vorliegenden Studie
besprochenen Textbeispiele einzugehen. Exemplarisch sei auf die Analyse von
mRH 1,1-2 (ml usw.) und tRH 1,1-13 (tl usw.) verwiesen, welche im ersten
Kapitel als Beispiel einer mishnischen Überarbeitung der Tosefta-Vorlage
besprochen wird („Comparative analysis will demonstrate that the redactor of
Mishnah knows the Tosefta material on the various new years and rewrite it to
make several points of his own", S. 5). Das Textverhältnis ist sehr komplex
und muss jeweils im Detail geklärt werden. Die halachische Aussage in ml
(vierfache landwirtschaftliche Zeiteinteilung) verbindet sich zunächst mit der

aggadischen Aussage in m2 (kultischer Festkalender). Die ausführlichen Tradi-

218



tionen in tl-10 nehmen auf ml; tl 1-13 dagegen auf m2 Bezug. Hauptman
argumentiert überzeugend, dass das in tRH 1 nicht tradierte Datum (1. oder 15.

Shebat) in der Mischna ein Produkt der Überarbeitung des Redaktors zugunsten

einer verbesserten Merkbarkeit des Stoffes ist, auch wenn dadurch die
Kontroverse der Schulen Hillel und Shammai sowie zahlreiche weitere Text-
eingriffe als sekundär zu betrachten sind (S. 9f.). Dennoch, warum verbindet
tl 1 - worauf die Autorin nicht eingeht - das Eintreffen des Gerichtes Gottes
mit der Neumondbestimmung? Letzteres Thema wird vom Redaktor der
Mischna erst ab m3 gesondert thematisiert. Sollte der Redaktor der Mischna diese

teleologische Deutungsebene nur zugunsten einer leichteren Merkbarkeit des

Lernstoffes reduzieren? Bei solchen wie auch anderen Detailanalysen fragt
sich, ob nicht alternative Erklärungsmodelle - etwa eine differenzierte
Quellenanalyse der Tosefta-Tradition, eine unabhängige Entwicklung beider
Traditionslinien oder zeitgleiche Kompilationen beider Werke (mit unterschiedlicher

Zielstellung) aus einem noch umfangreicheren alten Traditionskomplex -
besser zur Klärung der Textphänomene beitragen können.

Hauptman erhebt einleitend den Anspruch, hinsichtlich der Fragestellung
zum Verhältnis der beiden Werke ein umfassendes Modell zu vertreten („The
difference between my work and that of other investigators of Mishnah-
Tosefta issues is that 1 have turned my findings [...] into a global theory",
Vorwort X). Damit grenzt sie sich zunächst von anderen Forschern - vor allem
von Shamma Friedman - ab, läuft dabei aber auch Gefahr einer Pauschalisie-

rung, die besonders älteren Erklärungsmodellen zur Entstehungsgeschichte der
Tosefta eigen ist. Zurückhaltender fallt die Gesamtbeurteilung zum Verhältnis
beider Werke dagegen in der Zusammenfassung am Ende der Studie aus, wo
sich Hauptman für eine differenzierte Betrachtungsweise ausspricht („This
book is not, and does not purport to be, a systematic study of, or a commentary
on, the Mishnah and the Tosefta. The materials analyzed herein were chosen
for how well they illustrate a point. It is not clear that a systematic study of a

tractate or even an order would yield conclusive proof that the Tosefta
precedes the Mishnah. One could always suggest that the materials be read and

interpret in some other way. At the same time, there exist not contradictory
evidence, i.e., there are no texts that prove that the Tosefta, as a collection,
followed the Mishnah", S. 257).

Auch wenn die Argumentation der Verfasserin in vielen Textpassagen
plausibel ist, entstehen doch - gerade durch die von ihr vorgetragene apodiktische

Bestimmtheit des Modells - neben der Operation mit der uns unbekannten

Ur-Mischna eine Reihe neuer Fragen grosser Komplexität. Wie sind die
doppelten Redaktionsprozesse der Rabbinen (die Tosefta kommentiert die Ur-
Mischna, die Mischna entsteht hauptsächlich durch Ur-Mischna und Tosefta)
und die Endredaktion beider Texte in den beiden letzten tannaitischen Generationen

im soziokulturellen Umfeld der Rabbinen zu bewerten? In der auffallend

zurückhaltenden Auswertung eines synoptischen Textvergleiches von
Mischna und Tosefta Berakhot und Shebi'it hat Alberdina Houtman beispiels-

219



weise ein Modell der Redaktion der Tosefta als Anti-Mischna skizziert (MisIi-
nah and Tosefta, Tübingen 1996, S. 236-237 sowie ihre Aufsätze zum Thema).
Eine systematische Analyse der Traditionen Rabbis in beiden Werken könnte
ebenso als Argument zu einem Entstehungsmodell der Tosefta aus
traditionsgeschichtlicher Perspektive beitragen (dazu in Ansätzen bereits Epstein und
Lieberman in ihren Kommentaren zur Tosefta). Zudem fragt sich, inwieweit
die Marginalität der Tosefta (im Vergleich zur Mischna) mit einer seitens der
Verfasserin behaupteten weitgehend stabilen Textkontinuität eine Generation
vor der Redaktion der Mischna zu vereinen ist, variieren doch die Handschriften

der Tosefta (Wien und Erfurt) in einem weitaus grösseren Masse
voneinander als die vielen Textzeugen der Mischna. Warum reagiert die Tosefta
nicht oder kaum auf die weitreichenden Eingriffe aus der Hand des Mischna-
Redaktors? Interessant ist ebenso der Umstand, dass scheinbar auch viele Stellen

im halachischen Midrash in der Tosefta überarbeitet und demnach einer
früheren redaktionellen Schicht entnommen sind (S. 133ff., S. 9 Anm. 25, vgl.
auch Friedman, xnpTO xriDOin, S. 75-77).

Neben dem textkritischen Befund sprechen zudem verschiedene - im Buch
nicht systematisch analysierte - Beobachtungen für die Bewahrung älterer
Textschichten in der Tosefta, die dem Redaktor der Mischna nicht unbekannt
waren: So überliefert die Tosefta im Vergleich zur Mischna proportional zwar
mehr Tannaiten der fünften Generation, diese kommentieren aber - wiederum
proportional zur Mischna - mehr die Kontroversen alter Traditionen (aus der
ersten tannaitischen Generation wie die Dispute zwischen den Schulen Hillel
und Shammai oder zwischen Aqabja ben Mehalalel und den Chahamim), während

in der Mischna die Kommentierung der Kontroversen der zweiten Generation

überwiegt. Auch aus sprachwissenschaftlicher Analyse werden Natan
Braverman zufolge viele Lemmata der Tosefta einer älteren Sprachschicht als
der Mischna zugerechnet (s. vor allem CPtunn ptffbn ^snon nxm m',17ian, Phil.
Diss. Jerusalem 1995). Dennoch führen diese Beobachtungen nicht zwangsläufig

zu dem von Hauptman behaupteten Modell.
Das vorliegende Buch ist eine wichtige Forschungsarbeit zu einer grundlegenden

Fragestellung der Mischna- und Toseftaforschung, auch wenn die
behauptete Rekonstruktion der Redaktionsprozesse von Mischna und Tosefta
gerade durch die dem Modell zugrunde liegende Apodiktizität meines Erachtens

nicht überzeugt. Dennoch verleihen der Studie die sich aus dem
Erklärungsmodell ergebenden Fragestellungen - mit denen sich die zukünftige
Forschung auseinandersetzen muss - grosse Bedeutung. Viele Einzelanalysen
zeichnen sich zudem durch eine überzeugende Argumentation aus und verdienen

unabhängig von Hauptmans Gesamtkonzeption Beachtung. Verdienst
gebührt zudem einem bislang wenig beachteten Aspekt; der Auseinandersetzung

mit aggadischen Kontroversen in Mischna und Tosefta.

Heidelberg Alexander Dubrau

220



Ilan, Tal / Tamara Or / Dorothea M. Salzer / Christiane Steuer &
Irina WANDREY (eds.), A Feminist Commenta/y on the Babylonian Talmud.
Introduction and Studies, Tübingen: Mohr Siebeck 2007, 324 S., ISBN-10: 3-
16-149522-5 ISBN-13: 978-3-16-149522-9.

Die Pilotnummer eines ebenso aufwendigen wie anspruchsvollen und innovativen

Unternehmens liegt vor, zu dem die Initiatorinnen zu beglückwünschen
sind: eine verlegerisch in Tübingen betreute und von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft finanzierte Kommentarreihe, die einerseits in gewisser
Weise an hergebrachte jüdische Erklärungen anknüpft, alles seither in Tradition

und Wissenschaft Vorhandene - selbst den feministischen Companion to
the Bible von Athalya Brenner (Sheffield 1993-2000) - aber von den Dimensionen

her weit übersteigt und revolutioniert: ein feministischer Kommentar
zum gesamten Babylonischen Talmud mit seinen 37 Traktaten. Die Herausgeberinnen

legen mit diesem Band, der auf eine von der Thyssen-Stiftung unterstützte

Tagung vom Mai 2006 in Berlin zurückgeht, eine programmatische
Einführung sowie eine Aufsatzsammlung mit fünfzehn feministischen Studien

zur Ordnung Mo'ed („Festzeit") vor.
Die einleitenden Ausführungen von Tal Ilan lassen dabei von Anfang an

keinen Zweifel daran, dass es diesem Projekt um mehr geht als um die
Propagierung eines Textverständnisses „aus Parteisicht". Dies nicht nur, weil die
Reihe Vertreterinnen und Vertretern unterschiedlicher Forschungsrichtungen
(von der Literarkritik bis zur Sozialgeschichte und den Ansätzen, die man
gelegentlich unter den post-colonial studies zusammenfasst) offenstehen soll,
sondern vor allem, weil das Konzept sich dem Sachverhalt stellt, dass die
behandelte Materie einen Zugang erfordert, der über den klassischen Feminismus
hinausgeht und offen ist für eine umfassende Perspektive auf Fragen des sozial
konstruierten Geschlechts („gender"). Dieser „Überschuss" über den
herkömmlichen Feminismus wird bei Texten des rabbinischen Judentums schon
anhand der Tatsache deutlich, dass hier die bekannte „gegenderte" Unterteilung

von privatem und öffentlichem Raum, die Männern die Sphäre des öffentlichen

Agierens und Frauen den häuslichen Binnenraum zuweist, tendenziell
umgekehrt ist, wobei freilich gefragt werden kann, inwieweit diese „Tendenz"
jeweils auf einer ideologischen Zuschreibung oder auf der sozialen Realität
beruht. Da jüdische Frauen vom Studium der Tora ausgeschlossen waren, kam
es zu einer Segregation der Männer im Lehrhaus, während den Frauen die
ökonomische Aktivität auf dem Marktplatz vorbehalten blieb und es Anzeichen

dafür gibt, dass die Männer in dieser Hinsicht sogar von ihnen abhängig
waren. Forscher wie Jacob Neusner („Androgynous Judaism") haben diesem
Befund eine positive Deutung gegeben oder - wie Daniel Boyarin („Unheroic
Conduct") - die Schlussfolgerung gezogen, dass Genderfragen in der
jüdischen Geschichte nie losgelöst von der Untersuchung antijudaistischer Traditionen

behandelt werden dürfen: „(T)he oppression of the Jews often took the
form of ridiculing Jewish men as feminine" (S. 9). Auf der anderen Seite

unterliegt die Tora-Bezogenheit der Männer in den zu untersuchenden Texten

221



natürlich theologischen Wertungen, wie Judith Plaskow („Und wieder stehen

wir am Sinai") im Anschluss an die Sinaiperikope deutlich gemacht hat: Ist
dem göttlichen Befehl in Ex 19,15 („seid bereit für den dritten Tag, und keiner
rühre eine Frau an") zu entnehmen, dass Frauen nach der traditionellen
Interpretation beim Offenbarungsereignis nicht zugegen waren? Dem Ausschluss
der Frauen scheint einerseits die in der Ordnung Mo'ed dreimal (bShab 23a;
bPes 108b; bMeg 4a) wiederholte Devise „auch sie waren bei diesem Wunder"
entgegenzustehen, mit der die Teilnahme von Frauen an jüdischen Festritualen
gerechtfertigt wird. Andererseits bestätigt dieser Satz indirekt jedenfalls die
männliche Präsenz als „Normalfall".

In der Einleitung folgt eine Darlegung der editorischen Grundsätze der
geplanten Reihe: jeder Traktat soll mit einer hermeneutisch-methodologischen
Einleitung versehen und nach Mischna und Gemara gegliedert fortlaufend
übersetzt und kommentiert werden, wobei das relevante Material jeweils mit
den Paralleltexten der Midraschliteratur und des Jerusalemer Talmuds verglichen

werden soll. Ob das für die Kommentarreihe eigens eingeführte
Zitationssystem (S. 16) sich im Laufe der Arbeit bewährt - schlechte Erfahrungen
mit den Sonderzitationen Neusners lassen nichts Gutes ahnen -, wird sich
erweisen. Insgesamt ist das Projekt auf geradezu atemberaubende Weise ambi-
tioniert, aber zugleich verheissungsvoll, zumal die Aufsätze im Hauptteil des

Bandes durchweg auf hohem Niveau daherkommen und anregend zu lesen
sind. Die Beiträge von Charlotte Fonrobert („Gender Politics in the Rabbinic
Neighborhood: Tractate Eruvin", S. 43-59), Judith Hauptman („From Kitchen
to the Dining-Room: Women and Ritual Activities in Tractate Pesahim", S.

109 - 126), Shulamit Valler („Woman and Dwelling in the Sukkah in the Bav-
li, S. 151-167"), Tamara Or („Women in Massekhet Betsah", S. 183-196), Tal
Ilan („Dance and Gender in Massekhet Ta^anit", S. 217-225) und Judith R.
Baskin („Erotic Subversion: Undermining Female Agency in bMegillah 10b-

17a", S. 227-244) sind dabei als Vorstudien zu den von den jeweiligen
Autorinnen übernommenen Kommentarbänden zu verstehen. Die Reihe soll demnach

mit der Ordnung Moced beginnen und auch den Yerushalmi-Traktat She-

qalim einschliessen, da dieser in der Wilnaer Edition des Talmuds enthalten ist
und daher in gewisser Weise als kanonisch gilt.

Ergänzende Studien zu Einzelfragen runden das Bild ab; exemplarisch zu
nennen sind hier nur die Texte von Catherine Hezser („Passover and Social
Equality: Women, Slaves and Minors in Bavli Pesahim", S. 91-108) und Adiel
Schremer („For Whom is Marriage a Happiness: mMo'ed Qatan 1,7, and a

Roman Parallel", S. 289 - 305). Im letztgenannten Aufsatz vergleicht der an
der israelischen Bar-Ilan-Universität lehrende Forscher die Beobachtung Plu-
tarchs, dass Jungfrauen im Gegensatz zu Witwen oder geschiedenen Frauen
nicht an öffentlichen Feiertagen heirateten, weil es sich für Jungfrauen nicht
um einen fröhlichen Anlass handele und Feiertagstrauer nach römischer Sitte
nicht angebracht sei, mit der in seinem Titel genannten Mischnasteile. Das

Ergebnis des Vergleichs ist „a better appreciation of the androcentrism of early

222



rabbinic discourse" (S. 290), die von allen apologetischen Anwandlungen freie
Feststellung, dass die rabbinischen Autoren des Mischnatextes, im Vergleich
mit Plutarch, ein besonderes Interesse an den Empfindungen des Bräutigams
zeigen, aber die Gefühle der Frauen unberücksichtigt lassen. Klaus Herrmann
("Massekhet Hagigah and Reform Judaism", S. 245 - 268), der den Band zum
in Titel seines Beitrages genannten Traktat beisteuern soll und in diesem
Zusammenhang Untersuchungen zur Frauenrolle in der jüdischen Mystik ankündigt,

geht der Diskussion über den Status der Frau im deutschen Reformjudentum
des 19. Jahrhunderts nach. Sein Beitrag beschäftigt sich mit den Versuchen

unterschiedlicher Reformrabbiner, die Aufwertung der Frauenrolle aus
der jüdischen Tradition zu begründen - ein Unternehmen, das mit Regina
Jonas, der Verfasserin der Schrift „Können Frauen Rabbiner werden?", zu
seinem Höhepunkt und Ende kommt. Der Erinnerung an Regina Jonas, die
1935 als Rabbinerin ordiniert und 1944 von den Nazis in Auschwitz ermordet
wurde, ist der gesamte Band gewidmet.

Die Studie von Tirza Meacham (leBeit Yoreh) behandelt den Fall einer
Witwe, die - weil kinderlos - als yevama religionsrechtlich für die Leviratsehe
bestimmt ist, als Menstruierende zu einem gegebenen Zeitpunkt aber nicht die
Ehe vollziehen darf. Wenn der heiratswillige Schwager über den Zustand der
rituellen Unreinheit der Frau im Unklaren ist, kann es zu einer Normenkollision

kommen, die im Traktat Pesahim ausführlich behandelt wird, wenn es dort
aus dem Munde Rabbi Yohanans heisst (vgl. S. 145): „Wenn ein Mann mit
seiner menstruierenden Frau Verkehr hat, ist er schuldig, wenn er mit seiner
menstruierenden yevama Verkehr hat, ist er nicht schuldig." Die Autorin
benennt das im deutschen Recht unter der Rubrik „Verbotsirrtum" genau
bezeichnete und bekannte juristische Problem terminologisch etwas unpräzise als

„misconstrued mitsva" (vgl. S. 134ff). Es ist ein Irrtum, die englische Sprache
für geeigneter als die deutsche zur Beschreibung rechtlicher und philosophischer

Probleme zu halten, und die Vorstellung, Abraham Geiger habe in einem
„Scientific Journal of Jewish Theology" geschrieben (S. 251) wirkt genauso
komisch wie die Tatsache, dass auf manchen Seiten die Fussnoten eher den
Varianten der englischen Bibelübersetzung der Jewish Publication Society als
den textlichen Problemen des Bavli gewidmet sind (z.B. S. 200-204). In
diesem Zusammenhang kann sich der Rezensent eine Bemerkung nicht verkneifen:

Wenn im Rahmen dieses DFG-Projekts Mittel vorhanden sind (die Reihe

- diesen Eindruck erweckt die Einführung - soll wohl nur auf Englisch
erscheinen), um Texte von Nicht-Angelsachsen in korrekte Form zu bringen
(dass gleichzeitig Fakultätsbürokratien über die Schmerzgrenze hinaus Stellen
kürzen, ist natürlich weder der DFG noch den Kommentatorinnen anzulasten),
so ist dies symptomatisch für den Status und die Perspektive der
Geisteswissenschaften in Deutschland.

Tübingen Matthias Morgenstern

223



Navon, Chaim, Genesis and Jewish Thought, translated by David Strauss,

Jersey City, NJ: Ktav Publishing House in Association with Yeshivat Har
Etzion 2008, 350 S., ISBN 978-1-60280-000-7.

Rabbi Soloveitchik, Joseph B., Abraham's Journey. Reflections on the Life
of the Founding Patriarch, ed. David Shatz, Joel B. Wolowelski & Reuven

Ziegler, Toras HoRav Foundation, Jersey City, NJ: Ktav Publishing House

2008 Me-Otzar HoRav Series, vol. 9), 252 S., ISBN 978-1-60280-004-5.

Lichtenstein, Mosheh, Moses: Envoy of God, Envoy of His People. Leadership

and Crisis from the Exodus to the Plains of Moab, Jersey City, NJ: Ktav
Publishing House in Association with Yeshivat Har Etzion 2008, 350 S., ISBN
978-1-60280-012-0.

Drei Bände mit Auslegungen zu Texten der schriftlichen Tora legt das Ktav
Publishing House vor, deren Autoren allesamt der „Modern Orthodoxy" - oder
in Selbstbezeichnung neuerdings auch „Open orthodoxy" (Avraham Weiss) -
genannten Richtung zuzurechnen sind. Es handelt sich hier um jenen religi-
onspolitisch „linken" Flügel der jüdischen Orthodoxie, der Traditionstreue mit
(relativer) Aufgeschlossenheit gegenüber der zeitgenössischen Moderne
verbindet, der mit dieser kulturpolitischen Linie aber nicht mehr, wie noch im 19.

Jahrhundert, der Tora-im-Derech-Eretz-Devise Samson Raphael Hirschs („Tora
mit den Wegen dieser Welt"), sondern den Impulsen der grossen rabbini-

schen Gestalten des 20. Jahrhunderts Avraham Isaak HaKohen Kuk
(Palästina/Israel) oder Joseph Baer Soloveitchik (USA) folgen will. Was den Letztgenannten

betrifft, so legen die Herausgeber eine Sammlung seiner Vorlesungen
und Vorträgen zu den Wochenabschnitten der Tora aus den sechziger und

siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts vor, die nachträglich mit
Überschriften versehen und augenscheinlich auch sonst redigiert wurden (mit einem
Stichwortverzeichnis zu Namen und Sachen sowie einigen Angaben zur
Literatur und zu den Quellen im Fliesstext), aber sonst weitgehend ihren homiletischen

Charakter beibehalten haben.
Moshe Lichtenstein, ein Enkel Soloveitchiks und Schüler des nationalreligiösen

Rabbiners Yehudah Amital (in den achtziger Jahren Gründer der Links-
absplitterung „Meimad" von der Nationalreligiösen Partei in Israel), denkt im
Vorwort seines von Perry Zamek aus dem Hebräischen übersetzten Bandes an
die shiurim zurück, die er in seiner Jugend bei seinem Grossvater hören durfte.

Lichtensteins Auslegungen stehen wie die Soloveitchiks gewissermassen
unter dem Motto „maaseh avot siman labanim": Taten und Geschick der
Erzväter haben nicht nur „historische" Bedeutung, sondern gelten als prototypisch

für die Erfahrungen des jüdischen Volkes bis in die Gegenwart
(Lichtenstein, S. 250; Soloveitchik, S. XII). In Lichtensteins Band, der ebenfalls in
wöchentlichen Sabbatvorträgen vor Jeschiwastudenten gründet, aber durch
einen umfangreichen Anmerkungsteil erweitert wurde, ist ein längeres
programmatisches Schlusskapitel unabhängig vom übrigen Text zu lesen. Besonders

instruktiv ist hier die Rechtfertigung des eigenen Ansatzes, dem es weni-

224



ger um die literarische Analyse als um das Nachspüren der menschlichen und
allgemein-menschlichen Züge in den biblischen Erzählungen geht. Dies impliziert

bei Lichtenstein bemerkenswerterweise auch eine ausgesprochen kritische
Auseinandersetzung mit der Hermeneutik der Kabbala (insbesondere des
Buches Sohar), die in den biblischen Erzählungen vor allem Widerspiegelungen
göttlicher Geheimnisse finden will. Was die Hermeneutik der Midraschlektüre
anbelangt, so ist nach dem Autor zwischen der legislativen Funktion des hala-
chischen Midrasch und der interpretataiven Funktion des aggadischen Mid-
rasch zu unterscheiden: „(T)he halachic midrash is not merely an explanation
of the text, but the creation and establishment of Torah laws... while the agga-
dic midrash is only an interpretation" (S. 228f) Dies bedeutet, dass die Aggada
eine neue „aggadische Welt" mit einem „unabhängigen ontologischen Status"
schafft. Zur Verdeutlichung der „ontologischen Inferiorität" der Aggada dem
biblischen Text gegenüber erzählt Lichtenstein die Geschichte von Eliezers
Wanderung nach Haran, um dort eine Braut für Isaak zu finden. Nach einem
talmudischen Midrasch (bBB 16b nach Gen 24,1: Gott segnete Abraham „mit
allem") besass der Erzväter freilich eine Tochter, Bakol (hebräisch „mit
allem") mit Namen. Dieses Mädchen, so der Einwand, hätte der Abrahamssohn
doch heiraten können! Wäre Eliezers Mission in Haran also unnötig gewesen?
Die Antwort: „Yitzhak wanted a wife in peshat and not in derash\" (S. 229).

In historisch noch breiterer Art und Weise - mit Exkursen zu den mittelalterlichen

und modern-orthodoxen Bibelkommentatoren und auch in popularphilo-
sophisch-kritischer Auseinandersetzung mit der säkularen und nichtjüdischen
Literatur bis hin zu Kant und Hegel - kommt die rabbinisch-orthodoxe
Bibelhermeneutik in Chaim Navons Ausführungen zur Genesis zur Geltung. Dieser
letztere Band enthält wiederum einen nützlichen Index und Literaturangaben im
Fliesstext, jedoch nur wenige Anmerkungen im Grunde keine Auseinandersetzung

mit der Sekundärliteratur. Gemeinsam ist den drei hier vorgestellten Bänden,

dass sie keine „Bibelkommentare" sind, sondern es ihnen um die schriftliche

Tora geht, um „Chumash and its commentaries" (Lichtenstein, XVI); insofern

sind diese Bücher zugleich Zeitdokumente, die implizit über Entwicklungen
und Trends in der gegenwärtigen jüdischen Orthodoxie Auskunft geben.

Tübingen Matthias Morgenstern

Nordheim, Miriam von, Geboren von der Morgenröte? Psalm 110 in Tradition,

Redaktion und Rezeption, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2008
Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament, Bd.

118), XII,340 S., ISBN 978-3-7887-2276-0.

Nicht zuletzt der Verse 1 (Sitzen zur Rechten Gottes) und 4 (Priestertum Mel-
chisedeks) wegen hat Ps 110 insbesondere im Christentum eine breite
Wirkungsgeschichte erfahren. Doch nicht sie steht im Mittelpunkt von M. von

225



Nordheims Vfn) Frankfurter Dissertation. Auf eine präzise Darstellung der

Forschungsgeschichte (S. 5-22) folgen in den drei unterschiedlich ausführlichen

Teilen eine literarische Analyse (S. 23-141), eine „innerbiblische Exegese"

(S. 143-170) und eine antik- und mittelalterlich-jüdische Rezeptionsgeschichte

(S. 171-298) sowie ein doppelter Schluss (S. 299-305: Ps 110 im
Neuen Testament, und S. 307-310: Zusammenfassung). Ein stark zergliedertes
Literaturverzeichnis (S. 311-329), das viele antike Quellen nur in deutscher
Übersetzung anführt und keinen Schlüssel zum Auflösen der Abkürzungen
enthält, schliesst das Buch ab.

Das Hauptinteresse der Vfn liegt auf einer Interpretation von Vers 3, dessen

Bildwelt, die Geburt des erwarteten Königs als Kind eines Götterpaars, jedoch
schon in der frühesten Rezeption nicht mehr verstanden oder umgedeutet wurde.
Vfn geht von der masoretischen Vokalisation des Psalms aus. Ein Schwerpunkt
liegt dabei auf den als exegetische crux empfundenen Begriffen (insbes. pnnV'
und "intra. Warum wurden schwierige masoretische Vokalisationen wie bei Tiim
nicht mittels Konkordanz hinsichtlich des Konsonantenbestands geprüft?). Die
Analyse ist weitgehend traditionell und braucht hier nicht referiert zu werden;
Hinzuweisen ist aber darauf, dass Vfn Parallelen sowohl zur Natanverheissung
als auch zu Jes 14 aufzeigt. Der von ihr rekonstruierte, ursprüngliche Psalm wies
bereits den Davidbezug auf (vgl. S. 130). Datieren möchte sie ihn aufgrund der
intertextuellen Bezüge in nachexilische Zeit, genauer: er sei „in hellenistischer
und somit eigener herrscherloser Zeit gedichtet" (S. 140).

Bemerkenswert macht das Buch die ausführliche Behandlung der antiken
Übersetzungen (LXX, Targum, Peschitta, Vulgata [hier fehlt allerdings eine

Kontextualisierung des Übersetzungsprogramms des Hieronymus]), der
Interpretation in hellenistisch-römischer Zeit (der Psalm wurde von den Hasmonä-

ern instrumentalisiert und deswegen von der Qumrangemeinde - Vfn nennt sie

„essenische Gemeinde", vgl. S. 235 Anm. 697 - weitgehend gemieden) und
der Rezeption in Talmud und mittelalterlichen jüdischen und karäischen
Kommentaren (u.a. Saadja, Jefet ben Eli, Raschi; hier fehlen bedauerlicherweise

die Belege; eine tiefergehende Beschäftigung mit den Originalquellen, die
in den anderen Abschnitten erfolgt, wäre wünschenswert gewesen). Das Kapitel

über die christliche Rezeption dagegen könnte in der vorgelegten Form
auch entfallen, da es zum einen falsch platziert (es gehört im Duktus der Studie

vor die Darstellung des Talmuds, weil erst so das Schweigen über den Psalm
bzw. seine Uminterpretation verständlich wird) und zum anderen sehr
oberflächlich ist (z.B. ist v. 1 nicht nur im Apostolikum [so S. 298], sondern in
allen altkirchlichen Bekenntnissen aufgegriffen).

Die Konzentration auf die Auslegung von v. 3 führt zu einigen bedauerlichen

Kurzschlüssen an anderer Stelle, wie dies exemplarisch die Ausführungen

zu der rätselhaften Nennung des ptit "obü belegen. Im alttestamentlichen
Kontext gibt Vfn den Namen mit „Melchisedek" wieder, in den Qumrantexten
hingegen mit „Malki Zedek". Im Exkurs zu Gen. 14 (S. 91-94), dem anderen
biblischen Vorkommen dieses „Melchisedek", nimmt sie dessen Vorkommen

226



und Namen wörtlich und missversteht den Kontext: Durch den Ort Schalem
(für Jerusalem) ist eine weiterer Deutehorizont im Blick auf den Psalm gegeben

(durch den erwähnten Zion); v.a. auf der Erzählebene der biblischen Texte
verpasst sie die Parallelität zu Jos 10,1.3 (Adoni zedek) und zu Jer 23,6 (JHWH
zidkenu). Die Hinweise auf die christliche Auslegungsgeschichte (Traditio
Apostolica, Epiphanius) bleiben leider sehr knapp und sind zudem nicht
unproblematisch. Fraglich ist z.B., ob es die von Epiphanius genannten Melchi-
zedekianer überhaupt gab.

So bleibt der Eindruck zwiespältig: Die Arbeit ist fleissig und überwiegend
sorgfältig erarbeitet. Da Vfn jedoch zu eng an dem einen Psalm hängen bleibt,
verliert sie den Blick aufs Ganze, und wo sie sich von der traditionellen alttes-
tamentlichen Exegese löst, sind die Schwächen unübersehbar.

Essen-Steele Görge K. Hasselhoff

Othmar Keel: Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des
Monotheismus 2 Bde. Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht 2008 Orte und
Landschaften der Bibel Bd. IV/1 und IV/2), 1384 S., ISBN 978-3-525-50177-1
und 50177-2

In diesem monumentalen zweibändigen Werk entwirft der Schweizer Alttes-
tamentler Othmar Keel, der neben seinen exegetischen Arbeiten vor allem
durch die Erschliessung und Erforschung der altorientalischen Ikonographie
Bahnbrechendes geleistet hat, eine Religionsgeschichte Jerusalems, die in der
Mittelbronzezeit einsetzt (1700-1540a) und sich bis zur Auseinandersetzung
des Judentums mit dem Hellenismus (333-63a) erstreckt. Als zentrale These
fonnuliert der Verf., dass der Monotheismus seine Wurzeln nicht - wie häufig
angenommen - in der Wüste Südpalästinas hat, sondern dass dieser vielmehr
in Jerusalem durch die Verschmelzung verschiedener Gottheiten entstand: dem
Stadtgott Schalem, dem Gott der untergehenden Abendsonne, dem Wettergott
Baal und der Cheba/Aschera, die bereits im kanaanäisch-jebusitischen Jerusalem

verehrt wurden, sowie dem Kriegsgott JHWH, der mit David und der Lade
um ca. 1000 v. Chr. in die Stadt gekommen war. Während sich die theologische

Vorstellungswelt in Jerusalem durch ihre integrative Tendenz auszeichnet,

ist die Theologie des Nordreichs durch einen Partikularismus geprägt, der
die Gottheit JHWH in Überlegenheit zu den anderen Gottheiten sieht. Nach
dem Untergang des Nordreichs brachten Flüchtlinge diese Idee in das
Südreich: „Alles, was dem neuen Purismus widersprach, wurde als »kanaanäisch«
diffamiert, so auch die im Jerusalemer Tempel verehrte Aschera, deren Kultbild

unter Joschija aus dem Tempel entfernt und zerstört wurde" (1276). Im
7-/6. Jh. wurde dieses nationale Konzept dann von der sog. deuteronomisti-
schen Bewegung im Buch Deuteronomium schriftstellerisch fixiert. Zudem
kam es unter dem König Josia im Jahre 622 v. Chr. auch zu einer gross
angelegten Reform, die die Kultelemente aller anderen Götter aus dem Jerusalemer
Tempel entfernte. Gegen eine solche partikulare und nationalistische Theolo-

227



gie wandten sich die Propheten Jeremia und Ezechiel, die die Rolle JHWHs als

Schöpfer der ganzen Welt und als Gottheit der ganzen Menschheit begreifen
wollten. Nach der Katastrophe der Zerstörung des Jerusalemer Tempels durch
die Babylonier (587 v. Chr.) fanden sich deren Anhänger in der Überzeugung
bestätigt, dass die Katastrophe hätte vermieden werden können, wenn man sich
Nebukadnezar unterworfen hätte. Während die Jeremia- und Ezechielschule
auf eine anthropologische Erneuerung des Menschen hoffte, entwickelten die
priesterschriftlichen Theologen ein Ritual, das auf die Versöhnung zwischen
Gott und Mensch hinführte. Als der namenlose Prophet Deutero-Jesaja seine

expliziten Aussagen zur Einzigkeit JHWHs formulierte, konnte er an Bekanntes

anknüpfen, da sich der Monotheismus „schon vor dem Exil weitgehend
durchgesetzt" hatte (1278). Die Spannung zwischen Partikularismus und
Universalismus, wie sie nach diesem Entwurf die Geschichte Israels seit der frühen

Königszeit prägt, gewann dann in der hellenistischen Zeit an zunehmender
Schärfe, die sich schliesslich in der Auseinandersetzung zwischen den sog.
Hellenisten und den konservativen Kreisen, wie sie durch die Makkabäer
repräsentiert wurden, entlud.

O. Keels Ausführungen werden durch einen breiten Rückgriff auf die
einschlägigen Quellen und die Forschungsliteratur dokumentiert. Die verschiedenen

biblischen Texte und Werke, auf die sich seine Rekonstruktionen gründen,
werden ausführlich vorgestellt; ebenso rekurriert der Verf. auch auf die
entsprechenden archäologischen Befunde sowie - anders eigentlich auch gar nicht
vorstellbar - auf das Bildmaterial. Im Fliesstext selbst finden sich zudem -
bisweilen nicht gerade leserfreundlich - auch die notwendigen Hinweise auf
die Forschungsliteratur, so dass sich die Position des Autors im Kontext der

gesamten Forschungslandschaft auch mühelos einordnen lässt. O. Keels Werk
ist in seiner Geschlossenheit einerseits und seinem Detailreichtum andererseits
ein bedeutender Entwurf, ja geradezu ein Vermächtnis eines grossen Alttesta-
mentlers, der den Kolleginnen und Kollegen dieses Faches sowie den benachbarten

Fächern Stoff und Anregungen für lange Diskussionen und weiterführende

Fragenstellungen geben wird.

Osnabrück Beate Ego

Caspi, Mishael M. & Gerda Neu-Sokol, By the Soft Lyres. The Search for
the Prophet Elijah, Berlin: Klaus Schwarz Verlag 2006 Islamkundliche
Untersuchungen, Bd. 272), XVI.415 S., ISBN 978-387997-337-8.

Nach der „Bindung Isaaks" („Take Now Thy Son", 2001), „Eve in Three
Traditions" (2003) und „Job in Tradition and Literature" (2004) ist es jetzt der
Prophet Elija, dessen Rezeption und Darstellung in jüdischer, christlicher und
islamischer Überlieferung Mishael M. Caspi und Gerda Neu-Sokol in
Zusammenarbeit mit (dem nur auf dem Titelblatt genannten) Mohammad Jiyad,
nachgehen; und das Material, das sie dazu aus jüdischen, christlichen und
islamischen Quellen zusammengetragen haben, ist gleichermassen umfang-

228



reich und beeindruckend und zeugt von bemerkenswerter Kenntnis der Quellen
ebenso wie vorn souveränen Umgang mit ihnen. Der Bogen ist weit gespannt;
er reicht von Bibel und Koran über rabbinische, kabbalistische und chassidi-
sche Texte, patristische Schriften und islamische „Prophetenerzählungen" bis
zu Teresa von Avila und Juan de Santa Cruz (S. 1II-VI), Martin Buber und
Erich Fried, zur altrussischen Literatur und russischen Romanciers des 19. Jh.

wie Dostojewski (S. 347-376). Dabei werden alle Facetten des Elija-Bildes
berücksichtigt: von Elija dem Mörder der 450 Propheten über den zweiten
Mose und paradigmatischen „Wanderer" der chassidischen Literatur bis zum
Künder des Anbruchs der messianischen Zeit, vom „Gesandten llyäs" des
Koran und seinem alter ego al-Hidr der islamischen Legende bis zum Wegbereiter

des wiederkommenden Christus der christlichen Überlieferung wird
nichts ausgespart. Damit hat es sich denn aber auch; denn das ganze Buch
wirkt eher wie eine Sammlung von Material für ein noch zu schreibendes
Buch. Trotz der mit dem Inhaltsverzeichnis angebotenen Gliederung fällt es

schwer, einen - noch gar - durchgängigen „roten Faden" zu erkennen. Auch
der Epilogue (S. 377-389) reicht ihn nur unzureichend nach. Immer wieder
wird zwischen den Texten hin- und hergesprungen. Häufige Wiederholungen
bleiben nicht aus. Namen oder Sachen werden manchmal erst bei wiederholtem

Vorkommen erklärt. So wird Rashi auf S. 59 vorgestellt, obwohl er zuvor
schon viermal im Text namentlich zitiert worden ist (S. 16.29.36.37).

Das mit dem programmatisch gemeinten Satz „Any attempt to refute the

strongly held notion among scholars that the Arabian Peninsula was permeated
with Jewish ideas is politically oriented and false" beginnende Kap. 3 (S. 173-
291), in dessen Mittelpunkt die islamische Elija-Rezeption steht, zeichnet sich
zudem durch (s)eine antimuslimische Polemik aus, die im Epilogue durch
einige Seitenhiebe auf die jüdischen „ultra orthodox" und „new casts of the so-
called 'lover of the Torah' ergänzt wird (S. 384f). Besser weg kommen ihnen
gegenüber die "believers of Christianity", denn sie anerkennen die "endowments

that Judaism made to humanity, to monotheism, and to social justice as
the prophetic movement presented it", während "some Muslim theologians"
diese "endowments" negieren, und zwar als "result of hatred or of ignorance"
(S. 384). Auch sonst finden sich gelegentlich Bemerkungen oder ganze
Abschnitte, bei denen man sich schon fragt, was sie mit dem Thema zu tun haben.

Darüber hinaus stören die Lektüre die unendlich vielen, zum Teil
sinnentstellenden oder nur schwer deutbaren Druckfehler. Dass Ezrätilungen (S. 236)
bzw. Ezrätilungen (so S. 395) Erzählungen heissen soll, ist nur aus dem Kontext

zu erschliessen. H. Schwarzbaum wird in der Bibliography S. 395 zwar
richtig geschrieben, in Text und Register hingegen heisst er Schwatzbaum (so
S. 191.238.412). - Dass es für die rabbinische und patristische Literatur längst
ein international anerkanntes, einheitliches Zitationssystem gibt, ist den Autoren

offenbar unbekannt. An vielen Stellen muss man eher raten oder, wenn's
gut geht, dem Zusammenhang entnehmen, welcher Text zitiert wird; auf die
Stellenangaben kann man sich aber nicht durchweg verlassen (der erste Fehler
steht schon auf S. V: 10:13 [sie!], gemeint ist 1. Kön 19,13). -Geradezu
abenteuerlich ist die Transkription der hebräischen und vor allem arabischen Na-

229



men, von den hebräischen, aramäischen und - noch schlimmer - arabischen
Zitaten ganz zu schweigen. Nicht nur dass diakritische Zeichen fehlen, in der

Transkription ist überhaupt kein System zu erkennen. So wird z. B. Saadja
Gaon manchmal Saadia, manchmal Sa'adiah oder Sa'adya, manchmal auch

Rasag (sie!) genannt, und das im Eigentext (nicht in Zitaten oder Buchtiteln, in
denen die Schreibweise vorgegeben wäre). Für Kacb al-Ahbär finden sich k'ab
al Ahbar (sie!) und Ka'ab AI Ahbar (und beide Namen stehen im Register S.

405 sogar noch untereinander); das gleiche gilt für Ibn IsHaaq (sie!) und Ihn
Ishaq (S. 404) anstelle von Ibn Ishäq. Nicht einmal das Wort Qur'än wird
durchgängig einheitlich Qur'an, sondern gelegentlich Qur-an (so z. B. S. 175),
ja selbst Qua'ran (so z. B. S. 181) geschrieben.

Dass ein auf Orientalia spezialisierter traditionsreicher Verlag ein solches

Manuskript, wenn er es schon nicht umgehend zur Korrektur an die Autoren
zurückgehen, sondern unbesehen, jedenfalls unlektoriert im Druck erscheinen
lässt, ist schlechterdings unverständlich.

Tübingen Stefan Schreiner

Menahem H. SCHMELZER, Studies in Jewish Bibliography & Medieval
Hebrew Poetry, Collected Essays, New York / Jerusalem: The Jewish Theological

Seminary of America 2006 / 5766, 283+243pp., ISBN 965-456-043-7.

Seit Jahrzehnten ist der (emeritierte) Professor am Jewish Theological Seminary
New York, zuvor langjähriger Direktor der dortigen Bibliothek, in Fachkreisen
als Handschriftenexperte ein Begriff. Dabei steht sein editorischer Beitrag stets
im Dienst der von ihm auf eine neue Stufe gehobenen Sammlungen, Werke und
Autoren. Schon die Titel der von ihm edierten Arbeiten sprechen für sich: Aron
Freimann, Union Catalogue of Hebrew Manuscripts and Their Location, vol. I,
Index by M. H. Schmelzer, 1973; Alexander Marx, Bibliographical Studies and
Notes on Rare Books and Manuscripts in the Library of The Jewish Theological
Seminary of America, ed. M. H. Schmelzer; Isaac Ben Abraham Ibn Ezra,
Poems, ed. on the basis of Manuscripts, 1980 (hebr.); Shalom Spiegel, The
Fathers ofPiyyut. Text and Studies Toward a History of the Piyyut in Eretz Ysrael,
selected & ed. M. H. Schmelzer, 1996 (hebr.).

Im hier vorzustellenden gediegen gestalteten Sammelband gibt der Verfasser
gebündelt Einblick in einen (anderen) Teil seines erfolgreichen Forscherlebens.
Zuvor in verschiedenen Fachpublikationen erschienen, bilden die hier in sachlicher

Folge angeordneten und mit nützlichen Indices versehenen Beiträge nicht
nur zwei gleichgewichtige Teile des Werks, der eine in Englisch, der andere in
Hebräisch, sondern laufen gleichsam aufeinander zu, indem sie New York und
Jerusalem als Zentren jüdischer Wissenschaft am Übergang ins 21. Jahrhundert
verbinden. Jüdische Tradition und ihr Bezug zur Moderne sind ein charakteristischer

Zug der Texte, deren Inhalt und Spannweite hier als Anregung zur weiteren

Beschäftigung mit ihnen nur eben angedeutet werden können.

230



In seinem Vorwort erweist Ismar Schorsch als Chancellor des Jewish
Theological Seminary seine Reverenz und zieht, angesichts des Werkes und der
biographischen Wurzeln des Autors, eine Linie zur Wissenschaft des Judentums

des 19. Jahrhunderts. In der Tat ist es seit den Pionierleistungen von
Franz Delitzsch und Leopold Zunz zur eigenständigen Disziplin geworden, der
mittelalterlich-hebräischen Dichtung in ihrer Verknüpfung mit synagogaler
Poesie (piyyutim) besonderes Augenmerk zu schenken. Sowohl im hebräischen
wie auch im englischen Teil des Bandes finden sich zu diesem von Autor in
jungen Jahren bereits gewählten Spezialgebiet eingehende Untersuchungen,
die ihn als Meister des Faches ausweisen.

Berücksichtigt man die ungarische Herkunft des Autors, liesse sich als
Vorläufer - neben dem unvergessenen Mentor Alexander Scheiber (1913-
1985) - auch Moritz Steinschneider (1816-1907) anführen, der Ahnherr der
jüdischen Bibliographie, oder David Kaufmann (1852-1899), der flamboyante
Gelehrte und Sammler, dessen Weitblick hinsichtlich der legendären Kairoer
Geniza-Funde aus dem Jahre 1896 sich durch die Darstellung des Forschungsstandes

im vorliegenden Band eindrücklich bestätigt sieht. Über die Beschäftigung

mit Manuskripten und Inkunabeln wird in klarer Sprache, Systematik und
Eröffnung von Perspektiven ein faszinierender Zugang zum Judentum vermittelt.

Die Eingangsbeiträge liefern komprimiert die Grundlagen, auf denen die
nachfolgenden facettenreichen Anwendungen aufbauen.

Nach der Handschrift ist das (gedruckte) Buch in die Welt des Judentums
und seiner Wissenschaft getreten, wie programmatisch bereits der Titel eines

entsprechenden Essays anzeigt: „Hebrew Printing and Publishing in Germany,
1650-1750 - On Jewish Book Culture and the Emergence of Modem Jewry",
um nur dieses Beispiel hier zu nennen.

Die Leitung der Bibliothek des Jewish Theological Seminary innezuhaben
(von 1961 bis 1987), und damit für eine Schatzkammer jüdischer Handschriften

und Zeugnisse der Buchkunst verantwortlich zu sein, ist ein Privileg, an
dem der Leser auf mannigfache Weise Anteil bekommt. An einer Stelle ist
Näheres über den in Elberfeld geborenen Historiker Alexander Marx 1878-
1953) zu erfahren, der seit Beginn des 20. Jahrhunderts die Bibliothek und ihre
besondere Verbindung zu Europa prägte, oder darüber, wie sich (trotz eines
verheerenden Brandes) die Sammlung zu einem der führenden Zentren
jüdischen Wissens entwickelte. Welchen Anteil daran der Autor hat, lässt sich
anhand der Abhandlungen „On Judaica Research Services" oder „Building a

Great Judaica Library - at What Price?" erahnen. Nicht nur New York (mit
seinen zahlreichen Bildungsstätten), sondern ebenso Harvard, London und
Israel sind einbezogen, wenn der Autor seine Erfahrungen in grundlegende
Betrachtungen über jüdische Bibliotheken der Zukunft einfliessen lässt.

Eine besonders schöne Würdigung seiner Person und seines Werkes erfahrt
im hebräischen Teil Louis Finkelstein (1895-1991), der aufgrund seiner
talmudischen Bildung, überragenden Quellenkenntnis, Produktivität und
unangefochtenen Reputation in drängenden Religionsfragen zum spiritus rector des
Jewish Theological Seminary geworden war. Mit ihm und dem Seminary als

geistiger Heimstätte etablierte sich die Konservative Richtung, im begrifflich

231



eigentümlich amerikanischen Sinne, als dritte Kraft zwischen orthodoxer Glau-
bensrichtung und den liberalen Strömungen.

Die wenigen Bemerkungen können nicht mehr als andeuten, welchen Beitrag
der Autor, der aus familiärer Tradition in den religiösen Quellen verankerte Jude,
der Europäer mit seiner (auch deutschen) Sprachverwurzelung, der glänzende
hebräische Stilist, der mit der Pragmatik des amerikanischen Lehrbetriebs
vertraute Gelehrte, zur modernen Wissenschaft des Judentums geleistet hat. Seine

gesammelten Aufsätze bieten zugleich Gelegenheit, sich von jemandem ansprechen

zu lassen, der unzähligen wissenschaftlich Interessierten durch Expertise
und Hilfsbereitschaft Zugang zu den Grundlagen des Judentums verschafft hat.

Epilog: Dass ein Namensvetter und Verwandter eine wissenschaftliche
Publikation vorstellt, ist sicher ungewöhnlich und soll nicht Usus werden. Prof.
em. Menahem H. Schmelzer benötigt indes keine Protektion. Als langjährigem
früheren Mitglied der Redaktionskommission der JUDAICA war es Rezensen-
tem jedoch ein Anliegen, auf dieses ihm besonders nahe Werk und Wirken
hinweisen zu dürfen, das er ganz auf der Linie des Profils der JUDAICA sieht.
Dem angezeigten Band sind „Personal Recollections" vorangestellt. Dabei
handelt es sich um die Schilderung unserer gemeinsamen Geschichte, der
Vernichtung des ungarischen Judentums und des persönlichen Überlebens. Ich
kann jene Zeilen nicht ohne innere Erschütterung aufnehmen. Keine mir bekannte

zeitgeschichtliche Darstellung erreicht auf knappem Raum diese fesselnde

Prägnanz und zugleich sachliche Geschlossenheit in der Schilderung der Ereignisse.

Mit ihrem Aufruf zur Erinnerung in Zuversicht bilden die Schlussworte
dieser „Personal Recollections" das beste Plädoyer für die Wissenschaft des

Judentums - für uns, und hoffentlich auch für kommende Generationen.

St. Gallen Hermann I. Schmelzer

Goldenberg, David M., The Curse ofHam. Race and Slavery in Early Judaism,

Christianity, and Islam, Princeton: Princeton University Press 2003
Jews, Christians, and Muslims from the Ancient to the Modern World),
XV.448 S., ISBN 0-691-11465-X.

„This Biblical Story (i. e. Gen 9,18-25, Noahs Fluch über Ham) has been the
single greatest justification for Black slavery for more than a thousand years. It
is a strange justification, indeed, for there is no reference in it to Blacks at all.
And yet just about everyone [...] understood that in this story God meant to
curse black Africans with eternal slavery, the so-called Curse of Ham" (S. 1).
Mit diesen Sätzen beginnt D. M. Goldenberg Vf) sein Buch, in dem er
Antwort auf die Frage geben will, wie, wann und „why this strange interpretation

of the biblical text took hold", und zwar in der jüdischen, christlichen und
muslimischen exegetischen Tradition gleichermassen (S. 6).

Minutiös analysiert Vf dazu in Teil I (S. 15-75) zuerst die biblischen und
nachbiblischen Texte über das zum Inbegriff für Schwarzafrika gewordene
Kush (Land und Leute), zu dem in der rabbinischen Literatur Afriqa bzw. Afri-

232



qi (Land und Leute) und das aus dem Griechischen übernommene Barbaria
hinzukommen. Wiederum chronologisch vorgehend, untersucht Vf in Teil II
(S. 77-128) sodann die Bedeutung der zur Bezeichnung der Hautfarbe (hell vs.
dunkel / schwarz) verwendeten Begriffe, aus denen im Laufe der Zeit soziale
Typenbegriffe werden, die das Dunkle / Schwarze zunehmend mit dem sozial
Deklassierten identifizieren (S. 196f). Ein kurzer Zwischenstopp und Blick in
die Geschichte (Teil III, S. 129-138) bestätigt, dass wie im antiken Griechenland

und Rom, so auch im vor- und frühislamischen Arabien und wohl nicht
anders im alten Israel zwar keineswegs alle Sklaven „schwarz" waren, aber
„black Africans were readily identified as slaves" (S. 138). Von dieser
Beobachtung ausgehend, zeigt Vf in Teil IV (S. 139-193) schliesslich, welche
„exegetical changes in Jewish, Christian, and Islamic literature" diese historische

Situation (die „identification of Black as slave") ihrerseits herbeigeführt
und wie und seit wann sie in den entsprechenden Texten ihren Niederschlag
gefunden hat: „The link of blackness and slavery [...] begins to appear in
seventh-century Islamic texts. This exegetical innovation coincides with the

seventh-century Muslim conquests in Africa, which brought an increasing
influx of black African slaves to the Near East. From this time onward, the
Curse of Ham, that is, the exegetical tie between blackness and servitude, is

commonly found in works composed in the Near East, whether in Arabic by
Muslims or in Syriac by Christians" (S. 197). Zeitgleich führte die Identifikation

der Farbe als Hautfarbe mehr und mehr zu einem „new way of categorizing

humanity by skin color", und zwar „in Jewish, Christian, and Muslim
biblical interpretations that see Noah's sons as representing the three human skin
colors of the world's population" (ebd.).

Das Ergebnis mag überraschen. Gekommen ist Vf zu ihm aufgrund Studiums
einer Fülle von biblischen und nachbiblischen, jüdischen, christlichen und
islamischen Quellentexten aus anderthalb Jahrtausenden (s. das Verzeichnis S. 413-
430), bei dem er keine Mühe gespart hat. Von der Gründlichkeit und Sorgfalt,
mit der er dabei vorgegangen ist, zeugt nicht zuletzt der umfangreiche
Anmerkungsteil (S. 213-378). Angesichts des in jüngster Zeit sichtbar gewachsenen
Forschungsinteresses an der Geschichte des neuzeitlichen Sklavenhandels und
der ihn begründenden Ideologie hat Vf mit seinem Buch für alle weitere Diskussion

um Entstehung und Wirkung des Zusammenhangs von Hautfarbe, „Rasse"
und Sklaverei die erforderliche verlässliche Grundlage geschaffen.

Tübingen Stefan Schreiner

Haber, Peter / Erik Petry & Daniel Wildmann, Jüdische Identität und
Nation, Köln / Weimar / Wien: Böhlau 2006 Reihe Jüdische Moderne,
Bd. 3), 171 S., ISBN 3-412-25605-6

Die drei Historiker Peter Haber (Basel), Erik Petry (Basel) und Daniel Wildmann

(London) haben sich im Rahmen eines vom Schweizerischen Nationalfonds

geförderten und vom Institut für Jüdische Studien sowie dem Histori-

233



sehen Seminar der Universität Basel begleiteten Forschungsprojekts von 2000
bis 2003 mit dem Themenkreis „Nation und jüdische Identität" beschäftigt.
Die Frage nach dem Verhältnis von Judentum, Nation und Identität liess die
drei Forscher anhand dreier Fallbeispiele aus Mitteleuropa (Ungarn, Deutschland,

Schweiz) unterschiedliche Räume, Zeiten sowie historische Zusammenhänge

auf kulturwissenschaftlicher Ebene erarbeiten. Erfreuliches Ergebnis
dieser Bemühungen ist der 2006 in der von Alfred Bodenheimer und Jacques
Picard herausgegebenen Reihe Jüdische Moderne erschienene Band „Jüdische
Identität und Nation", der schon allein durch seinen originellen wie praktischen

Aufbau besticht: In vier Kapiteln - „Einleitende Vorbemerkungen",
„Drei Fallbeispiele", „Theoretische Nachgedanken" und „Kommentierte
Bibliographien" - kommen in jeweils derselben Reihenfolge Peter Haber, Daniel
Wildmann und Erik Petry zu Wort. Diese Abfolge der Kapitel bringt es mit sich,
dass die drei Studien gewissermassen miteinander in Kontakt treten und auf
diese Weise eine Art Kontinuum und fliessende Übergänge erzeugt werden.

Die „Einleitenden Vorbemerkungen" stimmen auf das jeweilige vom Autor
behandelte Thema im Hauptteil „Drei Fallbeispiele" ein - Peter Haber befasst
sich mit Assimilationsstrategien am Beispiel des ungarisch-jüdischen Turkolo-
gen Armin Vâmbéry, dessen Lossagung von seinen jüdischen Wurzeln keinesfalls

bedeutete, dass er sich dieser nicht bewusst gewesen wäre - im Gegenteil:
Vâmbérys sprachwissenschaftliche Forschungen unter der Fragestellung nach
den Ursprüngen der ungarischen Sprache bedeuteten für ihn eine Suche nach
Heimat und Identität, eine „wissenschaftliche Sublimation gleichsam der eigenen

Entwurzelung" (S. 6).
Daniel Wildmann greift das - bislang nur wenig bearbeitete - Thema der

jüdischen Körpergeschichte auf und zeigt am Beispiel des Deutschen
Kaiserreiches, wie in jüdischen Turnvereinen im wahrsten Sinne des Wortes
„Körperarbeit" betrieben wurde: Wenn auch der Körper in Turnvereinen quasi
öffentlich zur Schau gestellt wird, also somit auch eine Aussenwahrnehmung
des „jüdischen Körpers" geschieht, so lenkt Daniel Wildmann in seiner Studie
das Augenmerk vornehmlich auf die Frage von Körperkonstruktionen im
innerjüdischen Diskurs.

Erik Petry analysiert am konkreten Beispiel des Zürcher jüdischen
Freundeskreises „Pack", wie Schweizer Juden und Jüdinnen ihre jüdische Identität
einerseits und ihr „Schweizersein" andererseits begreifen: „Wir sind Schweizer,

aber bleiben immer Fremde" (S. 103). Die provokante Selbstbezeichnung
des 1923 zunächst als Schachklub von jüdischen Jugendlichen gegründeten
und bis heute noch existierenden „Packs" geht denn auch zurück auf eine Rede

von Joseph Goebbels, in der er vom „internationalen jüdischen Pack" spricht.
Allen drei Studien gemeinsam ist, dass sie durch sorgfältigste Nachzeichnung

konkreter Fälle - Vâmbéry, Turnvereine, das „Pack" - den teilweise
recht gravierenden Wandel im jüdischen Selbstverständnis aufdecken. Das
immerwährende Oszillieren zwischen Anpassung und Assimilation an die
nichtjüdische Umwelt einerseits und der innerjüdischen Abgrenzung nach
aussen andererseits wird mit Hilfe der analysierten Fallbeispiele sehr gut sichtbar

gemacht und zeigt, dass Jüdische Identität" stets im Fluss ist und sich

234



immer wieder im Zusammenklang mit den nichtjüdischen Lebenswelten neu
entwerfen muss.

In den „theoretischen Nachgedanken" legen die drei Verfasser den Grundstein

für eine abstrakte Betrachtung ihrer eigenen Analysen - mitunter durchaus

in einem kritischen Sinne, wenn etwa Erik Petry die Quellenkritik von
Interviews im Rahmen der „Oral History" unter die Lupe nimmt (S. 140ff.).
Durch häufige (und bei diesem Aufbau nicht zu vermeidende) Rückgriffe der
Autoren auf ihre ausführlich skizzierten Fallbeispiele bleiben Wiederholungen
nicht aus; doch sei dies angesichts der vielen Tugenden dieses Bandes als
nebensächlich vermerkt. Mit Heiko Haumann kann an dieser Stelle resümierend
wie (re-)zensierend festgehalten werden, dass die „spannend geschriebenen,
wegweisenden Beiträge [...] eine weite Aufmerksamkeit" (S. VII) verdienen.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

Fischbach, Stefan & Ingrid Westerhoff (eds.): "... und dies ist die Pforte
des Himmels". Synagogen in Rheinland-Pfalz, Saarland, Mainz: Verl. Philipp
von Zabern 2005 Gedenkbuch der Synagogen in Deutschland Bd. 2), 490
S„ Abb., ISBN 3-8053-3313-7.

Das heutige Bundesland Rheinland-Pfalz hat eine bewegte politische
Geschichte hinter sich. Es geht auf zwei preussische Regierungsbezirke (Koblenz,
Trier, inkl. Teile des heutigen Saarlandes), auf die bayerische Rheinpfalz
(„Rheinkreis"), die Provinz Rheinhessen des Grossherzogtums Hessen (mit
Mainz und Worms), eine oldenburgische Exklave Birkenfeld (bis 1937), nach
1866/67 auf Teile von Hessen-Nassau und die Landgrafschaft Hessen-
Homburg zurück.

Von der frühen Neuzeit bis 1940/42 lebten in diesem Gebiet fast nur ländliche

Juden. An über vierhundert Orten gab es Synagogen oder Betsäle
(Überblickskarte auf den Innenseiten des Einbands vorne und hinten). Mit dem
vorliegenden Band wird ihre Geschichte dokumentiert und, nachdem Michael
Brocke Überblicke über die neuen Bundesländer (Stein und Name: Die
jüdischen Friedhöfe in Ostdeutschland, Berlin 1994) und Nordrhein-Westfalen
{Feuer an Dein Heiligtum gelegt 1999), sowie Herbert Obenaus für
Niedersachsen {Historisches Handbuch der jüdischen Gemeinden in
Niedersachsen und Bremen, 2 Bde., Göttingen 2005 veröffentlicht haben, damit
zugleich die letzte noch bestehende grössere territoriale Lücke in der
Geschichtsschreibung über Juden in Deutschland geschlossen.

Salomon Korn behandelt teilweise polemisch die Geschichte des
Synagogenbaus (S. 15-18). Franz-Josef Heyen liefert die historische Einführung (S.
19-45). Die eher beiläufige Bemerkung, dass Juden besser als „Rassedeutsche"
Hochdeutsch gesprochen haben sollen (S. 34), ist im Kontext zwar gut
gemeint, doch sollte dieser Ausdruck nicht mehr verwendet werden. Ingrid
Westerhoff gibt eine Übersicht über den Synagogenbau in diesem grossen
Gebiet (S. 47-63). Eine kurze Bibliographie dazu findet sich auf S. 479-483.

235



Dazwischen stehen die einzelnen Ortsartikel, die dem gleichen Schema folgen:
Am Beginn stehen kurze Angaben zur Siedlungsgeschichte, an die ausführliche

Angaben zum jeweiligen Betsaal oder zur lokalen Synagoge anschliessen,
ergänzt durch recherchierte Fotos oder Bauzeichnungen. Danach folgt eine auf
die Lokalgeschichte bezogene Bibliographie. Die Anmerkungen finden sich
jeweils hinten im Länderteil, in dem Rheinland-Pfalz und das Saarland
voneinander getrennt behandelt werden. In der Summe bilden diese Angaben
zugleich den ersten Versuch, das verstreute lokale Schrifttum für diese beiden
Bundesländer zu erfassen.

Auffällig ist die teilweise antiquierte Wortwahl („Einwohner mosaischen
Glaubens")- Nützlich (und hilfreich) wäre auch eine Liste der renovierten und
öffentlich zugänglichen Synagogen in diesen Bundesländern gewesen. Auch
hätten die eigentlichen Ortsartikel bei Mehrfachnennungen im Index fett
formatiert werden sollen. Zudem sind die Orte nicht alphabetisch nach dem
historischen Namen, sondern nach der neuen Verbandsgemeinde aufgeführt. Die
Charakterisierung als „erkennbar gebliebene" Synagogen ist grosszügig gefasst
(s. Überblickskarten). Aktuelle Fotos im Buch sprechen eine andere Sprache:
An der Zerstörung der Inneneinrichtung der Synagogen, der Schändung der
Torarollen, Kultusgegenstände und Gebetbücher, ändert die Tatsache nichts,
dass sich hier und da ein Rundbogenfenster oder ein Portal erhalten hat.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

GALAS, MicHAL (ed.), Swiatio i slohce. Stildia z dziejôw chasydyzmu [Licht
und Sonne. Studien zur Geschichte des Chassidismus], Krakow: Wyd. Austeria
2006, 221 S„ gr.8°, ISBN 83-89129-65-5

Bei den im vorliegenden Band vereinten neun Aufsätzen handelt es sich um
die Vorträge, die während einer Konferenz anlässlich einer Chassidismus-
Ausstellung in der Alten Synagoge in Krakau (2005) gehalten worden sind. -
Zuerst gibt D. Assaf einen Überblick über die Gesamtgeschichte des Chassidismus

von den Anfängen bis zur Gegenwart, die den polnischen Chassidismus

in diese Geschichte einzuordnen erlaubt (in engl. Fassung erscheint der
Aufsatz in der Y1VO Encyclopedia of Jews in Eastern Europe, New York
2008) (S. 11-38). Anschliessend analysiert J. Doktör die eigentlichen Anfange
der polnischen, aus der messianischen Bewegung des Sabbatai Zwi hervorgegangenen

Chassidim, die erstmals in Arje Lejb b. Zacharja Mendels Tiqqune
tesuva (Krakau 1666) erwähnt werden und in der Literatur seit Ende des 17.

Jh. als hevrat hassidim oder hevra qaddisa figurieren (S. 39-58). M. Wodzin-
ski befasst sich mit den politischen Aktivitäten der Zaddiqim und chassidi-
schen Shtadlonim im Königreich Polen / Kongresspolen zwischen 1815 und
1848 (S. 59-81); und L. Hondo rekonstruiert die (Geschichte der) Dynastie
Reb Chajim Halberstams aus dem galizischen Nowy Sqcz anhand erhaltener
Epitaphe (S. 83-111). - Mit der aus homofonem Wortspiel ("N „Nichts" - yv
„Auge"; 1VK „Annihilation" - TP'S? „Kontemplation") gewonnenen Bedeutung

236



des Begriffs des Nichts (px) im chassidischen Denken setzt sich T. Sikora
auseinander (S. 115-127); und M. Galas zeichnet den Weg des Chabad-
Chassidismus nach, der für ihn nicht nur zwischen Mystik und Messianismus,
sondern ebenso auch zwischen Partikularismus und Universalismus verläuft
(S, 129-145). - Chassidische Motive in der jiddischen Literatur des 19./20. Jh.

untersucht M. Ruta am Beispiel der Werke von I. L. Peretz, P. Kahanowitsch
und I. B. Singer (S. 149-171). Wie man sich die durch „Hofsteuern" (MAMO-
des) ermöglichte Hofhaltung und das Leben am Hof des Zaddiks von Sa-

dagora in seinen besten Zeiten vorzustellen hat, beschreibt ebenso anschaulich
wie eindrücklich A. Cialowicz, wobei sie sich wesentlich auf die 1922 in New
York erschienenen Erinnerungen (zikhryones) des „Hoflehrers" Isaak Ewen
(1861-1925) stützt (S. 173-189). - A. Bartosz schliesslich berichtet von seinen
Begegnungen mit Chassidim in Israel, Amerika und Polen (S. 191-213). -
Alles in allem ein lesenswerter Band, der nicht nur eine Zwischenbilanz der
derzeitigen Forschung zum polnischen Chassidismus darstellt, sondern durch
seine Hinweise auf bislang weniger oder kaum Bekanntes weit mehr noch zu
weiterer Forschung anregt.

Tübingen Stefan Schreiner

POPKIN, RICHARD H„ Disputing Christianity: The 400-Year-Old Debate over
Rabbi Isaac Ben Abraham Troki's Classic Arguments, ed. Peter K. J. Park /
Knox Peden & Jeremy D. Popkin, Amherst, N.Y.: Humanity Books 2007, 246
S. ISBN-10: 1-59102-384-X / ISBN-13: 978-1-59102-384-5.

Es sind sicher nicht allzu viele Werke aus dem Bereich der jüdischen, anti-
christlichen polemisch-apologetischen Literatur, die eine so intensive Rezeption

erlebt und nachhaltige Wirkungsgeschichte entfaltet haben wie das Sefer
Hizzüq Emima des Isaak b. Abraham von Troki (um 1533-1593?), das über die
Jahrhunderte immer wieder neu die Gemüter erhitzt hat und dabei durchaus
nicht nur auf Ablehnung und Zurückweisung gestossen ist, sondern ebenso

Zustimmung erfahren hat, wie beispielsweise bei Christentumskritikern wie
Voltaire und / oder manchen englischen Deisten. Als Quelle der Inspiration
diente es darüber hinaus den Vertretern der frühen Bibelkritik, von Hermann
Samuel Reimarus und Ephraim Gotthold Lessing angefangen bis zu Abraham
Geiger und David Deutsch etc. Ein zumindest hierzulande bisher wenig
bekanntes Kapitel dieser Rezeptions- und Wirkungsgeschichte dokumentiert
Richard H. Popkin (1923-2005), einer der einflussreichsten amerikanischen
Historiker und Philosophen seiner Zeit, mit seinem hier anzuzeigenden Buch.

Im Mittelpunkt (S. 41-225) steht die sorgfältig kommentierte Neuausgabe
der Kritik des Christentums, die der Abenteurer, erste amerikanische Ägyptenreisende

und Kritiker des traditionellen Christentums, der später zum Islam
übergetretene und im Dienste Ismahl Paschas stehende George Bethune English

(1787-1828) (S. 233-246), einst Absolvent der Harvard Universität, 1813

237



unter dem Titel The Grounds ofChristianity Examined veröffentlicht hatte und
dafür von der Church of Christ in Cambridge ein Jahr später exkommuniziert
worden war. In den christentumskritischen Teilen seines im Zusammenhang
mit dem (innerchristlichen) Streit um die Gründung des „Unitarianism" in
New England entstandenen Buches hatte sich English insbesondere auf Isaak
b. Abraham von Trokis Sefer Hizzüq Emuna gestützt (S. 11-40), aus dem er
einen nicht unerheblichen Teil, erstmals ins Englisch übersetzt, in sein Buch
aufgenommen hat und es damit lange vor Moses Mocattas Übersetzung im
englischen Sprachraum bekannt gemacht hat.

Redaktion

NAEF, SYLVIA, Bilder und Bilderverbot im Islam, Vom Koran bis zum Karrika-
turenstreit, aus dem Französischen von Christine Seiler, München: C. H. Beck
2007, 160 S., ISBN 978-3-406-44816-4.

Ursprünglich als „Antwort" auf die Zerstörung der Buddhastatuen in Bamyan
(Afghanistan) entstanden (S. 7), hat S. Naefs Vfn) im Original 2004
erschienenes Buch mit dem im Untertitel der deutschen Ausgabe erwähnten
Karikaturenstreit (Anfang 2006) einen weiteren Kontext bekommen. Doch es

ist nicht allein ein Traktat über die Bilderfrage im Islam, den Vfn hier vorlegt.
Gestützt auf profunde Quellen- und Literaturkenntnis beantwortet sie vielmehr
die Titelfrage ihres Originals „Y a-t-il une «question de l'image» en Islam?"
damit, dass sie die Geschichte der islamischen Kunst nachzeichnet, wie sie

sich vorab in ihren drei wesentlichen Zentren arabische Welt, Iran und Türkei
(S. 33-72) und seit dem 18. Jh. aus der Begegnung mit „westlicher Kunst" und
als Antwort auf die „Bilderflut der Moderne" entwickelt hat (S. 73-130). Ein in
dieser Kürze besserer Überblick über die Epochen der islamischen Kunstgeschichte

ist schwerlich zu finden!
Über dem Blick in die Geschichte kommen die theologischen und

schariarechtlichen Fragen nach Bild und Bilderverbot freilich nicht zu kurz. Ausgehend

davon, dass Bild hier Abbildung von „Wesen mit Lebensodem" (S. 11)
meint und einem Schöpfungsakt gleichkäme (S.25), macht Vfn zuerst deutlich,
dass es in der Bilderfrage, angefangen vom Koran, nie nur eine Meinung
gegeben hat; auch scheint die Bilderfrage nie im Mittelpunkt der theologischen
und schariarechtlichen Diskussion gestanden zu haben: „Es gibt keine Traktate
über Bilder", heisst es lapidar (S. 25). Wie im Judentum, so bedeutet auch im
Islam Anikonismus keine allgemeine Bilder- oder Kunstfeindlichkeit, wie
nicht zuletzt der Überblick über die islamische Kunstgeschichte illustrieren
sollte, sondern allein Ablehnung des Kultbildes zur Vermeidung von Götzendienst

und kultischer Unreinheit (S. 27.131). Diesen islamischen Anikonismus
erklärt Vfn mit Oleg Grabar damit, dass „das Fehlen einleuchtender Symbole,
die von allen verstanden werden konnten und die mit der christlichen Umgebung,

die bereits eine einheitliche Ikonographie besass, in Konkurrenz treten

238



konnten, [...] zur Bevorzugung nicht-bildlicher Zeichen geführt (hat), mit
denen man offiziell die Präsenz des Islams zeigen wollte" (S. 31).

Und das ist bis heute so geblieben. Nicht das Bild an sich, seine Funktion ist
das Problem (S. 137). Ein „Bilderverbot" in dem Sinne, den das Wort nahelegt,
so lautet denn auch die von Vfn nicht nur einleuchtend vorgetragene, sondern
mit ihrem Abriss der islamischen Kunstgeschichte auch anschaulich illustrierte
und zugleich hinlänglich untermauerte These, kannte und kennt der Islam nicht;
und heute wird das Bild denn auch „in all seinen neuen Erscheinungsformen
beinahe einstimmig akzeptiert [...] Verurteilungen sind in der Regel moralischer
Art" (S. 136). Mit dem Hinweis darauf sowie auf die Funktion des Bildes erklärt
Vfn am Ende auch den im Untertitel genannten Karikaturenstreit. Bilder des

Propheten gibt es seit dem 13. Jh. (S. 51). Was ihnen gegenüber die Karikaturen
so anstössig macht(e), ist zum einen, dass sie nicht Bilder, sondern Karikaturen
des Propheten sind, und zum anderen auch noch solche, die „nicht aus der
Gemeinschaft der Muslime selbst kamen, sondern von aussen" (S.134), und dazu
noch einer ausgesprochen antiislamischen Polemik dienten.

Tübingen Stefan Schreiner

SCHLACHTER, Birgit, Schreibweisen der Abwesenheit. Jüdisch-französische
Literatur nach der Shoah, Köln / Weimar / Wien: Böhlau 2006 Reihe Jüdische

Moderne, Bd. 4), X.336 S., ISBN 3-412-29405-5.

Bereits ab 1946 erschienen in Frankreich erste literarische Werke hauptsächlich

nichtjüdischer Autoren, die sich mit der leidvollen Erfahrung in
Konzentrationslagern auseinandersetzen. Robert Antelmes L'Espèce Humaine aus dem
Jahre 1947 stellt hier eines der bekanntesten Beispiele dar. Erst in den späten
1950er Jahren setzte mit dem inzwischen zum Standardwerk avancierten Werk
La nuit (1958) von Elie Wiesel die literarische Produktion jüdischer Überlebender

ein. Dieser literarischen Produktion wird - besonders seit den 1980er
Jahren - eine neue Form der Holocaustliteratur an die Seite gestellt, die sich
schlicht aus den Zeitläuften ergibt: Die Generation, die die Schoa erleiden
musste, stirbt langsam aus; die Generationen der „Nachgeborenen" beginnen,
sich mit der Schoa nicht unter dem Aspekt des selbst Erlebten, sondern unter
dem des so genannten „Nicht-Erlebten" und doch des (un)mittelbar Betroffen-
Seins auseinanderzusetzen. An diesem Fehlen eigener Schoa-Erfahrung der
1,5. Generation (noch während des Krieges Geborene) und der 2. Generation
(nach dem Krieg Geborene) setzt die an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg

im Breisgau 2004 angenommene und unter dem Titel „Comment
représenter cette absence" eingereichte romanistische Dissertation von Birgit
Schlachter an: Ihre zentrale These ist, dass eben jenes Nicht-Erleben bzw.
Nicht-Bewusst-Erleben neue Techniken des Schreibens und andere Ausdrucksformen

in der Literatur erfordert. Gewissermassen inszenieren die Nachgeborenen

aufgrund der Tatsache, dass sie das Leid der Schoa nur über Berichte
ihrer Eltern bzw. Vorfahren oder aber die Lektüre einschlägiger Arbeiten

239



er„leben" können, besondere „Schreibweisen der Abwesenheit", ein prägnanter
und treffender Begriff, der nicht nur Eingang in den Titel der Arbeit

Schlachters gefunden hat, sondern zugleich auch eine ganz spezifische Form
der Ausarbeitung (auto)biographischer narrativer Strategien beinhaltet.

Um diese Strategien aufzudecken und nachzuzeichnen, steckt Birgit
Schlachter zunächst im ersten Teil ihrer Arbeit den theoretischen Rahmen ab,
der die Grundlage für ihre Ausgangsthese bildet. Das Trauma Schoa, die
aufgrund der fehlenden oder nur ganz vagen Erinnerungen mit dem Attribut der
„Leerstelle" versehen wird, wird zunächst einmal als eine Art dauernder
„präsenter Abwesenheit" erfahren; um dieses Trauma der Abwesenheit literarisch
verarbeiten zu können, gibt es zum einen die Möglichkeit der (Auto-)Bio-
graphie und zum anderen die der Fiktion, die Schlachter in Autofiktion,
Biofiktion und Surfiction gliedert. Biographien jeglicher Art setzen die Fähigkeit
des Erinnems bei den Schreibenden voraus, und Erinnern steht seinerseits mit
Identität in engstem Zusammenhang. Besonders die von Schlachter in ihrer
Arbeit vorgestellte jüdische Identität der 1,5. und 2. Generation setzt sich
zusammen aus kollektivem wie kulturellem Gedächtnis, fragmentarischem wie
abwesendem (bzw. „löchrigem") Gedächtnis. Stets schwingt hierbei das Fremde

bzw. das derridasche „le juif, c'est l'autre" mit, das das Jüdischsein seit
dem Beginn der Diaspora nachhaltig bis heute prägt.

Auf dem Hintergrund von (auto)biographischem Schreiben, Erinnerung,
Identität und Alterität und dem Modell des Juden als „des Anderen", „des
Fremden" verbindet Birgit Schlachter im zweiten Teil ihrer Studie die theoretischen

Entwürfe im Rahmen eines deskriptiv-historischen Ansatzes mit sorgfältigen

und überzeugenden Textauslegungen, die sie unter die Überschrift „Die
Inszenierung von Leerstellen" stellt. Wie diese Leerstellen inszeniert werden,
erläutert die Verfasserin eingehend und eindrücklich anhand der Interpretation
ausgewählter Werke folgender fünf Autoren: Régine Robin (*1939), Robert
Bober (*1931), Patrick Modiano (*1945), Gérard Wajcman (*1949) und Henri
Raczymow (*1948). Sowohl Robin als auch Bober gehören der 1,5. Generation

an; Motor und Ursprung ihres Schreibens sind der Verlust von Angehörigen
sowie das eigene Überleben als Kind bzw. Jugendlicher. Die drei Vertreter der
2. Generation, Modiano, Wajcman und Raczymow, werden hauptsächlich vom
durch Eltern und Verwandte übermittelten „Trauma der Nachgeborenen" in
ihrem Schreiben geleitet. Allen Texten ist jedoch mindestens dies gemeinsam:
Sie reflektieren jeweils den Vorgang des Erinnerns selbst und werden dadurch
gewissermassen zu selbstreferentiellen Meta-Texten zur Schoa.

Die systematische Erforschung der Schoa-Literatur begann an französischen

Universitäten erst vor 15 bis zwanzig Jahren und ist bis dato noch lange
nicht so weit fortgeschritten wie etwa in den Vereinigten Staaten, in denen
„Holocaust Literature" mittlerweile ein feststehender Begriff ist; auch die
deutsche Romanistik zeigt erst seit den letzten Jahren ein tiefergehendes
Forschungsinteresse an Holocaust-Literatur. Angesichts dieser Tatsache und auch

vor dem Hintergrund fehlender Studien, die sich in umfassender Weise mit der
„jüngeren" Schoa-Literatur auseinandersetzen (sieht man einmal von Silke
Segler-Messners Habilitationsschrift „Archive der Erinnerung" (2005) ab, die

240



von Birgit Schlachter vor der Drucklegung ihrer Arbeit noch nicht berücksichtigt

werden konnte), schliesst die vorliegende sorgfältige und sehr gut recherchierte

Arbeit in jedem Falle eine Lücke im Hinblick auf die besondere
Fragestellung der „Schreibweisen der Abwesenheit". Ferner zeugt das umfassende
bibliographische Verzeichnis von der grossen Belesenheit der Autorin, deren
vorbildliche Studie nicht nur auf der inhaltlichen Ebene überzeugt, sondern
auch im Sprachduktus angenehm auffällt.

Zürich / Freiburg Yvonne Domhardt

Berkowitz, JOEL (ed.), Yiddish Theatre - New Approaches, Oxford / Portland,

Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization 2003, XIII.269 S.,
ISBN 978-1-874774-81-1.

Dass sich das jüdische Theater im allgemeinen, und das jiddische Theater im
besonderen in den letzten Jahr(zehnt)en eines wachsenden Interesses erfreut,
ist nicht zu übersehen. Einen weiteren Beleg dafür liefert der vorliegende
Band, dessen Beiträge ursprünglich Vorträge waren, die auf dem „First
International Workshop on Yiddish Theatre, Drama, and Performance" im Juli
1999 in Oxford gehalten worden sind und, in fünf Abschnitte gegliedert, die

ganze Bandbreite der Thematik repräsentieren, wie J. Berkowitz mit der
Zusammenfassung der einzelnen Beiträge in seiner Einführung angedeutet und
damit zugleich ein Resümee der bisherigen Theaterhistoriographie verbunden
hat (S. 1-25; Bibliographie: S. 221-255).

Aus dem bis ins Mittelalter zurückreichende Purimshpil hervorgegangen -
A. Belkin fasst dessen oft drastische Sprache, schlichte Form und selbst vor
Obszönitäten und Blasphemien nicht zurückschreckenden Inhalt unter dem
Stichwort der „low culture" zusammen (S. 29-43) -, erlebt das jiddische Theater

gegen Ende des 19. / Anfang des 20. Jh. seine Blütezeit. Davon zeugen die
inhaltliche Breite und formale Vielfalt seines Repertoires (N. Sandrow,
Romanticism and the Yiddish Theatre, S. 47-59; B. Henry, Jewish Plays on the
Russian Stage: St. Petersburg 1905-1917, S. 61-75; P. Bertolone, The Text of
Goldfaden's Dl kishefmakherin and The Operetta Tradition, S. 77-86; S. L.
Wolitz, SHULAMIS and BAR 1COKHBA: Renewed Jewish Role Models in Goldfaden

and Halkin, S. 87-104) ebenso wie die Entstehung und Entwicklung regionaler

Theaterzentren, und das nicht allein in den jüdischen Metropolen Osteuropas,

von Wilna über Moskau und Kiew bis Odessa und Bukarest, sondern
auch in Wien (B. Dalinger, Yiddish Theatre in Vienna - 1880-1938, S. 107-
117), Krakau (M. M. Butât, From Goldfaden to Goldfaden in Cracow's Jewish
Theatres, S. 139-155) und dem Londoner East End (D. Mazower, Stories in
Song: The melo-deklamatsyes of Joseph Markovitsh, S. 119-137).

Weithin Pionierarbeit leisten J. Klier und L. Prager, indem sie sich mit dem
bisher wenig erforschten oder ganz übersehenen Problem der Theaterzensur
auseinandersetzen, der das jiddische Theater keineswegs nur im zaristischen
Russland, hier zwischen 1883 und 1905, sondern selbst noch im Nachkriegs-

241



London (1946) ausgesetzt war, wie J. Klier ('Exit, Pursued by a Bear': The
Ban on Yiddish Theatre in Imperial Russia, S. 159-174) und L. Prager (The
Censorship of Sholem Asch's Got FUN NEKOME, London 1946, S. 175-197)
aufgrund bisher ungenutzten Archivmaterials belegen können. N. Warnke
schliesslich befasst sich am Beispiel der New Yorker Lower East Side mit den
Kritikern des jiddischen Theaters und seiner Besucher und sucht nach den
Gründen ihrer Haltung (The Child Who Wouldn't Grow Up: Yiddish Theater
and ist Critics, S. 201-216).

Dass das jiddische Theater freilich nicht allein „a long and complex history"

hat, die auf ihre Weise „to our understanding of Jewish civilization"
beitragen kann, sondern zuerst und vor allem „worthy of academic study" ist, wie
der Herausgeber am Beginn seiner Einleitung programmatisch schreibt, haben
die Autorinnen und Autoren der elf Aufsätze höchst eindrucksvoll bewiesen
und damit zu weiterer Forschung eingeladen.

Tübingen Stefan Schreiner

FlCOWSKI, JERZY, Bruno Schulz 1892-1942. Ein Künstlerleben in Galizien.
Übersetzt und für die deutsche Ausgabe bearbeitet von F. Griese, München:
Carl Hanser Verlag 2008, 192 S., ISBN 978-3-446-23014-9

SCHULZ, Bruno, Die Zimtläden. Aus dem Polnischen von D. Daume, München:

Carl Hanser Verlag 2008, 230 S., ISBN 978-3-446-23003-3

„Deine Begeisterung für T[homas] Mann teile ich ohne weiteres. Was er
schafft, ist ein reiner Extrakt von 'Klugheit und Traum' [...] es ist das Irrationale

(der Traum), mit den klügsten, treffendsten Worten abgefasst, die wir je
hören haben könnten. Und diese Inhaltsverdichtung, diese Unentbehrlichkeit
und Tragfähigkeit jedes Wortes, das man wie eine kostbare Frucht schmeckt
[...]." Die anschliessende Kritik der Joseph-Trilogie, die die jiddische
Avantgarde-Dichterin Debora Vogel am 9. Januar 1939 Bruno Schulz schickte, gibt
uns einen kleinen Einblick in beider langjährige literarische Diskussion in
Briefen. Wahrscheinlich wagte der galizische Schriftsteller erst nach der

Ermunterung seitens seiner Freundin, endlich Thomas Mann zu schreiben. Ihre
Korrespondenz wird in der jetzt auch auf Deutsch vorliegenden Schulz-
Biographie unter den vielen „noch zu findenden" Dokumenten erwähnt.

Was Jerzy Ficowski während seiner sechs Jahrzehnte dauernden Schulz-
Forschung zusammengetragen hat, seien, wie er selbst einräumt, „biographische

Informationen und Glossen eines faszinierten Lesers am Rande eines

grossen Werkes". Dass der Autor der Zimtläden und des Sanatoriums zur
Todesanzeige nicht vergessen und seine Texte heute in über 20 Sprachen gelesen
werden, ist u.a. das Verdienst seines Biographen. Weniger lobenswert ist die

von Ficowski favorisierte Deutung des Lebens durch das Werk wie auch der
suggestiv-subjektive, Schulz-zentrierte Blick seiner Werkinterpretationen und -

genese. Das literarische Umfeld wird dabei ausgeblendet, und die einzig im

242



Zusammenhang mit der Entstehung der Zimtläden zitierte Debora Vogel steht
zu Unrecht im Schatten ihres Freundes.

Besonders spannend lesen sich die drei letzten Kapitel des Buches, in
denen Ficowski seine Suche nach verschollenen Schriften von Schulz sowie den
Skandal von dessen aus Drohobycz nach Israel entführten Wandmalereien
schildert. Da sich die besprochene Studie auf die englische Ausgabe von 2003
stützt und deren Grundlage, die 2002 erschienene weitaus umfangreichere
polnische Veröffentlichung, zur Übersetzung nur herangezogen wurde, bleiben
u.a. die darin enthaltenen Texte über das bildnerische Schaffen des Schriftstellers

ausgespart. Das ist bedauernswert, nicht nur weil zum Zeitpunkt seines
literarischen Debüts Schulz bereits als bildender Künstler zu Ansehen gekommen

war, sondern auch wegen der vielen formalen und thematischen
Übereinstimmungen zwischen seinen Texten und Graphiken.

Ungewohnte sprachliche Erfindungsgabe und ungezügelte Lust an
Metaphern, mit denen Schulz in den 1934 erschienenen Zimtläden seine Faszination
für die biologische Form des Daseins, seine Suche nach dem mythischen Kern
der Wirklichkeit zum ersten Mal literarisch ausdrückte, brachten ihm ebenso
viel Bewunderung wie Polemik ein. Ähnlich wie im bildnerischen Werk arbeitete

er in seinen Texten mit der Logik der Träume. Die dämonische, entfesselte
Kraft der Körperlichkeit, die vor männlich-untertäniger Huldigung aufblühende

weibliche Schönheit: dieses Thema variierte er jetzt mit literarischen
Mitteln, die es ihm erlaubten, nicht nur die Wandlungsfähigkeit aller Wesen zu
zeigen, sondern auch die Zeit auszudehnen, sie auf Nebengleise zu stellen oder

sogar aufzuheben.
Nur scheinbar handelt sich bei den Zimtläden um die mit Kinderaugen

wahrgenommene Geschichte einer Familie mit der sonderbaren und faszinierenden

Figur des Vaters im Zentrum und mit den sinnlich-verführerischen
Bildern eines Drohobycz-ähnlichen Stadtuniversums im Hintergrund. In der
Tat wird hier die Kraft der Dichtung gefeiert. Worte sind für Schulz kein
Dekorations-, sondern das wahre Baumaterial. Seine Sprache ist gespickt mit
ungewöhnlichen Formen und mit erklärungsbedürftigen Archaismen,
Neologismen oder Fremdwörtern. Für das Visuelle und Akustische besonders
empfänglich, dichtete er Bilder und Klänge in seinen Texten nach.

Den Stil in fremder Sprache wiederzugeben und dabei die grösstmögliche
Originalnähe zu behalten ist die höchste Kunst des Übersetzens. Diese ist
Dornen Daume mit ihrer Neuübersetzung auf bewundernswerte Weise gelungen.
Wo Schulz neue Worte erfindet, scheut auch die Übersetzerin nicht vor
Neologismen zurück, für seine kühne Sprachspiele findet sie im Deutschen nicht nur
sinngemässe, sondern auch das Polnische klanglich nachdichtende
Entsprechungen: Heisst es 1961 bei Josef Hahn „Die aus den Dachböden emporsteigenden

Dachböden", so lautet diese Stelle jetzt „Die aus den Speichern
ausgespeicherten Speicher". Daumes skrupulöse Arbeit am Text führt zu vielen
Korrekturen der bisher mit dem Original nicht übereinstimmenden Absätze
und eröffnet einen direkten Zugang zum Sprachreichtum Schulz' sowie neue
Interpretationsmöglichkeiten seines Hauptwerks.

Bern Anna Maja Misiak

243


	Rezensionen

