
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Aus einer kulturellen Revolution geboren : die Republik der Maskilim als
säkulare Alternative zur rabbinischen Elite

Autor: Lohmann, Uta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch •

Aus einer kulturellen Revolution geboren:
Die Republik der Maskilim als säkulare Alternative zur

rabbinischen Elite

von Uta Lohmann*

Mit der Übersetzung von Shmuel Feiners umfassender historiographischer
Rekonstruktion der Haskala im 18. Jahrhundert liegt seit Herbst 2007 die
zweite Monographie zur jüdischen Aufklärung in deutscher Sprache vor.'
Beide Schriften weisen deutliche Übereinstimmungen in ihren Fragestellungen
nach den Zielen und der Ideologie der Haskala auf. Das im selben Jahr wie
Shmuel Feiners hebräische Originalausgabe JVTirrn rfocnn nvtiri ,nnm man»
18-n nxnn (Jerusalem 2002) erschienene Werk Christoph Schuhes Die jüdische
Aufklärung. Philosophie, Religion, Geschichte (München 2002) ist jedoch
ausdrücklich nicht personenbezogen, sondern problemgeschichtlich orientiert
und bezieht folglich auch die politische Dimension der maskilischen
Philosophie in den Untersuchungskontext mit ein. Dagegen will Feiner gerade
dies dezidiert nicht tun. Er habe es vermieden, „die Haskala mit politischen
und gesellschaftlichen Erscheinungen wie der Emanzipation, der religiösen
Reform und der Assimilation zu verbinden", wie der israelische Historiker in
seinem Geleitwort betont (S. 11) - eine Verengung des Blickwinkels, die nur
im Hinblick auf Feiners zeitliche Eingrenzung des Untersuchungszeitraums,
der tatsächlich nicht über das Jahr 1800 hinausreicht, gerechtfertigt erscheint.
Sein besonderes Interesse gilt den handelnden Personen, den Maskilim mit
ihren unterschiedlichen sozialen Hintergründen, mit ihren subjektiven
Wünschen und seelischen Notlagen und mit ihrem jeweils ganz individuellen
Beitrag zur Haskalabewegung, deren Verlauf sich als „die Geschichte einer
Revolution" darstellt. In seinem wissenschaftlichen Ansatz orientiert sich
Feiner an den „neuen Fragestellungen der Sozial- und Kulturgeschichte", in
deren Folge er neue Fragen an die Haskala-Forschung entwirft: „Wer waren
die Maskilim? Wo trafen sie sich und wo wirkten sie? Wie wurde die literarische
Republik der Haskala errichtet, wie funktionierte die Kommunikation zwischen
ihren Mitgliedern an den verschiedenen Orten?" (S. 237) Und so entnimmt
Feiner seine zentralen Begriffe der kulturgeschichtlichen Forschung - zu nennen

* Uta Lohmann, Mottenburger Straße 1, D - 22765 Hamburg.
' Haskala - Jüdische Aufklärung. Geschichte einer kulturellen Revolution,

aus dem Hebräischen übersetzt von Anne Birkenhauer, Hildesheim / New
York: Georg Olms Verlag 2007 Netiva, Bd. 8), 505 S, gr.8°, ISBN 978-3-
487-13531-1



sind hier vor allem Robert Damton und Jürgen Habermas -, wenn er von der
„literarischen Republik" der Maskilim und deren „kultureller Revolution" oder
auch von dem „subversiven Ansatz" der frühen Maskilim spricht.

Es sind drei zentrale Aufgaben, denen sich Feiner in seiner Untersuchung
stellt: Die Auswertung von möglichst umfassendem bisher unbekanntem
Quellenmaterial, die Darstellung eines historischen Handlungsstrangs sowie die

Neuinterpretation der Haskalabewegung und ihrer historischen Bedeutung.
Schon Umfang und Fülle sowohl der im Anhang auf gut 30 Seiten
aufgelisteten Sekundär- und Primärliteratur als auch des Namens- und Ortsverzeichnisses

zeigt, dass sich Feiner weder auf die üblichen Quellen beschränkt noch
auf die bekannteren Maskilim konzentriert und auch Orte ausserhalb des

Zentrums der „Berliner Haskala" im Auge behält. Die Auswertung der
reichhaltigen hebräischen Materialbasis wird in der deutschen Übersetzung nun
erstmals auch für den Hebräischunkundigen zugänglich und zu einer
wertvollen und aufschlussreichen Lektüre.

Feiners historische Nachzeichnung von Entstehung, Blütezeit und Krise der
Haskala ist in vier umfangreiche Teile gegliedert, deren unterschiedliche
Untersuchungsschwerpunkte sich aus dem chronologischen Verlauf der Ereignisse

ergeben. Der erste Teil spürt die Wurzeln der Haskala auf, die sich zu
Beginn des 18. Jahrhunderts aus dem naturwissenschaftlichen, literarischen
oder philosophischen Interesse einiger jüdischer Gelehrter entwickelten. Diese
frühen Maskilim standen zwar vielfach in Kontakt miteinander, sie waren
jedoch nicht organisiert, sondern Einzelerscheinungen, deren Gemeinsamkeit auf
der tief empfundenen Schmach ihrer traditionell bedingten intellektuellen
Unterlegenheit und ihrem leidenschaftlichen Wissensdurst beruhte. Mit seinem
Selbstverständnis als Forscher, der nach universaler und jüdisch-rationalistischer

Bildung strebt und Missstände seiner Gesellschaft und Religion kritisiert,
unterschied sich der frühe Maskil „zunehmend vom Rest der jüdischen
intellektuellen Elite, die zu seiner Zeit beinahe ausschließlich aus traditionellen
Gelehrten bestand" (S. 61), ohne jedoch mit dieser zu brechen. Mit der
Publikation ihrer Bücher begingen die frühen Maskilim oft eine vorsichtige
Gratwanderung auf der schmalen Grenzlinie zwischen Erlaubtem und Verbotenem,
denn bereits „der Neudruck nichtreligiöser Bücher barg in sich eine bisweilen
geradezu subversive Kritik an der Vernachlässigung wichtiger Wissensgebiete"

(S. 66). Im innerjüdischen Diskurs eröffneten die frühen Maskilim vor
allem die Diskussion über die Zulässigkeit rationaler Forschung sowie über
deren Notwendigkeit zur Bildung des Menschen und deren Vereinbarkeit mit
der Religion. Sie hinterliessen insgesamt ein erstaunlich „vielfältiges
Vermächtnis" an hebräischen wissenschaftlichen Schriften (S. 43), von denen Feiner

viele Beispiele aufzuführen vermag. Er sieht in ihnen den Ursprung einer
„alternativen Bibliothek", aus der sich „ein neuer, bisher nicht dagewesener
Typ" entwickelte, nämlich der des „modernen Literaten", der seine „Autorität
aus säkularen Quellen bezog" und bemüht war, „die Unterlegenheit der Juden
im Zeitalter der Aufklärung" zu überwinden (S. 94, 96, 109). Doch je präsenter
diese neuen jüdischen Intellektuellen wurden, desto sensibler und feindlicher

212



reagierte die alte rabbinische Elite auf deren wissenschaftlich begründete
Modernisierungsbestrebungen.

Die Opposition der traditionellen Elite gipfelte schliesslich in der Eröffnung

eines öffentlich ausgetragenen „Kulturkampfes". Neben der Erörterung
der ersten maskilischen Projekte, wie der Eröffnung der jüdischen Freischule
und Mendelssohns Tora-Übersetzung sowie der von Christian Wilhelm Dohm
initiierten Diskussion um die „bürgerliche Verbesserung der Juden", widmet
Feiner den ersten Gefechten des jüdischen Kulturkampfes den zweiten Teil
seiner Untersuchung. Ausgangspunkt war die Affäre um Naphtali Herz
Wesselys 1782 veröffentlichten erziehungsprogrammatischen Aufsatz Divre
shalom we-emet (nasi mbttf 'ITT), in dessen Folge es „erstmalig sowohl bei den
Orthodoxen wie bei den Maskilim zur Ausprägung eines eigenen
Selbstverständnisses" kam (S. 119). Umgehend erhoben die grössten rabbinischen
Autoritäten der Zeit ihr Wort gegen die Schrift, belegten sie mit dem Bann
oder drohten Wessely mit Exkommunikation. Reaktion und defensive
Gegenreaktion aus dem Lager der Maskilim waren äusserst aggressiv. Diese

Aggression sieht Feiner in einer mehrfachen Bedrohung der traditionellen Elite
begründet. Die grösste Bedrohung lag dabei in Wesselys intendiertem
Wertewandel, der anderen Lebenswegen als dem des lebenslangen Torastudiums
zu Legitimation verhelfen sollte: „Die Maskilim wollten das religiöse Ideal in
das universale, säkulare Ideal eines moralischen Individuums verwandeln" (S.
123). Die somit untergrabene Vorrangigkeit des talmudischen Bildungsideals
stellte für das traditionelle Lager eine ebenso grosse Provokation dar, wie die
Tatsache, dass es Wessely als unabhängiger Literat, „der nicht im traditionellen

Rahmen verankert war," wagte, „der jüdischen Öffentlichkeit den Weg
weisen zu wollen". Aber gerade darum ging es Wessely: Er wollte „die
Legitimation des säkularen Intellektuellen, der keine fonnale oder traditionelle
Autorität besitzt" (S. 131). Dieses Bestreben entsprang aus der rabbinischen
Gegnerschaft, die bereits 1779 gegen Mendelssohns kommentierte Toraübersetzung

laut wurde. Schon diese erste kollektive literarische Arbeit der

Maskilim, an der sich auch Wessely beteiligte, wurde mit dem Bann bedroht.
Als Reaktion darauf entwarf Wessely in einem nie veröffentlichten Aufsatz
den maskilischen Idealtypus, der neben seinem breiten Wissensspektrums auch
über eine „natürliche Begabung zu moralischer Erkenntnis" verfügte. Für
diesen „wahren Maskil" forderte er wissenschaftliche Autonomie: „Damit
steckte Wessely nach und nach die Grenzen des autonomen intellektuellen
Raumes der Maskilim ab, ohne der talmudischen Elite ihre traditionellen
Aufgaben abzusprechen" (S. 174). In Folge von Wesselys Divre shalom we-
emet eskalierte der ,jüdische Kulturkampf, die Fronten zwischen den
maskilischen und orthodoxen Lagern verhärteten sich, und auch christliche
Gelehrte und italienische Rabbiner bezogen Stellung. Unter detaillierter
Kenntnis des umfangreichen hebräischen Quellenmaterials beschreibt Feiner
den spannungsgeladenen Verlauf dieses ersten Kulturkampfes.

Noch während Wesselys Schrift für Aufruhr sorgte, formierte sich in
Königsberg eine Gruppe junger jüdischer Intellektueller zur 'Gesellschaft hebräi-

213



scher Literaturfreunde', deren Ziel es war, „eine überregionale und
standesübergreifende jüdisch-intellektuelle Gemeinschaft zu errichten" (S. 245). Als
Aufgabe stellten sie sich zunächst die Förderung und Pflege der hebräischen
Sprache und deren „Befreiung aus den Händen der Vertreter der rabbinischen
Kultur" (S. 246). Dieses Ereignis markiert den Beginn einer organisierten mas-
kilischen Republik. Entstehen, Ausbreitung und Erfolge dieser
literarischöffentlichen Republik der Maskilim verfolgt Feiner im dritten Teil seines
Buchs. Er entwirft ein Gruppenbild der Maskilm, im Zuge dessen sowohl der

„Mythos Mendelssohn" kritisch hinterfragt wird als auch eine Differenzierung
zwischen deutsch-jüdischen Intellektuellen und Maskilim vorgenommen wird.
Letztere „konzipierten ihre Foren von vornherein nur für Juden. Es ging ihnen
darum, mittels interner Erziehungs- und Kulturarbeit die jüdische Gesellschaft
und Kultur zu verändern" (S. 273). Neben vielen anderen namentlich genannten

Maskilim steht nun im Zentrum dieser Bestrebungen ein junger Maskil, der
nach eigenen Aussagen eine „kulturelle Konversion" durchgemacht hatte:
Isaak Euchel, die treibende und initiatorische Kraft der Haskala, die in den
1780er Jahren zu einer kulturellen Bewegung ausreift. Erste überregionale
Verbindungen entstanden im Briefwechsel zwischen den Berliner und den

Königsberger Maskilim, die sich schnell auf europäischer Ebene verdichteten,
nicht zuletzt mit Hilfe der von Euchel 1783 mitbegründeten hebräischen
Zeitschrift Ha-Me'assef (HDNOn), die zum massgeblichen Kommunikationsund

Selbstverständigungsorgan der Maskilim wird. Die Berliner Gruppe richtete

1784 die 'Orientalische Buchdruckerei' ein und schuf damit einen Ort, von
dem aus sie ihre moderne Ideologie und maskilische Kultur ausbreiten konnte.
Mit der Publikation der hier erscheinenden Bücher trug sie massgeblich zur
Schaffung einer alternativen „Bibliothek der Haskala" bei, deren wichtigste
Werke in Feiners Buch nicht unbesprochen bleiben. Ende 1786 beschlossen
die Berliner und die Königsberger Maskilim ihre organisatorische Zusammenlegung

und damit den Wechsel der Herausgabe des Ha-me 'assef nach Berlin.
Diese Zentralisierung „war zweifellos der wichtigste organisatorische Schritt
in der von den Maskilim betriebenen Revolution der Aufklärung" (S. 310). In
Berlin formierte sich nun die 'Gesellschaft zur Beförderung des Edlen und
Guten', deren vorrangiges Ziel darin bestand, die Verbreitung von Wissen
voranzutreiben. Dieses Ziel suchten sie durch Erweiterung der hebräischen
Publikationen, Verbesserung der Erziehung und Konsolidierung der möglichst
weitreichenden Gelehrtenrepublik zu erreichen. Unter der Leitung Euchels, der
„eine noch nie dagewesene Kulturpolitik" betrieb (S. 322), manifestierten sich
die Jahre 1788 bis 1790 als Blütezeit der Haskala. In diesen Jahren expandierte
die Bibliothek der Haskala, doch gleichzeitig kam es zu erneuten Eskalationen
des Kulturkampfes, die durch „scharfe und durchaus auch persönliche Angriffe
von Seiten der Maskilim" ausgelöst wurden (S. 343): Ein Ultimatum wird
gestellt, es kommt zu einer Rufmordkampagne, eine verhöhnende Übersetzung
wird publiziert, Bannschriften werden verbreitet, und man fordert von den
Rabbinern öffentliche Stellungnahmen, die jedoch nie erfolgen. Bei aller
Schärfe der von Feiner sensibel nachgezeichneten Auseinandersetzung behal-

214



ten die Rabbiner ihre führende Rolle in der Öffentlichkeit. Gleichzeitig gibt es
Anzeichen für eine einsetzende Krise in der maskilischen Republik. 1790

gestanden die Herausgeber des Ha-me'assef in finanziellen Schwierigkeiten zu
sein, die Verantwortung für die Zeitschrift wurde in die Hände Aaron Wolfssohns

gelegt, der „geringes Interesse an der Organisation der maskilischen
Bewegung" zeigte (S. 366).

1794 zog die Redaktion des Ha-me'assef mit Wolfssohn von Berlin nach
Breslau um, und damit begann eine zunehmende Radikalisierung der
Zeitschrift, die mit inneren Spaltungen und dem krisenbehafteten Ende der
Haskalabewegung parallel verlief. Diejenigen, die sich als Vertreter des

maskilischen Idealtyps, als die „wahren Maskilim", verstanden, kämpften nun
an zwei Fronten: Gegen orthodoxe Engstirnigkeit einerseits und Glaubensabfall

andererseits. Während die Orthodoxie kompromisslos auf ihrem Standpunkt

verharrte, waren die bereits säkularisierten Juden enttäuscht über den

erfolglosen Kampf für eine verbesserte Rechtsstellung und viele spürten eine
tiefe Entfremdung gegenüber der jüdischen Tradition, die oft von dem Wunsch
begleitet wurde, sich ganz aus der Gemeinde zu lösen. Die Krise am Ende des
18. Jahrhunderts beschreibt Feiner an Hand mehrerer Beispiele, die die
schwindende Zuversicht in Kraft und Zukunft der Haskala reflektieren. Er
folgert: „Die Maskilim hatten eine intellektuelle und pädagogische Modernisierung

und eine interne kulturelle Revolution vorangetrieben, aber die
gesellschaftlichen Veränderungen und die Akkulturation im jüdischen Berlin,
die lange vor der Revolution der Haskala begannen, überholten die Haskala
und ließen sie weit hinter sich, so dass deren Modell der Modernisierung sich
kaum bewähren konnte. Weil sich das Zentrum der Maskilim mit seinen

Schlüsselpositionen und Einrichtungen in Berlin befand, führte der
Zusammenbruch hier zur Krise der gesamten Haskala" (S. 378). Die jüdischen
Kulturkämpfe um verschiedene Themen vertieften die Kluft zwischen den
„Revolutionären der Aufklärung" und der „defensiven Orthodoxie" zunehmend. Als
die 'Gesellschaft der Freunde' im Zuge der sehr ausgebreiteten Kontroverse
um die frühe Beerdigung der Juden grosse Anstrengungen unternahm, um eine
alternative Beerdigungsgesellschaft zu gründen, wurde erstmals die Frage
aufgeworfen, ob Orthodoxe und Aufklärer künftig „gemeinsam weiterleben"
könnten (S. 416). Die Analyse zweier gesellschaftskritischer Theaterstücke,
die in den 1790er Jahren verfasst wurden, beendet den vierten Teil des Buchs.
Euchels Reb Henoch und Wolfssohns Leichtsinn und Frömmelei seien „historisch

wertvolle Zeugnisse der gesellschaftlichen Prozesse im deutschen Judentum

am Ende des Jahrhunderts" (S. 446), so Feiner. Aus dem dargestellten
familiären Chaos, das sich in fehlender Kommunikation zwischen den

Generationen, religiöser Laxheit, sexueller Freizügigkeit, wie auch in erzieherischer

Orientierungslosigkeit und orthodoxer Engstirnigkeit zeigt, wird die

Figur des Maskil herausgehoben: Er ist der Einzige, der „die in die Irre Gegangenen

auf den richtigen Weg zurückführen kann" (S. 451).
Feiner gelingt es ausgezeichnet, die Haskala im Kontext der allgemeinen

gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen zu reflektieren. So zeichnet

215



er immer wieder ein schillerndes Panorama der verschiedenen und oft
gegensätzlichen Strömungen, innerhalb derer die Haskalabewegung einerseits zu
einem integralen Bestandteil der europäischen Aufklärung wird, sich
andererseits aber auch zeigt, dass sie nur einer unter vielen Wegen zur
Modernisierung war. In unzähligen Selbstzeugnissen erweisen sich die Maskilim als
aufmerksame Beobachter des Zeitgeschehens, wie ihre unterschiedlichsten
Stellungnahmen, sei es im naturwissenschaftlichen Bezug auf Kopernikus, im
politischen Interesse an der Französischen Revolution oder in der Figur des

„edlen Wilden" von Juda Hurwitz in der Auseinandersetzung mit dem
Kolonialismus erweisen. Feiner zeigt Verbindungen der Maskilim untereinander
und zu ihren Mäzenen innerhalb der jüdischen Wirtschaftselite ebenso auf wie
die Beziehungen zu den christlichen Aufklärern und deren Gesellschaften. Im
Verlauf der Geschehnisse vermag er es, Marksteine der Geschichte aufzuspüren,

wie die Herausgabe der kurzlebigen Zeitschrift Kohelet mussar nbmp
"1010) als ersten gezielten „Versuch, den säkularen Autor als Alternative zum
traditionellen Prediger zu etablieren" (S. 95), Rabbiner Teweles Predigt gegen
Divre shalom we-emet als ersten orthodoxen Text oder ein Brief an Wessely,
dessen Adressaten sich als erste fest organisierte Gruppe von jüdischen
Intellektuellen definierten. Die vielen Facetten der Geschichte der Haskala
werden zu einem überzeugenden und spannenden Handlungsstrang verwoben,
in dem die seelischen Nöte und inneren Konflikte sowohl der Maskilim als
auch ihrer orthodoxen Gegner verständlich und auch für den Leser des 21.
Jahrhunderts nachvollziehbar werden. Erwähnt sei hier nur das Beispiel des

Berliner Oberrabbiners Hirschel Levin, der, zerrieben zwischen dem
traditionalistischen und dem maskilischen Lager, keinen anderen Ausweg sah, als die
panische Flucht aus Berlin - Feiners Faszination von der jüdischen
Aufklärung ist spürbar und überträgt sich durchaus auf den Leser - ein starkes

Buch, auch in der hervorragenden Übersetzung von Anne Birkenhauer!
Die Maskilim selbst sahen ihr Projekt des kulturellen Wandels als gescheitert

an. In der Schaffung der literarischen Republik, „die grundlegend für die

Entstehung einer dynamischen und engagierten Öffentlichkeit war" (S. 464),
lag jedoch ihr enorm wichtiger Beitrag zur Modernisierung. Aus der historischen

Perspektive sieht Feiner daher das Gelingen der Haskalabewegung:
„Auch wenn der Kulturkampf noch lange nicht entschieden war, hatte die neue
intellektuelle Elite das Monopol auf das Wissen und die Führung der
Öffentlichkeit, das in der aschkenasischen Gesellschaft in den Händen der religiösen
Elite gelegen hatte, ein für allemal gebrochen" (S. 461). Die Fortschreibung
des Kulturkampfes im 19. Jahrhundert, speziell nach Erlass des
Emanzipationsedikts von 1812 mit seinem § 39, der die Regelung des jüdischen Er-
ziehungs- und Kultuswesens offen Hess, und zu dessen Klärung sich in der
Folge nicht mehr nur Orthodoxe und Modernisierer zu Wort meldeten, sondern
auch die preussische Beamtenschaft, wäre ein interessantes und noch
ausstehendes Forschungsvorhaben.

216


	Aus einer kulturellen Revolution geboren : die Republik der Maskilim als säkulare Alternative zur rabbinischen Elite

