
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Das Wort als Emphase des Gebotes : die Unmöglichkeit des Mordes
nach E. Lévinas

Autor: Espeel, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wort als Emphase des Gebotes -
Die Unmöglichkeit des Mordes nach E. Lévinas

von Urs Espeel*

Die Übersetzung des Sechsten Wortes des Dekalogs (nxm xb) ist trotz
oder gerade wegen der geringen Anzahl der Worte schwierig. Obwohl
es sich im Hebräischen nur um zwei Worte handelt, ist ein Vielzahl von
Interpretationen möglich, je nach dem, wie die Wurzel mn gedeutet,
wie das hebräische Futur ausgelegt wird und was es mit der Verneinung
auf sich hat. Die Vielzahl der Möglichkeiten, diese beiden Worte zu
verstehen, findet ihren Niederschlag sowohl in jüdischer als auch in
christlicher Tradition. Dennoch können beide Traditionen voneinander
unterschieden werden. Dieser Unterschied betrifft in Ansätzen sowohl
die Übersetzung als auch weit mehr noch die Auslegung.

Das Sechste Wort ist in einer bestimmten Lesart Zielpunkt von Totalité

et Infini, dem ersten Hauptwerk von Emmanuel Lévinas (1906-
1995).' Es ist das Erste Wort, welches das Ich im Angesicht des Anderen

(also eigentlich „ich") hört und in gewisser Weise, da das Hören
nicht unabhängig von der Gegenwart des Anderen gedacht wird, auch
sieht.2 Im zweiten Hauptwerk: Autrement qiï être au-delà de l'essence,3

* Urs Espeel, Am Luitpoldhain 49, D - 96050 Bamberg.
1

Emmanuel lévinas, Totalité et Infini - Essai sur l Extériorité, Paris 2000.
2 In diese Richtung gehen zum Beispiel Raschis (Schlomo b. Isaak; 1040-

1105) und Ibn Esras (Abraham b. Mehr Ibn Esra; 1092-1167) Auslegungen zu
Ex 20,18: Und das ganze Volk sah die Stimmen und die Blitze und die Stimme
des Schofar und den Berg rauchend. Das Volkfürchtete sich, zitterte und stand
von ferne nyn NT] "înn-nxi "iswn bip nx] ni^bn-nx] nbipp-nx cptn nyn-bm

pfna npim wm)- Raschi schreibt zu „sah die Stimmen": „Das Volk sah das
Gehörte" (Stötten nx TNTi). Das Volk sieht die Bedeutung der Worte. Dies kann
auf verschiedene Weise verstanden werden. Entweder es versteht die Stimmen
oder damit zusammenhängend, die Worte erhalten ihre Bedeutung eben nur im
Miteinander, also gerade in dem die Offenbarung den Nächsten nicht aus-
schliesst.

Ähnlich Ibn Esra in seiner Auslegung. Das Sehen wird im Zusammenhang
mit der Offenbamng nicht ausgeschlossen, ist aber mit den anderen Sinnen
verbunden. Er schreibt zur Stelle: „Alle Sinne richteten sich auf einen Ort" "O



taucht das Sechste Wort diesseits des Gedankens der „Stellvertretung"
auf.4 Die Stellvertretung ist die radikale Konsequenz des Mordverbots
und ist das Zentrum des zweiten Hauptwerkes.5

Ist dieser Zusammenhang richtig, dann bedingt die Auslegung des

Sechsten Wortes des Dekalogs die Auslegung der Stellvertretung. Die
Stellvertretung ist nicht unabhängig vom Mordverbot. Um diesen
Gedanken der Stellvertretung besser fassen zu können, empfiehlt es sich,
der Auslegung des Mordverbots durch Lévinas als deren Grundlegung
gesteigerte Aufmerksamkeit zu schenken.'' Dies soll an Hand der
folgenden Überlegungen versucht werden mit dem Ziel die Unmöglichkeit
des Mordes auch aus jüdischer Tradition verstehbar werden zu lassen.7

Da das Sechste Wort des Dekalogs sowohl in jüdischer als auch in
christlicher Tradition übersetzt und interpretiert wird, beginnen die

ins mpn px m-nnna rniz/nnn bn). Wenn sich aber alle Sinne auf einen Ort richten,

kann dann nicht die Schlussfolgerung gezogen werden, dass eben auch die
Wahrnehmung des Nächsten miteinbezogen sein muss, solange kein Einzelner
Sinn sich von anderen Sinnen emanzipiert? (Beides nach: 1D0 ,rubra mtnpü
min niran p maw, Jerusalem o. J.).

3 Emmanuel Lévinas, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, LeHaye
1978.

4 Mit dem Gedanken der Stellvertretung wird bei Lévinas, die Unmöglichkeit
einen Mord zu begehen, in seiner Bedeutung und Konsequenz für das Ich

ausgedrückt. Wird der Gedanke der Stellvertretung abgelehnt oder bei Seite

gelassen, kann danach gefragt werden, ob derselbe Autor die Unmöglichkeit
des Mordes nicht auch verkürzt darstellt.

5 Siehe das Vorwort zu Autrement qu'être ou au-delà de l'essence.
6 Nicht in expliziter Riickbindung an den Tanach aber doch in einem

theologischen Rahmen einer systematisch-theologischen Begrifflichkeit und den damit
einhergehenden Schwierigkeiten findet sich dieser Gedanke zum Beispiel bei:

Norbert Fischer, Ethik und Gottesfrage, in: Norbert Fischer & Jakub Siro-
VÂTKA (eds.), Für das Unsichtbare sterben - zum 100. Geburtstag von Emmanuel

Lévinas, Paderborn 2006, S. 25-42, hier S. 31. - Im gleichen Band präziser
in rein philosophischer Terminologie: Ludwig Wenzler, Menschsein vom
Anderen her, S. 165ff.

7 Der Vergleich der Gedanken Lévinas' mit der jüdischen Tradition hat
nicht das Ziel, die Originalität in Frage zu stellen, noch soll er ein Beitrag
dafür sein, zu zeigen, Lévinas argumentiere religiös. Die traditionelle Einbettung

hilft vielmehr eine Hauptintention von Lévinas in seinem philosophischen
Denken nachzuvollziehen: den Logos zu unterbrechen. Diese Unterbrechung
muss natürlich selbst von einer Tradition herkommen, fällt weder naiver Weise

vom Himmel noch ergibt sich eine Unterbrechung aus dem System, das es zu
unterbrechen gilt.

163



Überlegungen mit dieser Fragestellung. Zu einer Übersetzung gehört
aber nicht nur die Wiedergabe der einzelnen Worte, sondern auch die

Stellung, die diese Worte innerhalb ihres Kontextes einnehmen. An
diesem Punkt geht das Judentum, welches Lévinas für seine Überlegungen

fruchtbar macht, einen anderen Weg als normalerweise das

Christentum oder die Kultur, die durch das Christentum geprägt ist.
Dieses wirkt auch da noch, wo sich der Denker von ihm - explizit oder

implizit - verabschiedet hat. Mit anderen Worten, die christliche Tradition

ist gerade durch ihre Übersetzung bleibend wirksam. Für das

protestantisch geprägte Deutschland heisst dies beispielsweise immer
noch: durch die Lutherbibel.

Ein zweiter Schritt, der sich nun explizit der philosophischen Auslegung

Lévinas' widmet, beginnt ebenfalls mit der Schwierigkeit der
Übersetzung: Diesmal steht die Übersetzung des Sechsten Wortes aus
dem Französischen, wie Lévinas es wiedergibt, ins Deutsche im Brennpunkt

der Aufmerksamkeit. Es wird sich zeigen, wie abhängig eine

sinnvolle Übersetzung von ihrem kulturellen Hintergrund ist. Gerade
eine solche Übersetzung läuft Gefahr, Lévinas' Hauptanliegen zu
verdecken: Das Wort des Dekalogs als Rede und nicht etwa als Verbot zur
Sprache kommen zu lassen.

Die Gedanken werden gebündelt unter der Fragestellung, welchen
Text Lévinas auslegt: Ist es der Text der hebräischen Bibel oder der
französischen Übersetzung? Oder gibt es eine Möglichkeit, die noch

vor jeder gesprochenen Sprache liegt, um die es vor allem Martin Buber

und Franz Rosenzweig ging?8 Lévinas' Interpretation des Sechsten

Wortes ist vor allem dadurch möglich, so die These, dass er sich auf
den unpunktierten Text des masoretischen Textes bezieht. Er ermöglicht
eine Verbindung zwischen dem, was Lévinas in seinem zweiten
Hauptwerk mit „Sagen" umschreibt, und einem zur Sprache drängenden

Zeichen. Es wird eine Übersetzung des Sechsten Wortes angeboten
werden, die dann gleich wieder widerrufen wird.

8 Martin Buber und Franz Rosenzweig verfolgten mit ihrer Verdeutschung
vor allem das Ziel auch die Sprachlichkeit des biblischen Hebräisch mit Hilfe
der Gesangszeichen und der in den einzelnen Vokalisationen ausgedrückten
Klangfarbe auch im Deutschen wiederzugeben. Grundlage ihrer Verdeutschung

ist damit der laut gelesene, traditionelle hebräische Text. Siehe dazu:
MARTIN Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, in: DiefünfBücher
der Weisung, verdeutscht von Martin Buber gemeinsam mit Franz
Rosenzweig, Stuttgart 1992, S. [3]-[44],

164



1. Wort und Gebot

Der wichtige Unterschied zwischen jüdischer und christlicher Tradition
betrifft das Gesamtverständnis des Dekalogs. Dieses zeigt sich bereits
in den zusammenfassenden Überschriften des Dekalogs selbst. Während

die Lutherbibel den Text mit „Die zehn Gebote" verstehend
wiedergibt, umschreibt die jüdische Tradition „denselben" Text mit niCT
IilTO - „Die Zehn Worte / Das Zehnwort". Der Unterschied liegt vor
allem in der Zuordnung der Gattung: Während „Gebot" einen gesetzlichen

Hintergrund gleichzeitig hervorhebt wie zu negieren sucht, betont

„Wort" darüber hinaus den anredenden Charakter.9 Die Anrede ist
dadurch gekennzeichnet, dass zu ihr vor dem Hören kein Verhalten möglich

ist. Der Unterschied zwischen „Gebot" und „Wort" ist also nicht im
Sinne eine Trennung zu verstehen. Vielmehr gilt: das Gebot kann nicht
ohne Wort sein, die Bedeutung des Worts geht hingegen weder im
Gesetz noch im Gebot auf.

Dieser Unterschied soll kurz am Beispiel des Sechsten Wortes in
zwei unterschiedlichen Kontexten näher ausgeführt werden. Das erste

Beispiel betrifft die Übersetzung und Exegese des Sechsten Wortes

9 Diesen Gedanken macht Hans G. Ulrich in seinem neusten Buch innerhalb

der protestantischen Ethik fruchtbar, gerade indem er sich der jüdischen
Tradition öffnet. Zwar betonte auch die protestantische Theologie einen Unterschied

zwischen „Gebot" und „Gesetz". Die vertiefte Bedeutung des Gebotes
als „Wort", wie sie im vorliegenden Aufsatz vorausgesetzt wird, unterscheidet
sich vom herkömmlichen protestantischen Verständnis aber vor allem dadurch,
dass das Wort das Gebot selbst als lembedürftig zur Sprache bringen will. Es

geht nicht um einen einfachen Gehorsam im Vertrauen darauf, dass die Gebote

gut gemeint sind, sondern darum, sich mit den Geboten als relevante Aussagen
zu beschäftigen. Ulrich betont aus diesem Gmnd den explorativen Status der
Gebote. Besonders eindrücklich im Zusammenhang mit dem Tötungsverbot:
Hans G. Ulrich, Wie Geschöpfe leben. Konturen evangelischer Ethik, Berlin /
Münster 22007 Ethik im theologischen Diskurs; Bd. 2), S. 176f.

Das Problem, um das es geht, hat Buber mit folgenden Worten auf den
Punkt gebracht: „Und da die Gesellschaft eine ihr so lebenswichtige Angelegenheit

begreiflicherweise nicht auf eine so unsichere Grundlage wie die
Glaubensfrage - Hörenwollen oder Gehörverweigern - stellen mag, ist sie bestrebt,
die ihr erforderlich scheinenden Gebote und Verbote aus dem Bereich der

'Religion' in den der 'Moral' zu überführen, das heisst aus der Sprache der
persönlichen Imperativ-Rede in die der unpersönlichen Soll-Satzung zu
übertragen." (MARTIN Buber, Was soll mit den Zehn Geboten geschehen? Antwort
auf eine Rundfrage, in: Ders., Werke, Bd. II Schriften zur Bibel, München
1964, S. 898).'

165



durch Benno Jacob im Gegenüber zur Lutherübersetzung.10 Das

Hauptaugenmerk liegt dabei auf zwei Punkten: erstens, auf die Interpretation
des Futurs und zweitens, auf die Verneinung. Beide können getrennt
betrachtet werden. Dies geschieht in der historisch-kritischen Exegese

jedoch kaum, da ein bestimmtes Verständnis von Grammatik diese

Sichtweise nicht ermöglicht." Das zweite Bespiel beschäftigt sich mit
einem Midrasch, der verständlich werden lässt, inwiefern das Sechste

Wort bei Lévinas das Erste Wort werden kann. Ein Midrasch ist dabei
mehr als eine „homiletische" Auslegung. Er ist - zumindest für Lévinas

- die Methode, philosophische Prinzipien der Auslegung kenntlich
werden zu lassen.

1.1 Das Sechste Wort und das fünfte Gebot

Der Unterschied zwischen Wort und Gebot wird in der Übersetzung
deutlich. Die Lutherübersetzung gibt den Text des TötungsVerbots fol-
gendermassen wieder:

10 Benno Jacob, Das Buch Exodus, ed. Sh. Mayer / J. Hahn & A. Jür-
GENSEN, Stuttgart 1997.

" Hinter dieser Formulierung verbirgt sich die grammatische Beschreibung
der Verneinung. Diese kann in einigen Sprachen sowohl als Adverbiale als
auch als Partikel beschrieben werden. Wird die Verneinung als eine Adverbiale
gefasst, dann bezieht sie sich immer auf das Verb und ist ihr semantisch
zugeordnet. Wird sie jedoch als eine Partikel gedeutet, dann kann die Verneinung
eine Bedeutung erlangen, die sich nicht allein auf das Verb bezieht, sondern für
sich genommen schon eine Aussagemöglichkeit einschliesst - die Tatsache der
Erscheinung einer Verneinung für sich genommen also. Es ist die Möglichkeit
die Verneinung als eine Partikel zu aufzufassen, die Jacob und Lévinas fruchtbar

machen.
Das Problem der Interpretation der Verneinung hat auch Rosenzweig im

Zusammenhang mit der Übersetzung des Dekalogs beschäftigt und lässt deutlich

werden, wie viel Gewicht diesen zwei Buchstaben im Hebräischen
zukommen kann. Rosenzweig geht es vor allem darum in der besonderen Bedeutung

der Verneinung, einer einfachen Interpretation der Verneinung als Adverbiale,

die aus dem Gebot eine Verheissung macht zu widerstehen. Einer
solchen Interpretation stehe nicht nur die Vulgata entgegen. Diese unterscheide
bei den Textstellen, in denen von Verheissung gesprochen werden könne und
den Stellen, die nicht unter der Verheissung fallen können, durch einen jeweiligen

unterschiedlichen Gebrauch der Verneinung. In erstem Falle findet sich
in der Vulgata „ne" und im zweiten Falle ein „non". So auch im Dekalog:
„non". Siehe: Brief an Eugen Rosenstock (1059), in: Franz Rosenzweig, Der
Mensch und sein Werk, ed. R. Rosenzweig U. a., Den Haag 1979 Gesammelte

Schriften, Bd. 1,1), S. 1070.

166



12
Du sollst nicht töten. "

Die Übersetzung liest sich flüssig und bereitet beim Lesen keine
grösseren Verständnisschwierigkeiten. Der Leser erhält ob der Flüssigkeit
des Textes den Eindruck, gut über den Inhalt des hebräischen Textes
informiert zu sein. Kaum ein Zweifel ist möglich. Anfragen können erst
dann entstehen, wenn dem hebräischen Text mehr Gewicht zuerkannt
wird, der Inhalt eines Satzes also nicht losgelöst wird von seiner Form.
Oder anders ausgedrückt: Die These, der eine Sinn, der hinter den Worten

liegt, sei in allen Sprachen gleich, wird aufgegeben.1"'

Damit kommen zwei Grössen ins Spiel, die die Lutherübersetzung,
gerade indem sie flüssig übersetzen will und dabei voraussetzt, dass der
Text (eindeutig?) verstehbar sei, unterschlägt: Der hebräische Satz steht
im Futur und die Verneinung steht am Anfang. Beiden Beobachtungen
können leicht abgewimmelt werden. Das hebräische Futur habe eben

die Möglichkeit, semantisch ein Jussiv zu sein und in der hebräischen

Sprache stehe die Verneinung als Adverbiale eben immer vor dem Verb.
Gerade im Hinblick auf die Verneinung gelte in semantischer Hinsicht,
dass ihre Stellung unerheblich ist.

Jacobs Kommentar ist hingegen in der Lage, beiden Punkten eine

Bedeutung abzugewinnen. Weder die Voranstellung der Verneinung noch
die Semantik des Futurs ist für das Verständnis des Textes unerheblich.
Der mögliche Sinn kann nicht unabhängig von diesen beiden Punkten
erschlossen werden. Und so kommt es zu folgender Übersetzung:

Nicht sollst du - morden!14

Mit der Voranstellung der Verneinung verfolgt Jacob das Ziel, ihr eine

Bedeutung zu geben, die über eine einfache Verneinung des Verbs hi-

12 Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers (revidierte Fassung
1984), Stuttgart 1989, Ex 20,13 und Dtn 5,17.

n Genau hiergegen formuliert sich der Widerstand der Verdeutschung
durch Buber und Rosenzweig. Der Sinn kann nicht losgelöst werden von der
Sprache, in der sie formuliert wurde. Dieser auf den ersten Blick Allgemeinplatz

wird aber bei den beiden Gelehrten radikaler beherzigt als zum Beispiel
in der Exegese. Buber und Rosenzweig versuchen in ihrer Verdeutschung noch
nicht einmal den einen Sinn wiederzugeben, der nicht erreicht werden kann.
Sie verabschieden sich überhaupt von der Annahme, dass auch das Original
nur eine Sprache spricht; vgl. bShab 88b: „Jedes Wort, das aus dem Munde der
Allmacht hervorging, teilte sich in siebzig Sprachen" ma scrttf mam mm
rmitzf? crsntp1? pbm nmon).

14
Jacob, Exodus, S. 580. Auf den wichtigen Unterschied zwischen „töten"

und „morden" wird in diesem Zusammenhang nicht extra eingegangen.

167



nausgeht. Dadurch dass das „Nein" am Anfang steht, hat es eine
„zurückschreckende" Wirkung noch bevor der Inhalt zur Sprache kommt -
mit „Donnerstimme".15 Sie paralysiert den Hörenden und unterbricht
damit die Eigenmächtigkeit des Ichs. Ein Punkt, der für Lévinas sehr

wichtig ist.

In dieselbe Richtung geht auch die Interpretation des Futurs. Es fällt
auf, dass rein von der Form her, die Lutherbibel und Jacobs Übersetzung

das verneinte hebräische Futur mit einem „nicht sollen" wiedergeben.

Doch schon das Bild, das Jacob seiner Übersetzung gibt,
verfremdet den deutschen Text. Die Umstellung der Worte ist ungewöhnlich

und stört damit die alltägliche Lesegewohnheit. Darüber hinaus
teilt der Bindestrich den Satz wie im Hebräischen in zwei Teile.16

Durch die Verfremdung will Jacob folgendes zu bedenken geben:

15
„Jeder Satz besteht nur aus zwei Worten. Das erste ist das mit Donnerstimme

zurückschreckende Kb, das zweite ist die nackte Tat an sich, ohne
Objekt, in der zweiten Person der Einzahl" (S. 580). Von dieser Perspektive kann
auch ein Blick auf die berühmte Geschichte des Proselyten bei Hillel dem
Älteren geworfen werden. Es ist oft bemerkt worden, dass der Satz: qbvi na bn

nmi Pî 70yn Kb ponb pko - „Alles, was Du hasst, tue nicht Deinem Nächsten.

Das ist die ganze Tora. Geh und lerne" (eigene Übersetzung) in einer
Verneinung steht und zu fragen ist, ob eine positive Formulierung, wie sie R.

Aqiva formuliert (J1QD "|Jnb rariKl) denn nicht auch möglich, wenn nicht besser
sei. Wichtig in diesem Zusammenhang ist der Kontext. Hillel spricht zu einem
Nicht-Juden, also jemanden, der noch nicht frei ist vom Götzendienst.
R. Aqiva spricht zu Juden und zitiert direkt aus der Tora (Lev 19,18). Die
Verneinung hat auf diese Weise gelesen vor allem die Bedeutung: den Götzendienst

abzuwehren. Eine mögliche Schlussfolgerung, die noch fruchtbar
gemacht werden könnte, ist, dass Mord in einem engen Zusammenhang mit dem
Götzendienst steht.

Auf die besondere Bedeutung der Verneinung weist auch ein Text aus der
Mechilta de-R. Jishmacel hin, der aus dem Talmud folgende Passage aufnimmt:

p 1Kb byi in p by iqik KTpy •on bKyaiy on orr 1Kb 1Kb bvi p p by noax io -
paraphrasierte Übersetzung: Bei der Übergabe der Tora sagten die Israeliten zu
den Geboten „ja" und zu den Verboten „nein", Wort R. Jischma'els; R. Aqiva
sagt: zu den Geboten ,ja" und zu den Verboten ,ja" (MekhY ba-Hodes 4, ed.

Horovitz-Rabin S. 219,1 f). Dadurch dass R. Aqiva die Zustimmung sowohl in
Bezug auf die Gebote als auch der Verbote fordert, hebt er hervor, dass die
Zustimmung nicht auf die Einsicht der Zustimmenden zurückgeht. Weder
Gebot noch Verbot sind selbstverständlich.

16 An der Zweigliedrigkeit des Sechsten Wortes ist auch Buber und Rosenzweig

gelegen. Sie übersetzen mit „Morde nicht", das Ausrufezeichen, welches
nach einem Imperativ durchaus zu erwarten wäre, wird allerdings nicht gesetzt.
Da der Vers im Hebräischen seine Betonung am Ende hat, könnte aber vermutet

168



Die Verbalform ist im Hebräischen an sich ein Futurum, was einerseits
gebieterischer und drohender ist als in anderen Sprachen der Imperativ und die
Befolgung gegenüber der Hoheit des Verbietenden und der Schwere der Untat
als sicher annehmen will (nicht wirst du morden!), andererseits, da die
Unterlassung der Zustimmung des Angeredeten bedarf, seinen besseren Willen
vorausnimmt und eben dadurch weckt und schärft.17

Auf eine Nuance kommt es in diesem Zusammenhang an. Durch die

glatte Übersetzung der Lutherbibel kann der Eindruck entstehen, das

hebräische Futur könne semantisch sich dem Imperativ nähern und ihm
nahezu entsprechen. Futur und Jussiv seien zwei ineinander überführbare

Semantiken.
Jacob hingegen betont eine andere Realität. Er überfuhrt das Futur

nicht in einen Imperativ. Vielmehr ist die Steigerung des Imperativs das

Futur; und das in zweierlei Hinsicht: Zum einen wird durch das Futur die

Hoheit des Gesetzgebenden angezeigt, eine Hoheit, die nicht auf Augenhöhe

ist mit dem demjenigen, an den das Gesetz gerichtet ist. Diese Hoheit

zeichnet sich aber gleichzeitig dadurch aus, dass sie die Untat des

Mordes eigentlich nicht für möglich hält. Sie begrenzt also nicht eine

bereits existierende Realität, sondern eröffnet eine Realität, in welcher
der Mord schon immer ausgeschlossen ist. Zum anderen weckt das Futur
mehr als der Imperativ den guten Willen des Angeredeten. Es begrenzt
ebenfalls nicht das Böse des Menschen, sondern weckt sein Gutes.

Beide Punkte machen deutlich: Während der Jussiv oder Imperativ
in seiner Forderung vor allem eine Begrenzung und damit die Annahme
in sich trägt, dass diese Grenze nicht nur überschritten werden kann,
sondern immer schon überschritten wurde, zielt das Futur in Jacobs

Interpretation auf eine andere Realität ab. Das Futur zeigt eine
Wirklichkeit an, die noch vor jeder begangenen Tat steht. Das Gute ist somit
quasi „früher" als das Böse.18 Dies ist ebenfalls ein Punkt, der für Lévi-
nas von entscheidender Bedeutung ist.

werden, dass durch die Nachstellung des „nicht" im Vergleich zum hebräischen
Text diese Betonung für das Hervorheben der Verneinung nutzbar gemacht worden

ist. Vgl.: DiefünfBücher der Weisung, S. 206 und 492.
17

Jacob, Exodus, S. 580 (Hervorhebung von Verfasser).
18 In eine ähnliche Richtung geht auch die Interpretation des verneinten

Futurs in einem anderen Zusammenhang des Qizzur Shulchan 'Arukh, § 184: bm

ran nab ytznb naxr nmw ,s7wi Kip] iron xbw a by pK rronb ran by r nnan
j?bh xnpj man Kb pryw a by pK :ron nab k?K ,nas3 Kb nan nab ,pyn - „Jeder,
der seine Hand gegen seinen Nächsten (auch nur) erhebt, um ihn zu schlagen,
auch wenn er ihn nicht geschlagen hat, wird ein Frevler genannt, da gesagt ist:
Und er sprach zu dem Frevler: Warum wirst du deinen Genossen schlagen?

169



1.2 Das Sechste Wort und das Erste Wort

Die Hoheit des Gesetzgebers ist bei Jacob und den Exegeten immer
Gott. Wie einleuchtend die zweite Tafel auch sei, ihre Gültigkeit als

Forderung hat der Dekalog immer durch Autorität und Macht Gottes.
Es wird hierarchisch von oben nach unten gelesen. Einen anderen Weg,
eine Verbindung zwischen dem Sechsten Wort und dem ersten Wort
herzustellen, findet ein Midrasch aus der Mechilta de-Rabbi Jischmacel.

Gott erscheint hier nicht als Autorität, der sein Gesetz mit Macht durchsetzt.

Im Abschnitt ba-Hodes 8 heisst es:

Auf welche Weise wurde das Zehnwort gegeben? Fünf auf der einen Tafel und
fünf auf der anderen Tafel. Geschrieben ist „Ich Y-H-W-H bin dein Gott" (und)
gegenüber ist geschrieben „Nicht sollst du - töten".19

Das Sechste Wort als Erstes Wort der zweiten Tafel steht auf gleicher
Höhe wie das Erste Wort der ersten Tafel.20 Dadurch können sie zu-

(Ex 2,13) Warum schlugst du steht nicht geschrieben, sondern Warum wirst du
schlagen: obwohl er ihn (also) noch nicht geschlagen hat, wird er ein Frevler
genannt" (eigene Übersetzung).

19
Eigene Übersetzung: Die einzelnen Worte sind in Anlehnung an Jacobs

Übersetzung gestaltet. Im Original heisst es: HT mb by 'n :mnmn rntfy um
mnn xb num -pnbx 1,1 3iri::) -~T nib by (ed. Horovitz-Rabin S. 233,9f).

Der gleiche Abschnitt kennt aber noch eine andere Anordnung der Gebote,
die wenigstens genannt werden soll: mb by mwïl nt mb bv rntyy amaix traarn
DU3K mmb u® by cnnm - m am nbxn nnmn rix mtf nt - „Die Gelehrten sagen:
Zehn auf der einen Tafel und zehn auf der anderen Tafel, da geschrieben steht:
Diese Worte hat der Herr gesprochen - und sie aufzwei Stein tafeln geschrieben

(Dtn 5,19)" (eigene Übersetzung).
Nach dieser Lesart ist das Zehnwort zweimal aufgeschrieben. Die erste und

die zweite Tafel enthalten also den identischen Inhalt. Eine solche Auslegung
hat einen anderen Fokus, der nicht weniger interessant ist. Sie betont die
bleibende Bedeutung des Zehnwortes sowohl „im Himmel als auch auf Erden". Es

gibt in Bezug auf das Zehnwort nicht zweierlei Mass: sowohl der Himmel als
auch die Erde beziehen sich gleichermassen auf die gleichen Zeichen -
Ausdruck der Relevanz und Freiheit der Interpretation durch das Zeichen.

20 Eine andere Möglichkeit der Anordnung findet die Auslegung zu Ibn Es-
ra (niTV px by WITS): Sie verbindet das erste mit dem letzten Wort des Dekalogs

in Form einer inclusio. Diese inclusio findet sich auch in einem modernen
Kommentar, nach dem die Beobachtung, der Dekalog beginne mit „Ich bin der
Herr dein Gott" und ende mit „in Bezug auf Deinen Nächsten" von Relevanz
sei. Leider wird dieser Punkt im Kommentar selbst nicht weiter vertieft. Siehe:
Nahum M. SARNA, The JPS Commentary, Exodus mm, The traditional Hebrew

Text with the New JPS Translation, Philadelphia u.a. 1991, S. 108.

170



sammen als ein Satz gelesen werden. Die Herausforderung besteht darin,

die beiden Sätze sinnvoll miteinander zu verbinden. Klassisch wäre
eine kausale Verknüpfung:

Weil ich Y-H-W-H bin, sollst Du nicht töten.

Eine kausale Verknüpfung auf diese Weise brächte allerdings die Autorität

Gottes zum Vorschein als einen Gesetzgeber, so dass das Erste
Wort als Begründung dem Sechsten Wort vorgeordnet wäre. Von „auf
gleicher Höhe" kann dann nicht mehr wirklich gesprochen werden. Die
Mechilta verbindet anders:

Das (so) Geschriebene sagt: jeder der Blut vergiesst - es wird ihm angerechnet,

als ob er das Bild verkleinere.

Die Verbindung ist nicht kausal, sondern konditional. Hinter ihr steht

die Formel „wenn dann ...". Das eine wird in Verbindung mit dem
anderen gelesen - im Falle des Midrasch wird von der zweiten Tafel

zur ersten gelesen. Wenn von Gott geredet werden soll, dann beginnt
diese Rede nicht mit Gott selbst, sondern mit der Welt - oder: Von Gott

Liest man das Erste Wort mit dem Zehnten Wort zusammen, erhält man auf
diese Weise: isnb -pnbx mm miis „Ich bin der Herr dein Gott... in Bezug auf
Deinen Nächsten" - und nicht ohne ihn. Dieses „nicht ohne ihn" bedeutet nicht
automatisch den Ausschluss der Möglichkeit einer direkten Begegnung mit
Gott, ist aber in der Lage eine naive Intimität im Sinne einer ungebrochenen
Gottesbeziehung zu hinterfragen. Eine naive Intimität liegt nach Meinung des

Verfassers dann vor, wenn die Intimität der Beziehung mit der Objektivität
eines „gegen die Allgemeinheit" verwechselt wird. Das starke „gegen" der

prophetischen Rede, wie sie im Prophetenteil der Schrift begegnet, ist nicht
Ausdruck einer selbstsicheren Überheblichkeit, sondern Kritik aus dem Gefühl
der Verbundenheit. Sie ist in aller Aggressivität, wehrlos und verletzlich.

21
Eigene Übersetzung. Im Original: lV>!0 übs pbvn m -[Diuz bD mix mron

m»7 oma. - Die berechtigte Frage, wie es denn möglich sei aus einer negativen
Formulierung eine positive zu machen, lässt sich in diesem Kontext gut
beantworten. Erstens wird aus dem negativen Wort kein positives Gebot im Sinne
einer allzu einfachen, binären Logik abgeleitet. Auf diese Weise kann der
Katechismus Luthers in Bezug auf die 10 Gebote gelesen werden - muss aber nicht.
Es hängt alles davon ab, wie das „sondern" in der Auslegung Luthers zum
5. Gebot im Kleinen Katechismus gedeutet wird. Entweder kontinuierlich oder
diskret. M. LUTHER, Der kleine Katechismus, in: Die Bekenntnisschriften der
evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen '"1998, S. 508. Siehe dazu gerade im
Zusammenhang mit dem Sechsten Wort oder fünften Gebot: ULRICH, Wie

Geschöpfe, S. 176. Damit zusammenhängend befindet sich die positive Formulierung

im Anwendungsfall einer Erzählung. Durch diese wird das negative Wort
denkerisch bewährt. Erzählung und „Gebot" (miswa) hängen miteinander
zusammen: vgl. bBer 6b u. a.

171



kann nicht ohne den Menschen gesprochen werden. Je nachdem, wie
der Einzelne in der Welt lebt, macht das Wort „Gott" Sinn - wird es

relevant. Oder etwas schlagwortartig und rhetorisch in der Semantik der
dialektischen Theologie ausgedrückt: An der Weltlichkeit der Welt
entscheidet sich die Gottheit Gottes. Gott ist damit eine schwache zumindest

vom Verhalten des Einzelnen abhängige Idee.22

Der Midrasch kann aber noch auf eine weitere Weise gelesen werden.

Bisher wurde er so gelesen, als ob mit „Bild" die Sinnhaltigkeit
Gottes intendiert ist. Im hebräischen Text steht für „Bild" m»7. Dieses

Wort meint in Rückbezug auf die Schöpfungsgeschichte (Gen 1) die
Ebenbildlichkeit des Menschen in Bezug auf Gott.23 Ist der Mensch

gemeint, dann ergibt sich eine andere Interpretation: Wenn jemand
tötet, dann wird es ihm angerechnet als ob er die Ebenbildlichkeit des

Menschen verkleinert. Auf dieses „als ob" kommt es an. Es hat nicht
nur theologische Implikationen, die für Lévinas' Deutung des Sechsten
Wortes entscheidend sind.

Der Midrasch bringt in der zweiten Lesart zum Ausdruck, dass der
Mörder die Ebenbildlichkeit des Menschen verkleinert, gerade indem er
sich die Vollmacht gibt morden zu können. Der Mörder hätte damit die
Macht die Ebenbildlichkeit des Menschen anzugreifen und damit sie zu
verändern - sie zu vernichten.24 Das „können" des Mörders wäre damit
unbegrenzt.

22 Das bedeutet nicht, dass die Grenze zwischen Gott und Menschen aufgehoben

ist, so dass der Mensch an Gottes Stelle tritt. Diese Möglichkeit haben
die Rabbinen in ihrer Auslegung zur Ebenbildlichkeit abgelehnt. Siehe dazu:
Stefan Schreiner, Partner in Gottes Schöpfungswerk - zur rabbinischen
Auslegung von Gen 1,26-27, in: Judaica 49 (1993), S. 131-145.

23 Dadurch dass mit dem Gedanken der Ebenbildlichkeit der Mensch in den
Blick kommt, Gott also gerade im Anderen und Fremden relevant wird, kann
auch danach gefragt werden, inwiefern mit der Gottebenbildlichkeit nicht
gerade der Andere und Fremde gemeint ist. Gerade der Fremde spielt für die
Tora eine besonders wichtige Rolle, die so deutlich ist, dass Zitate sich erübrigen.

Deshalb sei im Kontext des Zehnworts nur auf das Vierte Wort (bzw. das

Sabbatgebot) hingewiesen.
24 Diese Möglichkeit findet sich zum Beispiel in einem anderen Kontext

durch R. Aqiva formuliert, wenn er in einer Diskussion zu bedenken gibt: ba

IDE*1mxa mxn m "|die> man rix bona nr nn isiwri - „Jeder, der
Blut vergiesst, siehe der vernichtet die Ebenbildlichkeit" (tJev 8,4). - Interessant

ist der Kontext. Es geht dämm, dass der Mensch sich der Kinder nicht
verwehren darf. Schon das Sich-Verschliessen der Kinder wird in die Nähe des
Mordes gerückt. Dies macht folgender Ausspruch des Ben Asai deutlich: ^ ba

172



Einer solchen Deutung widersetzt sich die Mechilta. Durch das „als
ob" wird dem Mord eine Grenze gesetzt: die Tötung eines Lebens ist
möglich, seine Vernichtung aber nicht. Die Ebenbildlichkeit ist nicht
antastbar. Damit ist der Mord in seinem Ziel einer totalen Vernichtung
unmöglich. Paradox ausgedrückt: Der Mord ist im Zusammenhang mit
dem Ersten Wort eine unmögliche Möglichkeit. Dies bringt ein weiterer
Midrasch zum Zehnwort bezogen auf das Sechste Wort in seinem letzten

Satz deutlich zum Ausdruck:
25Du kannst ein Leben aus Israel nicht vernichten.

2. Rede und Wort
Um dieses „nicht können", um die Unmöglichkeit des Mordes, selbst

wenn er möglich ist, geht es Lévinas in seiner Auslegung des Sechsten

Wortes. Lévinas legt dabei auf ein zweifaches Wert: erstens, hinter
jedem Gebot steht ein Wort („parole") und zweitens, das Wort darf nicht
im Sinne einer Erzählung gedeutet werden, die einen Elintergrund zum
Verständnis des Gebotes bildet.26 Auf dem Grund eines jeden Gebotes

mam rix ütraa iVxd mron rbv nbra man msn potv uw -„Jeder, der sich dem
Kinderkriegen verweigert, die Schrift rechnet es ihm an, als ob er die
Ebenbildlichkeit verkleinere" (eigene Übersetzung).

2~
Eigene Übersetzung. Im Original heisst es: bxawa CDU inxb bim nnx "Xi

)Midrasch cAseret ha-Dibberot, in: ADOLF JELL1NEK [ed.], Bet ha-Midrasch,
Sammlung kleiner Midraschim und vermischter Abhandlungen aus der altern
jüdischen Literatur, Bd. I, Jerusalem 21938, S. 79).

Ähnlich: Die Auslegung zu Ibn Esra (mra px by wits) zu Exodus 20: Sie
verweist ebenfalls auf die Ebenbildlichkeit und die grundsätzliche Unmöglichkeit

des Mordes und bezieht sich dabei auf Gen 4, wo das Blut Abels, obwohl
erschlagen, bleibende Bedeutung hat. Abel ist abwesend anwesend. Wie der
Midrasch 'Aseret ha-Dibberot sieht auch die Auslegung zu Ibn Esra einen
vertieften Zusammenhang zwischen „morden" in der Wurzel rrm und
„vernichten" als die eigentliche Intention des Mordes in der Wurzel 73X (Picel)
(min ^ain nwan p ,maE> "iso ,mbra mxapa, Jerusalem o. J.).

26 An diesem Punkt setzt sich Lévinas deutlich von Paul Ricoeur ab. Dieser
legt in seinen Analysen zur religiösen Sprache nahe, die Erzählung als Fundament

zu betrachten. Lévinas hingegen betont, dass im Judentum der Imperativ
ohne das ekstatische Moment der Metapher von Bedeutung ist. Vielmehr sei
auch die Erzählung von einem Gebot als "im „parole" abhängig. Dass Lévinas
und Ricoeur sich in ihrem Anliegen dabei nicht völlig widersprechen, kann
hier nicht gezeigt werden. Vgl. dazu Emmanuel Lévinas, Du language
religieux et de la crainte de Dieu, in: Ders., L'au-delà du verset, Lectures et
discours talmudiques, Paris 1982, S. 107-122.

173



wird eine Rede hörbar, die eine „Steigerung" des Imperativs ist. Die
Rede ist die Emphase des Gebots. Mit „Rede" wird in diesem Aufsatz
das französische Wort „parole" wiedergegeben, welches sich bei Lévi-
nas auf die hebräische Wurzel im bezieht.27

In zwei Schritten wird im folgenden die Aufnahme der jüdischen
Tradition in Lévinas philosophischen Denken im Zusammenhang mit
dem Sechsten Wort näher expliziert. Dies geschieht analog zum ersten
Teil des Aufsatzes: Beginnend mit der Übersetzung von Éthique et Infini

durch D. Schmidt aus dem Französischen, führt ein zweiter Schritt
dann zu der Frage, inwiefern das Sechste Wort bei Lévinas das Erste
Wort im Angesicht des Anderen ist. Es wird sich zeigen, dass die Rede
bei Lévinas eine emphatische Lesart des Gebotes ist. Diese unterscheidet

sich von der christlichen Lesart vor allem darin, dass sie die Hete-
ronomie des Ich gegenüber dem Anderen für grundlegender annimmt
als die Autonomie, gerade weil der Andere nicht als alter ego in
Betracht kommt.

2.1 Das Sechste Wort als Rede

Es gibt einen Unterschied in der Zitierweise des Sechsten Wortes durch
Lévinas zwischen seinem ersten Hauptwerk Totalité et Infini und dem

Gespräch mit Ph. Nemo über dieses Werk. In Totalité et Infini heisst es:
28

tu ne commetras pas de meurtre"

Dies gibt W. N. Krewani folgendermassen wieder:
29Du wirst keinen Mord begehen.

Die Übersetzung ist 'richtig'. Doch sei an diesem Punkt auf eine
Kleinigkeit hingewiesen, die für den Unterschied zwischen Gebot und Rede

wichtig werden wird und bisher noch nicht angeführt wurde. Während
das Schriftbild im französischen Zitat selbst keinen Punkt noch irgendein
Satzzeichen setzt, findet sich in der deutschen Übersetzung ein Punkt.
Dies ist nur dann für Lévinas' Interpretation relevant, wenn die Emphase
des Gebotes in der Rede kein Satz im Sinne einer abgeschlossenen Einheit

ist. Das Fehlen des Satzzeichens könnte also wichtig werden.
In Éthique et Infini zitiert Lévinas in einem deutlichen Unterschied

zu Totalité et Infini das Sechste Wort gleich zweimal mit:

27
LÉVINAS, Autrement qu 'être, S. 231.

28 Lévinas, Totalité et Infini, S. 217.
29 Emmanuel Lévinas, Totalität und Unendlichkeit - Versuch über die Ex-

teriorität, übersetzt von W. N. Krewani, Freiburg / München 32002, S. 285.

174



Tu ne tueras point30

Die Übersetzung hat sich zu Totalité und Infini vor allem an zwei Punkten

gewandelt: Erstens in der Verneinung und zweitens in der Semantik
der hebräischen Wurzel rrn. Hiess es im ersten Hauptwerk noch „einen

Mord begehen" wird die Wurzel n"X"l nun mit „töten" wiedergegeben.

Beide Punkte sind für das Verständnis des Sechsten Wortes in Lé-
vinas' Sinne äusserst wichtig. Es lässt sich eine Entwicklung ausmachen,

die verständlich macht, inwiefern das Tötungsverbot, die Unmöglichkeit

des Mordes beinhaltet.31 Hier liegt der Fokus aber vor allem auf
der Verneinung und dem Futur.

Schmidt gibt nun das Sechste Wort, wie es im Gespräch mit
Ph. Nemo von Lévinas formuliert wird, in der deutschen Übersetzung
auf unterschiedliche Weise wieder.32 Auf Seite 66:

Du darfst nicht töten.

und auf Seite 68:

Du sollst nicht töten.

Der Unterschied zwischen „nicht dürfen" und „nicht sollen" verdankt
sich wahrscheinlich der französischen Verneinung „ne point", die im
Gegenüber von „ne pas" eine Verstärkung ausdrücken kann. Der
Übersetzerin ist die argumentative Verstärkung der Intention Lévinas
im Kontext aufgefallen. Sie bezieht diese Verstärkung aber auf das Verb
und nicht auf die Verneinung selbst. Des weiteren hat es den Anschein,
die Verstärkung der Intention bezieht sich nicht auf das Futur des
Hebräischen wie des Französischen, sondern auf die gängige deutsche

Übersetzung des Sechsten Wortes der Lutherbibel mit „Du sollst nicht
töten." „Du darfst nicht töten" bezöge sich in dieser Interpretation nicht
auf den Text Lévinas' sondern auf dem kulturellen Hintergrund der

Zielsprache der Übersetzung: die Lutherbibel.
Das „nicht dürfen" drückt eine grössere Dringlichkeit aus als das

„nicht sollen", behält aber eine Struktur bei, die Lévinas sowohl in

30 E. LÉVINAS, Éthique et Infini, Paris 1982, S. 81. 83.
31 Zu verweisen ist hier vor allem auf einen Aufsatz Lévinas zu den Fluchtstätten,

die einem Mörder, der seine Tat nicht absichtlich begangen hat, Schutz
gebietet. In ihm bestreitet Lévinas die Möglichkeit eines unabsichtlichen Mordes

in seiner ethischen Bedeutung. Lévinas bestreitet vor allem, dass der Mord
ein Unterpunkt zur Tötung sei. Vielmehr gelte die umgekehrte Richtung. In:
Emmanuel Lévinas, Ville-refuge, in: Ders., L'au-delà du verset, S. 51-70.

32 Emmanuel lévinas, Ethik und Unendliches, aus dem Französischen
von D. Schmidt, Wien31996 Edition Passagen 11).

175



Totalité et Infini als auch in Éthique et Infini zu überwinden sucht: das

Ich im Gegenüber zum Anderen von einer ontologischen und das heisst
bei ihm von einer allgemeinen Sphäre des Seins her zu denken, auf die
beide - das Ich und der Andere - sich gleichermassen beziehen können.
Mit anderen Worten: Das ich kann sich zu dem Sechsten Wort, wenn es

als Gebot verstanden wird, verhalten.
Jacob hat in seiner Auslegung schon darauf hingewiesen, dass der

Sinn des Sechsten Wortes über ein einfaches Verständnis des Gebotes

hinausgeht, indem es das Gute im Menschen wecke und seinen Sinn
nicht in der einfachen Begrenzung des schon begangenen Bösen hat.

Lévinas verschärft diesen Gedanken, indem er in seiner Auslegung über
Jacob hinausgeht. Das Sechste Wort weckt nicht nur das Gute im
Menschen, in welchem immer noch ein „können" des Ich steht. Das Sechste

Wort paralysiert jedes „können" und hält das Töten/den Mord in
bestimmter Weise für unmöglich:
Das Antlitz ist das, was man nicht töten kann oder dessen Sinn darin besteht,

33
zu sagen: „Du darfst nicht töten.

oder in der Sprache von Totalité et Infini'.
Diese Unendlichkeit (die im Anderen aufscheint), die stärker ist als der Mord,
widersteht uns schon in seinem Antlitz, ist sein Antlitz, ist der ursprüngliche
Ausdruck, ist das Erste Wort (mot): „Du wirst keinen Mord begehen." Das
Unendliche paralysiert das Vermögen (le pouvoir) durch seinen unendlichen
Widerstand gegen den Mord/

Dass ein Mensch ermordet werden kann, ist selbstverständlich. Dass

der Mord aber sein Ziel erreichen kann, ist der Punkt, den Lévinas
bestreitet. Könnte der Mord sein Ziel erreichen, nämlich das Auslöschen
der Bedeutung des Anderen für das Ich, dann wäre der Mord ein

Lösungsweg. Wie sehr der Andere ermordet werden kann, sein Antlitz und
damit seine Bedeutung für das Ich, bleibt dem Ich entzogen. Ganz wie

33 Lévinas, Ethik und Unendliches, S. 66. Freilich wäre hier zu fragen, ob die
Übersetzung mit „Du darfst nicht töten" beibehalten werden kann und der Kontext
bei einer sinnhaften Übersetzung nicht viel mehr „Du kannst nicht töten" fordert.

34
LÉVINAS, Totalität und Unendlichkeit, S. 285 (Klammem vom Verfasser

eingefügt). Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass Lévinas in seinem
ersten Hauptwerk noch auf das „Wort" zu sprechen kommt und noch nicht auf
die „Rede", die sein zweites Hauptwerk durchweg bestimmt. Der Unterschied
liegt vor allem in der veränderten Perspektive beider Werke. Während es im
ersten Hauptwerk noch vor allem darum ging die Anderheit des Anderen
phänomenologisch zu fassen, verlegt sich die Perspektive des zweiten Hauptwerkes

auf die Bedeutung dieser für das Ich.

176



der Midrasch könnte auch Lévinas sagen: Durch den Mord ist es zwar
möglich, einen Menschen zu töten, vernichtet werden kann er aber
nicht. Der Unterschied zum Midrasch besteht lediglich darin, auf eine

metaphysische Begründung35 verzichten zu können und die Unmöglichkeit

in einem transzendentalen Phänomen aufscheinen zu lassen:
der Begegnung und nicht Beziehung zum Anderen.36

2.2 Das Sechste Wort als Erstes Wort

Dies hat seinen Grund in der Hoheit des Anderen, die Lévinas
phänomenologisch herleitet, und schon oft ausführlich beschrieben wurde.37

Für die momentane Fragstellung ist vor allem die Autorität, mit welcher
das Wort in Form einer Rede an das Ich ergeht, in der Beschreibung
Lévinas wichtig. Sie hat ihren Anknüpfungspunkt nicht unmittelbar bei
Gott, sondern im Angesicht des Anderen. Damit erreicht Lévinas ein

doppeltes: erstens wird auf diese Weise die Trennung zwischen Gott
und Mensch aufrechterhalten und zweitens, dadurch dass der Andere
die Selbstgenügsamkeit des Ich auf konstituierender Ebene durchbricht,
kann das Ich sich nicht auf sich selbst in diesem Zusammenhang
rekurrieren,3,3 will heissen: Der Andere kann zwar verdrängt, seine konsti-

35 Unter metaphysischer Begründung wird hier die Inanspruchnahme Gottes
für die Unmöglichkeit des Mordes verstanden. Der Midrasch 'Aseret ha-Dibberot
behauptet die Unmöglichkeit des Mordes vor allem dadurch, dass Gott im Gericht
seine Hand über das Opfer hält und den Täter nicht ungestraft lassen wird.

36 In diesem Zusammenhang kann auf den von Lévinas explizit gemachten
Unterschied zwischen Philosophie und Religion hingewiesen werden. Er lässt
sich in einem Satz prägnant formulieren: Die Philosophie kann nicht, die Theologie

kann trösten. Wenn also die Philosophie auf Formulierungen stösst, die den
Menschen in ihrer Anforderung überfordern, ist es nicht ihre Aufgabe, sie

aufgrund der Überforderung abzuschwächen. Eine Abfederung kann nur die positive

Religion schaffen. Mit Lévinas' Worten: „La religion en effet n'est pas identique

à la philosophie, laquelle n'apporte pas nécessairement les consolation que
sait donner la religion. La prophétie et l'éthique n'excluent nullement les
consolations de la religion; mais je repète encore: n'est peut-être digne de ces consolations

qu'une humanité qui peut aussi s'en passer." (Éthique et Infini, S. 117).
17 Die nach wie vor beste Beschreibung findet sich bei JACQUES Derrida,

Métaphysique et violence, in: Ders., L'écriture et la différence, Paris 1967.
3S Den Gedanken der Rekurrenz, eine Steigerung der phänomenologischen

Reduktion, entfaltet Lévinas vor allem in seinem zweiten Hauptwerk. Der
Gedanke der Rekurrenz hat vor allem das Ziel die Intentionalität zu hintergehen, in
welcher das Ich auch bei Husserl spontan gedacht wird und damit Ausgangspunkt

seiner selbst ist. Mit dem Gedanken der Rekurrenz wird das Bewusstsein
als tiefste Ebene der Auslegung von Welt bestritten. Vor jedem Bewusstsein,

177



tuierende Funktion für das Ich aber kann nicht bestritten werden - auch

durch den Mord nicht, wie sehr er dieses auch versucht.
Ähnlich wie im Midrasch, in welchem Gott nicht in seiner Stärke

zur Sprache kommt, sondern abhängig ist vom Umgang des Einzelnen
mit seinem Nächsten, so besteht auch Lévinas darauf, dass das Antlitz
seine Floheit nicht in Stärke durchsetzt. Im Gegenteil, der Andere ist in
der Begegnung mit dem Ich durch seine Schwäche und Hilfsbedürftigkeit

beschrieben und damit potenzielles Opfer meiner Gewalt.39 Während

also der Midrasch vor allem zu bedenken gibt, dass der Mensch
durch sein Verhalten das Wort „Gott" sinnlos werden lassen kann, wendet

Lévinas die gleiche Argumentation auf den Anderen: Das Ich kann
durch sein Verhalten den Nächsten sinnlos zu machen suchen.

Hoheit ist also kein Attribut der gemeinsam geteilten Welt zwischen
Ich und Anderem. Hoheit hat der Andere gerade dadurch, dass er nicht
vereinnahmt werden kann und damit das Ich von ausserhalb seiner Welt
angesprochen wird.40 Schon der Andere, nicht erst Gott durchbricht das

selbstgenügsame Ich, welches sich auf seine Autonomie berufen möchte.
Gott und der Andere rücken damit in ihrer Bedeutung für das Ich

eng zusammen. Sie teilen die gleiche Hoheit. Im philosophischen Werk
Lévinas ist es aber nicht die Grösse Gott, sondern die Unendlichkeit,
die eng mit dem Anderen in Verbindung steht. Die Unendlichkeit steht

in engstem Bezug zur Unmöglichkeit des Tötens. Lévinas schreibt:

welches ein Verhalten zu ermöglicht, hat das Ich keine Wahl, oder in Lévinas'
Worten: ist das Ich „in die Enge getrieben nicht wohl in seiner Haut, in sich
schon ausserhalb seiner" (Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, aus
dem Französischen Th. Wiemer, Freiburg/München21998, S. 232.

Ohne das Wort Rekurrenz, aber denselben Gedanken ausdrückend, heisst es

im ersten Hauptwerk: „Sich als Antlitz manifestieren heisst, sich jenseits der
manifestierten und bloss phänomenalen Form durchsetzen, heisst, sich in einer
Weise präsentieren, die nicht auf die Manifestation zurückgeführt werden kann"
(LÉVINAS. Totalität und Unendlichkeit, S. 287).

39 Die Bezüge sind so zahlreich, dass in diesem Kontext lediglich das

Beispiel ausgewählt wird, welches in dem Textabschnitt vorkommt, in welchem
das Sechste Wort zitiert wird: „Das Seiende, das sich ausdrückt, setzt sich
durch; aber es tut dies, indem es mich in seiner Not und seiner Nacktheit - in
seinem Hunger - um Hilfe angeht, ohne dass ich für seinen Anruf taub sein
könnte." Die Sprache der prophetischen Literatur der Bibel ist mit Händen zu
greifen; s. dazu Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, S. 287f.

40 Dies ist der Sinn der Unterschrift zur Überschrift des ersten Hauptwerkes
„Essais sur rExtérriorité".

178



Die Unmöglichkeit zu töten hat keine bloss negative und formale Bedeutung;
sie ist positiv bedingt durch die Beziehung zum Unendlichen oder die Idee des

Unendlichen in uns. In dem ethischen Widerstand präsentiert sich das Unendliche

als Antlitz.

Vom Unendlichen in seiner positiven Bedeutung weiss das Ich nur über
die Begegnung mit dem Antlitz des Anderen.42 Das ist es, was Lévinas
in seinem Denken zu verwirklichen sucht. Weil das Antlitz unendlich
ist, und dies schon immer bedeutet hat, ist der Mord unmöglich, und
nicht weil die Unendlichkeit gedacht werden kann und dann sowohl für
den Anderen als auch für das Ich gilt. Von Gott kann also nur dann
sinnvoll gesprochen werden, wenn der Andere in dieser Rede nicht
fehlt, mehr noch; wenn der Andere die Rede an mich richtet. Nicht auf
die persönliche Überzeugung an einen Gott kommt es an, sondern darauf,

inwiefern ein Ich in der Lage ist dem Anderen Hoheit einzuräumen

- nicht also nach oben oder sonst wohin zu schauen, sondern direkt
nach vorne, ohne dem Angesicht des Anderen auszuweichen.43

3. Die Rede als Emphase des Wortes

Welchen Text oder welche Zeichen bringen Lévinas dazu, die Unmöglichkeit

des Tötens anhand des Sechsten Wortes des Dekalogs zu erklären?

Um dieses Frage beantworten zu können, hilft es, sich die bisherigen

Ergebnisse noch einmal zu vergegenwärtigen.
Lévinas übersetzt aus dem hebräischen Text. Dabei gibt er das

verneinte Futur auch im Französischen wieder, welches im Deutschen
normalerweise mit einem Prohibitiv oder verneinten Jussiv wiederge-

41
LÉVINAS, Totalität und Unendlichkeit, S. 286.

42 An dieser Stelle lassen sich zwei Traditionsstränge finden, die Lévinas
miteinander verbindet. Zum einen René Decartes (1596-1650) mit seiner Idee

vom Unendlichen in der 3. Meditation und zum anderen den aus der Kabbala
entlehnten Begriff zur Bezeichnung Gottes als En Sof (iTCrpx), der ebenfalls
mit das „Un-Endliche" übersetzt werden könnte.

43 Vgl. dazu Dtn 4,15-20; nbg rmag-bg ngrxg xb 's dd-?)1? -xa nrnagm
ix IDT rrpri bgo-bg rmap bog agb iX'iî'sn pnnrà-ig tbxn ging ngng dd-'-x run? "ig?

ngp). "hsg-bg rngg pgxg -i#8 nang-bg rngn cra^D iwri im toa-i-bg rmgn
rug-bg rngn nagxg pgxb nrma rnaa-iws rrxm narawn gppg NfeTHsi -ntp wgwn-nx
ngx :--bx nirq pbn -itbx nmgin ngb mqwhi ring)) Q?a$n xgg ba D'ggiDn-nsi rrm
mawn-bg ring mayn bab usa aggs xsi»] rnrq npb nggxi avb ib nrgb nnyaa bngn
n-in Qi'D nbg). Eine Parallele findet sich vielleicht im Neuen Testament in Apg
1,1 Of. Die Jünger blicken Jesu Himmelfahrt hinterher, ihre Augen in den
Himmel gerichtet, woraufhin zwei Engel verwundert bis humorvolle Frage:
„Ihr Männer aus Galiläa, was steht ihr da und seht zum Himmel?"

179



geben wird. Lévinas' Futur ist allerdings eine Zukunft besonderer Art,
auf die hingewiesen werden muss. Es durchstösst jede Möglichkeit für
das ich vollständig gegenwärtig zu werden, bleibt im Angesicht des

Anderen diachron.44 Mit anderen Worten: Der Andere wird dem Ich nie

präsent und damit auch nie vollständig zuhanden.45 Durch die Diachro-
nizität behält der Andere in seiner Bedeutung für das Ich seine Hoheit.

Der zweite wichtige Punkt betrifft die Verneinung. Ähnlich wie
Jacob gewinnt Lévinas der Voranstellung der hebräischen Verneinung xb

eine Bedeutung ab, die nicht durch die grammatikalische Beschreibung
als Adverbiale erschöpft wird. Sie ist nicht Verneinung, die eine

Handlungsoption eröffnet oder sanktioniert, sondern verweist auf die

Unmöglichkeit, den Anderen durch den Mord vernichten zu können. In der
rabbinischen Auslegung wird dies durch die Näherbestimmung der
Wurzel rrxidurch T'ax(Pi'el) zum Ausdruck gebracht, die auch Lévinas

für sich fruchtbar macht.46

Der dritte Punkt betrifft die Satzzeichen. Die meisten Übersetzungen
ins Deutsche, der Bibel sowie der Lévinas'schen Texte holen die
Satzzeichen in das Zitat hinein. Die Art und Weise wie Lévinas sich auf das

Sechste Wort des Dekalogs bezieht, unterschiedet sich gerade an
diesem Punkt. Die zitierten Stellen verzichten alle auf die Setzung der
Satzzeichen.47 Lévinas zitiert damit zusammenhängende Zeichen und

nicht abgeschlossene Sätze.

Der Unterschied wird deutlich, wenn man sich die Verdeutschung
durch Buber und Rosenzweig und ihr Anliegen verdeutlicht. Buber und

Rosenzweig orientierten sich an der Vokalisation des masoretischen
Texts und den Gesangszeichen, die es dem Übersetzer möglich machen,

44 Lévinas, Autrement qii 'être, S. 9f.
45 Es ist schwierig das Wort „zuhanden" nach Heidegger im Kontext Lévinas

ohne Bemerkung zu verwenden. Dass ich es tue, liegt vielleicht in dem naiven
Trotz, die Sprache nicht auf seine einmalige Verwendung und seinen Missbrauch
reduzieren zu wollen. Ein schwieriges Unterfangen. Das Nicht-zuhanden-werden-
können des Anderen als Zuhandenheit, die eigentliche, phänomenologische
Bestimmung der Hand durch Lévinas findet sich in Totalité et Infini durch „la caresse"

- „das Streicheln". Die Hand wird zur Hand, indem sie berührt ohne zu finden
und ohne festzuhalten. Zärtlichkeit, die der Leiblichkeit Rechnung trägt.

46 Lévinas, Totalité et Infini, S. 216.
47 Die Aufnahme der Interpretation über die fehlenden Satzzeichen im

Französischen mag überspannt scheinen. Sie könnte auf unterschiedliche Gewohnheiten

im Buchdruck zurückgehen. Doch auch Gewohnheiten sind sinnvoll.

180



einen Sinnabschnitt zu erkennen 48 Das heisst nicht, Lévinas überginge
die jüdische Tradition. Es heisst lediglich, Lévinas bezieht sich auf die
jüdische Tradition als einen Umgang mit den überlieferten Zeichen der
Tora. Vor den Augen und Ohren von Lévinas ist der Konsonantentext
der Tora, der noch nicht mit einer Interpretation begriffene und tradierte
Text als tri. Diese Auslegung ist gerade möglich, weil die Tradition
gekannt wird:

nxm Kb

und nicht (mit Vokalzeichen):

n:nn Kb

Für das Verständnis der Emphase als gesteigerter Bedeutung des Imperativs

bei Lévinas ist nun folgendes wichtig: Die Emphase des Sechsten
Wortes als Gebot versucht nicht einen tieferen Sinn des Gebotes

herauszuarbeiten, der auch im Widerspruch zu seinen Auslegungen stehen

könnte, noch darin, ihm den Charakter eines Imperativs zu nehmen.49

Das Ziel der emphatischen Lesart ist es vielmehr das Gebot als ~D7aus-

zulegen, also als ein Wort oder eine Anrede durch den Anderen, die das

Ich betrifft und nur das Ich. Es ist emphatisch gerade dadurch, dass das

Ich ihm nicht ausweichen kann.
Diese an das Ich gerichtete Rede ist im Sinne Derridas schriftlich.50

Das heisst: sie kommt ohne konkrete Lautbildung aus. Metaphorisch
gesprochen: Die Rede kommt ohne determinierende Satzzeichen und
Vokale aus, die die Fülle der Interpretation verengen. In dieser Metapher

verbleibend, ist die Rede dennoch nicht beliebig, da der Andere in
seinem Antlitz die Konsonanten vorgibt, denen das Ich gehorsam leistet,

ob es will oder nicht.51

48 Hans-Christoph Askani, Das Problem der Übersetzung - dargestellt
an Franz Rosenzweig, Tübingen 1997, S. 209-229 Hermeneutische
Untersuchungen zur Theologie, Bd. 35).

44 Die instrumentale Auslegung des Gebotes wäre zum Beispiel in Lévinas'
Augen seine Rückführung in einen grösseren Erzählzusammenhang. Die Folge
davon ist, dass das Sechste Wort dadurch begründet wird, das Zusammenleben
gelingen zu lassen. Damit wird sowohl das Ich als auch der Andere in eine grössere
Gemeinschaft aufgehoben, so dass beide Grössen jeweils nicht nur sich selbst,
sondern auch den Anderen verlieren. Das Erzählen ist Aufgabe der Religion.

50 Eine Reflexion von Lévinas über die Schriftlichkeit findet sich im Vorwort
zur deutschen Ausgabe von Totalität und Unendlichkeit, die auch in die französische

Ausgabe übergenommen wurde (LÉVINAS, Totalité et Infini, S. III).
51 An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass der Andere in

181



Wenn Lévinas das Sechste Wort mit
Tu ne tueras point

übersetzt, dann kann vielleicht die folgende Übersetzung hilfreich sein,
die sowohl dem hebräischen Futur als auch der Bedeutung der Verneinung

Aufmerksamkeit schenkt:

Du wirst auf keinen Fall töten

Sowohl das Futur als auch die gesteigerte Verneinung bleiben so sichtbar.

Da aber die Rede zum Ausdruck gebracht werden soll, die sich im
Gebot verbirgt, das heisst, nicht sichtbar werden kann - gerade weil sie

ihre Bedeutung nur für ein Ich hat, also nicht von einem Neutralen
eingefordert werden kann -, müsste eigentlich nicht nur das Satzzeichen

weggelassen, sondern in der Übertragung bildlich so dargestellt wer-
den:52

seinem Selbstverständnis nicht die Bedeutung für das Ich ausmacht. Nicht der
Andere, wie er ist, erscheint im Antlitz, sondern sein Erscheinen als Anderer.
Mit Lévinas kann also nicht die grundsätzliche Überlegenheit einer fremden
Kultur abgeleitet werden, der sich das Ich zu unterwerfen habe. Die transzendentale

Ebene und die ontologische Ebene dürfen nicht wechselseitig gelesen
werden. Dies geschieht dann, wenn aus dem Denken Lévinas' allzu schnell
positive Handlungsanweisungen abgeleitet werden.

32 Die Unmöglichkeit, das Sagen im Gesagten in Erscheinung treten zu lassen,
wird von Lévinas mit dem Wort Amphibole beschrieben, das Th. Wierner mit
„Doppeldeutigkeit" wiedergibt. Die Doppeldeutigkeit darf aber nicht so verstanden
werden, dass es zwei voneinander unabhängige Möglichkeiten der Interpretation
gebe, sondern so, dass in der Allgemeinheit der Sprache, die alle Menschen
verbinden kann, sich auch die Bedeutung des Anderen für mich findet, ohne dass das

Ich sie ergreifen könnte. Hinter dem Begriffder Amphibole verbirgt sich auch nicht
eine Strategie in philosophischer Sprache, die eigentlich theologische Argumentation

zu verstrecken, wie A. Badiou vermutete, sondern das Sagen im Gesagten ist
die Bedeutung für das Ich, welches nur das Ich ergreifen kann. Mit Lévinas' Worten

in der deutschen Übersetzung: „Die Aussage des Jenseits-des-Seins lässt
sich nicht einschliessen in die Bedingungen ihres Aussagevorgangs. Sie profitiert
von der Doppeldeutigkeit oder einem Rätsel, die nicht das Resultat einer
Unachtsamkeit, eines Nachlassens im Denken sind, sondern einer äussersten Nähe des

Nächsten, in der Unendlichkeit sich vollzieht" (Lévinas, Jenseits des Seins, S.

341 ; Hervorhebung vom Verfasser).
53 Das Durchstreichen darf nicht als Negation interpretiert werden, sondern

nur als Zeichen dafür, dass die Rede nicht auf gleicher Höhe wie das Gebot
steht, nicht synchronisierbar ist.

182


	Das Wort als Emphase des Gebotes : die Unmöglichkeit des Mordes nach E. Lévinas

