Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Mobilitat als auslésender Faktor judischer Historiographie im 16.
Jahrhundert : die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

Autor: Schliwski, Carsten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mobilitit als auslosender Faktor
judischer Historiographie im 16. Jahrhundert:
Die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

von Carsten Schliwski*

1. Zur jiidischen Geschichtsschreibung im 16. Jahrhundert

Gerade das sechzehnte Jahrhundert ist in der Geschichte der Juden ein
Zeitalter, das von erzwungener Mobilitdt geprégt ist: Die Vertreibung
aus Spanien 1492 und aus Portugal 1496/97 bedeutete nicht nur fiir das
Judentum der Iberischen Halbinsel einen entscheidenden Einschnitt,
sondern stellte ein Ereignis dar, das sich auf einen Grossteil der Juden
des Mittelmeerraumes und auch Europas nordlich der Alpen auswirken
sollte. Durch die kulturellen Errungenschaften, die den Juden der Iberi-
schen Halbinsel zueigen waren, befruchteten sie die Kultur in den jiidi-
schen Gemeinden, die sie als Fliichtlinge aufnahmen'. Dieser Einfluss
zeigte sich in den unterschiedlichsten Aspekten, von denen hier einer
angesprochen werden soll, nimlich die Historiographie.

Dass die Vertreibung von 1492 durchaus ein Faktor war, der zu ei-
ner Bliite der Geschichtsschreibung im sechzehnten und siebzehnten
Jahrhundert gefiihrt hat, steht ausser Frage®, auch wenn es bis heute

* Dr. Carsten Schliwski, Universitdt zu Koln, Martin-Buber-Institut fiir Ju-
daistik, Kerpener Str. 4, D-50923 Ko&ln. — Der hier vorliegende Beitrag ist die
tiberarbeitete Fassung eines auf der 9. Arbeitstagung des Interdisziplinéren
Forums ,,Jiidische Geschichte und Kultur in der Frithen Neuzeit" zum Thema
,Jidische Migration und Mobilitit in der Frithen Neuzeit" im Januar 2008 in
Diisseldorf gehaltenen Vortrages.

' Fiir dieses Thema im Allgemeinen immer noch bedeutsam ist: S. W. BA-
RON, A4 Social and Religious History of the Jews. Bd. XI11: Inquisition, Renais-
sance, and Reformation, New York / London / Philadelphia 21969, S. 100-143.
Vgl. ausserdem J. S. GERBER, The Jews of Spain. A History of the Sephardic
Experience, New York u. a. 1994, S. 145-211. Fiir den Einfluss auf die Juden
Italiens, der fiir diesen Aufsatz besonders wichtig ist, s. R. BONFIL, The Histo-
ry of the Spanish and Portuguese Jews in Italy, in: H. BEINART (ed.), Moreshet
Sepharad: The Sephardi Legacy. Bd. 11, Jerusalem 1992, S, 217-239.

? Zum Einfluss der sephardischen Kultur auf die Historiographie im All-



Diskussionen darum gibt, inwieweit diese Geschichtsschreibung der
Renaissance wirklich etwas Neues oder doch nur ein Nachklang mitte-
lalterlicher Traditionen ist.’

Auftillig ist, dass die jidischen Historiographen des sechzehnten
Jahrhunderts vor allem Werke zu zwei Themenschwerpunkten hervor-
gebracht haben: Zum einen entstanden Kompilationen von Vertreibun-
gen und Verfolgungen, von denen drei allgemeiner Natur sind, wihrend
eine auf einen bestimmten geographischen Raum beschrinkt ist:

Elija Capsalis Sippure Venesia aus dem Jahre 1517,* Samuel Us-
ques Consolacam as tribulacoens de Israel aus dem Jahr 1553, Salo-

gemeinen vgl. R. BONFIL, The Legacy of Sephardi Jewry in Historical Writing,
in: BEINART (ed.), Moreshet Sepharad. Bd. 11, S. 461-478 und R. MICHAEL,
Ha-ketiva ha-historit ha-yehudit. Me-ha-Renessans ‘ad ha-‘et ha-hadasa,
Jerusalem 1993, S. 17-71.

* Vgl. dazu die unterschiedlichen Standpunkte in R. BONFIL, Jewish
Attitudes towards History and Historical Writing in Pre-Modern Times, in:
Jewish History 11 (1997), S. 7-40 und Y. H. YERUSHALMI, Zachor: Erinnere
Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Geddchtnis, Berlin 1988, S. 65-84.

* Teiledition des hebriiischen Textes in: N. PORGES, Elie Capsali e sa Chro-
nique de Venise, in: Revue des études juives 79 (1924), S. 28-60; Gesamtediti-
on in: A. SHMUELEVITZ, SH. SIMONSOHN & M. BENAYAHU, Seder Eliyahu
Zuta. hibbero Rabbi Eliyahu B "R Elgana Qapsali. Bd. 11, Jerusalem 1977, S.
215-327. Zu dem Werk selbst s. N. PORGES, Elie Capsali ¢ sa Chronique de
Venise, in: Revue des Etudes Juives 77 (1923), S. 20-40 u. 78 (1924), S. 15-34,
A. BRENER, Portrait of the Rabbi as Young Humanist: A Reading of Elijah
Capsali’s "Chronicle of Venice", in: ltalia 11 (1994), S. 37-60 und M. JACOBS,
Islamische Geschichte in jiidischen Chroniken. Hebrdische Historiographie
des 16. und 17. Jahrhunderts, Tibingen 2004 (= Texts and Studies in Medie-
val and Early Modern Judaism Bd. 18), S. 80-82.

> Ausgaben des portugiesischen Textes: J. MENDES DOS REMEDIOS (ed.),
Consolacam as tribulacéens de Israel. 3 Bde., Coimbra 1906-1908 und Y. H.
YERUSHALMI & J. V. DE PINA MARTINS (eds.), Consolacdo as tribula¢éens de
Israel. Edicdo de Ferrara 1553. Bd. 11, Lissabon 1989. Ubersetzungen: G. I.
GELBART, 4 Consolation for the Tribulations of Israel. Third Dialogue. Six-
teenth Century Classic Written in Portugese by the Noted Historian and Mys-
tic Samuel Usque, New York 1964; M. A. COHEN, Samuel Usque’s Consola-
tion for the Tribulations of Israel (Consolagam as tribulagoens des Israel),
Philadelphia 1965. Zum Werk s. Y. H. YERUSHALMI, A Jewish Classic in the
Portuguese Language, in: DERS. & DE PINA MARTINS (eds.), Consolagdo. Bd. |,
Lissabon 1989, S. 15-112 und M. JACOBS, Geschichte, S. 48 f. Wichtig sind
auch: A. A. NEUMAN, Samuel Usque. Marrano Historian of the Sixteenth Cen-
tury, in: S. ZEITLIN u. a. (eds.), Landmarks and Goals. Historical Studies and
Addresses by A. A. Neuman, Philasdelphia 1953, S. 105-132; M. T. GUERRINI,

137



mon Ibn Vergas Sevet Yehuda aus dem Jahre 1554° und Josef ha-
Kohens ‘Emeq ha-Bakha, dessen Erstausgabe 1557/58 abgeschlossen
war, im Laufe der Zeit vom Autor erweitert wurde (die vierte Fassung
reicht bis zu Ereignissen im Jahre 1575) und von einem anonymen
Chronisten um das Jahr 1600 revidiert und erginzt wurde.’

Zum anderen fand auch die nichtjiidische Geschichte Eingang in die
judische Historiographie und ist Thema dreier grosserer Werke:

Elija Capsalis Seder Elivahu Zuta (im Jahre 1523 abgeschlossen),”
Josef ha-Kohens Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Oto-

New Documents on Samuel Usque, the Author of the Consolagam as tribula-
coens des Israel, in: Sefarad 61 (2001), S. 82-89.

% Editionen des hebriischen Textes: M. WIENER, Liber Schevet Jehuda auc-
tore R. Salomone Aben Verga, Hannover 1855 (repr. 1924), A. SHOCHAT,
Sefer Sevet Yehuda le-Rabbi Shelomo b. Verga, Jerusalem 1947. Deutsche
Ubersetzung: M. WIENER, Das Buch Schevet Jehuda von R. Salomo Abben
Verga, Hannover 1856 (repr. 1924). Vgl. auch JACOBS, Geschichte, S. 45-48.
Eine gute Einordnung des Werkes bieten: A. A. NEUMAN, The Shebet Yehu-
dah and Sixteenth Century Historiography, in: Louis Ginzberg Jubilee Volume.
English Section, New York 1945, S. 253-273, und M. SCHLUTER, Zuchtrute
und Konigszepter: Zur Frage der Komposition des ,,Shevet Yehuda®“, in: U.
HAXEN, H. TRAUTNER-KROHMANN & K. L. GOLDSCHMIDT SALAMON (eds.),
Jewish Studies in a New Europe. Proceedings of the Fifth Congress of Jewish
Studies in Copenhagen 1994, Kopenhagen 1998, S. 712-731.

7 Editionen des hebriischen Textes: M. LETTERIS, Emek habaca. Historia
persecutionum judeorum comprehendens periodum ab anno p. Ch. n. LXX
usque MDLXXV a Josefo Hacohen (nat. 1496), Wien 1852; die Textedition
stammte urspriinglich von S. D. Luzzatto, Letteris revidierte sie und versah sie
mit Anmerkungen. Eine alle verfiigbare Manuskripte berticksichtigende Editi-
on ist: K. ALMBLADH, Josef ha-Kohen: Sefer ‘meq ha-Bakha (The Vale of
Tears) with the Chronicle of the Anonymous Corrector, Uppsala 1981. Uber-
setzungen: M. WIENER, Emek habacha von R. Josef ha Cohen, Leipzig 1858;
J. SEE, La Vallée des pleurs: Chronique des souffrances d’Israel depuis sa
dispersion jusqu’ a nos jours, par Josef ha-Cohen, medecin d’ Avignon, 15735,
Paris 1881; P. LEON TELLO, ‘Emeq ha-Bakha des Yosef ha-Kohen. Estudio
preliminar, traduccion y notas, Madrid / Barcelona 1964; H. S. MAY, Josef
Hacohen and the Anonymous Corrector: The Vale of Tears (Emek habacha),
Den Haag 1971; da alle diese Ubersetzungen auf der Ausgabe von Luzzatto /
Letteris basieren, sind sie nur mit Vorsicht zu benutzen. Zum Werk s. JACOBS,
Geschichte, S. 104-106. Wichtig ist auch: Y. H. YERUSHALMI, Messianic Im-
pulses in Josef ha-Kohen, in: B. D. COOPERMAN (ed.), Jewish Thought in the
Sixteenth Century, Cambridge, Mass. / London 1983, S. 460-487.

¥ Teiledition des hebriischen Textes: M. LATTES, De vita et scriptis Eliae
Kapsalii, Padua 1869, vollstdndige Edition: A. SHMUELEVITZ, SH. SIMONSOHN

138



man ha-Togar (zum ersten Mal 1554 gedruckt, allerdings spéter noch
vom Autor bearbeitet)’ und David Gans’ Semah David (gedruckt in
Prag 1592)," das allerdings nicht ganz in diese Reihe gehort, da sein
Autor als einziger aus dem aschkenasischen Raum stammt und nicht
vom sephardischen Judentum beeinflusst wurde."

In diesem Beitrag sollen zwei Beispiele fiir den Einfluss des Faktors
Mobilitét in unterschiedlichen Ausformungen vorgestellt werden: Elija
Capsali und Josef ha-Kohen.

2. Elija Capsali

Elija b. Elgana Capsali (1485-1555)"* stammte aus Kandia auf Kreta,
das zwischen 1204 und 1645 unter venezianischer Herrschaft stand."

& M. BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta. hibbero Rabbi Eliyahu B*R Elgana
Qapsali. Bd. 1, Jerusalem 1975 u. Bd. II, Jerusalem 1977, S. 5-211. Zum Werk
vgl. DIES., Seder Eliyahu Zuta. Bd. 111, Jerusalem 1983 und JACOBS, Geschich-
te, S. 62-80.

” Der Erstdruck aus dem Jahre 1544 wurde mehrfach nachgedruckt, aller-
dings existiert bislang keine moderne Gesamtedition, die die drei unterschied-
liche Fassungen Josef ha-Kohens beriicksichtigt, es gibt lediglich eine Teiledi-
tion mit Ausziigen aus der zweiten Uberarbeitung aus dem Jahre 1577: D. A.
GROSS, Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-Togar.
heleq Selisi, Jerusalem 1955. Eine sehr unzuverlissige Ubersetzung bietet: C.
H. F. BIALLOBLOTZKY, The Chronicles of Rabbi Josef Ben Joshua Ben Meir,
The Sphardi. 2 Bde. London 1835/36. Zum Werk selbst vgl. JACOBS, Ge-
schichte, S. 86-104.

'Y Das Werk wurde in den folgenden Jahrhunderten mehrfach nachged-
ruckt, eine moderne Edition liefert M. BREUER, Sefer Semah David le-Rabbi
David Gans, Jerusalem 1983. Eine deutsche Teiliibersetzung liefert: G. KLEM-
PERER, David Gans’ chronikartige Weltgeschichte in's Deutsche iibertragen,
hg. von M. GRUNWALD, Prag 1890. Zum Werk s. M. BREUER, Modernism and
Traditionalism in the Sixteenth-Century Jewish Historiography: A Study of
David Gans’ Tzemah David, in: COOPERMAN (ed.), Jewish Thought, S. 49-88.

' Zu David Gans’ Leben und Werk vgl. A. NEHER, Jewish Thought and
the Scientific Revolution of the Sixteenth Century. David Gans (1541-1613)
and his Times, Oxford 1986.

12 7ur ersten Information: C. ROTH, Art. Capsali, Elijah, in: Encyclopedia
Judaica (Second Edition), Bd. 4, Detroit 22007, Sp. 455f. Eine ausfiihrlich
Biographie liefert: M. BENAYAHU, Rabbi Eliyahu Qapsali is Qandi’ah, Tel
Aviv 1983.

' Zur Situation der Juden Kretas unter venezianischer Herrschaft s. J.
STARR, Jewish Life in Crete under the Rule of Venice, in: Proceedings of the
American Academy for Jewish Research 12 (1942), S. 59-114; D. JACOBY,

139



Er war der Sohn des jiidischen Gemeindevorstehers, der fiir die Ange-
legenheiten der weitgehend autonomen jiidischen Bevolkerung zustin-
dig war. Eljja Capsali fithrte in gewisser Weise das typische Leben
eines jlidischen Gelehrten: Um sein halachisches Wissen zu erweitern
und seine rabbinischen Studien zu vervollstdndigen, reichte es nicht
aus, sich nur in Kandia zu bilden, auch wenn Capsalis Vater'* durchaus
die religidse Autoritdt war, die seine erste Ausbildung bereits auf einem
sehr hohen Niveau erméglichte. Vielmehr erwies es sich als notwendig,
den Ort der Ausbildung zu wechseln, um an einer allgemein anerkann-
ten Akademie zu studieren.

Uber diesen Drang nach einer Erweiterung seiner Kenntnisse, die
Capsalis Vater schliesslich dazu bewegten, ihn nach Padua' zu schi-
cken, gab er in seinen Sippure Venesia Auskunft:'®

,»Als mein Herr Vater, die Krone meines Hauptes, mége Gott ihn
schiitzen und bewahren, meine Sehnsucht sah und dass ich mich sehnte,
hungerte, verlangte und begehrte mit wahrem Verlangen und schwerer
Begierde nach Tora und Zeugnis und dass das Verlangen nach der Tora
in meinem Innersten, in meiner Seele und in meinem Herzen besiegelt
war, tat er es schleunigst.*

Der italienische Einfluss auf Kreta wirkte sich auch auf die Juden
aus, und so lag es nahe, dass sich Capsali 1508 nach Italien begab, um
in Padua, dem Zentrum jiidischer Gelehrsamkeit in Italien und dariiber
hinaus, zu studieren, wie es bereits sein Vater getan hatte.'” Urspriing-

Venice and the Venetian Jews in the Eastern Mediterranean, in: G. C0zzI (ed.),
Gli ebrei e Venezia (secoli XIV-XVIII), Mailand 1987, S. 29-58; M. D. ANGEL,
The Sephardi Communities of the Eastern Mediterranean Islands, in: R. D.
BARNETT & W. M. SCHWAB (eds.), The Sephardi Heritage. Essays on the
History and Cultural Contribution of the Jews of Spain and Portugal. Bd. 11,
Grendon 1989, S. 115-143, hier S. 118-122.

'* Zu Capsalis Vater vgl. BENAYAHU, Qapsali, S. 16-18.

' Zu Padua als Stadt jiidischer Gelehrsamkeit vegl. A. LUZZATTO, Espres-
sioni culturali della Comunita Ebraica di Padova, in: C. DE BENEDETTI (ed.),
Hatikwa. 1l cammino della speranza: Gli ebrei e Padova. Bd. 1, Padua 1998,
S. 49-57.

' SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta, Bd. 1L, S.
250.

'7 Zur Rolle italienischer Akademien in der Renaissance vgl. R. BONFIL,
Rabbis and Jewish Communities in Renaissance [taly, Oxford 1990; DERS,
Jewish Life in Renaissance Italy, Berkeley / Los Angeles / London 1994, S.
125-177; speziell zu Padua s. D. CARPI, Ha-yehudim be-Padua bi-tqufat ha-
Renessans, Diss. Jerusalem 1967.

140



lich wollte er bei Juda Minz lernen,'® der als einer der gréssten rabbini-
schen Autorititen seiner Zeit galt.'"” Auch er war ein Beispiel fiir jidi-
sche Mobilitdt: R. Juda Minz stammte urspriinglich aus Mainz und
hatte sich nach der Vertreibung aus seiner Heimatstadt in Padua ange-
siedelt. R. Juda Minz verstarb jedoch kurz nach Capsalis Ankunft in
Padua, so dass sich Capsali dazu entschloss, bei dessen Sohn und Nach-
folger Abraham b. Juda Minz*® zu studieren.

Allerdings waren die Studien Capsalis nicht ungestért, denn bereits
1509 musste er vor den Eroberungen der Liga von Cambrai nach Vene-
dig ziehen.”' Dort konnte er seine Ausbildung bei dem aus Prag stam-
menden Rabbiner Me’ir Katzenellenbogen® fortsetzen, jedoch griffen
immer wieder die Kriegshandlungen in sein Leben ein. 1515 kehrte
Capsali nach Kandia zuriick und tibernahm das Amt eines Rabbiners
seiner Heimatstadt.

Wie bereits angefithrt, war die Wahl Italiens als Studienort schon
aus drei Griinden verstdndlich: zum einen besassen die Akademien in
Norditalien einen sehr guten Ruf, zum anderen war der italienischen
Einfluss auf Kreta unter venezianischer Herrschaft deutlich zu spiiren,
zum dritten hatte bereits Capsalis Vater in Padua studiert. Allerdings
hitte es auch eine andere Moglichkeit gegeben, die geographisch néher
gelegen hitte und auch kulturell nicht abwegig gewesen wére: Konstan-
tinopel. Bereits ein Grossonkel Elija Capsalis, ndmlich R. Moses b.
Elija Capsali® (1420-1496/97) hatte dort als Rabbiner gewirkt, zu-
néchst noch unter christlicher Herrschaft in den letzten Tagen des By-

' Zu Juda Minz und seiner Titigkeit in Padua s. SH. EIDELBERG, Art. Minz,
Juda Ben Eliezer ha-Levi, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 14,
Detroit 2007, Sp. 303, und BONFIL, Rabbis, S. 26 f., 77, 105-111.

' Capsali liefert eine werttvolle Schilderung des Lehrbetriebes in Padua;
vgl. dazu BONFIL, Rabbis, S. 18-23 und DERS, Jewish Life, S. 135-137.

0 Zu Abraham b. Juda Minz s. SH. EIDELBERG, Art. Minz, Juda Ben Elie-
zer ha-Levi, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 14, Detroit 22007,
Sp. 303.

?! Zur politischen Situation in Norditalien s. J. J. NORWICH, A History of
Venice, London * 2003, S. 390-413.

22 7u Meir Katzenellenbogen s. SH. TAL, Art. Katzenellenbogen, Meir Ben
Isaac, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 12, Detroit 22007,
Sp. 19-20.

» 7Zu Moses Capsali vgl. A. DAVID, Art. Capsali, Moses Ben Elijah, in:
Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 4, Detroit 22007, Sp. 456 und
BENAYAHU, Qapsali, S. 20-70.

141



zantinischen Reiches, aber auch nach der Eroberung durch die Osma-
nen. Dazu kommt noch, dass sich Elija Capsalis Vater ebenfalls eine
Zeitlang in Konstantinopel aufgehalten hatte, um bei seinem Onkel zu
studieren. Dass Kreta auch immer tiber Kontakte nach Kleinasien ver-
fiigte, soll spdter noch etwas genauer erldutert werden.

Capsalis Aufenthalt in Italien hatte zu seinem ersten historiographi-
schen Werk gefiihrt, Sippure Venesia, das Capsali im Jahre 1517 been-
det hatte. Bei dieser Schrift handelt es sich nicht um eine Darstellung
der Geschichte Venedigs, wie der Titel vermuten ldsst, vielmehr wird
die Geschichte Venedigs zu Beginn des Buches in einem kurzen Abriss
dargestellt, um eine Art Standortbestimmung der nachfolgenden Schil-
derung zu liefern, die sich auf die jiidischen Lehrhduser Norditaliens,
die bedeutendsten Rabbiner und Erlebnisse von Verfolgungen be-
schrinkt. Die Geschichte Venedigs zeigt vor allem Dingen zwei Aspek-
te im Denken des Elija Capsali auf: zum einen seine positive Einstel-
lung zu Venedig, das er ausdriicklich als eine grosse und méchtige
Stadt lobt,”* zum anderen seinen Stolz auf die jidischen Gemeinden
Norditaliens, die fiir ihn eine wichtige Stellung beziiglich der jiidischen
Gelehrsamkeit einnehmen.”” Zugleich hingen beide Aspekte unmittel-
bar zusammen, denn die Gemeinden Norditaliens waren ja mit Venedig
in vielfacher Weise verbunden. Capsali prisentierte sich also als Pat-
riot, denn auch wenn er eigentlich rdumlich weit entfernt von Venedig
lebte, so war er doch als Einwohner Kretas ein Untertan des Stadtstaa-
tes. Dieser positiven Einstellung tat es auch keinen Abbruch, dass das
Verhiltnis der venezianischen Herrschaft zu den Juden durchaus nicht
unproblematisch war: Zwar genossen die Juden eine Art Autonomie, in
deren Rahmen sie thre Gemeindeangelegenheiten regeln konnten, aller-
dings waren sie auch Restriktionen von Seiten der Herrschenden un-
terworfen, sowohl 6konomisch als auch rechtlich.”® Trotzdem war die
italienische Herrschaft etabliert genug und wurde auch nicht so sehr als
Belastung empfunden, dass eine Ausrichtung zum islamisch beherrsch-
ten Raum als notwendig angesehen worden wire.

Die Sippure Venesia waren ein unmittelbares Produkt von Capsalis
Aufenthalt in Italien. Capsali verarbeitete darin nicht nur andere Quel-
len, sondern schopfte auch sehr stark aus seinen eigenen Beobachtun-

* Vgl. SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta, Bd.
I1, S. 230.

¥ Vgl. ebd., S. 217.

0 Vgl. STARR, Crete, S. 62-81.

142



gen, wie zum Beispiel bei seiner Schilderung der Situation der Juden
wihrend der Herrschaft der Liga von Cambrai, die im Jahre 1509 Nord-
italien erobert hatte und deren Folgen sich negativ auf die Lage der
Juden auswirkten. Diese Schrift wire wohl niemals entstanden, wenn
Capsalis Italienaufenthalt nicht zu seinen Beobachtungen und seiner
Wertschdtzung der aschkenasischen Gelehrsamkeit in Norditalien ge-
fithrt hitte. Wie Capsali zu Beginn seiner Sippure Venesia bemerkte,
waren es gerade die kriegerischen Ereignisse, die er selbst miterlebt
hatte und denen er nur knapp entkommen war,”’ die ihn zu der Abfas-
sung seiner Berichtes gebracht hatten.

Auch Capsalis historiographisches Hauptwerk, Seder Eliyahu Zuta,
ist eine Folge von Mobilitét, diesmal allerdings nicht von Seiten Capsa-
lis, sondern seiner Informanten. Neben schriftlichen Quellen verarbeite-
te Capsali fiir seine Chronik auch miindliche Berichte, wobei Capsali
zwel Kategorien von Informanten nutzte:

Zum einen vertraute er auf die Berichte von Juden und gelegentlich
auch von Nichtjuden,*® die nach Kandia gelangt waren, um Informatio-
nen Uber die innere Situation verschiedener Gebiete des Osmanischen
Reiches zu erlangen, wie er in der Einleitung zu seiner Chronik
schrieb:*

»Wahrlich, die Geschichten der Konige der Tiirkei habe ich aus derp Mund
von alten und wissenden Tiirken empfangen. [...] Fiir die Berichte aus Agypten
stiitzte ich mich auf viele liebe und ehrbare (Menschen), die sich in jenen Ta-
gen dort aufgehalten haben, vor allem auf einen glaubwiirdigen und mutigen
Mann, der sich dort in der Gewalt des Krieges vom Beginn der Ereignisse bis
zu ihrem Ende aufgehalten hat, namens ehrwiirdiger Rabbi Isaak al-Hakim,

moge Gott ihn schiitzen und bewahren; er pflegte mir zu erzéhlen, und ich
schrieb es mit Tinte in das Buch.*

Auch sein Vater diente dabei als Quelle:™

,Die Geschichte tiber den Krieg von Konstantinopel und seinen Kénig horte
ich zwei-, dreimal von einem Mann, der hoch erhaben ist, meinem Herrn Vater
und Meister, dem Schatz meines Herzens, moge Gott ihn schiitzen und bewah-

*7 Vgl. SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Elivahu Zuta, Bd.
II, S.215-217.

* Zu Gesprichen mit venezianischen Gesandten vgl. JACOBS, Geschichte,
S. 75.

¥ SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta, Bd. 1, S.
11.

30 Ebd. JACOBS, Geschichte, S. 74 tibersetzt die Stelle fdlschlicherweise so,
als ob Moses b. Elija Capsalis Informant fiir die Chronik gewesen sei.

143



ren, der sich dort viele Tage aufgehalten hat, ein Schiiler des Moses, des Got-
tesmannes, seines Onkels, seines Lieben und seines Meisters gewesen ist und
alle Ereignisse des grossen und beeindruckenden Konstantinopel wusste.*
Zum anderen befragte er judische Flichtlinge aus Spanien, die den
Vertreibungen von 1492 und 1496/97 zum Opfer gefallen waren. Mog-
lich wurde diese Informationsbeschaffung dadurch, dass die Familie
Capsali bereits durch Elijas Vater, der als Gemeindebeauftragter fiir die
Aufnahme und Versorgung der spanischen Juden zustindig gewesen
war, Kontakt zu den Fliichtlingen hatte, so dass es fiir Elija Capsali
leicht war, an ihre Berichte zu kommen. Auch dazu dusserte er sich 1m
Vorwort seiner Chronik:”'

~Immer waren Arme unsere Hausgenossen, und die Vertriebenen fanden Zu-
flucht im Schatten unseres Daches. Siehe, die lieben und ausgestossenen Spa-
nier kamen immer zu uns hertiber, und wir stellten ithnen Bett, Tisch, Stuhl und
Lampe zur Verfiigung, und wenn sie zu uns kamen, kehrten sie dort ein, und
sie schilderten die ganze grosse und schreckliche Vertreibung aus Spanien.*
Gerade die von Capsali aus den Fliichtlingsberichten zusammengestell-
te Darstellung der Vertreibung aus Spanien,” hat in der Forschung
grosse Aufmerksamkeit erlangt und wurde als einziger grésserer Text-
abschnitt zumindest teilweise iibersetzt,” Sie umfasst die Ereignisse,
die zeitlich der Vertreibung vorangingen, nimlich die Eroberung Gra-
nadas durch das christliche Spanien und damit den Abschluss der Re-
conquista, die Vertreibung selbst und die Folgen fiir die Vertriebenen,
die darauf angewiesen waren, in anderen Lindern des Mittelmeerrau-
mes aufgenommen zu werden. Immer wieder eingestreut sind Anekdo-
ten tiber jlidische Einzelschicksale, tiber Menschen, die in anderen Ge-
bieten Aufnahme fanden, oder iiber solche, die wegen dussere Umstin-
de, z. B. Hungersnot, oder durch menschliche Grausamkeit den Tod
fanden. Damit stellt Capsalis Bericht der Vertreibung aus Spanien den
frithesten Beitrag zu diesem Thema dar. Ob er deswegen besonders
verldsslich ist, wie frither gerne angenommen wurde, sei einmal dahin-
gestellt,” zum einen sind die Erinnerungen von Fliichtlingen nicht im-

! SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta, Bd. 1, S.
11.

> Ebd, S. 176-238.

* D. RAPHAEL, An Anthology of Medieval Chronicles Relating to the
Expulsion of the Jews from Spain and Portugal, North Hollywood 1992, S. 1-
50 und S. SULTAN-BOHBOT, Chronique de ['expulsion: Seder Eliahou Zouta,
Paris 1994 bieten jeweis unterschiedliche Abschnitte aus dieser Darstellung.

*'Vgl. JaCOBS, Geschichte, S. 73 f.

144



mer zuverldssig, zum anderen stellt sich die Frage, ob Capsali diese
Berichte moglichst unverdndert ibernommen oder sie so verdndert hat,
dass sie eher der Intention seines Werkes entsprechen. Denn schliess-
lich besitzt sein Werk auch einen gewissen homiletischen Charakter,
der dazu fiihrt, dass er bestimmte Informationen zugunsten grosserer
Erbauung und der Prisentation von moralischen Lehren abgeédndert hat,
wie er selbst in seinem Vorwort erliuterte:>

,»Aber bei einigen Geschichten folge ich den Rhetoren, die ab-
schweifen, um Dinge zu erzidhlen, die nicht waren.*

3. Josef ha-Kohen

Ein anderes Schicksal als Elija Capsali hatte Josef b. Josua ha-Kohen
(1496 — nach 1577):*° Seine Familie stammte urspriinglich aus dem
kastilischen Huete und musste noch vor der Geburt Josefs bei den Ver-
treibungen von 1492 das Land verlassen. Josef ha-Kohen kam in Avig-
non zur Welt, wo sich die Familie zwischenzeitlich niedergelassen hat-
te. Allerdings bot auch die Provence nur kurze Zeit Zuflucht, so dass
sich die Familie im Jahre 1501 nach Genua begab und dort endgiiltig
wohnhaft blieb. Josef ha-Kohen verbrachte sein Leben zunichst in Ge-
nua und, als das nicht mehr moglich war, im nahe gelegenen Novi. Im
Jahre 1550 siedelte er sich in Voltaggio an, 1567 wich er ins Herzog-
tum Montferrato aus. Da er als Arzt tatig war, war es fiir ihn leichter,
ein Niederlassungsrecht zu erhalten, als es fiir andere Juden war. Trotz-
dem war auch er von antijiidischen Restriktionen, die immer mal wie-
der in Norditalien verhéingt wurden, betroffen. Uber Josef ha-Kohens
Ausbildung zum Arzt ist nichts bekannt, da er keinen Doktortitel fiihrte,
wie es zum Beispiel die Universitidt von Padua ermdglichte, ist auch
nicht sicher, an welchem Ort er seine Studien betrieb.

Josef ha-Kohen war sich immer seiner spanischen Herkunft be-
wusst, so dass die Vertreibung von der Iberischen Halbinsel eine grosse
Rolle und Motivation fiir sein historiographisches Werk bildete.

In seinem Hauptwerk, den Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-
malkhe bet Otoman ha-Togar, einer Chronik der christlichen und isla-

» SHMUELEVITZ, SIMONSOHN & BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta, Bd. 1, S.
[1.

3 Eine kurze Biographie bieten: E. KUPFER, Art. Josef ha-Kohen, in: En-
cyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 11, Detroit 22007, S. 429; ALM-
BLADH, Josef ha-Kohen: Sefer ‘Emeq ha-Bakha, S. 11-15 und JACOBS, Ge-
schichte, S. 82-86.

145



mischen Lénder, stellt Josef ha-Kohen seine Herkunft dar, als er von
seiner Geburt berichtet:”’
,In jenen Tagen, im Jahre 5257, das ist 1496, am zwanzigsten Tag des Monats
Dezember, das ist der Monat 7evet, wurde ich, Josef, Sohn des Josua von den
Priestern, die aus Spanien vertriecben worden waren, im Lande Provence, in
Avignon am Fluss Rhone geboren. Und mein Vater fiihrte mich von dort weg,
als ich fiinf Jahre alt war, und wir liessen uns im Gebiet der Stadt Genua bis
heute nieder.*
Damit wird deutlich, dass sich Josef ha-Kohen weiterhin als Emigrant
betrachtete, heutzutage wiirde man ihn vielleicht als ,,Vertreibungsopfer
der zweiten Generation® bezeichnen. Ansonsten zeichnet sich Josef ha-
Kohen eher durch seine geringe Mobilitdt aus: Er studierte offenbar
nicht an einem vollig anderen Ort und kehrte erst dann wieder nach
Hause zuriick, sondern verweilte Zeit seines Lebens in einer bestimm-
ten Region.

Allerdings hat thn die erzwungene Migration seiner Eltern erst dazu
gebracht, sich als Historiograph zu beschiftigen:*®
,Josef ha-Kohen spricht: Die Vertreibungen aus Frankreich und diese Vertrei-
bung haben mich aufgeriittelt, dieses Buch zu verfassen, auf dass die Nach-
kommen Israels wissen, was sie uns in ihren Lindern, ihren Hoéfen und ihren
Palédsten angetan haben.*
Dieser Passus findet sich nicht nur in den Divre ha-yamim le-malkhe
Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-Togar, sondern auch fast wortlich in
seiner Vertreibungschronik ‘Emeg ha-Bakha,” lediglich die Ausweisung
aus Spanien ist als ,,diese bittere und heftige Vertreibung* weiter charak-
terisiert worden. Er ist also programmatisch fiir sein historiographisches
Werk. Ohne die Vertreibungen, von denen eine seine Familie direkt be-
troffen hatte, wire Josef ha-Kohen nicht zum Historiker geworden. Dabei
ist es interessant zu sehen, dass dieser Passus in beiden Schriften nicht in
der Einleitung auftaucht, sondern in den Abschnitten, in denen er sich
mit der Vertreibung aus Spanien beschiftigt, wobei man allerdings sehen
muss, dass diese Vertreibungen aus Frankreich und Spanien in beiden
Werken keine zentrale Rolle spielen, sondern nur zwei Episoden in einer
Geschichte von Verfolgungen und Vertreibungen darstellen. Insofern
stellt sich die Frage, ob die beiden Vertreibungen wirklich das entschei-
dende Motiv fiir das Geschichtswerk bilden, Gegen eine Verneinung

37 JOSEF HA-KOHEN, Divre ha-Yamim, Sabbionetta 1554, Bl. 118b.
3% JOSEF HA-KOHEN, Divre ha-Yamim, Bl. 113a.
% ALMBLADH, Sefer ‘Emeq ha-Bakha. Hebriischer Teil, S. 62.

146



dieser Frage40 konnte man emnwenden, dass die Fiille von Material, das
Josef ha-Kohen zusammengestellt hat, den eigentlichen Anstoss in den
Hintergrund geriickt hat. Dazu noch ein zweiter Gedanke: Ein ,,Anstoss*
muss nicht identisch mit dem ,,Hauptinteresse* sein. Es wire also mog-
lich, als ,,Anstoss® fiir Josef ha-Kohens historiographisches Werk die
Vertreibungen aus Frankreich und Spanien anzunehmen, schliesslich war
er von der letzten durch seine Eltern betroffen, wihrend das ,,Hauptinter-
esse” auf der Behandlung der Juden durch christliche und muslimische
Mehrheitsgesellschaften liegt, um somit die Vertreibungen in einen wei-
teren Kontext zu stellen.

Fiir seine Chronik berief sich Josef ha-Kohen, anders als Elija Cap-
sali, auf eine Vielzahl schriftlicher Quellen sowohl jiidischer (in erster
Linie das Sefer Yosippon, Ibn Da’uds Sefer ha-gabbala, die Martyrolo-
gien der Verfolgungen wihrend der Kreuzziige und Usques Conso-
lacam as tribulacoens de Israel) als auch nichtjidischer Herkunft (dar-
unter Vittorio Sabinos Le vite de tutti gli rei di Francia aus dem Jahre
1525, Paolo Giovios Commentario de le cose de’ turchi aus dem Jahre
1531 und Marco Guazzos Historie di tutte le cose degne di memoria,
das in zweiter Auflage 1552 herausgekommen ist), die er bearbeitet
hat,*' allerdings nur bis zu einem bestimmten Zeitpunkt. Deswegen
spielt Mobilitdt dhnlich wie bei Elija Capsali auch fiir die Informations-
beschaffung nach diesem Zeitpunkt eine wichtige Rolle: Im dritten Teil
seiner Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-
Togar behandelte Josef ha-Kohen zeitgendssische Ereignisse und war
dabei nicht nur auf eigene Beobachtungen angewiesen, sondern beno-
tigte auch Informationen anderer iiber Ereignisse, denen er nicht bei-
wohnen konnte. Einer seiner Informanten war wohl sein eigener Bruder
Meir, der sich zeitweise in Saloniki aufhielt und den er als Quelle fiir
Ereignisse innerhalb des osmanischen Reiches nutzte, wie aus einem
Brief vom 6. August 1544 hervorgeht:*

,.Lasse auch Du mich wissen, was dort in den Léndern des Ostens an Dingen,
die der Erinnerung wert sind, geschieht. Ich werde sie gemiss meiner Ge-

wohnheit in meine Tabelle schreiben. Achte du nur selbst darauf, die Wahrheit
zu schreiben.*

0 Vgl. JACOBS, Geschichte, S. 94.
! Zu den jiidischen und nichtjiidischen Quellen vgl. JACOBS, Geschichte,
S. 98-103.

* A. DAVID, Iggerono Sel Yosef ha-Kohen ba‘al ‘Emeq ha-Bakha, Jerusa-
lem 1985, S. 87.

147



Daneben scheint Josef ha-Kohen auch andere Informanten genutzt zu
haben, um neuere Ereignisse, zu denen er keine schriftlichen Darstel-
lungen besass oder denen er selbst nicht beigewohnt hatte, in seiner
Chronik zu beschreiben.®

4. Zusammenfassung

Abschliessend lédsst sich feststellen, dass Mobilitidt eine wichtige Rolle
als Anlass oder Mittel in der jiidischen Geschichtsschreibung des sech-
zehnten Jahrhunderts spielt:

Zum einen brachte sie sowohl Elija Capsali als auch Joset ha-Kohen
dazu, sich liberhaupt mit Geschichte zu beschéiftigen: Anlass flir die
Sippure Venesia des Elija Capsali war der Aufenthalt des Autors in
Norditalien im Rahmen seiner rabbinischen Studien, also die Mobilitit,
die sich bei Gelehrten findet und die Capsali mit vielen anderen Juden
vor und nach ihm teilt. Zugleich erweiterte dieser Aufenthalt die Wert-
schiatzung Capsalis flir das aschkenasische Judentum Italiens, das auch
sein halachisches Denken beeinflusste.

Josef ha-Kohen ist gerade durch die Vertreibung seiner Familie aus
Spanien zu seinen historischen Schriften angeregt worden.

Zum anderen stellt Mobilitdt einen wichtigen Faktor zur Informati-
onsbeschaffung dar: Sowohl Elija Capsali als auch Josef ha-Kohen sind
bei ithren Werken auch auf die Mitarbeit von Augenzeugen angewiesen,
die ithnen das Gesehene schildern.

Somit sind die historischen Schriften beider Autoren sowohl von ei-
gener als auch fremder Mobilitit beeinflusst.

¥ Vel. JacoBs, Geschichte, S. 102 f.

148



	Mobilität als auslösender Faktor jüdischer Historiographie im 16. Jahrhundert : die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

