
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Mobilität als auslösender Faktor jüdischer Historiographie im 16.
Jahrhundert : die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

Autor: Schliwski, Carsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mobilität als auslösender Faktor
jüdischer Historiographie im 16. Jahrhundert:

Die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

von Carsten Schliwski*

1. Zur jüdischen Geschichtsschreibung im 16. Jahrhundert
Gerade das sechzehnte Jahrhundert ist in der Geschichte der Juden ein

Zeitalter, das von erzwungener Mobilität geprägt ist: Die Vertreibung
aus Spanien 1492 und aus Portugal 1496/97 bedeutete nicht nur für das

Judentum der Iberischen Halbinsel einen entscheidenden Einschnitt,
sondern stellte ein Ereignis dar, das sich auf einen Grossteil der Juden
des Mittelmeerraumes und auch Europas nördlich der Alpen auswirken
sollte. Durch die kulturellen Errungenschaften, die den Juden der
Iberischen Halbinsel zueigen waren, befruchteten sie die Kultur in den
jüdischen Gemeinden, die sie als Flüchtlinge aufnahmen1. Dieser Einfluss
zeigte sich in den unterschiedlichsten Aspekten, von denen hier einer

angesprochen werden soll, nämlich die Historiographie.
Dass die Vertreibung von 1492 durchaus ein Faktor war, der zu

einer Blüte der Geschichtsschreibung im sechzehnten und siebzehnten
Jahrhundert geführt hat, steht ausser Frage2, auch wenn es bis heute

* Dr. Carsten Schliwski, Universität zu Köln, Martin-Buber-Institut für Ju-
daistik, Kerpener Str. 4, D-50923 Köln. - Der hier vorliegende Beitrag ist die
überarbeitete Fassung eines auf der 9. Arbeitstagung des Interdisziplinären
Forums „Jüdische Geschichte und Kultur in der Frühen Neuzeit" zum Thema
„Jüdische Migration und Mobilität in der Frühen Neuzeit" im Januar 2008 in
Düsseldorf gehaltenen Vortrages.

1

Für dieses Thema im Allgemeinen immer noch bedeutsam ist: S. W.
Baron, A Social and Religious History of the Jews. Bd. XIII: Inquisition, Renaissance,

and Reformation, New York / London / Philadelphia 21969, S. 100-143.
Vgl. ausserdem J. S. GERBER, The Jews of Spain. A History of the Sephardic
Experience, New York u. a. 1994, S. 145-211. Für den Einfluss auf die Juden
Italiens, der für diesen Aufsatz besonders wichtig ist, s. R. Bonfil, The History

of the Spanish and Portuguese Jews in Italy, in: H. BEINART (ed.), Moreshet
Sepharad: The Sephardi Legacy. Bd. II, Jerusalem 1992, S. 217-239.

2 Zum Einfluss der sephardischen Kultur auf die Historiographie im All-



Diskussionen darum gibt, inwieweit diese Geschichtsschreibung der
Renaissance wirklich etwas Neues oder doch nur ein Nachklang
mittelalterlicher Traditionen ist.3

Auffällig ist, dass die jüdischen Historiographen des sechzehnten
Jahrhunderts vor allem Werke zu zwei Themenschwerpunkten
hervorgebracht haben: Zum einen entstanden Kompilationen von Vertreibungen

und Verfolgungen, von denen drei allgemeiner Natur sind, während
eine auf einen bestimmten geographischen Raum beschränkt ist:

Elija Capsalis Sippure Venesia aus dem Jahre 1517,4 Samuel Us-

ques Consolaçam äs tribulaçoens de Israel aus dem Jahr 1553,5 Salo-

gemeinen vgl. R. Bonfil, The Legacy of Sephardi Jewry in Historical Writing,
in: Beinart (ed.), Moreshet Sepharad. Bd. II, S. 461-478 und R. Michael,
Ha-ketiva ha-historit ha-yehudit. Me-ha-Renessans 'ad ha-'et ha-hadasa,
Jerusalem 1993, S. 17-71.

3
Vgl. dazu die unterschiedlichen Standpunkte in R. BONFIL, Jewish

Attitudes towards History and Historical Writing in Pre-Modern Times, in:
Jewish Histoiy 11 (1997), S. 7-40 und Y. H. YERUSHALMI, Zachor: Erinnere
Dich! Jüdische Geschichte undjüdisches Gedächtnis, Berlin 1988, S. 65-84.

4 Teiledition des hebräischen Textes in: N. PORGÈS, Élie Capsali e sa Chronique

de Venise, in: Revue des études juives 79 (1924), S. 28-60; Gesamtedition
in: A. Shmuelevitz, Sh. Simonsohn & M. Benayahu, Seder Eliyahu

Zuta. hibbero Rabbi Eliyahu B"R Elqana Qapsali. Bd. II, Jerusalem 1977, S.

215-327. Zu dem Werk selbst s. N. PORGÈS, Élie Capsali e sa Chronique de

Venise, in: Revue des Études Juives 11 (1923), S. 20-40 u. 78 (1924), S. 15-34,
A. Brener, Portrait of the Rabbi as Young Humanist: A Reading of Elijah
Capsali's "Chronicle of Venice", in: Italia 11 (1994), S. 37-60 und M. Jacobs,
Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken. Hebräische Historiographie
des 16. und 17. Jahrhunderts, Tübingen 2004 Texts and Studies in Medieval

and Early Modern Judaism Bd. 18), S. 80-82.
5

Ausgaben des portugiesischen Textes: J. Mendes dos Remedios (ed.),
Consolaçam âs tribulaçoens de Israel. 3 Bde., Coimbra 1906-1908 und Y. H.
Yerushalmi & J. V. DE Pina Martins (eds.), Consolaçào às tribulaçoens de
Israel. Ediçâo de Ferrara 1553. Bd. II, Lissabon 1989. Übersetzungen: G. I.

Gelbart, A Consolation for the Tribulations of Israel. Third Dialogue.
Sixteenth Century Classic Written in Portugese by the Noted Historian and Mystic

Samuel Usque, New York 1964; M. A. Cohen, Samuel Usque's Consolation

for the Tribulations of Israel (Consolaçam as tribulaçoens des Israel),
Philadelphia 1965. Zum Werk s. Y. H. Yerushalmi, A Jewish Classic in the

Portuguese Language, in: DERS. & DE PlNA Martins (eds.), Consolaçào. Bd. I,
Lissabon 1989, S. 15-112 und M. JACOBS, Geschichte, S. 48 f. Wichtig sind
auch: A. A. Neuman, Samuel Usque. Marrano Historian of the Sixteenth Century,

in: S. Zeitlin u. a. (eds.), Landmarks and Goals. Historical Studies and
Addresses by A. A. Neuman, Philasdelphia 1953, S. 105-132; M. T. GUERRINI,

137



mon Ibn Vergas Sevet Yehuda aus dem Jahre 15546 und Josef ha-
Kohens 'Emeq ha-Bakha, dessen Erstausgabe 1557/58 abgeschlossen

war, im Laufe der Zeit vom Autor erweitert wurde (die vierte Fassung
reicht bis zu Ereignissen im Jahre 1575) und von einem anonymen
Chronisten um das Jahr 1600 revidiert und ergänzt wurde.7

Zum anderen fand auch die nichtjüdische Geschichte Eingang in die

jüdische Historiographie und ist Thema dreier grösserer Werke:

Elija Capsalis Seder Eliyahu Zuta (im Jahre 1523 abgeschlossen),8
Josef ha-Kohens Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Oto-

New Documents on Samuel Usque, the Author of the Consolaçam as tribula-
çoens des Israel, in: Sefarad 61 (2001), S. 82-89.

6 Editionen des hebräischen Textes: M. WIENER, Liber Schevet Jehuda auc-
tore R. Salomone Aben Verga, Hannover 1855 (repr. 1924), A. SHOCHAT,

Sefer Sevet Yehuda le-Rabbi Shelomo b. Verga, Jerusalem 1947. Deutsche
Übersetzung: M. WIENER, Das Buch Schevet Jehuda von R. Salomo Abben
Verga, Hannover 1856 (repr. 1924). Vgl. auch Jacobs, Geschichte, S. 45-48.
Eine gute Einordnung des Werkes bieten: A. A. Neuman, The Shebet Yehu-
dah and Sixteenth Century Historiography, in: Louis Ginzberg Jubilee Volume.

English Section, New York 1945, S. 253-273, und M. SCHLÜTER, Zuchtrute
und Königszepter: Zur Frage der Komposition des „Shevet Yehuda", in: U.

Haxen, H. Trautner-Krohmann & K. L. Goldschmidt Salamon (eds.),
Jewish Studies in a New Europe. Proceedings of the Fifth Congress ofJewish
Studies in Copenhagen 1994, Kopenhagen 1998, S. 712-731.

7 Editionen des hebräischen Textes: M. Letteris, Emek habaca. Historia
persecutionum judeorum comprehendens periodum ab anno p. Ch. n. LXX
usque MDLXXV a Josefa Hacohen (nat. 1496), Wien 1852; die Textedition
stammte ursprünglich von S. D. Luzzatto, Letteris revidierte sie und versah sie
mit Anmerkungen. Eine alle verfügbare Manuskripte berücksichtigende Edition

ist: K. ALMBLADH, Josef ha-Kohen: Sefer 'meq ha-Bakha (The Vale of
Tears) with the Chronicle of the Anonymous Corrector, Uppsala 1981.

Übersetzungen: M. Wiener, Emek habacha von R. Josef ha Cohen, Leipzig 1858;
J. SÉE, La Vallée des pleurs: Chronique des souffrances d'Israël depuis sa
dispersion jusqu' à nos jours, par Josefha-Cohen, médecin d'Avignon, 1575,
Paris 1881; P. LEON Tello, 'Emeq ha-Bakha des Yosef ha-Kohen. Estudio
preliminar, traduccion y notas, Madrid / Barcelona 1964; H. S. May, Josef
Hacohen and the Anonymous Corrector: The Vale of Tears (Emek habacha),
Den Haag 1971; da alle diese Übersetzungen auf der Ausgabe von Luzzatto /
Letteris basieren, sind sie nur mit Vorsicht zu benutzen. Zum Werk s. Jacobs,
Geschichte, S. 104-106. Wichtig ist auch: Y. H. Yerushalmi, Messianic
Impulses in Josef ha-Kohen, in: B. D. COOPERMAN (ed.), Jewish Thought in the
Sixteenth Centiuy, Cambridge, Mass. / London 1983, S. 460-487.

8 Teiledition des hebräischen Textes: M. Lattes, De vita et scriptis Eliae
Kapsalii, Padua 1869, vollständige Edition: A. Shmuelevitz, Sh. Simonsohn

138



man ha-Togar (zum ersten Mal 1554 gedruckt, allerdings später noch

vom Autor bearbeitet)9 und David Gans' Semah David (gedruckt in
Prag 1592),10 das allerdings nicht ganz in diese Reihe gehört, da sein

Autor als einziger aus dem aschkenasischen Raum stammt und nicht
vom sephardischen Judentum beeinflusst wurde."

In diesem Beitrag sollen zwei Beispiele für den Einfluss des Faktors
Mobilität in unterschiedlichen Ausformungen vorgestellt werden: Elija
Capsali und Josef ha-Kohen.

2. Elija Capsali

Elija b. Elqana Capsali (1485-1555)12 stammte aus Kandia auf Kreta,
das zwischen 1204 und 1645 unter venezianischer Herrschaft stand.13

& M. BENAYAHU, Seder Eliyahu Zuta. hibbero Rabbi Eliyahu B"R Elqana
Qapsali. Bd. I, Jerusalem 1975 u. Bd. II, Jerusalem 1977, S. 5-211. Zum Werk
vgl. DIES., Seder Eliyahu Zuta. Bd. III, Jerusalem 1983 und JACOBS, Geschichte,

S. 62-80.
9 Der Erstdruck aus dem Jahre 1544 wurde mehrfach nachgedruckt,

allerdings existiert bislang keine moderne Gesamtedition, die die drei unterschiedliche

Fassungen Josef ha-Kohens berücksichtigt, es gibt lediglich eine Teiledition

mit Auszügen aus der zweiten Überarbeitung aus dem Jahre 1577: D. A.
GROSS, Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-Togar.
heleq selisi, Jerusalem 1955. Eine sehr unzuverlässige Übersetzung bietet: C.
H. F. BlALLOBLOTZKY, The Chronicles ofRabbi Josef Ben Joshua Ben Meir,
The Sphardi. 2 Bde. London 1835/36. Zum Werk selbst vgl. JACOBS,
Geschichte, S. 86-104.

10
Das Werk wurde in den folgenden Jahrhunderten mehrfach nachgedruckt,

eine moderne Edition liefert M. BREUER, Sefer Semah David le-Rabbi
David Gans, Jerusalem 1983. Eine deutsche Teilübersetzung liefert: G. Klem-
PERER, David Gans ' chronikartige Weltgeschichte in 's Deutsche übertragen,
hg. von M. Grünwald, Prag 1890. Zum Werk s. M. Breuer, Modernism and
Traditionalism in the Sixteenth-Century Jewish Historiography: A Study of
David Gans' Tzemah David, in: COOPERMAN (ed.), Jewish Thought, S. 49-88.

" Zu David Gans' Leben und Werk vgl. A. NEHER, Jewish Thought and
the Scientific Revolution of the Sixteenth Centwy. David Gans (1541-1613)
and his Times, Oxford 1986.

12 Zur ersten Information: C. ROTH, Art. Capsali, Elijah, in: Encyclopedia
Judaica (Second Edition), Bd. 4, Detroit 22007, Sp. 455f. Eine ausführlich
Biographie liefert: M. BENAYAHU, Rabbi Eliyahu Qapsali is Qandi'ah, Tel
Aviv 1983.

13 Zur Situation der Juden Kretas unter venezianischer Herrschaft s. J.

Starr, Jewish Life in Crete under the Rule of Venice, in: Proceedings of the
American Academy for Jewish Research 12 (1942), S. 59-114; D. JACOBY,

139



Er war der Sohn des jüdischen Gemeindevorstehers, der für die
Angelegenheiten der weitgehend autonomen jüdischen Bevölkerung zuständig

war. Elija Capsali führte in gewisser Weise das typische Leben
eines jüdischen Gelehrten: Um sein halachisches Wissen zu erweitern
und seine rabbinischen Studien zu vervollständigen, reichte es nicht
aus, sich nur in Kandia zu bilden, auch wenn Capsalis Vater14 durchaus
die religiöse Autorität war, die seine erste Ausbildung bereits auf einem
sehr hohen Niveau ermöglichte. Vielmehr erwies es sich als notwendig,
den Ort der Ausbildung zu wechseln, um an einer allgemein anerkannten

Akademie zu studieren.
Über diesen Drang nach einer Erweiterung seiner Kenntnisse, die

Capsalis Vater schliesslich dazu bewegten, ihn nach Padua15 zu
schicken, gab er in seinen Sippure Venesia Auskunft:16

„Als mein Herr Vater, die Krone meines Hauptes, möge Gott ihn
schützen und bewahren, meine Sehnsucht sah und dass ich mich sehnte,

hungerte, verlangte und begehrte mit wahrem Verlangen und schwerer
Begierde nach Tora und Zeugnis und dass das Verlangen nach der Tora
in meinem Innersten, in meiner Seele und in meinem Herzen besiegelt
war, tat er es schleunigst."

Der italienische Einfluss auf Kreta wirkte sich auch auf die Juden

aus, und so lag es nahe, dass sich Capsali 1508 nach Italien begab, um
in Padua, dem Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit in Italien und darüber

hinaus, zu studieren, wie es bereits sein Vater getan hatte.17 Ursprüng-

Venice and the Venetian Jews in the Eastern Mediterranean, in: G. COZZI (ed.),
Gli ebrei e Venezia (secoli XIV-XVIII), Mailand 1987, S. 29-58; M. D. ANGEL,
The Sephardi Communities of the Eastern Mediterranean Islands, in: R. D.
Barnett & W. M. Schwab (eds.), The Sephardi Heritage. Essays on the
History and Cultural Contribution of the Jews of Spain and Portugal. Bd. II,
Grendon 1989, S. 115-143, hier S. 118-122.

14 Zu Capsalis Vater vgl. Benayahu, Qapsali, S. 16-18.
15 Zu Padua als Stadt jüdischer Gelehrsamkeit vgl. A. Luzzatto, Espres-

sioni culturali délia Comunità Ebraica di Padova, in: C. De Benedetti (ed.),
Hatikwà. II cammino della speranza: Gli ebrei e Padova. Bd. I, Padua 1998,
S. 49-57.

16 Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd. II, S.

250.
17 Zur Rolle italienischer Akademien in der Renaissance vgl. R. Bonfil,

Rabbis and Jewish Communities in Renaissance Italy, Oxford 1990; DERS,
Jewish Life in Renaissance Italy, Berkeley / Los Angeles / London 1994, S.

125-177; speziell zu Padua s. D. Carpi, Ha-yehudim be-Padua bi-tqufat ha-
Renessans, Diss. Jerusalem 1967.

140



lieh wollte er bei Juda Minz lernen,18 der als einer der grössten rabbini-
schen Autoritäten seiner Zeit galt.19 Auch er war ein Beispiel für jüdische

Mobilität: R. Juda Minz stammte ursprünglich aus Mainz und
hatte sich nach der Vertreibung aus seiner Heimatstadt in Padua
angesiedelt. R. Juda Minz verstarb jedoch kurz nach Capsalis Ankunft in
Padua, so dass sich Capsali dazu entschloss, bei dessen Sohn und Nachfolger

Abraham b. Juda Minz20 zu studieren.

Allerdings waren die Studien Capsalis nicht ungestört, denn bereits
1509 musste er vor den Eroberungen der Liga von Cambrai nach Venedig

ziehen.21 Dort konnte er seine Ausbildung bei dem aus Prag
stammenden Rabbiner Me'ir Katzenellenbogen22 fortsetzen, jedoch griffen
immer wieder die Kriegshandlungen in sein Leben ein. 1515 kehrte

Capsali nach Kandia zurück und übernahm das Amt eines Rabbiners
seiner Heimatstadt.

Wie bereits angeführt, war die Wahl Italiens als Studienort schon

aus drei Gründen verständlich: zum einen besassen die Akademien in
Norditalien einen sehr guten Ruf, zum anderen war der italienischen
Einfluss auf Kreta unter venezianischer Herrschaft deutlich zu spüren,
zum dritten hatte bereits Capsalis Vater in Padua studiert. Allerdings
hätte es auch eine andere Möglichkeit gegeben, die geographisch näher

gelegen hätte und auch kulturell nicht abwegig gewesen wäre: Konstantinopel.

Bereits ein Grossonkel Elija Capsalis, nämlich R. Moses b.

Elija Capsali23 (1420-1496/97) hatte dort als Rabbiner gewirkt,
zunächst noch unter christlicher Herrschaft in den letzten Tagen des By-

18 Zu Juda Minz und seiner Tätigkeit in Padua s. Sh. ElDELBERG, Art. Minz,
Juda Ben Eliezer ha-Levi, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 14,
Detroit 2007, Sp. 303, und BONFIL, Rabbis, S. 26 f., 77, 105-111.

19
Capsali liefert eine werttvolle Schilderung des Lehrbetriebes in Padua;

vgl. dazu Bonfil, Rabbis, S. 18-23 und DERS, Jewish Life, S. 135-137.
20 Zu Abraham b. Juda Minz s. Sh. ElDELBERG, Art. Minz, Juda Ben Eliezer

ha-Levi, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 14, Detroit 22007,
Sp. 303.

21 Zur politischen Situation in Norditalien s. J. J. NORWICH, A History of
Venice, London 2

2003, S. 390-413.
22 Zu Meir Katzenellenbogen s. Sh. Tal, Art. Katzenellenbogen, Meir Ben

Isaac, in: Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 12, Detroit 22007,
Sp. 19-20.

23 Zu Moses Capsali vgl. A. DAVID, Art. Capsali, Moses Ben Elijah, in:
Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 4, Detroit 22007, Sp. 456 und

Benayahu, Qapsali, S. 20-70.

141



zantinischen Reiches, aber auch nach der Eroberung durch die Osma-

nen. Dazu kommt noch, dass sich Elija Capsalis Vater ebenfalls eine

Zeitlang in Konstantinopel aufgehalten hatte, um bei seinem Onkel zu
studieren. Dass Kreta auch immer über Kontakte nach Kleinasien
verfügte, soll später noch etwas genauer erläutert werden.

Capsalis Aufenthalt in Italien hatte zu seinem ersten historiographi-
schen Werk geführt, Sippure Venesia, das Capsali im Jahre 1517 beendet

hatte. Bei dieser Schrift handelt es sich nicht um eine Darstellung
der Geschichte Venedigs, wie der Titel vermuten lässt, vielmehr wird
die Geschichte Venedigs zu Beginn des Buches in einem kurzen Abriss
dargestellt, um eine Art Standortbestimmung der nachfolgenden
Schilderung zu liefern, die sich auf die jüdischen Lehrhäuser Norditaliens,
die bedeutendsten Rabbiner und Erlebnisse von Verfolgungen
beschränkt. Die Geschichte Venedigs zeigt vor allem Dingen zwei Aspekte

im Denken des Elija Capsali auf: zum einen seine positive Einstellung

zu Venedig, das er ausdrücklich als eine grosse und mächtige
Stadt lobt,24 zum anderen seinen Stolz auf die jüdischen Gemeinden
Norditaliens, die für ihn eine wichtige Stellung bezüglich der jüdischen
Gelehrsamkeit einnehmen.25 Zugleich hängen beide Aspekte unmittelbar

zusammen, denn die Gemeinden Norditaliens waren ja mit Venedig
in vielfacher Weise verbunden. Capsali präsentierte sich also als
Patriot, denn auch wenn er eigentlich räumlich weit entfernt von Venedig
lebte, so war er doch als Einwohner Kretas ein Untertan des Stadtstaates.

Dieser positiven Einstellung tat es auch keinen Abbruch, dass das

Verhältnis der venezianischen Herrschaft zu den Juden durchaus nicht
unproblematisch war: Zwar genossen die Juden eine Art Autonomie, in
deren Rahmen sie ihre Gemeindeangelegenheiten regeln konnten,
allerdings waren sie auch Restriktionen von Seiten der Herrschenden
unterworfen, sowohl ökonomisch als auch rechtlich.26 Trotzdem war die
italienische Herrschaft etabliert genug und wurde auch nicht so sehr als

Belastung empfunden, dass eine Ausrichtung zum islamisch beherrschten

Raum als notwendig angesehen worden wäre.
Die Sippure Venesia waren ein unmittelbares Produkt von Capsalis

Aufenthalt in Italien. Capsali verarbeitete darin nicht nur andere Quellen,

sondern schöpfte auch sehr stark aus seinen eigenen Beobachtun-

24
Vgl. Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd.

Il, S. 230.
25

Vgl. ebd., S. 217.
26 Vgl. Starr, Crete, S. 62-81.

142



gen, wie zum Beispiel bei seiner Schilderung der Situation der Juden
während der Herrschaft der Liga von Cambrai, die im Jahre 1509
Norditalien erobert hatte und deren Folgen sich negativ auf die Lage der
Juden auswirkten. Diese Schrift wäre wohl niemals entstanden, wenn
Capsalis Italienaufenthalt nicht zu seinen Beobachtungen und seiner

Wertschätzung der aschkenasischen Gelehrsamkeit in Norditalien
geführt hätte. Wie Capsali zu Beginn seiner Sippure Venesia bemerkte,
waren es gerade die kriegerischen Ereignisse, die er selbst miterlebt
hatte und denen er nur knapp entkommen war,27 die ihn zu der Abfassung

seiner Berichtes gebracht hatten.
Auch Capsalis historiographisches Hauptwerk, Seder Eliyahu Zuta,

ist eine Folge von Mobilität, diesmal allerdings nicht von Seiten Capsalis,

sondern seiner Informanten. Neben schriftlichen Quellen verarbeitete

Capsali für seine Chronik auch mündliche Berichte, wobei Capsali
zwei Kategorien von Informanten nutzte:

Zum einen vertraute er auf die Berichte von Juden und gelegentlich
auch von Nichtjuden,28 die nach Kandia gelangt waren, um Informationen

über die innere Situation verschiedener Gebiete des Osmanischen
Reiches zu erlangen, wie er in der Einleitung zu seiner Chronik
schrieb:29

„Wahrlich, die Geschichten der Könige der Türkei habe ich aus dem Mund
von alten und wissenden Türken empfangen. [...] Für die Berichte aus Ägypten
stützte ich mich auf viele liebe und ehrbare (Menschen), die sich in jenen
Tagen dort aufgehalten haben, vor allem auf einen glaubwürdigen und mutigen
Mann, der sich dort in der Gewalt des Krieges vom Beginn der Ereignisse bis
zu ihrem Ende aufgehalten hat, namens ehrwürdiger Rabbi Isaak al-Haklm,
möge Gott ihn schützen und bewahren; er pflegte mir zu erzählen, und ich
schrieb es mit Tinte in das Buch."

Auch sein Vater diente dabei als Quelle:30

„Die Geschichte über den Krieg von Konstantinopel und seinen König hörte
ich zwei-, dreimal von einem Mann, der hoch erhaben ist, meinem Herrn Vater
und Meister, dem Schatz meines Herzens, möge Gott ihn schützen und bewah-

27 Vgl. Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd.
11, S. 215-217.

2S Zu Gesprächen mit venezianischen Gesandten vgl. JACOBS, Geschichte,
S. 75.

29 Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd. I, S.

11.
30 Ebd.; Jacobs, Geschichte, S. 74 übersetzt die Stelle fälschlicherweise so,

als ob Moses b. Elija Capsalis Informant für die Chronik gewesen sei.

143



ren, der sich dort viele Tage aufgehalten hat, ein Schüler des Moses, des

Gottesmannes, seines Onkels, seines Lieben und seines Meisters gewesen ist und
alle Ereignisse des grossen und beeindruckenden Konstantinopel wusste."

Zum anderen befragte er jüdische Flüchtlinge aus Spanien, die den

Vertreibungen von 1492 und 1496/97 zum Opfer gefallen waren. Möglich

wurde diese Informationsbeschaffung dadurch, dass die Familie
Capsali bereits durch Elijas Vater, der als Gemeindebeauftragter für die
Aufnahme und Versorgung der spanischen Juden zuständig gewesen
war, Kontakt zu den Flüchtlingen hatte, so dass es für Elija Capsali
leicht war, an ihre Berichte zu kommen. Auch dazu äusserte er sich im
Vorwort seiner Chronik:31

„Immer waren Arme unsere Hausgenossen, und die Vertriebenen fanden
Zuflucht im Schatten unseres Daches. Siehe, die lieben und ausgestossenen Spanier

kamen immer zu uns herüber, und wir stellten ihnen Bett, Tisch, Stuhl und
Lampe zur Verfügung, und wenn sie zu uns kamen, kehrten sie dort ein, und
sie schilderten die ganze grosse und schreckliche Vertreibung aus Spanien."

Gerade die von Capsali aus den Flüchtlingsberichten zusammengestellte

Darstellung der Vertreibung aus Spanien,32 hat in der Forschung

grosse Aufmerksamkeit erlangt und wurde als einziger grösserer
Textabschnitt zumindest teilweise übersetzt,33 Sie umfasst die Ereignisse,
die zeitlich der Vertreibung vorangingen, nämlich die Eroberung
Granadas durch das christliche Spanien und damit den Abschluss der Re-

conquista, die Vertreibung selbst und die Folgen für die Vertriebenen,
die darauf angewiesen waren, in anderen Ländern des Mittelmeerraumes

aufgenommen zu werden. Immer wieder eingestreut sind Anekdoten

über jüdische Einzelschicksale, über Menschen, die in anderen
Gebieten Aufnahme fanden, oder über solche, die wegen äussere Umstände,

z. B. Hungersnot, oder durch menschliche Grausamkeit den Tod
fanden. Damit stellt Capsalis Bericht der Vertreibung aus Spanien den
frühesten Beitrag zu diesem Thema dar. Ob er deswegen besonders
verlässlich ist, wie früher gerne angenommen wurde, sei einmal
dahingestellt,34 zum einen sind die Erinnerungen von Flüchtlingen nicht im-

31 Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd. I, S.

11.
32 Ebd, S. 176-238.
33 D. RAPHAEL, An Anthology of Medieval Chronicles Relating to the

Expulsion of the Jews from Spain and Portugal, North Hollywood 1992, S. 1-

50 und S. SULTAN-BOHBOT, Chronique de l'expulsion: Seder Eliahou Zouta,
Paris 1994 bieten jeweis unterschiedliche Abschnitte aus dieser Darstellung.

34
Vgl. Jacobs, Geschichte, S. 73 f.

144



mer zuverlässig, zum anderen stellt sich die Frage, ob Capsali diese
Berichte möglichst unverändert übernommen oder sie so verändert hat,
dass sie eher der Intention seines Werkes entsprechen. Denn schliesslich

besitzt sein Werk auch einen gewissen homiletischen Charakter,
der dazu führt, dass er bestimmte Informationen zugunsten grösserer
Erbauung und der Präsentation von moralischen Lehren abgeändert hat,
wie er selbst in seinem Vorwort erläuterte:35

„Aber bei einigen Geschichten folge ich den Rhetoren, die
abschweifen, um Dinge zu erzählen, die nicht waren."

3. Josef ha-Kohen

Ein anderes Schicksal als Elija Capsali hatte Josef b. Josua ha-Kohen
(1496 - nach 15 77):36 Seine Familie stammte ursprünglich aus dem
kastilischen Huete und musste noch vor der Geburt Josefs bei den

Vertreibungen von 1492 das Land verlassen. Josef ha-Kohen kam in Avignon

zur Welt, wo sich die Familie zwischenzeitlich niedergelassen hatte.

Allerdings bot auch die Provence nur kurze Zeit Zuflucht, so dass

sich die Familie im Jahre 1501 nach Genua begab und dort endgültig
wohnhaft blieb. Josef ha-Kohen verbrachte sein Leben zunächst in Genua

und, als das nicht mehr möglich war, im nahe gelegenen Novi. Im
Jahre 1550 siedelte er sich in Voltaggio an, 1567 wich er ins Herzogtum

Montferrato aus. Da er als Arzt tätig war, war es für ihn leichter,
ein Niederlassungsrecht zu erhalten, als es für andere Juden war. Trotzdem

war auch er von antijüdischen Restriktionen, die immer mal wieder

in Norditalien verhängt wurden, betroffen. Über Josef ha-Kohens

Ausbildung zum Arzt ist nichts bekannt, da er keinen Doktortitel führte,
wie es zum Beispiel die Universität von Padua ermöglichte, ist auch
nicht sicher, an welchem Ort er seine Studien betrieb.

Josef ha-Kohen war sich immer seiner spanischen Herkunft be-

wusst, so dass die Vertreibung von der Iberischen Halbinsel eine grosse
Rolle und Motivation für sein historiographisches Werk bildete.

In seinem Hauptwerk, den Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-
malkhe bet Otoman ha-Togar, einer Chronik der christlichen und isla-

35
Shmuelevitz, Simonsohn & Benayahu, Seder Eliyahu Zuta, Bd. I, S.

11.
36 Eine kurze Biographie bieten: E. KUPFER, Art. Josef ha-Kohen, in:

Encyclopedia Judaica (Second Edition), Bd. 11, Detroit 22007, S. 429; Alm-
BLADH, Josef ha-Kohen: Sefer 'Emeq ha-Bakha, S. 11-15 und JACOBS,
Geschichte, S. 82-86.

145



mischen Länder, stellt Josef ha-Kohen seine Herkunft dar, als er von
seiner Geburt berichtet:37

„In jenen Tagen, im Jahre 5257, das ist 1496, am zwanzigsten Tag des Monats
Dezember, das ist der Monat Tevet, wurde ich, Josef, Sohn des Josua von den
Priestern, die aus Spanien vertrieben worden waren, im Lande Provence, in
Avignon am Fluss Rhone geboren. Und mein Vater führte mich von dort weg,
als ich fünf Jahre alt war, und wir liessen uns im Gebiet der Stadt Genua bis
heute nieder."

Damit wird deutlich, dass sich Josef ha-Kohen weiterhin als Emigrant
betrachtete, heutzutage würde man ihn vielleicht als „Vertreibungsopfer
der zweiten Generation" bezeichnen. Ansonsten zeichnet sich Josef ha-
Kohen eher durch seine geringe Mobilität aus: Er studierte offenbar
nicht an einem völlig anderen Ort und kehrte erst dann wieder nach
Hause zurück, sondern verweilte Zeit seines Lebens in einer bestimmten

Region.
Allerdings hat ihn die erzwungene Migration seiner Eltern erst dazu

gebracht, sich als Historiograph zu beschäftigen:38

„Josef ha-Kohen spricht: Die Vertreibungen aus Frankreich und diese Vertreibung

haben mich aufgerüttelt, dieses Buch zu verfassen, auf dass die
Nachkommen Israels wissen, was sie uns in ihren Ländern, ihren Höfen und ihren
Palästen angetan haben."

Dieser Passus findet sich nicht nur in den Divre ha-yamim le-malkhe

Sarefat u-mcilkhe bet Otoman ha-Togar, sondern auch fast wörtlich in
seiner Vertreibungschronik 'Emeq ha-Bakha,39 lediglich die Ausweisung
aus Spanien ist als „diese bittere und heftige Vertreibung" weiter
charakterisiert worden. Er ist also programmatisch für sein historiographisches
Werk. Ohne die Vertreibungen, von denen eine seine Familie direkt
betroffen hatte, wäre Josef ha-Kohen nicht zum Historiker geworden. Dabei
ist es interessant zu sehen, dass dieser Passus in beiden Schriften nicht in
der Einleitung auftaucht, sondern in den Abschnitten, in denen er sich
mit der Vertreibung aus Spanien beschäftigt, wobei man allerdings sehen

muss, dass diese Vertreibungen aus Frankreich und Spanien in beiden
Werken keine zentrale Rolle spielen, sondern nur zwei Episoden in einer
Geschichte von Verfolgungen und Vertreibungen darstellen. Insofern
stellt sich die Frage, ob die beiden Vertreibungen wirklich das entscheidende

Motiv für das Geschichtswerk bilden, Gegen eine Verneinung

,7 JOSEF ha-Kohen, Divre ha-Yamim, Sabbionetta 1554, Bl. 118b.
38 JOSEF ha-Kohen, Divre ha-Yamim, Bl. 113a.
39 Almbladfi, Sefer 'Emeq ha-Bakha. Hebräischer Teil, S. 62.

146



dieser Frage40 könnte man einwenden, dass die Fülle von Material, das

Josef ha-Kohen zusammengestellt hat, den eigentlichen Anstoss in den

Flintergrund gerückt hat. Dazu noch ein zweiter Gedanke: Ein „Anstoss"
muss nicht identisch mit dem „Flauptinteresse" sein. Es wäre also möglich,

als „Anstoss" für Josef ha-Kohens historiographisches Werk die

Vertreibungen aus Frankreich und Spanien anzunehmen, schliesslich war
er von der letzten durch seine Eltern betroffen, während das „Hauptinteresse"

auf der Behandlung der Juden durch christliche und muslimische
Mehrheitsgesellschaften liegt, um somit die Vertreibungen in einen
weiteren Kontext zu stellen.

Für seine Chronik berief sich Josef ha-Kohen, anders als Elija Cap-
sali, auf eine Vielzahl schriftlicher Quellen sowohl jüdischer (in erster
Linie das Sefer Yosippon, Ibn Daüds Sefer ha-qabbala, die Martyrolo-
gien der Verfolgungen während der Kreuzzüge und Usques Conso-

laçam eis tribulaçoens de Israel) als auch nichtjüdischer Herkunft
(darunter Vittorio Sabinos Le vite de tutti gli rei di Francia aus dem Jahre

1525, Paolo Giovios Commentario de le cose de' turchi aus dem Jahre
1531 und Marco Guazzos Historie di tutte le cose degne di memoria,
das in zweiter Auflage 1552 herausgekommen ist), die er bearbeitet
hat,41 allerdings nur bis zu einem bestimmten Zeitpunkt. Deswegen
spielt Mobilität ähnlich wie bei Elija Capsali auch für die Informationsbeschaffung

nach diesem Zeitpunkt eine wichtige Rolle: Im dritten Teil
seiner Divre ha-yamim le-malkhe Sarefat u-malkhe bet Otoman ha-

Togar behandelte Josef ha-Kohen zeitgenössische Ereignisse und war
dabei nicht nur auf eigene Beobachtungen angewiesen, sondern benötigte

auch Informationen anderer über Ereignisse, denen er nicht
beiwohnen konnte. Einer seiner Informanten war wohl sein eigener Bruder
Meir, der sich zeitweise in Saloniki aufhielt und den er als Quelle für
Ereignisse innerhalb des osmanischen Reiches nutzte, wie aus einem
Brief vom 6. August 1544 hervorgeht:42

„Lasse auch Du mich wissen, was dort in den Ländern des Ostens an Dingen,
die der Erinnerung wert sind, geschieht. Ich werde sie gemäss meiner
Gewohnheit in meine Tabelle schreiben. Achte du nur selbst darauf, die Wahrheit
zu schreiben."

40
Vgl. Jacobs, Geschichte, S. 94.

41 Zu den jüdischen und nichtjüdischen Quellen vgl. JACOBS, Geschichte,
S. 98-103.

42 A. DAVID, lggerono sei Yosef ha-Kohen ba'al 'Emeq ha-Bakha, Jerusalem

1985, S. 87.

147



Daneben scheint Josef ha-Kohen auch andere Informanten genutzt zu
haben, um neuere Ereignisse, zu denen er keine schriftlichen Darstellungen

besass oder denen er selbst nicht beigewohnt hatte, in seiner
Chronik zu beschreiben.43

4. Zusammenfassung
Abschliessend lässt sich feststellen, dass Mobilität eine wichtige Rolle
als Anlass oder Mittel in der jüdischen Geschichtsschreibung des

sechzehnten Jahrhunderts spielt:
Zum einen brachte sie sowohl Elija Capsali als auch Josef ha-Kohen

dazu, sich überhaupt mit Geschichte zu beschäftigen: Anlass für die

Sippure Venesia des Elija Capsali war der Aufenthalt des Autors in
Norditalien im Rahmen seiner rabbinischen Studien, also die Mobilität,
die sich bei Gelehrten findet und die Capsali mit vielen anderen Juden

vor und nach ihm teilt. Zugleich erweiterte dieser Aufenthalt die
Wertschätzung Capsalis für das aschkenasische Judentum Italiens, das auch
sein halachisches Denken beeinflusste.

Josef ha-Kohen ist gerade durch die Vertreibung seiner Familie aus

Spanien zu seinen historischen Schriften angeregt worden.
Zum anderen stellt Mobilität einen wichtigen Faktor zur

Informationsbeschaffung dar: Sowohl Elija Capsali als auch Josef ha-Kohen sind
bei ihren Werken auch auf die Mitarbeit von Augenzeugen angewiesen,
die ihnen das Gesehene schildern.

Somit sind die historischen Schriften beider Autoren sowohl von
eigener als auch fremder Mobilität beeinflusst.

4j Vgl. Jacobs, Geschichte, S. 102 f.

148


	Mobilität als auslösender Faktor jüdischer Historiographie im 16. Jahrhundert : die Geschichtswerke Elija Capsalis und Josef ha-Kohens

