Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: "Schlafend auf den Fligeln des Umherirrens” : Exilsmetaphorik bei
Jehuda Halevi

Autor: Gutmann-Grun, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Schlafend auf den Fliigeln des Umherirrens*
Exilsmetaphorik bei Jehuda Halevi

von Meret Gutmann-Griin®

»Schlafend auf den Fliigeln des Umherirrens®™ — so beginnt die 1. Z. des
liturgischen Liedes (21°0) Nr. 98" von Jehuda Halevi,” Er hat diesen Piy-
yut als Me’ora,” wahrscheinlich® fiir den Morgengottesdienst an Simchat
Tora, verfasst. Der Piyyut ist als Gtirtellied geschrieben, eine Form, die
aus der weltlichen arabischen Poesie stammt und von den Dichtern in
al-Andalus in die synagogale Dichtung iibernommen wurde.’

1 Schlafend auf den Fliigeln des Umbherirrens,
betdubt am dussersten Rande des Geféngnisses
2 wohne ich, meine Pracht ist sehr gesunken,

schweigend mit zornigem und verstortem Herzen®.

* Dr. Meret Gutmann-Griin, Kdferholzstrasse 111, CH-4058 Basel.

! Jehuda Halevis Piyyutine von werden zititert nach der Ausgabe von Dov
JARDEN (ed.), "%n a1 272 wnpn 1w, 4 Bde, Jerusalem 1978-1985 (keine
wissenschaftliche Ausgabe, eine neue wissenschaftliche Ausgabe des Diwans
Jehuda Halevis wird vorbereitet von Josef Yahalom, Jerusalem).

> Geb. um 1075 in Tudela an der Grenze des moslemischen zum christli-
chen Herrschaftsbereich), lebte bis 1090 in Granada, danach in Toledo, gest.
1141, rund zwei Monate nach seiner Ankunft im Land Israel (so JOSEF YAHA-
LOM, WN*H5yNIT° 021 RN PRI PIRD 197 a7 M Y, in: JIZCHAQ BEN ZVI [ed.],
YNNI AWM ORI PR MTAN2 P .abw, Bd. VI, Jerusalem 2002, S. 33-45).

¥ Me’ora (7xn) genannt, weil er fiir die erste Beracha im Morgengot-
tesdienst gedichtet ist, die Gott als ,,Schopfer der Lichter* (mxnn 1¥1) preist.

* Dies ist die Meinung Dov Jardens.

> In al-Andalus schreiben die jiidischen Dichter des Goldenen Zeitalters
(um 950-1150), dazu zdhlen u. a. Shmuel Ha-Nagid, Shlomo b. Gabirol, Mose
b. Esra, Jehuda Ha-Levi und Abraham b. Esra) Lieder fiir das gesellschaftliche
Hofleben ebenso wie Piyyutim. In welchem Masse die sog. ,,weltlichen*
Lieder Form, Sprache und Motive des Piyyuts beeinflusst haben, habe ich am
Beispiel des Frauenbilds Zion gezeigt (Zion als Frau. Das Frauenbild Zions in
der Poesie von al-Andalus auf dem Hintergrund des klassischen Piyyuts, Bern
etc. 2008). Die Girtelliedform ist im 11. Jh. aus dem weltlichen Lied zum
ersten Mal von Shlomo b. Gabirol in den Piyyut tibernommen worden.

R ,Zornig und verstort™ (7m1 qvir): Ausdruck nach 1. Kon 21.4.



W0 3P 20
Y37 TiX3] 1N
WYX PEIAI AN KD

P2 K@Y T2 O
W7 2R Py an

T 792 M

7] D77 092
YR 17123 2323

PR 173N *a?
I TPV 229R

77232 23307 X7 K
TRYR IR T2YR OK
13y IR N9 nYY?

731 pisp oip poby
008 11327 10 XY
TR 22°03 1907

W7 e 207 KD
WP 1332 P

7R3 WIR 133 77070

7Y 1% iRy Yo7

— L"F —_—— [o— U — —
7137 79323 197
TRR 17 77 PR

"3%7 7137 20
27 17193 7oK
*ITIR 7272 RINK 5

TRY? *1N3 nira
7111 21 7 *7 v

7133 1722 TWK]
RO JRX 2iph
M31® NP3 *7 W 10

7i02 K122 WK 71 M
TAYR 2By NI

13933 27177 2717
2RI *niavinn Y
12303 NiP%Y 1K 15

TAYR *3 73K won
TnR 12179 7i0 K

M202K MIRD? M3

TORWR Ny T2
MDTIR X? N°73 17397 20

7107 van 291 "y
7122 NN 95w

Jehuda Halevi, Lied Nr. 98

98



3 Umgekehrt wurde mein Herz zum Geliebten, /
und in meinem Innern erneuert mein Geist.
4 Meiner Gefangenschaft Kleider lege ich ab /
und Hoheit und Stolz will ich tragen.
5 Meinen Liebhaber finde ich in meinem Herzen, /
einen festen Boden’ suche ich nicht.

6 Zwischen den Teilen® meines Herzens steht Er, /
sie sind der Ort, der fiir den Thron der Herrlichkeit bereit” ist.
7 Was brauche ich einen nahen Bruder und Freund? /

Was kann ein Konig und Fiirst mir tun?

8  Und in dessen Hand das Heilmittel ist, / was fiirchtet er die Schlangen?
9  Und was soll der sich vor dem Gebriill von Herdentier und Rindern /
fiirchten, welcher herrscht iiber Michtige'®?
10 Ich habe im Versteckten meinen Schopfer /
und im Schutz'' seiner Ehre ist mein Stand.

11 Wen gibt es, der das Geheimnis /
meines Herzens kennte und es zu erforschen verstiinde,
12 dass er meine Gedanken'? davon abbringen kénnte, zu dienen/

meinem Ko6nig mit erhabenem Denken?

13 Meine Liebe ist fiir meinen Geliebten aufbewahrt, /
auch wenn Er mich in die Todesgrube gibt,
14  Thm ist mein Denken gegeben, / ob ich diene oder herrsche,”
15 denn von Thm sind die Geschehnisse,'* /
ob Er Befreiung schickt oder verhindert.

16 Frei bin ich, denn ich diene," /
ich lache dem Tag von Angst und Not entgegen.'®

7 Fest“ nach Hi 38,38 (wdrtl.: fest gegossen p¥m); ,,Boden™ nach Hi 22,14
(wortl.: Umkreis 2117).

® Nach Gen 15,10-17.

® Nach Dtn 23,13 und der Erklirung im Targum Ongelos (,.ein Ort, der
bereit[et] ist: j71%) und im Targum Jonathan (,,ein Ort, der bestimmt ist*:
1) (Angaben Jardens).

' Nach Ri 5,13 (Angabe Jardens).

" Wortlich: Schatten.

"> Wie in Hi 4,13 (Angabe Jardens). Ebenso Jehuda Halevi Nr. 140, Z. 16
(7°vo wie 7 YY).

"> Das Wort 12y fiir herrschen ist aus 1. Sam 9,17 (Angabe Jardens).

" Dieser Gedanke ist in 1. Sam 2,3 ausgedriickt.

" Gemeint ist: ,,denn ich diene Gott“. Eine andere Méglichkeit erwigt Is-
RAEL LEVIN in seiner hebridischen Anthologie (An Anthology of Yehuda
Halevi’s Poetry, Hebrew Poetry of the Spanish Golden Age, Tel-Aviv 2007):
,»auch wenn ich diene (scil. als Sklave der Fremdherrschaft)*.

' Ps 119,143 (Angabe Jardens).

99



17 Keine Pracht von Kénigtum begehre ich, /
keine Gnade noch Ehre vermisse ich.

18  Siehe, vor Verlangen sehne ich mich /
zu wohnen in der Halle Deines Heiligtums,
19 zum Dienen mich hinzustellen begehre ich, /
nicht den Nektar Deines Honigs zu essen.
20 Und nach einem Konig'” trachte ich nicht, /
nur zu dienen in Deinem Heiligtum.

21 Meine Hilfe und all mein Verlangen ist die Grundlage /
der Grundlage,® deretwegen'® ein Mann erhaben ist.
72 Er ist alles und von Thm ist die Ehre /

von allem und das Licht fehlt (Ihm) nicht.

Die Grundstimmung des Textes ist nicht freudig, wie man erwarten
konnte, falls der Piyyut wirklich fiir das Tora-Freudenfest geschrieben
wurde: es folgen sich hintereinander starke negative Gefiihle (zornig,
verstort, sich fiirchten und dngstigen, Todesgrube, Not). Dazu kommen
vehemente Ablehnungen von normalerweise positiven Werten.* Um-
gekehrt wird dem Negativen (dem Tod und dem Exil) mit Gleichmut
begegnet (Z. 13-15), und der so aufgebaute Protest gipfelt in der para-
doxen Aussage in Z. 16 ,,ich bin frei, da ich diene®.

In meinem Beitrag will ich zeigen, wie der Piyyut Nr. 98 das Thema
,,Ex1l und Befreiung® in einer Weise darstellt, die typisch ist fiir Jehuda
Halevi, d.h. der Text lédsst sich dank seiner Metaphorik auf zwei Ebenen
interpretieren. Meine These ist die, dass das sprechende Ich im Text
Universales und Partikulares, namlich eine mystische/philosophische
Sphére mit emner traditionell jiidischen Sphire, zu verbinden sucht. Auf
den Leser wirkt die doppelte Ebene des Piyyuts zuerst verwirrend, weil
die Identitdt des Sprechers anfangs offen bleibt. So gehe ich in einem
ersten Abschnitt zuerst auf das Verwirrspiel des Piyyuts ein und ich
werde zeigen, dass der Grund fiir die doppelte Verstiandnisebene in der
Mehrdeutigkeit vor allem dreier Metaphern liegt. Im Abschnitt 2 und 3
gehe ich auf diese Metaphern ein. Wir werden sehen, dass sie sich so-

' Nach Dan 11,22 n*72 731 (Angabe Jardens).

' Grundlage der Grundlage® ist ein Appellativ fiir Gott.

' 12 als Relativpronomen bezieht sich auf die ,,Grundlage der Grundlage*,
also Gott; andere Deutungsmdglichkeiten sind: ,,auf dem* (Gott) oder ,auf
welcher* (Grundlage).

0 Viermal steht (Z. 7-9) die rhetorische Frage ,,was soll ich ..., was brauche
ich...?** und fiinfmal (Z. 5 und Z. 17-20) die Verneinung ,,nicht”, mit denen
gerade Positives abgelehnt wird.

100



wohl auf einer individuellen Ebene als auch auf einer nationalen Ebene
verstehen lassen. Im Abschnitt 4 fiihre ich aus, wie und wieso sich bei
Jehuda Halevi die beiden Ebenen seines Exilsverstindnisses verbinden.
Um besser zu zeigen, dass diese spezielle Verbindung der Ebenen fiir
Jehuda Halevi typisch ist, bringe ich im 5. Abschnitt noch ein weiteres
synagogales Lied, den Piyyut Nr. 318.

1. Verwirrspiel um das sprechende ,,Ich* im Piyyut

Wie ich einfithrend kurz an den ersten vier Z. zeigen will, bleibt die
Frage, wer der Sprecher ist, wegen der Mehrdeutigkeit der Metaphern
offen:

Das ,,Ich* stellt sich in einer Kombination verschiedener Aussagen
vor: ,,Jch wohne schlafend auf den Fligeln des Umbherirrens®, ,.ich
wohne betdubt am dussersten Rande des Gefidngnisses®, ,,meine Pracht
ist sehr gesunken®, ,,ich bin schweigend mit zornigem und verstdrtem
Herzen®. Die geheimnisvolle Doppelmetapher ,,Schlafend auf den Flii-
geln des Umbherirrens® wird offensichtlich verdeutlicht durch den fol-
genden Hinweis, dass der Sprecher in einem Geféngnis wohnt und sehr
erniedrigt ist. Aber es bleibt offen, ob auch dieser Hinweis, er sei be-
taubt im Gefiangnis, metaphorisch zu verstehen ist.

Aus den Ausdriicken ,,Umherirren**' und ,,Gefdngnis* schliesst der
Leser, dass der Sprecher im Piyyut, wer auch immer das sei, {iber das
Exil klagt, in dem er sich ,,am &dussersten Rand* das heisst im dussers-
ten Westen, in Spanien,” befindet. Er erwartet deshalb, in der Fortset-
zung des Piyyuts die iibliche Bitte an Gott zu finden, Er moge die Be-
freiung aus dem Exil schicken, sieht aber zu seiner Uberraschung, dass
genau das Gegenteil von Klage und Bitte geschieht, denn die folgende
erste Strophe lautet ja:

3 Umgekehrt wurde mein Herz zum Geliebten, /
und in meinem Innern erneuert mein Geist.
4 Meiner Gefangenschaft Kleider lege ich ab /
und Hoheit und Stolz will ich tragen.

5 Meinen Liebhaber finde ich in meinem Herzen, /
einen festen Boden suche ich nicht.

*' Das Wort 711 kommt in der Bedeutung umherirren und fliichtig sein in
Hos 9,17 vor, wo es das Exil als Strafe Israels charakterisiert.

?2 Spanien als Ort des Exils wird von Jehuda Halevi im Zionslied 403, Z. 1
als ,,dusserster Westen* bezeichnet, wie hier mit demselben Wort fiir ,,Rand*
(7®D) im Plural (2°nX3) in der Bedeutung von ,,Gebiet* (wie in Num 24,17).

101



Ist hier die Rede von der Riickkehr aus dem Exil, in dem sich der Spre-
cher, wie wir vermuteten, soeben noch befand? Hat diese Riickkehr
schon stattgefunden? Inhaltlich ist klar vom Ende der Gefangenschaft
die Rede, und das Wort ,umgekehrt respektive ,,zurlickgebracht*
(2w17) assoziiert die Riickkehr (maw) aus dem Exil. Es scheint, dass
sich diese Riickkehr und die Befreiung aus der Gefangenschaft, ausge-
driickt mit der Metapher des Kleiderwechsels,” in dem Moment ereig-
net haben, in dem das Ich des Sprechers zum Geliebten umgekehrt /
zuriickgebracht worden ist. Wer hat den Sprecher zuriickgebracht?
Wenn das Exil des Volkes gemeint ist, ist die Frage banal, und es ist
Gott als Handelnder anzunehmen wie z.B. in Jehuda Halevi Nr. 331,
Z. 18. Dort betet der Sprecher zu Gott, Er moge das Volk, das in die
Verbannung ging, ins Gebetshaus zurlickbringen (2°w°). Handelt es sich
aber wirklich um das Exil des Volkes? Wer ist der Sprecher, der sagt,
sein Herz sei umgekehrt/zuriickgebracht worden? Er spricht als Indivi-
duum, aber daraus kann man nicht zwingend auf die Stimme eines Ein-
zelnen schliessen, da in den Piyyutim auch das Volk Israel in einer
Person verkérpert auftreten kann, weiblich als die Zionsgestalt (= die
Gemeinde Jisrael) oder ménnlich z.B. als Ja‘aqov. Auch wenn der
Sprecher daher von seinem Herzen redet, das ,,zum Geliebten* (das ist
im Piyyut Gott) umgekehrt worden 1st, so kénnte dennoch metapho-
risch die Riickkehr des Volkes aus dem Exil gemeint sein. Aber stutzig
macht der Zusatz ,,mein Geist ist erneuert worden*, was offenbar direkt
mit der Riickkehr zusammenhingt. Dies lenkt den Blick vom Volk
Isracl weg auf das innere ,,Herz* eines Individuums. Ist hier von ,,Bus-
se* (m2wn) die Rede? Der Leser, der mit den Piyyutim vertraut ist, die
von der Seele handeln, kann tatséchlich auf diese Féhrte geleitet werden
und bei1 ,,Rickkehr Busse assoziieren, wie dies z.B. in den ersten drei
Versen von Jehuda Halevis Piyyut Nr. 384 (>2w 7o) der Fall ist:

Einzige (= Seele), kehre um und hab keine Angst,

von Siinde und Bosheit und Verbrechen wende dich ab,

und in den Zelten des Felsens (= Gottes) wohne immer.
Der Anklang an diese Lieder an die Seele, auf die ich unten zuriick-
komme, ist aber nur scheinbar. Hier in Nr. 98 kehrt das Herz sich ja
nicht aktiv in Busse zu Gott um, sondern ist passiv (vom Geliebten?)
umgekehrt worden.

* In Jehuda Halevi Nr. 331, 2. Giirtel, klagt die Sprecherin Zion: ,,Wann
kleidet mich wieder mein Schmuck? Mit Trauerkleidern hat Er meine
Schonheit vertauscht!*

102



Bei Z. 5 angelangt sehen wir also, dass der Piyyut in seiner Doppel-
deutigkeit verschleiert, was sein eigentliches Thema ist. Verunsichert
kehrt der Leser nochmals zur ersten Z. zuriick und fragt sich, von wel-
chem Umbherirren und welcher Gefangenschaft die Rede 1st. Nicht nur
die Metapher der ,,Riickkehr des Herzens zum Geliebten* ist mehrdeu-
tig, auch die Metaphorik des ,,Schlafens auf den Fliigeln des Umbherir-
rens” in der ersten Z. ist nicht eindeutig. Wenn man genauer hinsieht,
ist gerade diese Metapher in sich selbst sogar widerspriichlich: wie
kann die Person, sei sie ein Individuum oder das Volk, zugleich schla-
fen und umherirren? '

Es lohnt sich nun, die Metaphern ,,Schlafen®, ,,Umherirren* und ,,im
Herzen des Liebenden wohnen® in threr Vielschichtigkeit zu untersu-
chen, weil der Text gerade ithre Mehrdeutigkeiten beniitzt, um das Exil
und die Befreiung daraus in mehr als nur einem Aspekt darzustellen.
Dabei stelle ich in der Analyse der drei Bildfelder methodisch folgende
Fragen:

Welches sind die literarischen Quellen, aus denen der andalusische
Piyyut Metaphern gewinnt und wie schafft der Dichter daraus Neu-
kombinationen?

Welches ist das Bedeutungspotenzial der Neukombinationen fiir die
Deutung des Exils?

2. Die beiden Metaphern ,,Schlafen* und ,,Umherirren*

Der erste Begriff der Doppelmetapher ,,Schlafend auf den Fliigeln des
Umbherirrens®, das Wort Schlafen, ist als Metapher schon fast ein Co-
dewort fiir ,,im Exil befindlich®, das sich aus dem Hohenlied (= HL) 5,2
herleitet: ,Ich schlafe und mein Herz ist wach. Die Stimme meines
Geliebten, der anklopft.” Dies ist die klassische Stelle, die in ShirR 5,3
(S. 128%*) auf das Exil Israels hin ausgelegt wird: ,Ich schlafe vom
(Warten auf das) Ende — mein Herz ist wach zur Erlosung. Ich schlafe
vor (Warten auf die) Erlésung — und das Herz des Heiligen, gesegnet
sei Er, 1st wach, mich zu erlosen.” Das Exil wird hier als ein Schlafen
verstanden mit der Konnotation von ,,Gleichgiiltigkeit, Verzweiflung

e 25

und Niedergeschlagenheit™“.” Steht schlafen im Piyyut als eine Meta-

** Zitiert nach: 721 o wi 1w, ed. SHIMSHON DUNSKY, Tel Aviv 1980.

5 SCHULAMIT ELIZUR, 7w 5w avw, Jerusalem 1999, S. 116 zu Kallirs
Qedushta zum Shabbat ha-Hodesh (zu Ex 12.2) 1. Piyyut, Z. 11: Dort heisst es
von Gott ,,...Er sehnt sich und klopft an die Tiir der Schlafenden, um sie zu
befreien am ersten der Monate des Jahres.*

103



pher fiir ,,im Exil leben®, so wird oft entsprechend auch die Befreiung
aus dem Exil mit dem Bild des Aufweckens ausgedriickt wie in Jehuda
Halevi Nr. 179, 2. Strophe: ,,Bedriickt war ich von meinen Peinigern,
ich schlief und mein Geliebter weckte mich, zu Liebesstunden hat Er
mich bereitgemacht.**

Der zweite Begriff der Doppelmetapher (7171) meint konkret das
Umbherirren und Fliichtigsein des Volkes im Exil geméss Hos 9,17. In
al-Andalus wird das Wort 771 in seiner Doppelbedeutung von ,,Umbher-
irren und Weggehen zum terminus technicus,”” um in den Freund-
schaftsliedern metaphorisch den unruhigen ,,umherirrenden (771)
Freund zu beschreiben, der sich nach seinem weggezogenen, ,.fliichti-
gen® (7711) Partner sehnt. Sie beniitzen das gleiche Wort auch im Piyyut
fiir das Volk Israel und erweitern das Bildfeld durch das Bild der ,,um-
herirrenden, fliichtigen Taube®, das verschiedene Bibelstellen kombi-
niert,”* aber auch Anleihen aus dem weltlichen Lied macht.

Besonders Jehuda Halevi liebt es, fiir das Volk Israel, weiblich in
der Zionsfigur verkorpert, das Bild der Taube, die Metapher fiir die
Geliebte im HL, zu verwenden, um die Paradoxie ihres Weggehens und
thres nach Gott suchenden Umbherirrens darzustellen, wie z.B. in
Nr. 357: ,,Taube der Ferne, sie ist in die Wilder geirrt / gefliichtet
(7771), sie strauchelte und kann sich nicht mehr befreien ... sie schwebt
vom Sturm bewegt immer um ihren Liebling (Gott) herum.* Die Meta-
phorik der irrenden Taube ist der Grund, warum das Umbherirren hier in
Nr. 98 geradezu als Vogel personifiziert wird, der den Sprechenden auf
seinen Fliigeln triigt.”” Der ins Exil Verbannte ist dadurch, dass er auf

0 Zum Bildfeld ,,schlafen® gehort auch die Nacht. Auch sie ist eine
Metapher fiir das Exil, die aus dem HL stammt: ShirR 3,1 (S. 80) deutet den
Vers HL 3,1 ,,auf meinem Lager in den Nichten* auf die verschiedenen Exile
hin, die Israel erlebte. Entsprechend dieser Metaphern ist die Erlésung die
Morgenrote nach der Nacht (ShirR 6,16 zu HL 6,10, S. 147).

*7 Zur Metaphorik des Umbherirrens siche meine Dissertation (oben Anm.
5), S. 444ff. Schon Kallir braucht das Vogelbild aus Jes 16,2 als Vergleich in
seiner Qina zu Tish‘a beAv: ,Ich irre umher wie ein fliichtiger Vogel — und Du
ldsst uns jammern.” (s. Die Trauergescinge fiir Tischah beab, ed. S. BAM-
BERGER, Rodelheim 1983, S. 105.)

% fliichtiger Vogel“ (Jes 16,2), ,,0 hitte ich Fliigel wie Tauben, ich floge
weit weg...*“ (Ps 55,7) und ,.die stumme Taube der Ferne* (Ps 56,1).

* Die Metapher ,,Fligel des Umherirrens® braucht Jehuda Halevi auch im
weltlichen Kontext, im Freundschaftslied an Mose und Isaak b. Esra, Nr. 24,
Z. 39, ed. BRODY, Bd II, S. 243 (Jehuda Halevis nicht-liturgischen Lieder

104



den ,,Fliigel des Umherirrens* getragen wird, noch passiver dargestellt.
Die Metapher konterdeterminiert das biblische (Ex 19,4) positive Bild
der Adlerfliigel, auf denen Gott Israel trigt, und zwar gerade nicht im
Exil, sondern umgekehrt aus dem Exil Agyptens.

Soweit scheint die Doppelmetapher im Piyyut Nr. 98 eindeutig dar-
auf hinzuweisen, dass der Sprecher, der ,,in der Gefangenschaft am
dussersten Rand* schlidft und zugleich umherirrt, das Volk Israel im
Exil ist. Aber, wie schon bemerkt, enthélt die Doppelmetapher einen
inneren Widerspruch. Obwohl schlafen und umherirren beides Meta-
phern (oder fast schon Codewdrter) sind fiir den Exilszustand, ist die
Kombination seltsam. Versuchen wir aber die Worter im Kontext der
»Lieder an die Seele* zu verstehen, so gibt thre Kombination eine neue,
zusitzliche Einsicht.

Die Lieder an die Seele’ sind eine in al-Andalus neu aufkommende
Gattung von Piyyutim, in denen die Seele als literarische Figur von
einem anonymen Sprecher angesprochen wird. In thnen kommt nie das
Volk als Textfigur vor, nur Gott und die anonyme Stimme eines nicht
definierten Sprechers, der seine Seele gleichsam als sein Spiegelbild
anredet. In solch einem Piyyut von Jehuda Halevi, Nr. 290, gibt die
Seele, was librigens hochst ungewohnlich ist, dem Sprecher auch eine
Antwort (Z. 8.9): ,Wenn du’' mich (die Seele) als verwirrt anschaust,
so wisse, dass mein Herz wach ist, auch wenn ich schlafe. Ich bin weg-
gestossen (717171) von den Hohen und eingesperrt im Jammertal und
dem Tode hingegeben. Der michtige Gott mége schnell kommen und
mir Ruhe geben, und ich werde im Biindel des Lebens eingebunden
sein, verborgen.* Die philosophisch gebildeten Dichter in al-Andalus
beschiftigten sich in dieser Textsorte mit dem Wesen der Seele, und
auch Jehuda Halevi beniitzte die philosophischen Termini des Neopla-
tonismus, auch wenn er die Weisheit der Philosophie nicht als Rettung
aus dem Exilsdasein des Volkes betrachtete.” Gemiss der neoplatoni-

werden zitiert nach CHAYYIM BRODY [ed.], Diwan des Abu-I-Hasan Jehuda
Halevi, 4 Bde, Berlin 1894-1930)

% Beispiele von Liedern eines Individuums an die eigene Seele und der
Seele zu Gott s. die Anthologie hebriischer Gedichte mit englischer Uber-
setzung und Interpretationen von RAYMOND P. SCHEINDLIN, The Gazelle.
Medieval Hebrew Poems on God, Israel, and the Soul, Philadelphia 1991.

31 Gemeint ist der Mensch, der sich mit seiner Seele auseinandersetzt.

2 So kann man aus Jehuda Halevis Schrift Ha-Kuzari schliessen (Das
Buch Kusari von Jehuda Ha-Levi nach dem hebrdischen Texte des Jehuda Ibn-
Tibbon herausgegeben, tibersetzt und mit einem Commentar ... versehen von

105



schen Philosophie wird die Seele in den Piyyutim, kurz zusammenge-
fasst, so dargestellt: solange der Mensch lebt, ist sie oft schlafend, ver-
trieben von ihrem Ursprung (= Gott), umherirrend und eingesperrt in
der Welt und im sterblichen Kérper. Sie kennt aber den Ort, woher sie
wesensmissig herkommt,* und dorthin zuriickzukehren sehnt sie sich
withrend 1hres lebenslangen Umbherirrens. Thr Wunsch ist, beim Tod des
Kérpers Ruhe beim Throne Gottes zu finden.** Wegen ihrer Sehnsucht
nach Gott ist sie ,,wach® trotz ihres ,,Schlafes im Koérper. Wenn sie
nicht wach ist, sollte sie aufwachen*’” und sich wecken lassen. Auf-
wachen ist eine Metapher fiir das geistige Wachsein, womit bei Jehuda

DAVID CASSEL, Leipzig 21869 [Frankfurt/M. *1922]). Das Buch Ha-Kuzari,
das Jehuda Halevi nach R0OSS BRANN, The Compunctious Poet. Cultural
Ambiguity and Hebrew Poetry in Muslim Spain, Baltimore 1991, S. 98,
1125/26 bereits in einem Brief erwidhnt, ist nach Brann, The Compunctious
Poet. S. 87, in der Forschung neben andern Interpretationen als ,,antiphiloso-
phical“ (in Anfiihrungszeichen) Verteidigung des traditionellen Judentums
verstanden und fiir Jehuda Halevis nationale und religise Sensibilisierung
nach der Invasion der Almoraviden (1086) in al-Andalus geltend gemacht
worden. S. dazu RosS BRANN, Jehuda Halevi, in: MARIA .ROSA MENOCAL /
RAIMOND SCHEINDLIN & MICHAEL SELLS (eds.), The Literature of Al-Andalus,
Cambridge 2000, S. 278: Jehuda Halevi habe die neoplatonische Methode
angewendet, um die im Kuzari spezifische Sicht der jlidischen Tradition
auszudriicken.

3 Shlomo Ibn Gabirol Nr. 158 (zit. nach DOV JARDEN [ed.], 277 wnpa »w
9 AR amhw, Jerusalem 1971/2), 2. Strophe (iiber das Geheimnis des
Wesens der Seele): ,,Ein verstindiges Herz bemiiht sich, das Geheimnis zu
erfassen ... aber wie soll ich erfassen diejenige, die aus dem Wohnsitz der
Herrlichkeit kommt?* Dann wird die Seele in der 3. Strophe beschrieben als
»Stitte des Verstehens, ganz wie Saphir selbst, eine hellweisse Gestalt ... und
doch wohnt sie im Korper*,

** Shlomo b. Gabirol Nr. 102, Reshut zum 1. Tag Pessach, Z. 3ff: “Er
(Gott) ist deine Sicherheit, wenn Du dein Fleisch verlédsst, hat Er nicht vor
Seinem Angesicht dir die Ruhe bereitet und unter Seinen Thron deine
Wohnung gesetzt?” Ahnlich Reshut Nr. 147, Schlusszeile.

* So in Jehuda Halevi Nr. 253: , Schlafender, wann wachst du auf aus der
Lust deiner Finsternis?* Nr. 169 Z. 1: ,,Es weckten mich die Gedanken an Dei-
nen Namen und haben mir Deine Gnadenerweise vor Augen gestellt.” Nr. 148:
,.Es weckten mich meine Gedanken und das Geheimnis meines Herzens und
sein Wunsch, die Worte meines Flehens auszusprechen im Lied an Gott und
Ihn zu preisen. Nr. 252: diese Selicha beginnt mit dem reellen Schlaf und
Aufwachen und geht dann iiber zum spirituellen Aufwachen: ,,Schlafender, gib
dich nicht dem Schlaf hin ... Wach auf, Seine Himmel zu sehen und die Werke
Seiner Hiande.* Darauf folgt das langsame Erkennen Gottes.

106



Halevi Doppeltes gemeint ist: Weisheit suchen und sich betend zu Gott
hinwenden.*® Das Schicksal der ,verbannten, umherirrenden® Seele
wird von den Dichtern von al-Andalus®” mit derselben Metaphorik be-
schrieben wie das des verbannten, umherirrenden Volkes Israel; Ziel
der Seele ist ihre urspriingliche Heimat bei Gott, Ziel des Volkes ist
Zion als urspriingliche Heimat. Beide, Volk und Seele, sind von Sehn-
sucht getragen.

Weil die analoge metaphorische Darstellung des Volkes Israel und
der Seele den Lesern damals bekannt war, kann auch der Sprecher im
Piyyut oft bis zu einem gewissen Grad zugleich das Volk Israel sein
und die ,,Seele* jedes Individuums.® Die Metapher in Nr. 98, ,schla-
fend auf den Fliigeln des Umherirrens”, kann also das Volk und die
Seele eines Individuums meinen.

Es ist gerade diese Doppeldeutigkeit, weswegen das Thema Exil und
Befreiung bei Jehuda Halevi besonders in Piyyut Nr. 98 (und Nr. 318,
s. u. 5. Abschnitt) wie ein Hin- und Herlavieren des Sprechers zwischen
den zwei Polen ,,Befreiung Isracls aus dem Exil* und ,,Erlésung der
ruhelosen Seele® erscheint. Im 4. Abschnitt werden wir untersuchen, ob

%% Ein Beispiel dafiir, dass Beten und Weisheit-finden die lebenserhaltende

Tatigkeit der Seele sein soll, ist Jehuda Halevi, ed. BRODY Bd. II, S. 306, Nr.
89:

Meine Seele nach dem Hause / Gottes sehnte sich, / auch verschmachtete sie,
um auch in den Traumen / Ihn zu sehen, / stieg sie hinauf;
sie stieg hinauf und nicht / fand sie Heilung, / denn ein Traum
heilt nicht / eine Seele, die beim / Wachen krank ist.
Sie wird krank am Tag, / an dem sie nicht anfleht / das Antlitz (Gottes),
6 denn ohne Seine Herrlichkeit / und Pracht / reibt sie sich auf.
7 Sie reibt sich auf, um / sich zu erneuern und / bemiiht sich wieder aufzusteigen.
8 Denn nicht zur Leere (tohu) / ist sie in die Verbannung gegangen,
am Tag, da sie verbannt wurde.
9 Sie wurde verbannt, aber / die Tore der Quelle 6ffnete sie und auch
10 ihre Augen nach dem tiefen Wasser / richtete sie.
11 Sie hingte sie an / den festen Pfeiler (= Weisheit) /
und gelobte ein Enthaltungsgeliibde,
12 dass sie nicht verlasse / die Weisheit und sie sprach den Schwur aus.

*7 Shlomo Ibn Gabirol und Abraham Ibn Esra lehnen die Metaphorik der
nach Gott suchenden Seele ausschliesslicher an den Neoplatonismus an als
Jehuda Halevi. Jehuda Halevi kombiniert damit immer die die religidse Praxis
der jidischen Tradition, wie ich in Abschnitt 4 zeigen werde. Zum Unterschied
ithrer religiosen Haltungen s. auch RAYMOND P. SCHEINDLIN, Contrasting Re-
ligious Experience in the Liturgical Poems of Ibn Gabirol and Judah Halevi,
in: Prooftexts 13 (1993), S. 141-162.

% Dazu RAYMOND P. SCHEINDLIN, The Gazelle, S. 43.

oA W N —

107



und wie dem Sprecher im Piyyut eine Synthese der Erlosungswiinsche
gelingt oder ob er auch die Erfiillung des einen ohne das andere fiir
mdglich hélt. Zuerst nun aber zur Metapher des ,,Im Herzen des Lie-
benden Wohnen*.

3. Die Metapher ,,der Geliebte wohnt im Herzen des Liebenden*

In der 5. und 6. Z. des Piyyuts Nr. 98 folgt die Metapher ,,Ich finde in
meinem Herzen meinen Geliebten*. Das Bild stammt aus dem Freund-
schafts- und Liebeslied. Wie die populdrphilosophische Sprache in den
Liedern an die Seele eréffnet auch die Metaphorik der Freundschafts-
und Liebeslieder neue Horizonte im Piyyut von al-Andalus, die es im
klassischen Piyyut noch nicht gab. Das Bild, dass man im Herzen des
Geliebten wohnen kann, ist zwar bereits im HL 8,6 vorhanden: ,leg
mich wie ein Siegel auf dein Herz*.

Im Piyyut von al-Andalus wird aber dieses Bild amplifiziert durch
die neuen Freundschafts- und Liebeslieder, in denen ,,das Wohnen 1m
Herzen* zu einem Motiv der Sehnsucht nach dem/der wegziehenden
Geliebten ausgebaut ist. In diesen neuen Liedern brennt der Sprecher,
der verlassene Freund oder Liebhaber, im Feuer der Trennung, das
der/die Weggezogene in seinem Herzen entziindet hat. Mehr noch:
der/die Wegzichende hat secin Herz sogar gefangen mitgenommen.’
Als Trost fithrt der Sprecher darauf jeweils die Gegenmetapher an, dass
der Freund oder der/die Geliebte gar nicht fern sei, sondern in seinem
eigenen Herzen wohnt.”” Diese Paradoxie des ,fernnahen” Freundes
gibt es auch in der Troubadourlyrik."' Die Metapher kommt auch im

*’ Dies ist die Paraphrase des Anfangs des Freundschaftslieds von Mose b.
Esra Nr. 110 (Mose b. Esras weltliche Lieder werden zitiert nach CHAYYIM
BRODY [ed.], 237 *w RV 18 nwn, 2 Bde, Berlin/Jerusalem 1934/5). Weitere
Beispiele s. die Sammlung der Stellen durch Brody im Kommentar zu Mose b.
Esra Nr. 21, 3. Ein Beispiel fiir ein Liebeslied ist Jehuda Halevi, i1°ax 7% 1, ed.
Brobpy, Bd. II, Nr. 4, S. 7.

% Mose b. Esra Nr. 110,6 BRODY: Die Freunde haben ihre Zelte im Innern
des zuriickgelassenen Freundes aufgeschlagen, Nr. 74,4 BRODY: Die Freunde
Abun und Josef wohnen in seinem Herzen. Ebenfalls Nr. 7,4 BRODY (dort in
der Anmerkung Belegstellensammlung).

' MIRIAM SCHNEIDER, Federico Garcia Lorca und der islamische Orient.
Die literarische Gestaltung einer kulturellen Fernbeziehung, Wiirzburg 2005
(= Epistemata, Wiirzburger wissenschaftliche Schriften, Bd. 538), S. 120. Sie
interpretiert Federico Garcia Lorcas Gedicht Gazela primera: Del amor
imprevisto und zeigt darin die mystische Liebe nach dem loinprés. Zu diesem

108



Lustlied vor, hat dort aber nicht denselben Sinn der Intimitit.** Welche
Bedeutung bekommt nun die Metapher des ,,Im Herzen Wohnens® im
Piyyut von Jehuda Halevi?

Wie die Metapher des Schlafens und Umherirrens in der 1. Z., so hat
auch die des ,,Wohnens im Herzen in den Liedern an die Seele eine
spezitische Bedeutung gemiss der neoplatonischen Philosophie. Ohne
auf das neoplatonische Welt- und Menschenbild” weiter einzugehen,
will ich hier nur auf die Pragmatik hinweisen, die die Metapher ,,Gott
wohnt im Menschen® in den ,,Seelenliedern® im Allgemeinen hat. Dass
Gott im Herzen der Menschen zu finden sei, gehort zum schon erwihn-
ten mythischen Modell der Herkunft der Seele von Gott. Die Seele
verlangt zu Gott zuriickzukehren; ihre Verbindung zu Thm bemiiht sie
sich im Gebet und im Denken (in der Weisheit*) zu finden, und so
entdeckt der Mensch, solange er lebt, den fernen Gott paradoxerweise
in sich selbst. Diese Erkenntnis des ,.fernnahen® Gottes hat bei Jehuda
Halevi die Pragmatik eines Bekenntnisses zu Gott als fester Zuflucht,
wie er sich z.B. in Z. 21 von Nr. 98" und in den folgenden ersten 4 Z.
von Nr. 97 ausdriickt:

Begriff erklédrt sie in der Anmerkung: ,,.Dieser Begriff geht auf die Trouba-
dourlyrik zurtick.*

2 Jehuda Halevi, ny>pn 7va mnn, ed. BRoODY Bd. I, S. 324: ,Wenn auch das
Schicksal dich mir verweigert, so hast Du doch in meinem Herzen einen Sitz
gewonnen."

** Die Lehre von der Herkunft der Seele aus Gott und ihrer Riickkehr zu
Ihm entwirft eine Korper-Seele-Geist Anthropologie, bei der der Mikrokosmos
des Menschen dem Makrokosmos der Welt mit ihren verschiedenen Sphéiren
entspricht. Gott wohnt im Herzen aller Menschen: Shlomo b. Gabirol Nr. 158
Ahava: (1. Strophe) ,,.Deine Anwesenheit (71>w) wohnt im Herzen Deiner
Auserwihlten... und ich bin voll mit Glanz in meinem Herzen ... .

* Die Verbindung von ,,Weisheit suchen* und Gebet ist typisch fiir Jehuda
Halevi: s. 0. Anm. 38 und weiter Jehuda Halevi Nr. 384,1-5: , Einzige ... in
den Zelten des Ewigen wohne immer! ..Hange (°p27) deinem lebendigen
Erloser an Tag und Nacht ("p27 verweist auf die Devequt, einen Begriff der
judischen Mystik und des Sufismus, der damals eine Seite des Neoplatonismus
war). Zur ,,Weisheit™: Jehuda Halevi Nr. 301,15: ,,Und siche den Weg des
Geheimnisses der Seele, erforsche sie und in ihr erhole dich. Er (Gott) wird dir
Verstand geben (772w°) und du wirst Freiheit finden, denn du bist ein
Gefangener und die Welt ein Gefingnis. Setze das Wissen (nvT) als Angel
zwischen Thm und dir.*

® Zu Z. 21 (meine Hilfe und mein Verlangen ist die Grundlage der
Grundlagen) gleich unten im Text.

109



1 Ewiger, wo finde ich Dich? Dein Ort ist erhaben und verborgen!

2 Und wo finde ich Dich nicht? Deiner Herrlichkeit voll ist die Welt.

3 Er, der sich in den Innersten (Herzen) befindet,

hat die Enden der Welt geschaffen,

4 Er ist Zuflucht fiir die Nahen und Zuversicht fiir die Fernen.*
Wie ein philosophischer Glaubenssatz dient dies Jehuda Halevi und
andern dazu, sich in gewissen Piyyutim an die ,,Seele* zu wenden, um
diese aufzumuntern, sich spirituell zu reinigen, damit sie Wohnung
Gottes werden kann,*

In Z. 5 und 6 des Piyyuts Nr. 98 ist aber die Pragmatik der Metapher
,,Gott wohnt im Herzen* anders als in Z. 21 und in Piyyut Nr. 97, denn
sie erinnert an den urspriinglichen Kontext der Freundschaftslieder, aus
dem sie stammt:

Jehuda Halevi stellt die Aussage ,,Gott wohnt im Herzen* hier in Nr.
98 nicht als philosophisch erwiesenen Glaubenssatz hin, sondern bringt
thn in Z. 5 als personliche Entdeckung des Sprechers, der vorher (Z. 1-
2) verstort umhergeirrt 1st und nun emotional vollstindig umgestimmt
wird"’, genau so wie der verlassene Freund im Freundschaftslied zuerst
ruhelos umherirrt und schliesslich den fernen Freund im Herzen findet.
Auch die Metapher des ,,Im Herzen Wohnens* selbst ist hier in Nr. 98
mit der Erotik der Freundschaftslieder aufgeladen und verstirkt die
Erotik, die im neoplatonischen Modell einer Seele, die sich nach Gott
sehnt, genuin vorhanden ist. Der Sprecher bezeichnet Gott explizit als
,meinen Liebhaber”. Auch implizit hat der folgende Vers 6 mit dem
Bild des ,,gesprungenen Herzens®, zwischen dessen Teilen ,,mein Ge-
liebter, Gott, steht, eine deutliche Liebeskonnotation: Zwischen mei-
nen Teilen, hebrdisch "mn°2 772, assoziiert den Hiigel von Betar, der als
Wohnort der Gazelle in HL 2,17 vorkommt.*® Ein weiterer biblischer
Intertext 1st die Vision Abrahams ,,zwischen den Teilen* (2202 1°2) in
Gen 15,10. So wie Gott dem Abraham zwischen den Opferstiicken

* Nach Jehuda Halevi (Nr. 301,5-7) bedingt das Finden eine innere
Reinigung: Entferne aus deinem Innern das Verlangen, du wirst deinen Felsen
(Gott) in deinem Innern finden.

" Dieselbe Abfolge von Suchen und Finden zeigt auch der Beginn von
Piyyut Nr. 298:

Von Deiner Hand kam in mein Herz / mein Geist in meinem Innern.
Am Tag, da ich suche, ob es Gott gibt,

da Er zu hoch erhaben ist, um gesehen zu werden,

kehrte ich um zu meinem Herzen und meinen Gedanken

und fand Deinen Thron fiir ewig in mir / verborgen in meinem Innern.

* Vgl. Jehuda Halevi, Nr. 401 Z. 11.

110



erscheint, so erscheint der Thron Gottes hier metaphorisch zwischen
den Teilen des Herzens. Dadurch bekommt die Metapher den Aspekt
des Heiligen, der im Piyyut von al-Andalus oft mit dem Erotischen
verbunden ist. Genauer gesagt, die ,,Herzensteile haben nun auch die
Konnotation einer Opfergabe an Gott, was die Hingabe des Sprechers
an Gott betont. Der Sprecher gibt sich an Gott / an den Geliebten hin,
gleichzeitig wird er dadurch erhéht, da sein Herz selbst zum Heiligtum
wird. "

Die Entdeckung Gottes im eigenen Herzen bedeutet flir den Spre-
cher nichts weniger als den lebensrettenden Trost, der ihn aus seinem
Umbherirren und dem Elend seiner Gefangenschaft befreit.”® In verklei-
nerter Dimension ist das Trostpotential dieser Aussage vergleichbar mit
dem Trost des Sprechers in den Freundschaftsliedern, der die Ferne von
seinem Freund beklagt und sich dann mit dem Satz trdstet ,,aber er
wohnt in meinem Herzen®.

Den Aspekt der Erotik abschliessend, will ich noch zwei weitere
Stellen erwihnen, welche die Interaktion der Liebespoesie von al-
Andalus mit dem Piyyut zeigen:

Der Sprecher in Nr. 98 hiitet es als Geheimnis, dass der Geliebte im
eigenen Herzen wohnt (Vers 11). Das ist auch im Lustlied sehr wichtig.
Die Umwelt darf nichts von der Liebe merken, sonst fangt sie an, den
Liebenden zu kritisieren: dies ist der Topos der unverstdndigen, den
Liebespaaren gegeniiber feindlichen Gesellschaft. Hier in Nr. 98 ist es
nicht nur der Schutz vor Feindschaft, sondern das Geheimnis betont die
mystische Intimitdt zwischen Gott und dem Sprecher. Auch das Wort
,,dienen‘ assoziiert den Liebeskontext: der Liebende ist immer der Die-
ner (Sklave) des Geliebten, er gibt sich ihm bis zum Sterben hin. Auch
dies ist im Piyyut Nr. 98 die Haltung des Sprechers (Vers 13), denn
,,meine Liebe ist fiir meinen Geliebten aufbewahrt, auch wenn Er mich
tétet’'. Das Verb ,aufbewahren® assoziiert wegen der gleichen Wort-

* Die Erhéhung des Menschen (hier allgemein) auf der ,,Grundlage* (Gott)
ist explizit in Vers 21 ausgesagt, ein Vers, auf den Z. 6 bereits verweist.

30 Beispiele dafiir auch bei Abraham b. Esra Nr. 65: ,,Meine Seele ist
durstig nach Dir, Gott, und in Dir wird sie auch gesittigt, und immer, wenn sie
sich nach Dir verzehrt, lebt sie auf.” Ebenso Nr. 37: ,,Nach Gott verzehrte sich
meine Seele (Ps 84, 3), ich denke an Thn, und meine Seele wird leben.” Dazu
erkliart Abraham b. Esra zu Ps 84, 3: Sie verlangte 7nvni und hat sich beinahe
verzehrt in threm Verlangen.

>! Die Hingabe an den Geliebten / die Geliebte im Lustlied ist vergleichbar
mit der Hingabe an Gott im Piyyut; in der arabischen Sufi-Mystik wird die

111



wahl (19%) die Liebesgaben, welche die Geliebte des HL 7,14 fiir ihren
Freund aufbewahrt.

Die Liebesaspekte dieses Piyyuts und vieler anderer andalusischer
Piyyutim sind aber nicht nur sprachlicher Art, sondern zeigen, wie in-
tim die Beziehung von Israel und Gott aufgefasst wird, sodass der
Sprecher in einem Piyyut sich wie der Sprecher in einem Liebesgedicht
ausdriicken kann. Fiir beide ist der Liebesdienst radikal und beide stel-
len sich als Textfigur mit ihrem Ideal / ihrer Religion abseits von einer
Gesellschaft, die ihre Liebe nicht verstehe. Der Unterschied der beiden
Textsorten liegt nur darin, dass fiir den Dichter, der in al-Andalus ein
Liebesgedicht verfasst, gerade diese fiktive ,,unverstindige, liebesfeind-
liche* Gesellschaft sein begeistertes Lesepublikum ist, das dieselben
Ideale teilt, wihrend derselbe Dichter als Verfasser eines Piyyuts, wenn
er von der Ausschliesslichkeit der Liebesbeziechung von Gott und Israel
redet, sich tatsdchlich von seiner nicht-jiidischen Umgebung im Exil
abgrenzen will.

4. Gefangen und umherirrend im Exil — und frei? — im Herzen? — in
Zion?

Gottes Thron ist in Jehuda Halevi Nr. 298 Z. 5 ,.,ewig in meinem Her-
zen™ — auch in Nr. 98 ist das Herz der Ort fiir den Thron Gottes. Die
Idee des festen Verankert-seins wird damit ausgedriickt, so dass der
Sprecher keinen weiteren ,,festen Ort* (Z. 5) sucht. Der Vers verweist
auf die komplementidre Aussage am Schluss des Piyyuts, dass Gott die
,,Grundlage der Grundlage* fiir den Menschen ist. Damit stellt der Text
die Gegenwelt dar zur Welt des Umbherirrens, mit der der Piyyut be-
gann. Die Stossrichtung des Piyyuts fiihrt also von der Welt des Irrens /
des Exils zur inneren Sicherheit und Gewissheit bei Gott, und nur
bei Thm.

Hingabe sogar zur Selbstaufgabe, zum ,Sterben®, zur Verschmelzung des
Subjekts mit dem Objekt der Liebe (fana’): s. MICHAEL SELLS, Love, in: ME-
NOCAL / SCHEINDLIN & SELLS (eds.), The Literature of Al-Andalus, S. 150ft.
Siehe auch die mystische Hingabe bei Jehuda Halevi Nr. 32 "117%°mxn 52 772
und Abraham b. Esra Nr. 142 7p%n 1% °%ax8 und Nr. 161 nn 891 ninx | Ich sterbe
— und vor mir ist noch kein Liebhaber an der Liebeskrankheit gestorben...*.
(Die Piyyutim von Abraham b. Esra werden zitiert nach der Ausgabe ISRAEL
LEVIN (ed.), The Religious Poems of Abraham Ibn Esra, Critical Edition with
Introduction and Commentary, 2 Bde, Jerusalem 1975, 21998).
2 HL 7,14 (iiber die Friichte) die habe ich dir, mein Geliebter, aufbewahrt.

112



Ein zweites Gegensatzpaar 1st Gefingnis und Freiheit. Dieses wird
paradox in Z. 16 so ausgedriickt: ,,Frei bin ich, da ich diene.” Das Wort
»dienen* (72v) ist in seiner Doppeldeutigkeit das Schliisselwort des
Piyyuts: Dienen als Gefangener im Exil ist in dem Moment, da der
Sprecher Gott dient, kein Dienen mehr.” Mit dieser Umwertung des
Begriffs im neuen Zusammenhang des Gottesdienstes driickt der Spre-
cher seine Befreiung vom Exil aus. Diese ist gleich einer Befreiung von
weltlichen Massstidben tiberhaupt, denn der Sprecher nennt ein ganzes
Spektrum von Vorstellungen, von denen er sich im Verlauf des Piyyuts
befreit (Angst vor der Macht in Person eines Konig, Angst vor Bosem
im Bild der Schlange) oder die er ablehnt, weil er sie nicht braucht
(keinen Bruder, kein Koénigtum Israels, keine Ehre noch Gnade, kein
,Honig™ Gottes): dies ist eine radikale Zuriickweisung von allem, was
ihn nicht mit Gott verbindet. Die Welt, die Gefangenschaft im Exil und
sogar der Wunsch nach Befreiung aus dem Exil (Z. 15) 1st aufgehoben,
da er bereits die Freiheit gefunden habe im Dienst an Gott, gleichsam
ein Gottesdienst im Herzen. Diese Freiheit respektive diesen Dienst
erkldrt er in Z. 15 als Unterwerfung unter den Willen Gottes, dass er
alles akzeptiere, was Er schicke. Die Sprache ist die eines philoso-
phisch, mystisch, asketisch denkenden Individuums, aber sicher driickt
sie nicht die Befreiungssehnsucht des Volkes Israel aus, weil der Spre-
cher sich in Z. 15 und 20 explizit von der Sehnsucht nach nationaler
Befreiung, nach Konigtum und Ehren (Z. 17 und 20) distanziert.

Aber diese Interpretation des Piyyuts geht nicht ganz auf, weil der
Text in Z. 18 dem bisher Gesagten (scheinbar) widerspricht. Die Dra-
matik der Befreiung fithrt in Z. 17 zum Hohepunkt, dass der Sprecher
sagt, er diene Gott und vermisse kein Konigtum (Israels). Wie getragen
vom Schwung der Hingabe an den Dienst Gottes, fillt er dann in Z. 18
zum ersten Mal in die direkte Anrede an Gott und bekennt sein Verlan-
gen, ,,in den Hallen Deines Heiligtums® wohnen und Gott dienen zu
diirfen. Mit diesen Hallen ist wegen des Begriffs (72°77) konkret der

> Nach Abschluss meines Beitrags habe ich gesehen, dass das Dienen
Gottes als zentrale Idee Jehuda Halevis ausfiihrlich (ohne Piyyut Nr. 98, dafiir
ndere zitierend) behandelt ist bei RAYMOND P. SCHEINDLIN, The Song of the
Distant Dove. Judah Halevi’s Pilgrimage, Oxford / New York 2008, S. 17-21.
Er weist S. 18 neben der biblischen Tradition der ‘4voda und des Begriffs des
,,Knechtes Gottes™ (,,to express the worshiper’s dependence on God*) auf eine
religiose Haltung hin, die der Frommigkeit von Jehuda Halevi ndher stehe,
namlich ,,the Islamic usage according to which man is seen as completely
subject to God’s will*.

113



Tempel gemeint und nicht etwa das Herz des Sprechers. Nun wire die-
ser Wunsch tatséchlich genau die Losung des primédren Notzustands des
Sprechers, der laut Z. 2 im Gefiangnis wohnt, und das gleiche Wort fiir
wohnen verweist auch dorthin zurtick. Dennoch stellt sich die Frage,
warum der Sprecher diesen Wunsch doch noch formuliert, nachdem er
sich in Z. 15 als frei bezeichnet hat, weil er Gott diene.

Ich habe zu Beginn angenommen, dass sich in Piyyut Nr. 98 das
Thema Exil und Befreiung auf zwei Ebenen verstehen lédsst, auf der
Ebene des Individuums und der des Volkes Israel. Nun scheint mir,
dass sich fiir die Sprechfigur im Piyyut die beiden Ebenen folgender-
massen verbinden: Er zieht den Schluss, dass die Freiheit seiner Seele
nur im urspriinglichen Land des Volkes Isracl moglich sei. Uber sich
als Individuum redend sagt der Sprecher zwar in Z. 21 ,meine Hilfe
und mein Verlangen ist Gott (die Grundlage der Grundlage), auf dem
der Mensch erhoht ist, und meint damit, er se1 durch den ,,Gottesdienst
im Herzen* aus der Erniedrigung befreit und wohne im Schutz der
Herrlichkeit Gottes (Z. 10). Dies ist eine spirituelle Vorstellung von
Befreiung, die universal, d.h. fiir jeden einzelnen Menschen gilt. An-
derseits sehnt er sich in Z. 18-20 nach einem Gottesdienst im Heiligtum
Gottes, d.h. im Tempel in Zion, wie wenn erst dort sich die wahre Be-
freiung realisieren wiirde. Was ist in Zion / in Jerusalem wahrer, so
dass erst der Gottesdienst dort die rechte Befreiung vom Exil bedeute-
te? Wiinscht der Sprecher die Befreiung auf nationaler Ebene? Spricht
er hier als Volk Israel? Sein Ziel 1st Zion, aber nicht im Sinne e¢ines
nationalen Wiederaufbaus des Landes oder des Tempels. Entscheidend
ist, dass neben dem Schliisselwort des Dienens auch zweimal, Z. 18
und 20, ,,Dein Heiligtum® als Ort seines (individuellen) Gottesdienstes
genannt ist. Es ist sicher nicht moglich, das Thema des ,,Heiligen* und
des Gottesdienstes bei Jehuda Halevi in Kiirze auszufiihren, und ich
will auch nicht den Piyyut mit Deutungen strapazieren, die ich von
anderen Schriften Halevis herbeiziehe. Aber was die Bedeutung von
[srael und Jerusalem als Ort fiir den Gottesdienst und die Erfiillung der
Gebote tiberhaupt betrifft, gibt das Buch Ha-Kuzari von Jehuda Halevi
eine klare Aussage, die als personliches Bekenntnis von Jehuda Halevi
gewertet werden kann: Er sagt,” dass das Herz jedes einzelnen Juden,

** Ha-Kuzari, ed. CASSEL, 5,23. Die Aussage, die ich zusammengefasst
habe, ist die Antwort des Haver auf die Frage des Chasarenkdnigs, warum er
denn noch nach Jerusalem auswandern wolle, da ja ,,die Anndherung an Gott

114



auch wenn Gott unsichtbar schon im Exil darin wohnt, erst im Land
Israel richtig ,.rein und lauter werde, um die Gebotserfiillungen, spe-
ziell auch den Gottesdienst im Heiligtum, zur Vollendung zu bringen.
In dieser Sicht sind die scheinbar widerspriichlichen Aussagen von
Nr. 98 verstdndlich: der Sprecher ist innerlich vom Exil befreit, indem
er sich als Individuum als ,,Wohnung Gottes™ empfindet, aber gerade
wegen dieser spirituellen Ndhe zu Gott wichst sein Wunsch, das rein
Geistige mit Taten (Gottesdienst in Zion) zu realisieren und zu vervoll-
kommnen. Er befindet sich in einem ambivalenten Zustand von Befteit-
sein und Nichtbefreitsein, weil seine Auffassung von Freiheit eine Dia-
lektik ist von philosophischem / universalem und traditionellem / parti-
kularem Denken.

5. Fazit: Das ,,fernnahe* Wohnen Gottes im Exil

Die Piyyutim von Jehuda Halevi sind zwar nicht einlinig in ihrem Aus-
sagegehalt, aber diese oben dargestellte Dialektik von Universalem und
Partikularem, von Gottes Wohnen im Herzen der Menschen und im
fernen Zion, ist typisch fiir seine Piyyutim, wie ich abschliessend und
zugleich zusammenfassend mit einem Blick auf Piyyut Nr. 318 zeigen
will.

Piyyut Nr. 98 und Nr. 318 sind sich in der Struktur sehr dhnlich.
Auch im Verlauf von Nr. 318 schwenkt der Sprecher am selben Punkt,
ndmlich in der 4. Strophe, iiber zu einer Anrede an Gott, nachdem er
vorher in drei Strophen nur in 3. Person {iber Thn geredet hat. Ich {iber-
setze zundchst nur Strophe 1 und 2 von Jehuda Halevis Meora
(Nr. 318) *101 70 0

Schilfmeer und Sinai, lehrt mich den Weg,
den Weg, den Er ging, mein Geliebter. //
Zum Haus meines Herrn mach ich mich auf, /
in des Lieblings Schoss mich zu legen.
1 Den Gottesberg frag ich, ob meinem Propheten (Mosche) /
im Strauch Er sich wohl offenbart hat, //
.Seiner Fiisse Schemel®, Sein Land, ich durchwandre, /
,.Seinen Thron“, doch niemand gibt Antwort. //
Vielleicht im Gefingnis, in meiner Haft, /
vielleicht lagert Er in meinem Innern! //
Bis in meiner Wohnstatt ich lagern Thn fand:
Wie ein Freund ist Er mir, wie ein Bruder.

tiberall durch Reinheit des Herzens und starkes Verlangen erlangt werden
kann*.

115



Voriiber ging all meine Trauer und floh, /
des Herzens Schmerz und sein Stéhnen.
2 So wird mein Kranksein nun endlich geheilt, /
auch wenn sie mich einsperren und fangen.
Ich will nicht Besitz des Gazellenlandes, /
nicht Konigsherrschaft begehr’ ich,
nur Liebe und Giite, die iiber mich kommt, /
und Nahesein dem, der mich liebet.
Das Thema ist wieder das Umherirren im Exil und das plotzliche Fin-
den Gottes im Herzen. Hier aber ist der Sprecher die weibliche Personi-
fikation der Gemeinde Israel,” die Knesset Jisrael, wie es die Anspie-
lungen auf die Wiistenwanderung nahelegen: sie ist die ,,Braut™, die in
Jer 2,2 in der ,saatlosen Wiiste* Gott ihre Jugendliebe bewiesen hat.
Die Wiistenwanderung, der biblische Exodus, ist der positive literari-
sche Hintergrund, von dem sich nun diese zuerst erfolglose neue Wiis-
tenwanderung, das Exil, abhebt. Sie findet thren Geliebten an keinem
der gottverlassenen Offenbarungsorte (Schilfmeer, Sinai, der Strauch,
das Land Israel) und sie entspricht dadurch der Liebenden im HL, die
nach threm Geliebten sucht respektive dem verzweifelten Liebhaber der
Freundschaftslieder, der den Spuren seines weggezogenen Freundes,
den verlassenen Zeltlagern der Liebe, nachgeht. Die Pointe des Piyyuts
liegt darin, dass die Knesset Jisrael Gott mitten im Exil findet, namlich
in ithrem eigenen Herzen. Damit endet der Piyyut Nr. 318 aber nicht,
sondern die Sprecherin redet in der 4. Strophe plétzlich Gott an und
wiinscht:
4 Bereite das Heiligtum und den Tempel, /
mein Vater, und zdhle Deine Herde,
und der Hindin, die mit ihrer Stimme fleht, /
hore zu und erfiille Dein Geliibde!
Die Taube, die am Abgrund nistet, / bring in das Abgeschiedene
Deines Zimmers (HL 1, 4)
Erneuere’® wie am Tag des Festes meine Freude /
und Deine Pracht, mein Geliebter, moge gliicklich herbeikommen.

Komm zuriick wie damals zu meiner Wohnstétte
und Deine Ehre strahle iiber mir auf.

” Die Appellative ,Hindin® (wortlich Gemse 9% aus Prov 5,19) und
,, Taube® (7117) aus dem HL, z.B. HL 2,14) in der 4. Strophe kennzeichnen die
Sprecherin als weiblich.

°¢ Zitat aus Klgl 8,21: , Erneuere unsere Tage wie frither (07p2)* Statt des
Wortes ,,wie frither* steht im Folgenden ,,wie am Tag des Festes™ und weiter
unten ,,wie damals®.

116



Das philosophisch-mystische Finden Gottes im eigenen Herzen —
eine universalmenschliche Sicht — ist bei Jehuda Halevi nur die eine
Seite seiner Erlosungsvorstellung. Zur Realisierung der Erlosung
braucht es nach seiner dialektischen Sichtweise, die er in den beiden
Piyyutim Nr. 98 und Nr. 318 klar ausdriickt, die Riickkehr ins Land
Israel als den alleinigen Ort, wo Herz und Seele desjenigen, der die
Gebote Israels erfiillt, vollendet ,rein und lauter sind.”’

°7 Zitat aus Ha-Kuzari 5,23. Jehuda Halevi qualifiziert im darauf folgenden
Satz das Land Israel so (Ubersetzung nach CASSEL): ,,... ein Ort, von dem man
weiss, dass er ganz besonders fiir Gott bestimmt ist, und wire es auch nur
bildlich und vergleichsweise, um wie viel mehr, da es doch wahr ist ...“. Die
Deutung dieser Aussage wiire eine gesonderte Abhandlung wert.

PS nach Abschluss des Artikels: Eine die Quellen kombinierende Inter-
pretation von ,,Jehuda Halevi’s Pilgrimage®, die Piyyutim, den Kuzari und die
Briefe aus der Geniza beriicksichtigend, hat soeben RAYMOND P. SCHEINDLIN
vorgelegt, (s. Anm. 53.) Weitere bibliographische Angaben zu diesem Thema
bei MOSHE HALLAMISH & AVIEZER RAVITZKI (eds.), N0 mai2 DR 7R
0221°27 "2, Jerusalem 1998.

117



	"Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens" : Exilsmetaphorik bei Jehuda Halevi

