
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: "Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens" : Exilsmetaphorik bei
Jehuda Halevi

Autor: Gutmann-Grün, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens"
Exilsmetaphorik bei Jehuda Halevi

von Meret Gutmann-Grün*

„Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens" - so beginnt die 1. Z. des

liturgischen Liedes (DVD) Nr. 98' von Jehuda Halevi,2 Er hat diesen Piyyut

als Me'ora3 wahrscheinlich4 für den Morgengottesdienst an Simchat
Tora, verfasst. Der Piyyut ist als Gürtellied geschrieben, eine Form, die
aus der weltlichen arabischen Poesie stammt und von den Dichtern in
al-Andalus in die synagogale Dichtung übernommen wurde.5

1 Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens,
betäubt am äussersten Rande des Gefängnisses

2 wohne ich, meine Pracht ist sehr gesunken,
schweigend mit zornigem und verstörtem Herzen6.

* Dr. Meret Gutmann-Grün, Käferholzstrasse 111, CH-4058 Basel.
1

Jehuda Halevis Piyyutim von werden zititert nach der Ausgabe von Dov
Jarden (ed.), vbn rmru vnb EHipn VVE>, 4 Bde, Jerusalem 1978-1985 (keine
wissenschaftliche Ausgabe, eine neue wissenschaftliche Ausgabe des Diwans
Jehuda Halevis wird vorbereitet von Josef Yahalom, Jerusalem).

2 Geb. um 1075 in Tudela an der Grenze des moslemischen zum christlichen

Herrschaftsbereich), lebte bis 1090 in Granada, danach in Toledo, gest.
1141, rund zwei Monate nach seiner Ankunft im Land Israel (so Josef Yahalom,

wbymT'rm ntaaa bx-iE*1 pxb vbn rmrv 'n bw in: Jizchaq ben Zvi [ed.],
Tirrn btciw px rmbim nnpna .nbw, Bd. VII, Jerusalem 2002, S. 33-45).

3 Me'ora (mix») genannt, weil er für die erste Beracha im Morgengottesdienst

gedichtet ist, die Gott als „Schöpfer der Lichter" (mnKön ~I5V) preist.
4 Dies ist die Meinung Dov Jardens.
5 In al-Andalus schreiben die jüdischen Dichter des Goldenen Zeitalters

(um 950-1150), dazu zählen u. a. Shmuel Ha-Nagid, Shlomo b. Gabirol, Mose
b. Esra, Jehuda Ha-Levi und Abraham b. Esra) Lieder für das gesellschaftliche
Hofleben ebenso wie Piyyutim. In welchem Masse die sog. „weltlichen"
Lieder Form, Sprache und Motive des Piyyuts beeinflusst haben, habe ich am
Beispiel des Frauenbilds Zion gezeigt (Zion als Frau. Das Frauenbild Zions in
der Poesie von al-Andalus auf dem Hintergrund des klassischen Piyyuts, Bern
etc. 2008). Die Gürtelliedform ist im 11. Jh. aus dem weltlichen Lied zum
ersten Mal von Shlomo b. Gabirol in den Piyyut übernommen worden.

6
„Zornig und verstört" (tat pint): Ausdruck nach 1. Kön 21,4.



loxfl 'nxsn ana* ~i - " r - i t r '

— \J —u
liian '0333

101 ^iT 3^3 DJ011 1K7D 11 Him 13E?K
r - - s « i

nrciq 'nipn 'n=n '3Sb '33 b 3tpin
nïûbK Tiioi nxa

T t 1 V 1 T 3 T •• '3EH "ibl TDK*;-" P • T

ntfyjK pzwi ain Kb 'nnix ubn xsj?{? 5

ijrn kgd^ t on itaj?! 'inn nia'a

IEH nbj£ ng iim niij? nxb 'b ng

iirp mansb n?a Hfl iT2 1K7K1

it o'Tixa ins'-I • • - : - x • KH.gi ]K2 bipb ngi

igyn iiins bsm 'isi' 11103 'b ttf' 10
• X V •• X • V

ipng yii) '?b liD3 Kio' Ity'K IT '0
X T V -X

iiki ji'yia 'sbn inj;g '§yo n»an#»

linn '33J13 Kin *ik 1392a niij nil
ibyK 1K 13J7K DK una 'ninttfnn il?

X • - X 1 -

i2y_! iK una nbtp? man? nib'by i'bx 15

i2i pisg ai'b pntpK inya '3 UK 'Eton
*v: v • • ~x • x t

1DÎ1K Ii331 in Kb
t v: v t x 1 • •

ibnx nsibn lin Kb

ïjip-jp bs'ns ptpb nooDK nnxnb nan
t » : v t : - x •• •

TJ^'31 *]1X boxb K'b nsKttf'K mty'b ibybT-:x v •• t t 1 -

ijtznp?? 13# pi hdiik xb una magi 20

nxa in lio'nt v: v i - Tioj fan bsi 'ytf>

.iijn xb Tixi ban lins iiiKDi bb Kin
x • ••

Jehuda Halevi, Lied Nr. 98

98



3 Umgekehrt wurde mein Herz zum Geliebten, /
und in meinem Innern erneuert mein Geist.

4 Meiner Gefangenschaft Kleider lege ich ab /
und Hoheit und Stolz will ich tragen.

5 Meinen Liebhaber finde ich in meinem Herzen, /
einen festen Boden7 suche ich nicht.

6 Zwischen den Teilen8 meines Herzens steht Er, /
sie sind der Ort, der für den Thron der Herrlichkeit bereit9 ist.

7 Was brauche ich einen nahen Bruder und Freund? /
Was kann ein König und Fürst mir tun?

8 Und in dessen Hand das Heilmittel ist, / was fürchtet er die Schlangen?
9 Und was soll der sich vor dem Gebrüll von Herdentier und Rindern /

fürchten, welcher herrscht über Mächtige10?
10 Ich habe im Versteckten meinen Schöpfer /

und im Schutz" seiner Ehre ist mein Stand.

11 Wen gibt es, der das Geheimnis /
meines Herzens kennte und es zu erforschen verstünde,

12 dass er meine Gedanken12 davon abbringen könnte, zu dienen/
meinem König mit erhabenem Denken?

13 Meine Liebe ist für meinen Geliebten aufbewahrt, /
auch wenn Er mich in die Todesgrube gibt,

14 Ihm ist mein Denken gegeben, / ob ich diene oder herrsche,13
15 denn von Ihm sind die Geschehnisse,14 /

ob Er Befreiung schickt oder verhindert.

16 Frei bin ich, denn ich diene,15 /
ich lache dem Tag von Angst und Not entgegen.16

7 „Fest" nach Hi 38,38 (wörtl.: fest gegossen pülü); „Boden" nach Hi 22,14
(worth: Umkreis Hin).

8 Nach Gen 15,10-17.
9 Nach Dtn 23,13 und der Erklärung im Targum Onqelos („ein Ort, der

bereit[et] ist": Ipin») und im Targum Jonathan („ein Ort, der bestimmt ist":
piTö) (Angaben Jardens).

10 Nach Ri 5,13 (Angabe Jardens).
11 Wörtlich: Schatten.
12 Wie in Hi 4,13 (Angabe Jardens). Ebenso Jehuda Halevi Nr. 140, Z. 16

(«TBO wie <y>vw).
13 Das Wort "OT für herrschen ist aus 1. Sam 9,17 (Angabe Jardens).
14 Dieser Gedanke ist in 1. Sam 2,3 ausgedrückt.
15 Gemeint ist: „denn ich diene Gott". Eine andere Möglichkeit erwägt

Israel LEVIN in seiner hebräischen Anthologie (An Anthology of Yehuda
Halevi's Poetty, Hebrew Poetry of the Spanish Golden Age, Tel-Aviv 2007):
„auch wenn ich diene (seil, als Sklave der Fremdherrschaft)".

16
Ps 119,143 (Angabe Jardens).

99



17 Keine Pracht von Königtum begehre ich, /
keine Gnade noch Ehre vermisse ich.

18 Siehe, vor Verlangen sehne ich mich /
zu wohnen in der Halle Deines Heiligtums,

19 zum Dienen mich hinzustellen begehre ich, /
nicht den Nektar Deines Honigs zu essen.

20 Und nach einem König17 trachte ich nicht, /
nur zu dienen in Deinem Heiligtum.

21 Meine Hilfe und all mein Verlangen ist die Grundlage /
der Grundlage,18 deretwegen'9 ein Mann erhaben ist.

22 Er ist alles und von Ihm ist die Ehre /
von allem und das Licht fehlt (Ihm) nicht.

Die Grundstimmung des Textes ist nicht freudig, wie man erwarten
könnte, falls der Piyyut wirklich für das Tora-Freudenfest geschrieben
wurde: es folgen sich hintereinander starke negative Gefühle (zornig,
verstört, sich fürchten und ängstigen, Todesgrube, Not). Dazu kommen
vehemente Ablehnungen von normalerweise positiven Werten.20

Umgekehrt wird dem Negativen (dem Tod und dem Exil) mit Gleichmut
begegnet (Z. 13-15), und der so aufgebaute Protest gipfelt in der
paradoxen Aussage in Z. 16 „ich bin frei, da ich diene".

In meinem Beitrag will ich zeigen, wie der Piyyut Nr. 98 das Thema

„Exil und Befreiung" in einer Weise darstellt, die typisch ist für Jehuda

Halevi, d.h. der Text lässt sich dank seiner Metaphorik auf zwei Ebenen

interpretieren. Meine These ist die, dass das sprechende Ich im Text
Universales und Partikulares, nämlich eine mystische/philosophische
Sphäre mit einer traditionell jüdischen Sphäre, zu verbinden sucht. Auf
den Leser wirkt die doppelte Ebene des Piyyuts zuerst verwirrend, weil
die Identität des Sprechers anfangs offen bleibt. So gehe ich in einem
ersten Abschnitt zuerst auf das Verwirrspiel des Piyyuts ein und ich
werde zeigen, dass der Grund für die doppelte Verständnisebene in der

Mehrdeutigkeit vor allem dreier Metaphern liegt. Im Abschnitt 2 und 3

gehe ich auf diese Metaphern ein. Wir werden sehen, dass sie sich so-

17 Nach Dan 11,22 JVQ TU (Angabe Jardens).
18

„Grundlage der Grundlage" ist ein Appellativ für Gott.
19 n als Relativpronomen bezieht sich auf die „Grundlage der Grundlage",

also Gott; andere Deutungsmöglichkeiten sind: „auf dem" (Gott) oder „auf
welcher" (Gmndlage).

20 Viermal steht (Z. 7-9) die rhetorische Frage „was soll ich was brauche
ich...?" und fünfmal (Z. 5 und Z. 17-20) die Verneinung „nicht", mit denen

gerade Positives abgelehnt wird.

100



wohl auf einer individuellen Ebene als auch auf einer nationalen Ebene
verstehen lassen. Im Abschnitt 4 führe ich aus, wie und wieso sich bei
Jehuda Halevi die beiden Ebenen seines Exilsverständnisses verbinden.
Um besser zu zeigen, dass diese spezielle Verbindung der Ebenen für
Jehuda Halevi typisch ist, bringe ich im 5. Abschnitt noch ein weiteres

synagogales Lied, den Piyyut Nr. 318.

1. Verwirrspiel um das sprechende „Ich" im Piyyut
Wie ich einführend kurz an den ersten vier Z. zeigen will, bleibt die

Frage, wer der Sprecher ist, wegen der Mehrdeutigkeit der Metaphern
offen:

Das „Ich" stellt sich in einer Kombination verschiedener Aussagen
vor: „Ich wohne schlafend auf den Flügeln des Umherirrens", „ich
wohne betäubt am äussersten Rande des Gefängnisses", „meine Pracht
ist sehr gesunken", „ich bin schweigend mit zornigem und verstörtem
Herzen". Die geheimnisvolle Doppelmetapher „Schlafend auf den
Flügeln des Umherirrens" wird offensichtlich verdeutlicht durch den

folgenden Hinweis, dass der Sprecher in einem Gefängnis wohnt und sehr

erniedrigt ist. Aber es bleibt offen, ob auch dieser Hinweis, er sei

betäubt im Gefängnis, metaphorisch zu verstehen ist.
Aus den Ausdrücken „Umherirren"21 und „Gefängnis" schliesst der

Leser, dass der Sprecher im Piyyut, wer auch immer das sei, über das

Exil klagt, in dem er sich „am äussersten Rand" das heisst im äussersten

Westen, in Spanien,22 befindet. Er erwartet deshalb, in der Fortsetzung

des Piyyuts die übliche Bitte an Gott zu finden, Er möge die
Befreiung aus dem Exil schicken, sieht aber zu seiner Überraschung, dass

genau das Gegenteil von Klage und Bitte geschieht, denn die folgende
erste Strophe lautet ja:
3 Umgekehrt wurde mein Herz zum Geliebten, /

und in meinem Innern erneuert mein Geist.
4 Meiner Gefangenschaft Kleider lege ich ab /

und Hoheit und Stolz will ich tragen.
5 Meinen Liebhaber finde ich in meinem Herzen, /

einen festen Boden suche ich nicht.

1

Das Wort "7T7n kommt in der Bedeutung umherirren und flüchtig sein in
Hos 9,17 vor, wo es das Exil als Strafe Israels charakterisiert.

22
Spanien als Ort des Exils wird von Jehuda Halevi im Zionslied 403, Z. 1

als „äusserster Westen" bezeichnet, wie hier mit demselben Wort für „Rand"
(nss) im Plural (DTiNQ) in der Bedeutung von „Gebiet" (wie in Num 24,17).

101



Ist hier die Rede von der Rückkehr aus dem Exil, in dem sich der Sprecher,

wie wir vermuteten, soeben noch befand? Hat diese Rückkehr
schon stattgefunden? Inhaltlich ist klar vom Ende der Gefangenschaft
die Rede, und das Wort „umgekehrt" respektive „zurückgebracht"
(3ttPn) assoziiert die Rückkehr (nniP) aus dem Exil. Es scheint, dass

sich diese Rückkehr und die Befreiung aus der Gefangenschaft, ausgedrückt

mit der Metapher des Kleiderwechsels,2, in dem Moment ereignet

haben, in dem das Ich des Sprechers zum Geliebten umgekehrt /
zurückgebracht worden ist. Wer hat den Sprecher zurückgebracht?
Wenn das Exil des Volkes gemeint ist, ist die Frage banal, und es ist
Gott als Handelnder anzunehmen wie z.B. in Jehuda Halevi Nr. 331,
Z. 18. Dort betet der Sprecher zu Gott, Er möge das Volk, das in die

Verbannung ging, ins Gebetshaus zurückbringen (rni*1). Handelt es sich
aber wirklich um das Exil des Volkes? Wer ist der Sprecher, der sagt,
sein Herz sei umgekehrt/zurückgebracht worden? Er spricht als Individuum,

aber daraus kann man nicht zwingend auf die Stimme eines
Einzelnen schliessen, da in den Piyyutim auch das Volk Israel in einer
Person verkörpert auftreten kann, weiblich als die Zionsgestalt die
Gemeinde Jisrael) oder männlich z.B. als Jacaqov. Auch wenn der

Sprecher daher von seinem Herzen redet, das „zum Geliebten" (das ist
im Piyyut Gott) umgekehrt worden ist, so könnte dennoch metaphorisch

die Rückkehr des Volkes aus dem Exil gemeint sein. Aber stutzig
macht der Zusatz „mein Geist ist erneuert worden", was offenbar direkt
mit der Rückkehr zusammenhängt. Dies lenkt den Blick vom Volk
Israel weg auf das innere „Herz" eines Individuums. Ist hier von „Busse"

(nmwn) die Rede? Der Leser, der mit den Piyyutim vertraut ist, die

von der Seele handeln, kann tatsächlich auf diese Fährte geleitet werden
und bei „Rückkehr" Busse assoziieren, wie dies z.B. in den ersten drei
Versen von Jehuda Halevis Piyyut Nr. 384 (mu HTiT) der Fall ist:

Einzige Seele), kehre um und hab keine Angst,
von Sünde und Bosheit und Verbrechen wende dich ab,
und in den Zelten des Felsens Gottes) wohne immer.

Der Anklang an diese Lieder an die Seele, auf die ich unten
zurückkomme, ist aber nur scheinbar. Hier in Nr. 98 kehrt das Herz sich ja
nicht aktiv in Busse zu Gott um, sondern ist passiv (vom Geliebten?)
umgekehrt worden.

23 In Jehuda Halevi Nr. 331, 2. Gürtel, klagt die Sprecherin Zion: „Wann
kleidet mich wieder mein Schmuck? Mit Trauerkleidern hat Er meine
Schönheit vertauscht!"

102



Bei Z. 5 angelangt sehen wir also, dass der Piyyut in seiner
Doppeldeutigkeit verschleiert, was sein eigentliches Thema ist. Verunsichert
kehrt der Leser nochmals zur ersten Z. zurück und fragt sich, von
welchem Umherirren und welcher Gefangenschaft die Rede ist. Nicht nur
die Metapher der „Rückkehr des Herzens zum Geliebten" ist mehrdeutig,

auch die Metaphorik des „Schlafens auf den Flügeln des Umherirrens"

in der ersten Z. ist nicht eindeutig. Wenn man genauer hinsieht,
ist gerade diese Metapher in sich selbst sogar widersprüchlich: wie
kann die Person, sei sie ein Individuum oder das Volk, zugleich schlafen

und umherirren?
Es lohnt sich nun, die Metaphern „Schlafen", „Umherirren" und „im

Herzen des Liebenden wohnen" in ihrer Vielschichtigkeit zu untersuchen,

weil der Text gerade ihre Mehrdeutigkeiten benützt, um das Exil
und die Befreiung daraus in mehr als nur einem Aspekt darzustellen.
Dabei stelle ich in der Analyse der drei Bildfelder methodisch folgende
Fragen:

Welches sind die literarischen Quellen, aus denen der andalusische

Piyyut Metaphern gewinnt und wie schafft der Dichter daraus
Neukombinationen?

Welches ist das Bedeutungspotenzial der Neukombinationen für die

Deutung des Exils?

2. Die beiden Metaphern „Schlafen" und „Umherirren"
Der erste Begriff der Doppelmetapher „Schlafend auf den Flügeln des

Umherirrens", das Wort Schlafen, ist als Metapher schon fast ein
Codewort für „im Exil befindlich", das sich aus dem Hohenlied HL) 5,2
herleitet: „Ich schlafe und mein Herz ist wach. Die Stimme meines

Geliebten, der anklopft." Dies ist die klassische Stelle, die in ShirR 5,3

(S. 12824) auf das Exil Israels hin ausgelegt wird: „Ich schlafe vom
(Warten auf das) Ende - mein Herz ist wach zur Erlösung. Ich schlafe

vor (Warten auf die) Erlösung - und das Herz des Heiligen, gesegnet
sei Er, ist wach, mich zu erlösen." Das Exil wird hier als ein Schlafen
verstanden mit der Konnotation von „Gleichgültigkeit, Verzweiflung
und Niedergeschlagenheit".25 Steht schlafen im Piyyut als eine Meta-

24 Zitiert nach: nm m-pwn Tü>, ed. Shimshon Dunsky, Tel Aviv 1980.
25 SCHULAMIT Elizur, nttnD bw rrvtP, Jerusalem 1999, S. 116 zu Kallirs

Qedushta zum Shabbat ha-Hodesh (zu Ex 12,2) 1. Piyyut, Z. 11: Dort heisst es

von Gott „...Er sehnt sich und klopft an die Tür der Schlafenden, um sie zu
befreien am ersten der Monate des Jahres."

103



pher für „im Exil leben", so wird oft entsprechend auch die Befreiung
aus dem Exil mit dem Bild des Aufweckens ausgedrückt wie in Jehuda

Halevi Nr. 179, 2. Strophe: „Bedrückt war ich von meinen Peinigern,
ich schlief und mein Geliebter weckte mich, zu Liebesstunden hat Er
mich bereitgemacht."26

Der zweite Begriff der Doppelmetapher (TiTi) meint konkret das

Umherirren und Flüchtigsein des Volkes im Exil gemäss Hos 9,17. In
al-Andalus wird das Wort 7173 in seiner Doppelbedeutung von „Umherirren

und Weggehen" zum terminus technicus,27 um in den
Freundschaftsliedern metaphorisch den unruhigen „umherirrenden" (771])

Freund zu beschreiben, der sich nach seinem weggezogenen, „flüchtigen"

(771]) Partner sehnt. Sie benützen das gleiche Wort auch im Piyyut
für das Volk Israel und erweitern das Bildfeld durch das Bild der
„umherirrenden, flüchtigen Taube", das verschiedene Bibelstellen kombiniert,28

aber auch Anleihen aus dem weltlichen Lied macht.
Besonders Jehuda Halevi liebt es, für das Volk Israel, weiblich in

der Zionsfigur verkörpert, das Bild der Taube, die Metapher für die
Geliebte im HL, zu verwenden, um die Paradoxic ihres Weggehens und
ihres nach Gott suchenden Umherirrens darzustellen, wie z.B. in
Nr. 357: „Taube der Ferne, sie ist in die Wälder geirrt / geflüchtet
("77]), sie strauchelte und kann sich nicht mehr befreien sie schwebt

vom Sturm bewegt immer um ihren Liebling (Gott) herum." Die Meta-
phorik der irrenden Taube ist der Grund, warum das Umherirren hier in
Nr. 98 geradezu als Vogel personifiziert wird, der den Sprechenden auf
seinen Flügeln trägt.29 Der ins Exil Verbannte ist dadurch, dass er auf

26 Zum Bildfeld „schlafen" gehört auch die Nacht. Auch sie ist eine

Metapher für das Exil, die aus dem HL stammt: ShirR 3,1 (S. 80) deutet den
Vers HL 3,1 „auf meinem Lager in den Nächten" auf die verschiedenen Exile
hin, die Israel erlebte. Entsprechend dieser Metaphern ist die Erlösung die
Morgenröte nach der Nacht (ShirR 6,16 zu HL 6,10, S. 147).

27 Zur Metaphorik des Umherirrens siehe meine Dissertation (oben Anm.
5), S. 444ff. Schon Kallir braucht das Vogelbild aus Jes 16,2 als Vergleich in
seiner Qina zu Tish'a beAv: „Ich irre umher wie ein flüchtiger Vogel - und Du
lässt uns jammern." (s. Die Trauergesänge für Tischah beab, ed. S.

BAMBERGER, Rödelheim 1983, S. 105.)
28 „flüchtiger Vogel" (Jes 16,2), „o hätte ich Flügel wie Tauben, ich flöge

weit weg..." (Ps 55,7) und „die stumme Taube der Feme" (Ps 56,1).
29 Die Metapher „Flügel des Umherirrens" braucht Jehuda Halevi auch im

weltlichen Kontext, im Freundschaftslied an Mose und Isaak b. Esra, Nr. 24,
Z. 39, ed. Brody, Bd II, S. 243 (Jehuda Halevis nicht-liturgischen Lieder

104



den „Flügel des Umherirrens" getragen wird, noch passiver dargestellt.
Die Metapher konterdeterminiert das biblische (Ex 19,4) positive Bild
der Adlerflügel, auf denen Gott Israel trägt, und zwar gerade nicht im

Exil, sondern umgekehrt aus dem Exil Ägyptens.
Soweit scheint die Doppelmetapher im Piyyut Nr. 98 eindeutig darauf

hinzuweisen, dass der Sprecher, der „in der Gefangenschaft am
äussersten Rand" schläft und zugleich umherirrt, das Volk Israel im
Exil ist. Aber, wie schon bemerkt, enthält die Doppelmetapher einen
inneren Widerspruch. Obwohl schlafen und umherirren beides Metaphern

(oder fast schon Codewörter) sind für den Exilszustand, ist die
Kombination seltsam. Versuchen wir aber die Wörter im Kontext der

„Lieder an die Seele" zu verstehen, so gibt ihre Kombination eine neue,
zusätzliche Einsicht.

Die Lieder an die Seele30 sind eine in al-Andalus neu aufkommende

Gattung von Piyyutim, in denen die Seele als literarische Figur von
einem anonymen Sprecher angesprochen wird. In ihnen kommt nie das

Volk als Textfigur vor, nur Gott und die anonyme Stimme eines nicht
definierten Sprechers, der seine Seele gleichsam als sein Spiegelbild
anredet. In solch einem Piyyut von Jehuda Halevi, Nr. 290, gibt die
Seele, was übrigens höchst ungewöhnlich ist, dem Sprecher auch eine

Antwort (Z. 8.9): „Wenn du31 mich (die Seele) als verwirrt anschaust,

so wisse, dass mein Herz wach ist, auch wenn ich schlafe. Ich bin weg-
gestossen (miTl) von den Höhen und eingesperrt im Jammertal und
dem Tode hingegeben. Der mächtige Gott möge schnell kommen und
mir Ruhe geben, und ich werde im Bündel des Lebens eingebunden
sein, verborgen." Die philosophisch gebildeten Dichter in al-Andalus
beschäftigten sich in dieser Textsorte mit dem Wesen der Seele, und
auch Jehuda Halevi benützte die philosophischen Termini des Neopla-
tonismus, auch wenn er die Weisheit der Philosophie nicht als Rettung
aus dem Exilsdasein des Volkes betrachtete.32 Gemäss der neoplatoni-

werden zitiert nach CHAYYIM BroDY [ed.], Diwan des Abu-l-Hasan Jehuda
Halevi, 4 Bde, Berlin 1894-1930)

30
Beispiele von Liedern eines Individuums an die eigene Seele und der

Seele zu Gott s. die Anthologie hebräischer Gedichte mit englischer
Übersetzung und Interpretationen von Raymond P. Scheindlin, The Gazelle.
Medieval Hebrew Poems on God, Israel, and the Soul, Philadelphia 1991.

31 Gemeint ist der Mensch, der sich mit seiner Seele auseinandersetzt.
32 So kann man aus Jehuda Halevis Schrift Ha-Kuzari schliessen (Das

Buch Kusari von Jehuda Ha-Levi nach dem hebräischen Texte des Jehuda Ibn-
Tibbon herausgegeben, übersetzt und mit einem Commentar versehen von

105



sehen Philosophie wird die Seele in den Piyyutim, kurz zusammenge-
fasst, so dargestellt: solange der Mensch lebt, ist sie oft schlafend,
vertrieben von ihrem Ursprung Gott), umherirrend und eingesperrt in
der Welt und im sterblichen Körper. Sie kennt aber den Ort, woher sie

wesensmässig herkommt,33 und dorthin zurückzukehren sehnt sie sich
während ihres lebenslangen Umherirrens. Ihr Wunsch ist, beim Tod des

Körpers Ruhe beim Throne Gottes zu finden.34 Wegen ihrer Sehnsucht
nach Gott ist sie „wach" trotz ihres „Schlafes" im Körper. Wenn sie

nicht wach ist, sollte sie „aufwachen"35 und sich wecken lassen.
Aufwachen ist eine Metapher für das geistige Wachsein, womit bei Jehuda

David Cassel, Leipzig 21869 [Frankfurt/M. 41922]). Das Buch Ha-Kuzari,
das Jehuda Flalevi nach ROSS Brann, The Compunctious Poet. Cultural
Ambiguity and Hebrew Poetry in Muslim Spain, Baltimore 1991, S. 98,
1125/26 bereits in einem Brief erwähnt, ist nach Brann, The Compunctious
Poet. S. 87, in der Forschung neben andern Interpretationen als „antiphiloso-
phical" (in Anführungszeichen) Verteidigung des traditionellen Judentums
verstanden und für Jehuda Halevis nationale und religiöse Sensibilisierung
nach der Invasion der Almoraviden (1086) in al-Andalus geltend gemacht
worden. S. dazu Ross Brann, Jehuda Halevi, in: Maria .Rosa Menocal /
Raimond Scheindlin & Michael Sells (eds.), The Literature ofAl-Andalus,
Cambridge 2000, S. 278: Jehuda Flalevi habe die neoplatonische Methode
angewendet, um die im Kuzari spezifische Sicht der jüdischen Tradition
auszudrücken.

33 Shlomo Ibn Gabirol Nr. 158 (zit. nach Dov Jarden [ed.], p-ib tmpn
blTm pR naibip Jerusalem 1971/2), 2. Strophe (über das Geheimnis des

Wesens der Seele): „Ein verständiges Herz bemüht sich, das Geheimnis zu
erfassen aber wie soll ich erfassen diejenige, die aus dem Wohnsitz der
Herrlichkeit kommt?" Dann wird die Seele in der 3. Strophe beschrieben als

„Stätte des Verstehens, ganz wie Saphir selbst, eine hellweisse Gestalt und
doch wohnt sie im Körper".

34 Shlomo b. Gabirol Nr. 102, Reshut zum I. Tag Pessach, Z. 3ff: "Er
(Gott) ist deine Sicherheit, wenn Du dein Fleisch verlässt, hat Er nicht vor
Seinem Angesicht dir die Ruhe bereitet und unter Seinen Thron deine
Wohnung gesetzt?" Ähnlich Reshut Nr. 147, Schlusszeile.

35 So in Jehuda Halevi Nr. 253: „Schlafender, wann wachst du auf aus der
Lust deiner Finsternis?" Nr. 169 Z. 1: „Es weckten mich die Gedanken an Deinen

Namen und haben mir Deine Gnadenerweise vor Augen gestellt." Nr. 148:

„Es weckten mich meine Gedanken und das Geheimnis meines Herzens und
sein Wunsch, die Worte meines Flehens auszusprechen im Lied an Gott und
Ihn zu preisen." Nr. 252: diese Selicha beginnt mit dem reellen Schlaf und
Aufwachen und geht dann über zum spirituellen Aufwachen: „Schlafender, gib
dich nicht dem Schlaf hin ...Wach auf, Seine Himmel zu sehen und die Werke
Seiner Hände." Darauf folgt das langsame Erkennen Gottes.

106



Halevi Doppeltes gemeint ist: Weisheit suchen und sich betend zu Gott
hinwenden.16 Das Schicksal der „verbannten, umherirrenden" Seele

wird von den Dichtern von al-Andalus37 mit derselben Metaphorik
beschrieben wie das des verbannten, umherirrenden Volkes Israel; Ziel
der Seele ist ihre ursprüngliche Heimat bei Gott, Ziel des Volkes ist
Zion als ursprüngliche Heimat. Beide, Volk und Seele, sind von Sehnsucht

getragen.
Weil die analoge metaphorische Darstellung des Volkes Israel und

der Seele den Lesern damals bekannt war, kann auch der Sprecher im
Piyyut oft bis zu einem gewissen Grad zugleich das Volk Israel sein
und die „Seele" jedes Individuums.38 Die Metapher in Nr. 98, „schlafend

auf den Flügeln des Umherirrens", kann also das Volk und die
Seele eines Individuums meinen.

Es ist gerade diese Doppeldeutigkeit, weswegen das Thema Exil und

Befreiung bei Jehuda Halevi besonders in Piyyut Nr. 98 (und Nr. 318,
s. u. 5. Abschnitt) wie ein Hin- und Herlavieren des Sprechers zwischen
den zwei Polen „Befreiung Israels aus dem Exil" und „Erlösung der
ruhelosen Seele" erscheint. Im 4. Abschnitt werden wir untersuchen, ob

36 Ein Beispiel dafür, dass Beten und Weisheit-fmden die lebenserhaltende
Tätigkeit der Seele sein soll, ist Jehuda Halevi, ed. Brody Bd. II, S. 306, Nr.
89:

1 Meine Seele nach dem Hause / Gottes sehnte sich, / auch verschmachtete sie,
2 um auch in den Träumen / Ihn zu sehen, / stieg sie hinauf;
3 sie stieg hinauf und nicht / fand sie Heilung, / denn ein Traum
4 heilt nicht / eine Seele, die beim / Wachen krank ist.
5 Sie wird krank am Tag, / an dem sie nicht anfleht / das Antlitz (Gottes),
6 denn ohne Seine Herrlichkeit / und Pracht / reibt sie sich auf.
7 Sie reibt sich auf, um / sich zu erneuern und / bemüht sich wieder aufzusteigen.
8 Denn nicht zur Leere (tohu) / ist sie in die Verbannung gegangen,

am Tag, da sie verbannt wurde.
9 Sie wurde verbannt, aber / die Tore der Quelle öffnete sie und auch

10 ihre Augen nach dem tiefen Wasser / richtete sie.
11 Sie hängte sie an / den festen Pfeiler Weisheit) /

und gelobte ein Enthaltungsgelübde,
12 dass sie nicht verlasse / die Weisheit und sie sprach den Schwur aus.

37 Shlomo Ibn Gabirol und Abraham Ibn Esra lehnen die Metaphorik der
nach Gott suchenden Seele ausschliesslicher an den Neoplatonismus an als
Jehuda Halevi. Jehuda Halevi kombiniert damit immer die die religiöse Praxis
der jüdischen Tradition, wie ich in Abschnitt 4 zeigen werde. Zum Unterschied
ihrer religiösen Haltungen s. auch Raymond P. Scheindlin, Contrasting
Religious Experience in the Liturgical Poems of Ibn Gabirol and Judah Halevi,
in: Prooftexts 13 (1993), S. 141-162.

38 Dazu Raymond P. Scheindlin, The Gazelle, S. 43.

107



und wie dem Sprecher im Piyyut eine Synthese der Erlösungswünsche
gelingt oder ob er auch die Erfüllung des einen ohne das andere für
möglich hält. Zuerst nun aber zur Metapher des „Im Herzen des

Liebenden Wohnen".

3. Die Metapher „der Geliebte wohnt im Herzen des Liebenden"

In der 5. und 6. Z. des Piyyuts Nr. 98 folgt die Metapher „Ich finde in
meinem Herzen meinen Geliebten". Das Bild stammt aus dem Freundschafts-

und Liebeslied. Wie die populärphilosophische Sprache in den

Liedern an die Seele eröffnet auch die Metaphorik der Freundschafts-
und Liebeslieder neue Horizonte im Piyyut von al-Andalus, die es im
klassischen Piyyut noch nicht gab. Das Bild, dass man im Herzen des

Geliebten wohnen kann, ist zwar bereits im HL 8,6 vorhanden: „leg
mich wie ein Siegel auf dein Herz".

Im Piyyut von al-Andalus wird aber dieses Bild amplifiziert durch
die neuen Freundschafts- und Liebeslieder, in denen „das Wohnen im
Herzen" zu einem Motiv der Sehnsucht nach dem/der wegziehenden
Geliebten ausgebaut ist. In diesen neuen Liedern brennt der Sprecher,
der verlassene Freund oder Liebhaber, im Feuer der Trennung, das

der/die Weggezogene in seinem Herzen entzündet hat. Mehr noch:
der/die Wegziehende hat sein Herz sogar gefangen mitgenommen.39
Als Trost führt der Sprecher darauf jeweils die Gegenmetapher an, dass

der Freund oder der/die Geliebte gar nicht fern sei, sondern in seinem

eigenen Herzen wohnt.40 Diese Paradoxie des „fernnahen" Freundes

gibt es auch in der Troubadourlyrik.41 Die Metapher kommt auch im

39 Dies ist die Paraphrase des Anfangs des Freundschaftslieds von Mose b.

Esra Nr. 110 (Mose b. Esras weltliche Lieder werden zitiert nach CHAYYIM
Brody [ed.], Vinn 1TW :*nn? pt\ ntra, 2 Bde, Berlin/Jerusalem 1934/5). Weitere
Beispiele s. die Sammlung der Stellen durch Brody im Kommentar zu Mose b.
Esra Nr. 21,3. Ein Beispiel für ein Liebeslied ist Jehuda Halevi, ITOX ~p na, ed.

Brody, Bd. II, Nr. 4, S. 7.
40 Mose b. Esra Nr. 110,6 Brody: Die Freunde haben ihre Zelte im Innern

des zurückgelassenen Freundes aufgeschlagen, Nr. 74,4 Brody: Die Freunde
Abun und Josef wohnen in seinem Herzen. Ebenfalls Nr. 7,4 BRODY (dort in
der Anmerkung Belegstellensammlung).

41 MIRJAM Schneider, Federico Garcia Lorca und der islamische Orient.
Die literarische Gestaltung einer kulturellen Fernbeziehung, Würzburg 2005

Epistemata, Würzburger wissenschaftliche Schriften, Bd. 538), S. 120. Sie

interpretiert Federico Garcia Lorcas Gedicht Gazela primera: Del amor
imprevisto und zeigt darin die mystische Liebe nach dem loinprès. Zu diesem

108



Lustlied vor, hat dort aber nicht denselben Sinn der Intimität.42 Welche
Bedeutung bekommt nun die Metapher des „Im Herzen Wohnens" im
Piyyut von Jehuda Halevi?

Wie die Metapher des Schlafens und Umherirrens in der 1. Z., so hat
auch die des „Wohnens im Herzen" in den Liedern an die Seele eine

spezifische Bedeutung gemäss der neoplatonischen Philosophie. Ohne
auf das neoplatonische Welt- und Menschenbild43 weiter einzugehen,
will ich hier nur auf die Pragmatik hinweisen, die die Metapher „Gott
wohnt im Menschen" in den „Seelenliedern" im Allgemeinen hat. Dass

Gott im Herzen der Menschen zu finden sei, gehört zum schon erwähnten

mythischen Modell der Herkunft der Seele von Gott. Die Seele

verlangt zu Gott zurückzukehren; ihre Verbindung zu Ihm bemüht sie

sich im Gebet und im Denken (in der Weisheit44) zu finden, und so
entdeckt der Mensch, solange er lebt, den fernen Gott paradoxerweise
in sich selbst. Diese Erkenntnis des „fernnahen" Gottes hat bei Jehuda

Halevi die Pragmatik eines Bekenntnisses zu Gott als fester Zuflucht,
wie er sich z.B. in Z. 21 von Nr. 9 845 und in den folgenden ersten 4 Z.

von Nr. 97 ausdrückt:

Begriff erklärt sie in der Anmerkung: „Dieser Begriff geht auf die
Troubadourlyrik zurück."

42 Jehuda Halevi, nvpri 7sn nan, ed. Brody Bd. II, S. 324: „Wenn auch das

Schicksal dich mir verweigert, so hast Du doch in meinem Herzen einen Sitz
gewonnen."

4j Die Lehre von der Herkunft der Seele aus Gott und ihrer Rückkehr zu
Ihm entwirft eine Körper-Seele-Geist Anthropologie, bei der der Mikrokosmos
des Menschen dem Makrokosmos der Welt mit ihren verschiedenen Sphären
entspricht. Gott wohnt im Herzen aller Menschen: Shlomo b. Gabirol Nr. 158

Ahava: (1. Strophe) „Deine Anwesenheit (nrD!i>) wohnt im Herzen Deiner
Auserwählten... und ich bin voll mit Glanz in meinem Herzen ."

44 Die Verbindung von „Weisheit suchen" und Gebet ist typisch für Jehuda
Halevi: s. o. Anm. 38 und weiter Jehuda Halevi Nr. 384,1-5: „Einzige in
den Zelten des Ewigen wohne immer! ...Hange ("ptn) deinem lebendigen
Erlöser an Tag und Nacht" fiprn verweist auf die Devequt, einen Begriff der
jüdischen Mystik und des Sufismus, der damals eine Seite des Neoplatonismus
war). Zur „Weisheit": Jehuda Halevi Nr. 301,15: „Und siehe den Weg des
Geheimnisses der Seele, erforsche sie und in ihr erhole dich. Er (Gott) wird dir
Verstand geben (p^Dtza) und du wirst Freiheit finden, denn du bist ein
Gefangener und die Welt ein Gefängnis. Setze das Wissen (nsn) als Angel
zwischen Ihm und dir."

45 Zu Z. 21 (meine Hilfe und mein Verlangen ist die Grundlage der

Grundlagen) gleich unten im Text.

109



1 Ewiger, wo finde ich Dich? Dein Ort ist erhaben und verborgen!
2 Und wo finde ich Dich nicht? Deiner Herrlichkeit voll ist die Welt.
3 Er, der sich in den Innersten (Herzen) befindet,

hat die Enden der Welt geschaffen,
4 Er ist Zuflucht für die Nahen und Zuversicht für die Fernen."

Wie ein philosophischer Glaubenssatz dient dies Jehuda Halevi und
andern dazu, sich in gewissen Piyyutim an die „Seele" zu wenden, um
diese aufzumuntern, sich spirituell zu reinigen, damit sie Wohnung
Gottes werden kann.46

In Z. 5 und 6 des Piyyuts Nr. 98 ist aber die Pragmatik der Metapher
„Gott wohnt im Herzen" anders als in Z. 21 und in Piyyut Nr. 97, denn
sie erinnert an den ursprünglichen Kontext der Freundschaftslieder, aus
dem sie stammt:

Jehuda Halevi stellt die Aussage „Gott wohnt im Herzen" hier in Nr.
98 nicht als philosophisch erwiesenen Glaubenssatz hin, sondern bringt
ihn in Z. 5 als persönliche Entdeckung des Sprechers, der vorher (Z. 1-

2) verstört umhergeirrt ist und nun emotional vollständig umgestimmt
wird47, genau so wie der verlassene Freund im Freundschaftslied zuerst
ruhelos umherirrt und schliesslich den fernen Freund im Herzen findet.
Auch die Metapher des „Im Herzen Wohnens" selbst ist hier in Nr. 98

mit der Erotik der Freundschaftslieder aufgeladen und verstärkt die
Erotik, die im neoplatonischen Modell einer Seele, die sich nach Gott
sehnt, genuin vorhanden ist. Der Sprecher bezeichnet Gott explizit als

„meinen Liebhaber". Auch implizit hat der folgende Vers 6 mit dem
Bild des „gesprungenen Herzens", zwischen dessen Teilen „mein
Geliebter", Gott, steht, eine deutliche Liebeskonnotation: Zwischen meinen

Teilen, hebräisch nira pa, assoziiert den Hügel von Betar, der als

Wohnort der Gazelle in HL 2,17 vorkommt.48 Ein weiterer biblischer
Intertext ist die Vision Abrahams „zwischen den Teilen" (mva pn) in
Gen 15,10. So wie Gott dem Abraham zwischen den Opferstücken

46 Nach Jehuda Halevi (Nr. 301,5-7) bedingt das Finden eine innere
Reinigung: Entferne aus deinem Innern das Verlangen, du wirst deinen Felsen
(Gott) in deinem Innern finden.

47 Dieselbe Abfolge von Suchen und Finden zeigt auch der Beginn von
Piyyut Nr. 298:

Von Deiner Hand kam in mein Herz / mein Geist in meinem Innern.
Am Tag, da ich suche, ob es Gott gibt,
da Er zu hoch erhaben ist, um gesehen zu werden,
kehrte ich um zu meinem Herzen und meinen Gedanken
und fand Deinen Thron für ewig in mir / verborgen in meinem Innern.

48 Vgl. Jehuda Halevi, Nr. 401 Z. 11.

110



erscheint, so erscheint der Thron Gottes hier metaphorisch zwischen
den Teilen des Herzens. Dadurch bekommt die Metapher den Aspekt
des Heiligen, der im Piyyut von al-Andalus oft mit dem Erotischen
verbunden ist. Genauer gesagt, die „Herzensteile" haben nun auch die
Konnotation einer Opfergabe an Gott, was die Hingabe des Sprechers
an Gott betont. Der Sprecher gibt sich an Gott / an den Geliebten hin,
gleichzeitig wird er dadurch erhöht, da sein Herz selbst zum Heiligtum
wird.49

Die Entdeckung Gottes im eigenen Herzen bedeutet für den Sprecher

nichts weniger als den lebensrettenden Trost, der ihn aus seinem
Umherirren und dem Elend seiner Gefangenschaft befreit.50 In verkleinerter

Dimension ist das Trostpotential dieser Aussage vergleichbar mit
dem Trost des Sprechers in den Freundschaftsliedem, der die Feme von
seinem Freund beklagt und sich dann mit dem Satz tröstet „aber er
wohnt in meinem Herzen".

Den Aspekt der Erotik abschliessend, will ich noch zwei weitere
Stellen erwähnen, welche die Interaktion der Liebespoesie von al-
Andalus mit dem Piyyut zeigen:

Der Sprecher in Nr. 98 hütet es als Geheimnis, dass der Geliebte im
eigenen Herzen wohnt (Vers 11). Das ist auch im Lustlied sehr wichtig.
Die Umwelt darf nichts von der Liebe merken, sonst fängt sie an, den

Liebenden zu kritisieren: dies ist der Topos der unverständigen, den

Liebespaaren gegenüber feindlichen Gesellschaft. Hier in Nr. 98 ist es

nicht nur der Schutz vor Feindschaft, sondern das Geheimnis betont die

mystische Intimität zwischen Gott und dem Sprecher. Auch das Wort
„dienen" assoziiert den Liebeskontext: der Liebende ist immer der Diener

(Sklave) des Geliebten, er gibt sich ihm bis zum Sterben hin. Auch
dies ist im Piyyut Nr. 98 die Haltung des Sprechers (Vers 13), denn

„meine Liebe ist für meinen Geliebten aufbewahrt, auch wenn Er mich
tötet"51. Das Verb „aufbewahren" assoziiert wegen der gleichen Wort-

49 Die Erhöhung des Menschen (hier allgemein) auf der „Grundlage" (Gott)
ist explizit in Vers 21 ausgesagt, ein Vers, auf den Z. 6 bereits verweist.

50
Beispiele dafür auch bei Abraham b. Esra Nr. 65: „Meine Seele ist

durstig nach Dir, Gott, und in Dir wird sie auch gesättigt, und immer, wenn sie
sich nach Dir verzehrt, lebt sie auf." Ebenso Nr. 37: „Nach Gott verzehrte sich
meine Seele (Ps 84, 3), ich denke an Ihn, und meine Seele wird leben." Dazu
erklärt Abraham b. Esra zu Ps 84, 3: Sie verlangte nmvnn und hat sich beinahe
verzehrt in ihrem Verlangen.

51 Die Hingabe an den Geliebten / die Geliebte im Lustlied ist vergleichbar
mit der Hingabe an Gott im Piyyut; in der arabischen Sufi-Mystik wird die

111



wähl (ids) die Liebesgaben, welche die Geliebte des HL 7,1452 für ihren
Freund aufbewahrt.

Die Liebesaspekte dieses Piyyuts und vieler anderer andalusischer

Piyyutim sind aber nicht nur sprachlicher Art, sondern zeigen, wie
intim die Beziehung von Israel und Gott aufgefasst wird, sodass der

Sprecher in einem Piyyut sich wie der Sprecher in einem Liebesgedicht
ausdrücken kann. Für beide ist der Liebesdienst radikal und beide stellen

sich als Textfigur mit ihrem Ideal / ihrer Religion abseits von einer
Gesellschaft, die ihre Liebe nicht verstehe. Der Unterschied der beiden
Textsorten liegt nur darin, dass für den Dichter, der in al-Andalus ein

Liebesgedicht verfasst, gerade diese fiktive „unverständige, liebesfeindliche"

Gesellschaft sein begeistertes Lesepublikum ist, das dieselben
Ideale teilt, während derselbe Dichter als Verfasser eines Piyyuts, wenn
er von der Ausschliesslichkeit der Liebesbeziehung von Gott und Israel
redet, sich tatsächlich von seiner nicht-jüdischen Umgebung im Exil
abgrenzen will.

4. Gefangen und umherirrend im Exil - und frei? - im Herzen? - in
Zion?

Gottes Thron ist in Jehuda Halevi Nr. 298 Z. 5 „ewig in meinem
Herzen" - auch in Nr. 98 ist das Herz der Ort für den Thron Gottes. Die
Idee des festen Verankert-seins wird damit ausgedrückt, so dass der

Sprecher keinen weiteren „festen Ort" (Z. 5) sucht. Der Vers verweist
auf die komplementäre Aussage am Schluss des Piyyuts, dass Gott die

„Grundlage der Grundlage" für den Menschen ist. Damit stellt der Text
die Gegenwelt dar zur Welt des Umherirrens, mit der der Piyyut
begann. Die Stossrichtung des Piyyuts führt also von der Welt des Irrens /
des Exils zur inneren Sicherheit und Gewissheit bei Gott, und nur
bei Ihm.

Hingabe sogar zur Selbstaufgabe, zum „Sterben", zur Verschmelzung des

Subjekts mit dem Objekt der Liebe (Jana7): s. MICHAEL SELLS, Love, in: Me-
NOCAL / SCHEINDLIN & Sells (eds.), The Literature ofAl-Andalus, S. 150ff.
Siehe auch die mystische Hingabe bei Jehuda Halevi Nr. 32 mtNTnttn bn "[TU
und Abraham b. Esra Nr. 142 ppbn 'UN rtrm und Nr. 161 na xbi max „Ich sterbe

- und vor mir ist noch kein Liebhaber an der Liebeskrankheit gestorben...".
(Die Piyyutim von Abraham b. Esra werden zitiert nach der Ausgabe ISRAEL

LEVIN (ed.), The Religious Poems ofAbraham Ibn Esra, Critical Edition with
Introduction and Commentary, 2 Bde, Jerusalem 1975,21998).

52 HL 7,14 (über die Früchte) die habe ich dir, mein Geliebter, aufbewahrt.

112



Ein zweites Gegensatzpaar ist Gefängnis und Freiheit. Dieses wird
paradox in Z. 16 so ausgedrückt: „Frei bin ich, da ich diene." Das Wort
„dienen" ("7337) ist in seiner Doppeldeutigkeit das Schlüsselwort des

Piyyuts: Dienen als Gefangener im Exil ist in dem Moment, da der

Sprecher Gott dient, kein Dienen mehr.53 Mit dieser Umwertung des

Begriffs im neuen Zusammenhang des Gottesdienstes drückt der Sprecher

seine Befreiung vom Exil aus. Diese ist gleich einer Befreiung von
weltlichen Massstäben überhaupt, denn der Sprecher nennt ein ganzes
Spektrum von Vorstellungen, von denen er sich im Verlauf des Piyyuts
befreit (Angst vor der Macht in Person eines König, Angst vor Bösem
im Bild der Schlange) oder die er ablehnt, weil er sie nicht braucht
(keinen Bruder, kein Königtum Israels, keine Ehre noch Gnade, kein

„Honig" Gottes): dies ist eine radikale Zurückweisung von allem, was
ihn nicht mit Gott verbindet. Die Welt, die Gefangenschaft im Exil und

sogar der Wunsch nach Befreiung aus dem Exil (Z. 15) ist aufgehoben,
da er bereits die Freiheit gefunden habe im Dienst an Gott, gleichsam
ein Gottesdienst im Herzen. Diese Freiheit respektive diesen Dienst
erklärt er in Z. 15 als Unterwerfung unter den Willen Gottes, dass er
alles akzeptiere, was Er schicke. Die Sprache ist die eines philosophisch,

mystisch, asketisch denkenden Individuums, aber sicher drückt
sie nicht die Befreiungssehnsucht des Volkes Israel aus, weil der Sprecher

sich in Z. 15 und 20 explizit von der Sehnsucht nach nationaler

Befreiung, nach Königtum und Ehren (Z. 17 und 20) distanziert.
Aber diese Interpretation des Piyyuts geht nicht ganz auf, weil der

Text in Z. 18 dem bisher Gesagten (scheinbar) widerspricht. Die
Dramatik der Befreiung führt in Z. 17 zum Höhepunkt, dass der Sprecher
sagt, er diene Gott und vermisse kein Königtum (Israels). Wie getragen
vom Schwung der Hingabe an den Dienst Gottes, fällt er dann in Z. 18

zum ersten Mal in die direkte Anrede an Gott und bekennt sein Verlangen,

„in den Hallen Deines Heiligtums" wohnen und Gott dienen zu
dürfen. Mit diesen Hallen ist wegen des Begriffs (b'D^n) konkret der

5j Nach Abschluss meines Beitrags habe ich gesehen, dass das Dienen
Gottes als zentrale Idee Jehuda Halevis ausfuhrlich (ohne Piyyut Nr. 98, dafür
ndere zitierend) behandelt ist bei Raymond P. Scheindlin, The Song of the
Distant Dove. Judah Halevi 's Pilgrimage, Oxford / New York 2008, S. 17-21.
Er weist S. 18 neben der biblischen Tradition der cAvoda und des Begriffs des

„Knechtes Gottes" („to express the worshiper's dependence on God") auf eine

religiöse Haltung hin, die der Frömmigkeit von Jehuda Halevi näher stehe,
nämlich „the Islamic usage according to which man is seen as completely
subject to God's will".

i 13



Tempel gemeint und nicht etwa das Herz des Sprechers. Nun wäre dieser

Wunsch tatsächlich genau die Lösung des primären Notzustands des

Sprechers, der laut Z. 2 im Gefängnis wohnt, und das gleiche Wort für
wohnen verweist auch dorthin zurück. Dennoch stellt sich die Frage,

warum der Sprecher diesen Wunsch doch noch formuliert, nachdem er
sich in Z. 15 als frei bezeichnet hat, weil er Gott diene.

Ich habe zu Beginn angenommen, dass sich in Piyyut Nr. 98 das

Thema Exil und Befreiung auf zwei Ebenen verstehen lässt, auf der
Ebene des Individuums und der des Volkes Israel. Nun scheint mir,
dass sich für die Sprechfigur im Piyyut die beiden Ebenen folgender-
massen verbinden: Er zieht den Schluss, dass die Freiheit seiner Seele

nur im ursprünglichen Land des Volkes Israel möglich sei. Über sich
als Individuum redend sagt der Sprecher zwar in Z. 21 „meine Hilfe
und mein Verlangen ist Gott (die Grundlage der Grundlage), auf dem
der Mensch erhöht ist", und meint damit, er sei durch den „Gottesdienst
im Herzen" aus der Erniedrigung befreit und wohne im Schutz der
Herrlichkeit Gottes (Z. 10). Dies ist eine spirituelle Vorstellung von
Befreiung, die universal, d.h. für jeden einzelnen Menschen gilt.
Anderseits sehnt er sich in Z. 18-20 nach einem Gottesdienst im Heiligtum
Gottes, d.h. im Tempel in Zion, wie wenn erst dort sich die wahre
Befreiung realisieren würde. Was ist in Zion / in Jerusalem wahrer, so
dass erst der Gottesdienst dort die rechte Befreiung vom Exil bedeutete?

Wünscht der Sprecher die Befreiung auf nationaler Ebene? Spricht
er hier als Volk Israel? Sein Ziel ist Zion, aber nicht im Sinne eines

nationalen Wiederaufbaus des Landes oder des Tempels. Entscheidend
ist, dass neben dem Schlüsselwort des Dienens auch zweimal, Z. 18

und 20, „Dein Heiligtum" als Ort seines (individuellen) Gottesdienstes

genannt ist. Es ist sicher nicht möglich, das Thema des „Heiligen" und
des Gottesdienstes bei Jehuda Halevi in Kürze auszuführen, und ich
will auch nicht den Piyyut mit Deutungen strapazieren, die ich von
anderen Schriften Halevis herbeiziehe. Aber was die Bedeutung von
Israel und Jerusalem als Ort für den Gottesdienst und die Erfüllung der
Gebote überhaupt betrifft, gibt das Buch Ha-Kuzari von Jehuda Halevi
eine klare Aussage, die als persönliches Bekenntnis von Jehuda Halevi
gewertet werden kann: Er sagt,54 dass das Herz jedes einzelnen Juden,

54 Ha-Kuzari, ed. Cassel, 5,23. Die Aussage, die ich zusammengefasst
habe, ist die Antwort des Haver auf die Frage des Chasarenkönigs, warum er
denn noch nach Jerusalem auswandern wolle, da ja „die Annähemng an Gott

114



auch wenn Gott unsichtbar schon im Exil darin wohnt, erst im Land
Israel richtig „rein und lauter" werde, um die Gebotserfüllungen,
speziell auch den Gottesdienst im Heiligtum, zur Vollendung zu bringen.
In dieser Sicht sind die scheinbar widersprüchlichen Aussagen von
Nr. 98 verständlich: der Sprecher ist innerlich vom Exil befreit, indem
er sich als Individuum als „Wohnung Gottes" empfindet, aber gerade

wegen dieser spirituellen Nähe zu Gott wächst sein Wunsch, das rein
Geistige mit Taten (Gottesdienst in Zion) zu realisieren und zu
vervollkommnen. Er befindet sich in einem ambivalenten Zustand von Befreitsein

und Nichtbefreitsein, weil seine Auffassung von Freiheit eine
Dialektik ist von philosophischem / universalem und traditionellem /
partikularem Denken.

5. Fazit: Das „fernnahe" Wohnen Gottes im Exil
Die Piyyutim von Jehuda Halevi sind zwar nicht einlinig in ihrem
Aussagegehalt, aber diese oben dargestellte Dialektik von Universalem und
Partikularem, von Gottes Wohnen im Herzen der Menschen und im
fernen Zion, ist typisch für seine Piyyutim, wie ich abschliessend und

zugleich zusammenfassend mit einem Blick auf Piyyut Nr. 318 zeigen
will.

Piyyut Nr. 98 und Nr. 318 sind sich in der Struktur sehr ähnlich.
Auch im Verlauf von Nr. 318 schwenkt der Sprecher am selben Punkt,
nämlich in der 4. Strophe, über zu einer Anrede an Gott, nachdem er
vorher in drei Strophen nur in 3. Person über Ihn geredet hat. Ich übersetze

zunächst nur Strophe 1 und 2 von Jehuda Halevis Me'ora
(Nr. 318) toi TO

Schilfmeer und Sinai, lehrt mich den Weg,
den Weg, den Er ging, mein Geliebter. //
Zum Haus meines Herrn mach ich mich auf, /
in des Lieblings Schoss mich zu legen.

1 Den Gottesberg frag ich, ob meinem Propheten (Mosche) /
im Strauch Er sich wohl offenbart hat, //
„Seiner Füsse Schemel", Sein Land, ich durchwandre, /
„Seinen Thron", doch niemand gibt Antwort. //
Vielleicht im Gefängnis, in meiner Haft, /
vielleicht lagert Er in meinem Innern! //

Bis in meiner Wohnstatt ich lagern Ihn fand:
Wie ein Freund ist Er mir, wie ein Bruder.

überall durch Reinheit des Herzens und starkes Verlangen erlangt werden
kann".

115



Vorüber ging all meine Trauer und floh, /
des Herzens Schmerz und sein Stöhnen.

2 So wird mein Kranksein nun endlich geheilt, /
auch wenn sie mich einsperren und fangen.
Ich will nicht Besitz des Gazellenlandes, /
nicht Königsherrschaft begehr' ich,
nur Liebe und Güte, die über mich kommt, /
und Nahesein dem, der mich liebet.

Das Thema ist wieder das Umherirren im Exil und das plötzliche Finden

Gottes im Flerzen. Hier aber ist der Sprecher die weibliche Personifikation

der Gemeinde Israel,55 die Knesset Jisrael, wie es die Anspielungen

auf die Wüstenwanderung nahelegen: sie ist die „Braut", die in
Jer 2,2 in der „saatlosen Wüste" Gott ihre Jugendliebe bewiesen hat.
Die Wüstenwanderung, der biblische Exodus, ist der positive literarische

Hintergrund, von dem sich nun diese zuerst erfolglose neue
Wüstenwanderung, das Exil, abhebt. Sie findet ihren Geliebten an keinem
der gottverlassenen Offenbarungsorte (Schilfmeer, Sinai, der Strauch,
das Land Israel) und sie entspricht dadurch der Liebenden im HL, die
nach ihrem Geliebten sucht respektive dem verzweifelten Liebhaber der

Freundschaftslieder, der den Spuren seines weggezogenen Freundes,
den verlassenen Zeltlagern der Liebe, nachgeht. Die Pointe des Piyyuts
liegt darin, dass die Knesset Jisrael Gott mitten im Exil findet, nämlich
in ihrem eigenen Herzen. Damit endet der Piyyut Nr. 318 aber nicht,
sondern die Sprecherin redet in der 4. Strophe plötzlich Gott an und
wünscht:

4 Bereite das Heiligtum und den Tempel, /
mein Vater, und zähle Deine Herde,

und der Hindin, die mit ihrer Stimme fleht, /
höre zu und erfülle Dein Gelübde!

Die Taube, die am Abgrund nistet, / bring in das Abgeschiedene
Deines Zimmers (HL 1, 4)

Erneuere56 wie am Tag des Festes meine Freude /
und Deine Pracht, mein Geliebter, möge glücklich herbeikommen.
Komm zurück wie damals zu meiner Wohnstätte

und Deine Ehre strahle über mir auf.

55 Die Appellative „Hindin" (wörtlich Gemse nby1 aus Prov 5,19) und
„Taube" (rur) aus dem HL, z.B. HL 2,14) in der 4. Strophe kennzeichnen die
Sprecherin als weiblich.

56 Zitat aus Klgl 8,21: „Erneuere unsere Tage wie früher (D7pD)" Statt des
Wortes „wie früher" steht im Folgenden „wie am Tag des Festes" und weiter
unten „wie damals".

116



Das philosophisch-mystische Finden Gottes im eigenen Herzen -
eine universalmenschliche Sicht - ist bei Jehuda Halevi nur die eine
Seite seiner Erlösungsvorstellung. Zur Realisierung der Erlösung
braucht es nach seiner dialektischen Sichtweise, die er in den beiden

Piyyutim Nr. 98 und Nr. 318 klar ausdrückt, die Rückkehr ins Land
Israel als den alleinigen Ort, wo Herz und Seele desjenigen, der die
Gebote Israels erfüllt, vollendet „rein und lauter" sind.57

57 Zitat aus Ha-Knzari 5,23. Jehuda Halevi qualifiziert im darauf folgenden
Satz das Land Israel so (Übersetzung nach Cassel): „... ein Ort, von dem man
weiss, dass er ganz besonders für Gott bestimmt ist, und wäre es auch nur
bildlich und vergleichsweise, um wie viel mehr, da es doch wahr ist ...". Die
Deutung dieser Aussage wäre eine gesonderte Abhandlung wert.

PS nach Abschluss des Artikels: Eine die Quellen kombinierende
Interpretation von „Jehuda Halevi's Pilgrimage", die Piyyutim, den Kuzari und die
Briefe aus der Geniza berücksichtigend, hat soeben RAYMOND P. SCHEINDLIN

vorgelegt, (s. Anm. 53.) Weitere bibliographische Angaben zu diesem Thema
bei Moshe Hallamish & Aviezer Ravitzki (eds.), rrrirrn rram bsiw pR
cncrnn ->m3, Jerusalem 1998.

117


	"Schlafend auf den Flügeln des Umherirrens" : Exilsmetaphorik bei Jehuda Halevi

