
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Tishby, Ariel (ed.), Das Heilige Land auf Landkarten. Aus dem Englischen
von Siegfried Ostermann. Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht; Jerusalem:
Israel Museum 2008, 168 S„ ISBN 978-3-525.63379-3.

Der hier vorliegende repräsentative Bildband zu Darstellungen des Heiligen
Landes geht auf die Ausstellung „On the Map: Cartographic Images of the Holy
Land" zurück, die im Israel Museum im Herbst/Winter 2001/02 stattfand. Drei
grundlegende Aufsätze führen zunächst in das Thema der Kardiographie des

Heiligen Landes ein: Nach einer generellen Einleitung in die Thematik gibt
Naftali Kadmon in einem Artikel „Das Heilige Land auf Landkarten. Vom
Steinmosaik zum Satellitenbild" (S. 13-24) einen ganz allgemeinen Überblick
über die Geschichte der Kartographie. Wenn die älteste bekannte Landkarte auch

aus dem antiken Mesopotamien stammt, so spielt das Land Israel in der Kartographie

insofern eine Sonderrolle, als dass es sich „rühmen (kann), die längste
ununterbrochene Kette von graphischen Darstellungen der Welt zu besitzen." In
der Geschichte der Kartographie im Allgemeinen kommt zunächst Claudius
Ptolemaeus aus Alexandrien (2. Jh. n. Chr.) eine gewichtige Rolle zu, da er in
seiner bedeutenden Abhandlung Geographike Hyphegesis die wissenschaftliche
Grundlage dieser Disziplin legte. Einer allgemeinen Abhandlung fügte er 26
verschiedene Karten sowie eine Liste mit 8100 Ortsnamen an. Obwohl die Karten

verloren gegangen sind, spielen seine theoretischen Ausführungen bis in die
frühe Neuzeit hinein eine bedeutende Rolle in der Disziplin. Auf Ptolemaeus
geht auch die bis heute übliche Nordung der Karten zurück. Die älteste noch
vorhandene Landkarte des Heiligen Landes ist das sog. Madaba-Mosaik aus dem
6. Jh.; Jerusalem erscheint hier als das physische und spirituelle Zentrum", die
anderen Städte auf dieser Landkarte werden zudem viel kleiner dargestellt. „Die
Madaba-Karte ist somit ein frühes Beispiel eines kartographischen Produkts mit
der Vorgabe, die relative Wichtigkeit eines Ortes anzugeben und nicht nur seine

geometrische Lokalisierung" (S. 15). Auf den mittelalterlichen Karten können,
neben realen geographischen Gegebenheiten, auch mythologische Grössen und
Fabeltiere dargestellt werden (vgl. z.B. die Ebstorfer Landkarte oder Hereford-
Karte). Weitere wichtige Themen, die in diesem einfuhrenden Abschnitt angerissen

werden, sind die Erfindung von Atlanten, die kartographische Projektion,
Ortsnamen auf den Karten des Heiligen Landes sowie Luftbildaufnahmen,
Computerkarten und Satellitenbilder.

Der Beitrag von Rehav Rubin „Vom Zentrum der Welt zur modernen Stadt.
Jerusalem" (S. 25-40) legt den Akzent auf die Darstellung Jerusalems. Gerade hier
spielt der Aspekt einer „mental map" eine ganz besondere Rolle: Weniger das

reale Jerusalem als vielmehr das imaginierte Jerusalem als Mitte der Welt und Ziel
der Pilgerreise steht im Fokus der Darstellung. Auf die künstlerischen und ästheti-

80



sehen Dimensionen historischer Landkarten verweist in diesem Einleitungsteil der
Beitrag von Ariel Tishby (S. 41-49). Es folgen kleinere Kapitel und Abschnitte, die
die grossen Linien, die in den Einleitungskapiteln ausgezeichnet wurden, durch
reiches Anschauungsmaterial und kürzere-Erläuterungen vertiefen. Ein erster
Abschnitt versammelt „Weltkarten, Altanten, Globen" und liefert somit die Makro-
dimension der Darstellung des Heiligen Landes (Milka Levy-Rubin und Rehav
Rubin „Frühe Weltkarten"; Naftali Kadmon „Die Tabula Peutingeriana"; Moshe
Brawer „Der geographische Atlas"; Naftali Kadmon und Ariel Tishby, Portolan-
Atlanten „Der Medici-Atlas"; Rudolf Schmidt „Karten und Globen"; S. 50-63).
Ein weiterer umfangreicher Teil des Bandes präsentiert verschiedene Karten des

Heiligen Landes („Die Madaba-Karte", 6. Jh. n. Chr.; Ptolemaeos/Servetus: Die
Tabula Quarta Asiae - 2 Jh. n. Chr./1541; Eusebius und Hieronymus „Lateinische
Kopie" - ca. 1150; Marino Sanuto und Petrus Vesconte - ca. 1320; William Wey
- ca. 1462; Pierre le Rouge, nach Lucas Brandis de Schass - 1475; Bernhard von
Breydenbach, 1486/1505; Lukas Cranach der Ältere - 1522 (?); Jakob Ziegler -
1532; Petrus Laiestain und Christian Schrott - 1570/1676; Gerard de Jode -
1578/1593; Gerhard Mercator - 1580/1623; Abraham Ortelius - 1590/1603;
Christian von Adrichom - ca. 1585/1590; John Speed - 1595; Thomas Fuller -
1650; Wilhelm Janszoon, Blaeu - 1629; Samuel Heinrich Kiepert und Edward
Robinson - 1840; 200 Jahre topographische Karten (1799-2000); Karten des 19.

Jahrhunderts; Karten aus dem 1. Weltkrieg 1914-1918; Karten aus der Zeit des

Britischen Mandats, 1920-1948, und Karten des Staates Israel). Die ältesten
hebräischen Karten sind eng mit dem Werk des jüdischen Kommentators Rashi (1040-
1105) verbunden. Um verschiedene geographische Fragen seiner Kommentare zu
erhellen, wurden diesen - teilweise schon zu dessen Lebzeiten - Skizzen und
Diagramme angehängt. Zwei der frühesten Skizzen, die heute noch erhalten sind,
fmden sich in einem Manuskript aus dem Jahre 1233, das heute im Bestand der
Münchner Stadtbibliothek ist. Die Karten wurden im Laufe der Jahrhunderte
immer wieder nachgezeichnet. Weitere Beispiele für hebräische Karten folgen
(Anonymus, Italien - ca. 1560; Abraham Bar Jakob - 1695; Rabbi Elia ben Salomo
Salman, ca. 1802; Avigdor ben Rabbi Mordechai Malkov - 1894; zum Ganzen s.

S. 116-127).
Auf dem Hintergrund der administrativen Aufgaben der islamischen

Herrschaft und des zunehmenden Handelswachstums, das bereits im 7. Jh. einsetzte,

entwickelte sich auch im Islam eine blühende Kartographie sowie eine
geographische und topographische Literatur. Ein Beispiel hierfür ist die Karte
des Abu Ishak Ibrahim al-Farisi al-Istakhri - 952/18. Jh. sowie die Darstellung

des Abu Abd Allah Muhammad Ibn al-Idrisi - 1154/1533 und die des Piri
Reis- 1521-1526 (S. 128-135).

Ein weiterer Abschnitt ist dem Thema der Darstellung Jerusalems gewidmet
(Kreuzfahrerkarten von Jerusalem, 12. Jh.; Die Sanuto-Vesconte-Karte von
Jerusalem - ca. 1320; Imaginäre Karten von Jerusalem in Anlehnung an Flavius
Josephus; Giovanni Francesco Camocio - ca. 1570; Frans Hogenberg - ca.
1575; Antonio de Angelis de Lecce - 1578; Juan Bautista Villalpando - 1604;
De Pierre - 1728; Franz Wilhelm Sieber - 1823; Carel William Meredith Van de

Velde - 1858; Der britische "Ordinance Survey" und der "Palestine Exploration

81



Fund" - 1864-1865; Hermann Bollmann - 1969; 136-161). Der Band schliesst
mit Luft- und Satellitenbildern (162-165); ein Register erschliesst das reichhaltige

Material. Sehr hilfreich für eine vertiefte Bearbeitung der Thematik sind auch
die Literaturhinweise zu den einzelnen Abschnitten.

Der vorliegende Band bietet somit eine schöne Einführung in die Thematik
der Kartographie des Heiligen Landes. Positiv hervorzuheben ist nicht nur die
schöne und ansprechende Gestaltung, sondern auch die Ausgewogenheit der
Darstellung, die sowohl jüdische, christliche als auch islamische Darstellungen
zeigt und deutlich macht, wie stark die einzelnen Sichtweisen durch die „mental

map" der Betrachter und Zeichner bestimmt sind.

Osnabrück Beate Ego

Schäfer, Peter, Jesus in the Talmud, Princeton 2007, 210 S. Jesus im
Talmud. Aus dem Englischen von Barbara Schäfer, Tübingen 2007, 308 S., ISBN
978-3-16-149462-6

Es gibt Bücher, die liest man in einem Zug durch, und es gibt Bücher, die muss
man immer wieder lesen: Peter Schäfers Studie über das Jesusbild in der rab-
binischen Literatur gehört zweifellos in beide Kategorien, aber das ist nicht
alles, was über diese bedeutende Arbeit zu sagen ist, die viel mehr tut, als nur
ein „heisses Eisen" anzupacken. Schnörkellos und klar in der Aussage, nuanciert

und ausgewogen in der Argumentation, mit einem Feuerwerk voller Ideen
in den Anmerkungen, geht der in Princeton lehrende Judaist den unterschiedlichen

Spuren nach, die die Auseinandersetzung mit der Christologie der mit
dem Judentum rivalisierenden Kirche im jüdischen Schrifttum der talmudischen

Zeit hinterlassen hat. Schäfers Interesse am talmudischen Jesus hat seine
Wurzel in der Auseinandersetzung mit Johann Maiers 1978 erschienenem
Buch Jesus von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung und seiner
Unzufriedenheit über dessen „Aufwand an Kraft und Zeit, nur um zu beweisen,
dass es Jesus im Talmud nicht gibt und dass der Talmud eine historisch
unzuverlässige Quelle für Jesus und das frühe Christentum ist" (XI).

Schäfer hat demgegenüber einen wirkungsgeschichtlichen Ansatz gewählt,
wie er sich in der Forschung (vgl. Israel Yuvals neuerdings auf deutsch erschiene
Studie Zwei Völker in deinem Leib, Göttingen 2007) immer mehr durchsetzt: Er
stellt die Frage, wie der Talmud die Gründungsgestalt des Christentums
wahrgenommen hat. Die Texte, die der Autor präsentieren kann, haben es in sich; sie
sind hauptsächlich den unzensierten Handschriften und Drucken des babylonischen

Talmuds (teilweise auch dem Jerusalemer Talmud und der Midrasch-
literatur) entnommen. Schäfer betont, dass die Erwähnungen der Gestalt Jesu
und seiner Mutter Maria nur sporadisch seien und den sprichwörtlichen „Tropfen"

im „Meer des Talmuds" gleichkämen, zumal es im Talmud noch an einer
zusammenhängenden Jesuserzählung fehlt. Dennoch ergeben sie, in der
Zusammenschau, Stichworte, die sich zu einer rudimentären Gegen-Biographie des

Nazareners, einer Art Vorform des mittelalterlichen polemischen Traktates Tole-

82



dot Jeschu, zusammenführen lassen. Schäfer beginnt seine Darstellung mit den
talmudischen Ausführungen zur Familiengeschichte Jesu, nach der 1342 in Paris

geschriebenen Münchner Handschrift des babylonischen Traktates bSchab 104b
bSan 67a), die in Jesus einen rätselhaften „Narren" oder eine Person sieht, die

eine andere zum Götzendienst verführte. Die Diskutanten dieser Talmudstelle
sehen das Rätsel der Person Jesu in der Tatsache begründet, dass seine Mutter
sowohl einen Ehemann als auch einen Liebhaber hatte, dass sie also eine sota
war, eine des Ehebruchs verdächtigte oder überführte Frau. Es folgen (wir
beschränken uns hier auf die Nachweise aus bSan 103a, 107b und 43ab) talmudische

Ausführungen zu Jesus als dem missratenen Sohn, zum Nazarener als
einem frivolen Schüler, eine rabbinische Version der Geschichte von der Hinrichtung

Jesu sowie Nachrichten über Schüler und Apostel Jesu. Den häufig nur
wenige Zeilen umfassenden talmudischen Notizen ist gemeinsam, darin ist
Johann Maier rechtzugeben, dass ihnen keinerlei historische Informationen über
das im Neuen Testament berichtete Geschehen zu entnehmen sind. Schäfer kann
aber zeigen, dass die talmudischen Texte in irgendeiner Form eine Kenntnis der
neutestamentlichen Erzählungen voraussetzen, die sie freilich, häufig in grotesker

Fonn, polemisch verzeichnen. Als Zerrbild der vom Evangelisten Lukas
erzählten Geschichte vom zwölfjährigen Jesus, der nicht mit seinen Eltern nach
Nazareth zurückkehrt, sondern stattdessen mit den Lehrern im Tempel diskutiert,
lesen wir so eine Auslegung zu Ps 91,10 („es wird dir kein Unheil begegnen,
keine Plage sich deinem Zelt nähern"), in der Jeschu ha-Nozri vorgehalten wird,
er habe „öffentlich seine Speise verdorben" - eine Metapher, die, wie Schäfer
nachweist, sich offensichtlich auf sexuelles Fehlverhalten bezieht.

Im Anschluss an die Interpretation eines talmudischen Textes, der davon
berichtet, Jesus werde in der Hölle mit kochendem Kot bestraft (bGit 56b-57a;
dieses groteske Bild wird vom Autor u. a. als äusserst polemische Antwort auf
die Reinheitshalacha Jesu nach Mt 15,17-20 gedeutet), unterzieht Schäfer die
Jesus-Stellen im Talmud im Schlusskapitel einer grundsätzlichen Gesamtanalyse.

Wichtig und weiterführend sind dabei vor allem die Überlegungen,
warum diese Polemik vor allem im babylonischen (und nicht schon im
palästinensischen) Talmud anzutreffen ist (verwiesen wird auf die Religionspolitik
im Sassanidenreich und auf die Tatsache, dass das römische Christentum nach
Konstantin und seinen Nachfolgern zum Hauptfeind der Sassaniden geworden
war) und warum das Johannesevangelium diesen letzteren Quellen offenbar
besonders vertraut war. Im Anhang des Bandes findet sich eine übersichtliche
Aufstellung der unterschiedlichen Bavli-Handschriften im Hinblick auf die in
ihnen zur Wirkung gekommene Zensur sowie eine Bibliographie (auffällig ist
das Fehlen des Talmudbüchleins von Michael Krupp) und ein Register, das

Namens- und Sachindex vereint; dass ein biblisches und talmudisches Stellenregister

fehlt, ist kein Schade, weil man das spannende und lehrreiche Buch,
das - die Prognose sei gewagt - Wissenschaftsgeschichte schreiben wird,
ohnehin ganz lesen sollte. Dem Tübinger Verlag Mohr Siebeck ist zu danken,
dass er das Buch in einer feinen und erschwinglichen Ausgabe auf den Markt
gebracht hat.

Tübingen Matthias Morgenstern

83



Teppler, Yaakov Y., Birkat ha-Minim. Jews and Christians in Conflict in the
Ancient World, Translated by Susan Weingarten, Tübingen 2007 Texts and
Studies in Ancient Judaism 120), VI,413 S„ ISBN 978-3-16-149350-8.

Dieser in der nun durch einen erweiterten Herausgeberkreis betreuten Reihe
„Texte und Studien zum Antiken Judentum" erschienene Band stellt nicht nur
einen wichtigen Beitrag zur jüdischen Liturgiegeschichte, sondern auch zum
Verhältnis von Juden und Christen in den ersten Jahrhunderten dar. Verfasst von
einem Schüler A. Oppenheimers, handelt es sich um die erste Studie dieses Um-
fangs zu einem einzelnen Segensspruch des Achtzehngebets. Als Birkat ha-
Minim wird der zwölfte Segens- oder Lobspruch der 'Amida bzw. Tefilla, d.h.
des so genannten Achtzehngebets bezeichnet, wie es wochentags dreimal rezitiert

werden soll. Dieser Segensspruch, der schon von den christlichen Zensoren
„bearbeitet" wurde (daher gelegentlich auch „Birkat Tzeduqim" genannt), findet
sich in den gängigen Talmud-Ausgaben nicht wörtlich zitiert. Die Arbeit am
Text basiert daher zunächst auf den wichtigen textgeschichtlichen Voruntersuchungen

von Y. Luger, The Weekday Amidah in the Cairo Genizah, Jerusalem
2001 (hebr.). In dieser leider wenig verbreiteten Studie sind bereits alle relevanten

Fakten zur Textgeschichte der Birkat ha-Minim zusammengestellt und kurz
kommentiert, so dass Vf. darauf aufbauen kann und den Befund für eine zentrale
Passage der Amida neu, insbesondere vor dem Hintergrund moderner Thesen

zur Entwicklung von Judentum und Christentum in den ersten Jahrhunderten
nach der Tempelzerstörung des Jahres 70 n. Chr. deuten kann. Ausgehend von
einer detaillierten Erörterung des „originalen" Texts bzw. Archetypos der Birkat
ha-Minim, bei der alle bekannten Rezensionen u. a. aus der Kairoer Geniza

herangezogen werden, werden in der Folge die Geschichte der Abfassung des

Segensspruches und ihres Inhaltes rekonstruiert. In einem weiteren Kapitel wird
erörtert, wer mit Minim, die durch den Segensspruch aus der Synagoge
ausgeschlossen werden sollten, gemeint waren. Dieses in der Forschung seit langem
diskutierte Problem wird ausgehend von den frühesten erreichbaren Nachrichten
in der Mischna, in den Midrashim und auch der Piyyut-Literatur erhellt. Neben
den rabbinischen Quellen, insbesondere dem legendarischen Bericht über She-
mu'el ha-Qatan als dem Verfasser der Birkat ha-Minim (bBer 28b-29a), werden
in einem abschließenden Kapitel zur Klärung der Frage, wer mit den Minim
gemeint waren, auch christliche Nachrichten konsultiert (Justin, Hieronymos,
Irenäus von Lyon). Im Unterschied zu anderen Studien (z. B. U. Kellermann
[2007]) vertritt Vf. die Meinung, unter die Minim in der Amida seien ursprünglich

alle Christen subsumiert worden, nicht nur juden-christliche Sektierer. In
sich wandelnden Lebenswelten und unter sich verändernden politischen
Umständen wurden zu den in der Berakha erwähnten Abtrünnigen später auch andere

Gruppen gezählt, so dass schließlich zwischen Minim und Notzerim
unterschieden werden konnte. Die zusätzliche Erwähnung von „Nazarenern" findet
sich wohl erst in im islamischen Herrschaftsraum entstandenen Rezensionen. Sie
verraten bereits eine andere Blickrichtung, die nach einer genaueren Unterscheidung

von Minim und Christen suchte. Neben weiteren wichtigen Beobachtungen
zu Minim in der rabbinischen Literatur wird in dieser wichtigen Arbeit somit
eine interessante Gesamtschau der Trennung der Wege von Judentum und Chris-

84



tentum eröffnet, die die mittlerweile wieder intensiv geführte Debatte über dieses
umstrittene Gebiet weiter anregen dürfte. In einem Anhang werden sämtliche
wichtigen und diskutierten Textfassungen in Hebräisch wiedergegeben - leider
ohne dort zu vermerken, auf welchen Handschriften sie basieren.

Mainz Andreas Lehnardt

GERSON, DANIEL, Die Kehrseite der Emanzipation in Frankreich. Judenfeindschaft

im Elsass 1778 bis 1848, Essen: Klartext Verlag 2006, 332 S., SBN 3-
89861-408-5.

Daniel Gerson übernimmt mit dieser Forschungsarbeit die verdienstvolle Aufgabe,

die Schattenseiten der jüdischen Emanzipationsphase in Frankreich zu
thematisieren. Er stellt die Arbeit in deutliche Analogie zu einem Klassiker der
deutschen historischen Antisemitismusforschung von Erb und Bergmann, die die
"Nachtseite der Judenemanzipation" in Deutschland in derselben Periode
benannt haben. Diese Dissertation am Zentrum für Antisemitismusforschung der
TU Berlin stellt die bereits in einer Lizentiatsarbeit vorgestellten Ergebnisse in
einen grösseren Kontext und macht sie dankenswerter Weise einer weiteren
Öffentlichkeit zugänglich. Das Thema wird in mehrfacher Hinsicht auf Interesse

stossen, denn die vergleichende und transnationale Forschung beklagt den Mangel

an Monographien zum elsässischen Judentum während der rechtlichen und
nationalen Integration. Ausserdem steht das Standardmodell vom französisch
revolutionären versus deutsch erzieherischen Emanzipationsverlauf in vieler
Hinsicht zur Überprüfung an. Hier wird nun die gesellschaftliche Auswirkung
und Akzeptanz von radikalemanzipatorischen Ideen bezogen auf eine regionale
Bevölkerung untersucht. Das Buch hinterlässt ein erschütternd hoffnungsloses
Bild von einem durchgängigen Gruppenkonflikt.

In chronologischer Strukturierung betrachtet Gerson antisemitische Ereignisse

und Publikationen im Elsass, insbesondere in Korrespondenz zu den
Revolutionen und Protestbewegungen vor und nach der rechtlichen Emanzipation

der französischen Juden 1790/91.
Während sich die Analyse zu weiten Teilen auf Sekundärliteratur zur

jüdischen Geschichte stützt, werden politische Hetzschriften und programmatische
Publikationen insbesondere aus den 1820er Jahren im Original herangezogen.
Zum Tatbestand der tätlichen Judenverfolgung hat der Autor zu den Unruhen im
Jahr 1848 Archivmaterial eingesehen, eine entsprechende Einsichtnahme zu den
anderen tradierten Pogromen oder eine Detailstudie zu der offenbar über
Jahrzehnte sehr labilen christlich-jüdischen Koexistenz in Durmenach wären als

Abstützung der Hauptthese willkommen gewesen. Grundsätzlich stellt der
Verfasser über den gesamten Zeitraum eine "stark ausgeprägte judenfeindliche
Tradition" in der Landbevölkerung, in den elsässischen Behörden, teilweise in der
französischen Justiz fest. Er zeigt die Unterfütterung einer generell antisemitischen

Haltung mit christlichen Motiven und deren spätere Überführung in
aufgeklärte Reformrhetorik auf. Als besonderes Markenzeichen des elsässischen

85



Diskurses ist der "Wucher"-Vorwurf bzw. das ökonomische Argument zu nennen.

Da der Verfasser grundsätzlich von einem Kausalitätsmodell für antisemitische

Bewegungen ausgeht, werden die elsässischen Übergriffe als Sozialproteste
eingeordnet. Eine Einordnung und Analyse auf der linguistischen Diskursebene
wird somit hinfällig, der Bezug auf reale Verhältnisse gesucht.

Der wirtschaftshistorische Teil des Diskurses muss indes noch durch weitere
Arbeiten erhellt werden, insbesondere eine Abklärung der Finanzierungssysteme,

des Kreditwesens und der ökonomischen Grundlagen der Landwirtschaft ist
hier nicht vorgenommen worden, so dass die Differenzierung zwischen "Hausierern",

"armen Geldverleihem", Kreditgebern und "Wucherern" unscharf wird.
Die sozialhistorische Frage nach einer Sonderstellung der jüdischen Wirtschaftstätigkeit

insgesamt oder der Funktion einzelner exponierter Spekulanten in einer
jüdisch-christlichen oder ländlich-städtischen Kreditkette bleibt offen und
entbehrt nach wie vor einer Antwort durch eine regionale Studie. Leider wird eine

Bennenung als "Mythos Wucher" diesem Stereotyp nicht die Brisanz nehmen.
Im Sprachgebrauch hinsichtlich der Charakterisierung antisemitischer Ge-

waltbereitschaft, Taten oder gar Massenbewegungen wünschte man sich
stellenweise mehr Präzision. So überrascht im letzten Kapitel die Beweisführung,
dass es in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts bei antisemitischen Übergriffen

zu jüdischen Todesopfern gekommen ist, obwohl bis dahin von gezügelten
und vor allem materiellen Übergriffen die Rede war: "Nicht nur 1848, sondern
auch 1789 und 1832 kam es nur ganz vereinzelt zu Übergriffen auf Juden mit
tödlichem Ausgang. Doch muss bei näherer Betrachtung die Achtung der Täter
vor jüdischem Leben relativiert werden. So erwähnt Zosa Szajkowski, dass es
auch im Elsass zu Todesfällen als Folge der Pogrome gekommen sei. Die
meisten Juden flohen, wenn ihnen dies möglich war, noch vor Ausbruch der
Unruhen aus ihren Wohnorten." (S. 262)

Satz und Lektorat des Bandes sind sehr leserfreundlich, und keinesfalls
sollte man sich von den Flüchtigkeitsfehlem im wohl in Eile vorangestellten
Dankeswort von der Lektüre abhalten lassen. Die Darstellung Gersons ist
ebenfalls erfreulich direkt, bietet Orientierung und Überblicksdarstellung auch
für Nicht-Spezialisten der französisch-jüdischen Geschichte und bringt
zeitgenössische Quellen in Übersetzung und Paraphrase zu Wort. Wenn der Historiker

stellenweise eine vertiefte Anbindung an die Terminologie und Diskussion
der Antisemitismusforschung vermisst, bietet das Buch für den interessierten
Leser eine zugängliche Einführung in die regionale Problematik und viel
Material zur wenig bekannten publizistischen Gefahrdung der französischjüdischen

Bürger vor der Dreyfus-Affäre.

Hampton, Montréal (QC) Susanne Bennewitz

Schreiber, Sabine, Hirschfeld, Strauss, Malinsky. Jüdisches Leben in St.

Gallen 1803 bis 1933, Zürich: Chronos-Verlag 2006 Schriftenreihe des
Schweiz. Israelitischen Gemeindebundes Bd. 11), 401 S., geb., ISBN 3-0340-
0777-9.

86



HUSER, Karin, Vieh- und Textilhändler an der Aare. Geschichte der Juden im
Kanton Solothurn vom Mittelalter bis heute, Zürich: Chronos Verlag
Schriftenreihe des Schweiz. Israelitischen Gemeindebundes Bd. 12) 2007, 470 S.,

geb., ISBN 978-3-0340-0862-4.

Sabine Schreiber Vfn ergänzt die älteren „klassischen" jüdischen
Gemeindegeschichten von St. Gallen von Leopold Brandt und Rabbiner Lothar
Rothschild durch sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Themen. Besondere
Aufmerksamkeit schenkt sie den „kollektiven Räumen" (nach Pierre Bourdieu)
von West- und Ostjuden in St. Gallen, die jahrzehntelang in separaten
Gemeinden organisiert waren. Im Kanton St. Gallen wohnten 1920 über tausend
Juden, eine Zahl, die für die kleine jüdische Gemeinschaft der Schweiz nicht
unbedeutend war. Vfn hat neue Quellen im Stadt- und Staatsarchiv St. Gallens
erschlossen, nutzte auch Gemeindebund-Unterlagen des Archivs für
Zeitgeschichte der ETH- Zürich und Privatarchive. Historische Zeugnisse sind auch
die recherchierten Photographien, die sehr gut ausgesucht worden sind. Am
Beispiel einzelner Firmengeschichte lässt sich der Weg vermögender Familien
aus dem Judentum hinaus verfolgen, etwa der Familie Iklé, der eine spätere
Bundesrätin entstammt (Elisabeth Kopp-Ikle). Die Analyse von Verbindungen
zur protestantischen St. Galler städtischen Oberschicht zeugt von sehr guten
lokalhistorischen Kenntnissen. Ausführlich behandelt Vfn darüber hinaus den
Gegensatz zwischen West- und Ostjuden, der für St. Gallen bisher kaum
thematisiert worden ist. Sie ist zudem sensibel für „innerjüdische" Themen wie
die Vereinsgeschichte oder Armenfürsorge.

Bedauerlich ist, dass Vfn nicht versucht hat, das Gewicht der jüdischen
Textilfirmen innerhalb der St. Galler Textilproduktion und des Handels
überhaupt (zwischen 1860 und 1912) zu bewerten. Hier wäre eine vergleichende
integrierende Perspektive hilfreich gewesen. Ihre wichtigen Funde zu
jüdischen Firmen belegen eindrücklich, dass dies möglich gewesen wäre. Ohne der
großen Recherche-Arbeit Abbruch tun zu wollen, verwundert es, dass zur
Geschichte des jüdischen religiösen Liberalismus und der modernen Orthodoxie

nur eine (veraltete) Internet-Enzyklopädie (S. 313, Anm. 3-5 zu Teil 2 etc.)
anstelle der bekannten Sekundärliteratur (Mordechai Breuer, Michael A. Meyer,

David Vital etc.) zitiert wird. So trifft ihre Beurteilung, dass die westjüdische

St. Galler Gemeinde eine „konservativ-orthodoxe" gewesen sei, nicht zu,
da in der Synagoge bis 1967 ein Hannonium stand und lange Zeit das Gebetbuch

von Josef Aub (1806-1880), einem liberalen Rabbiner, verwendet wurde
(S. 82, Rabbiner Engelbert war Teilnehmer der 2. (liberalen) Rabbinerkonferenz

gewesen, und S. 315, Anm. 49). Hier stellen sich Fragen hinsichtlich der
akademischen Betreuung.

Insgesamt jedoch ergänzt das Buch die Forschung um wichtige
sozialgeschichtliche Aspekte, die in der bisherigen Forschung zur Geschichte der
Juden in der Schweiz nur allzu lange zu kurz gekommen sind.

Eine viel kleinere Gruppe stellen die Juden im Kanton Solothurn dar, deren
Zahl nie höher lag als 168 (1920). Hier siedelten sich fast nur Elsässer Juden

an, die vor der Gewährung der Niederlassungsfreiheit für französische Juden
(1864) das Gebiet als ambulante Händler kennen gelernt hatten. Im ländlichen

87



Kanton spielte der Vieh- und Pferdehandel eine grössere Rolle als in der Tex-
tilstadt St. Gallen. Karin Huser kann nicht nur Firmengeschichten, sondern

ganze Fländlerdynastien mit Hilfe des Genealogen Daniel Teichman
rekonstruieren. Mit 37 Interviews erweiterte sie zudem ihre Quellenbasis und er-
schloss neue Quellen aus Privatbesitz, die vorher nicht bekannt waren. Auf
prosopographischer Basis kann hier eine Sozialgeschichte der Juden am
Beispiel einer kleinen Gruppe in einem Schweizer Kanton vor allem über den
Zeitraum von ca. 1840 bis 1950 entworfen werden. Allerdings gleichen sich
die Familiengeschichten in den einzelnen Branchen so sehr, dass für Nicht-
Solothurner das Buch schon fast zu viel Material bietet.

Insgesamt bestätigt sich indessen, dass nicht zuletzt durch diese Schriftenreihe
des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes der jüngeren Schweizer

Geschichtsschreibung seit 1992 ein Forum geboten wird, das die Erforschung
neuer Aspekte (zu nennen sind vor allem Sozial- und Wirtschaftsgeschichte)
durch wachsende Professionalisierung erkennbar voranbringt.

Dossenheim b. Heidelberg Uri R. Kaufmann

Gesellschaft Schweiz-Israel (ed.): Dialog, Verständnis, Freundschaft. 50
Jahre Gesellschaft Schweiz-Israel, Zürich: Chronos-Verlag 2007, 174 S., geb.,
ISBN 978-3-0340-0884-6.

Es ehrt die Gesellschaft, dass auch wissenschaftlich fundierte Aufsätze in ihrer
Festschrift Platz finden durften. Zsolt Keller entwirrt eine „kleine Geschichte"
derselben (S. 15-39) auf Basis erstmals ausgewerteter Quellen aus dem Schweizer

Bundesarchiv und dem Archiv für Zeitgeschichte in Zürich (Akten Schweiz.
Israelitischen Gemeindebund). Dabei stellte sich heraus, dass sie trotz Mitgliedschaft

angesehener bürgerlicher Politiker seit ihrer Gründung 1957 vom Schweizer

Staatsschutz observiert wurde! (S. 36, Anm. 17) Der Korrespondent der
Neuen Zürcher Zeitung, Arthur K. Vogel, interviewte jüdische Repräsentanten
und ging der Frage nach dem Wandel der Einstellung zu Israel in der Schweizer
Öffentlichkeit nach (S. 63-84). Vogel schreibt, dass der Nahost-Berichterstatter
Arnold Hottinger „perfekte" Arabisch-Kenntnisse gehabt habe (S. 72), was dieser

selbst von sich nie behauptet hat. In der Tat ist es bedauerlich, dass bis heute
Schweizer Tageszeitungen - im Gegensatz zu einigen deutschen Blättern -
Redaktionsmitglieder nach Israel schicken, die weder Hebräisch noch Arabisch
beherrschen und so auf Zuarbeiten aus zweiter Hand angewiesen sind.

Christina Späti analysiert das öffentliche Wirken der Gesellschaft bis Ende
der 1990er Jahre (S. 85-106: von „Philosemitismus" zu kritischer Solidarität).
Jonathan Kreutner (S. 113-135), der zum ersten Mal diesbezügliche Bestände
des Schweizer Bundesarchivs ausgewertet hat, untersucht die Haltungen führender

Politiker und Diplomaten gegenüber Israel und kommt dabei zu dem erstaunlichen

Ergebnis, dass es um 1948 unter Schweizer Diplomaten durchaus keine
sonderliche Sympathie für den jungen Staat gegeben hat. Ein Wandel hin zu
einer uneingeschränkt positiven Einstellung gegenüber Israel lässt sich erst 1982

88



als Folge des Libanon-Krieges feststellen. In seiner Untersuchung berücksichtigt
Kreutner auch Ergebnisse von jüngsten Meinungsumfragen, die auf ambivalente
Haltungen hinweisen. So verglichen 2007 34% der Schweizer das Vorgehen
Israels gegen Palästinenser mit dem der Nationalsozialisten gegen Juden (S.
131), ein Exkulpationsbemühen, dass vor der Debatte über die Schweizer
Flüchtlingspolitik und das Verhalten der Schweizer Banken (Stichworte: nachrichtenlose

Konten, Raubgold) nur nördlich des Rheins nachzuweisen war.

Dossenheim b. Heidelberg Uri R. Kaufmann

MAESTRO, JESÜS G. (ed.), Theater and Jewish Studies / Teatro y cultura heb-

rea, Vilagarcia de Arousa - Pontevedra: Mirabel Editorial 2005 Theatralia

- Revista de Poética del Teatro, Bd. 7), 248 S., pb, ISSN 1576-1754 / ISBN
84-934275-4-3.

Dass dem jüdischen, jiddischen und hebräischen Theater in wachsendem Masse

Aufmerksamkeit geschenkt wird, bezeugt nicht zuletzt auch der vorliegende
Band, dessen 12, teils spanische, teils englische Aufsätze die ganze Breite

der jüdischen, sefardischen und aschkenasischen, hebräischen und jiddischen
Theatergeschichte und -literatur reflektieren. Zudem lassen die den Aufsätzen
jeweils beigefügten Bibliographien den Band zugleich zu einem diesbezüglichen

Nachschlagewerk werden.
Thematisch reicht der Bogen von der Antike bis zur Gegenwart, von

Ezechiels Exagoge (G. Frulla, S. 87-107) über Leone de-Sommi Portaleones (mit
zekhut bedihuta de-qiddusim Autor des ältesten erhaltenen hebräischen
Theaterstücks) teoria escénica (T. Mazzucato, S. 61-83) bis zur dramturgia judeo-
argentina des 20. Jahrhunderts (B. J. Rizk, S. 123-136). Das jüdische
Volkstheater in Italien im Wandel der Zeiten (A. Castaldini, S. 27-36; L. Quericioli
Mincer, S. 151.160) findet ebenso Berücksichtigung wie die zwischen Hebräisch

und Jiddisch schwankende Theatergeschichte in Eretz Israel in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts (O. Levitan, S. 139-150). Den Quellen des

Dibbuq in der jüdischen Folklore und der Kabbala wird ebenso nachgegangen
(J. Ferrer, S. 37-60) wie Scholem Alejchems Wirkungsgeschichte unter den
Sefardim bzw. in der sefardischen Literatur (R. Sanchez, S. 175-185) und der

Entwicklung der temätica nacionalista judia im sefardischen Theater am
Beispiel von Sh. Y. Djaens Yiftah (Wien 1921) (A. Amor, S. 161-174). Nicht
übergangen werden schliesslich auch das revolutionäre Theater am Beispiel
von C. Odets Waiting for Lefty von 1935 (M. Urdiales Shaw, S. 189-201)
sowie die Darstellung der vida cotidiana auf der Bühne im Ghetto Theresienstadt
und deren Bedeutung als resistencia (S. Drayson-Knigge, S. 203-211).

Warum den Aufsätzen, gleichsam als Einleitung, das Edicto de Expulsion
de los judlos de Castilla y Aragon vom 31. März 1492 vorangestellt ist (S. 19-

23), bleibt das Geheimnis des Herausgebers.

Tübingen Stefan Schreiner

89


	Rezensionen

