
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Beobachtungen zur Neukonfiguration der Erzvätergeschichte im
rabbinischen Midrasch : die gebärmutterlose Geburt Rebekkas : oder
warum Jakob Abraham errettete

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beobachtungen zur Neukonfiguration
der Erzvätergeschichte im rabbinischen Midrasch:

Die gebärmutterlose Geburt Rebekkas -
oder: Warum Jakob Abraham errettete

von Matthias Morgenstern*

1. Wann und wie haben sich Juden und Christen getrennt?
Wie soll man sich das Verhältnis zwischen der frühen Christenheit und
dem spätantiken Judentum vorstellen? In die Erforschung dieser

Beziehungen ist in den vergangenen Jahrzehnten Bewegung gekommen.
Nicht nur, dass uns heute der jüdische Hintergrund des Neuen Testaments

klarer ist als früheren Generationen. Auch die Frage, wann und vor
allem wie Juden und Christen sich voneinander getrennt haben, hat
lebhafte Diskussionen ausgelöst.1 Befragt man Christen nach dem
historischen Verhältnis von Juden- und Christentum, so dürfte das Wort des

Römerbriefes „nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich"
(Rom 11,18) zu den meistzitierten Versen gehören.2 Hier ist nicht auf die

Frage eingehen, wie das Bild von der Wurzel und den Zweigen des

Ölbaumes auszulegen ist.3 Häufig wird diese Stelle jedenfalls im Sinn
einer „Herkunft des Christentums vom Judentum" verstanden.4 Gelegent-

* Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Universität Tübingen, Institutum Judaicum,
Liebenneisterstr. 12, D - 72076 Tübingen.

1

Eine gute Zusammenfassung bei: Paula Fredriksen, The Birth of
Christianity and the origins of Christian Anti-Judaism, in: Dies. & Adele
Reinhartz (eds.), Jesus, Judaism, and Christian Anti-Judaism. Reading the
New Testament after the Holocaust, Louisville 2002, S. 8-30.

2
Vgl. etwa Rolf Rendtorff, Hat denn Gott sein Volk Verstössen? Die

evangelische Kirche und das Judentum seit 1945. Ein Kommentar, München
1989, S. 57.

3 OTFRIED HOFIUS, Das Evangelium und Israel. Erwägungen zu Römer 9-
11, in: Paulusstudien I, Tübingen 1989, S. 175-202; Michael Theobald,
Studien zum Römerbrief Tübingen 2001, S. 325-349.

4 Aus römisch-katholischer Perspektive vgl. etwa den Aufsatz des einflussreichen

(damaligen) Mailänder Kardinals Carlo Maria Martini, Christianity
and Judaism. A Historical and Theological Overview, in: James H. Charles-

37



lieh wird das Ölbaum-Modell, nach dem das Judentum den „Stamm" und
das Christentum einen der „Zweige" bildet, auch durch ein genealogisches

oder Familienmodell ergänzt oder ersetzt. Das Judentum ist demnach

die Mutter- und das Christentum die (oder eine) Tochterreligion.
Die Schwäche dieses Modells hegt offensichtlich darin, dass man zur
Zeit der Verfassung des Römerbriefes weder von einem „Judentum"
noch einem „Christentum" im heutigen Sinne sprechen kann. Das
rabbinische Judentum, das sich auf die Texte der Mischna und des

Talmuds, gründet, lässt sich literarisch ja erst ab dem Ende des zweiten
nachchristlichen Jahrhunderts fassen, wenngleich es auf mündliche
Traditionen aus der Zeit der Pharisäer zur Zeit Jesu zurückgeht. Fraglich
ist auch, inwiefern sich zur Zeit des Paulus und selbst am Ende des 1.

Jahrhunderts bereits vom Christentum als einer religiös und sozial klar
abgrenzbaren Gruppe sprechen lässt - vor allem angesichts der Tatsache,
dass die Apostel und die Anhänger der frühen Jesusbewegung selbst
Juden waren. Was in erster Linie gegen das Ölbaummodell spricht, ist
die Tatsache, dass viele Juden sich in diesem Modell in der Regel nicht
wiederfinden. Mit Recht wird darauf hingewiesen, dass das Judentum
seit den Zeiten der Apostel eine Entwicklung, geradezu eine rabbinische

Neugründung erlebt hat. Juden lassen sich daher nicht auf die Rolle der

halstarrigen Erben eines „Nein" der Botschaft Jesu gegenüber
reduzieren." Zudem setzt das Ölbaumbild die Existenz eines „Stammes" voraus,

der in gewisser Wiese immer noch mit seinen „Zweigen" verbunden
ist und für sie verantwortlich bleibt.

Aus diesen Gründen ist das Abstammungsmodell neuerdings von
einem „Wegemodell" abgelöst worden.'1 Aufgrund der historischen
Ereignisse der Jahre 70 - 135 nach Christus - die beiden Aufstände ge-

WORTH (ed.): Jews and Christians. Exploring the Past, Present, and Future,
New York 1990, mit der programmatischen Erklärung (p. 27): „II cristiane-
simo é profondamente radicato nelT ebraismo."

5 Zu diesem Stereotyp der Kirchenväter vgl. Marcel Simon, Verus Israel. A
Study of the Relations between Christians and Jews in the Roman Empire (135-
425), Oxford 1986, S. 215f; zu den Ambivalenzen die sich ergeben, wenn man
das Judentum als eine Art „Vorstufe" des Christentums betrachtet, vgl. auch

Otto Michel, Anpassung und Widerstand, Wuppertal und Zürich 1989, S. 127.
6

Vgl. z. B. JAMES D. G. Dunn (ed.), Jews and Christians. The Parting of
the Ways. Durham-Tübingen Research Symposium 2 (Durham September
1989), Tübingen 1992; Adam Becker & Annette Yoshiko Reed (eds.), The

Ways that never parted. Jews and Christians in Late Antiquity and the Early
Middle Ages, Tübingen 2003.

38



gen die Römer, die zur Zerstörung des Tempels und 60 Jahre später zur
endgültigen Vernichtung jeder jüdischen Eigenstaatlichkeit in Palästina
führten - wird die Wegscheide dabei häufig auf diesen Zeitraum angesetzt.

Neuere Forschungen, die sich sowohl auf Texte der Kirchenväter
als auch auf rabbinische Literatur stützen, haben nun aber die Möglichkeit

eröffnet, die Wegscheide später anzusetzen.7 Eine solche Annahme
würde stärker in Rechnung stellen, dass die Trennung nicht schiedlichfriedlich,

dass sie in bestimmten Gruppen auch zunächst nicht endgültig
war - dies je nachdem, mit welchen gegenseitigen Beeinflussungen und

Abstossungen man bis ins 5. Jahrhundert rechnet, je nachdem, wie der

Begriff der innerjüdischen „Sekte", wie wir ihn bei Josephus finden,
sich zu einem Begriff der Abgrenzung zu ausserjüdischen Gruppen,
eben „Häretikern", hebräisch „Minim", wandelte.

Dieses Wegemodell scheint, mit einer leichten Akzentverschiebung
zu einer Spätdatierung, gegenwärtig zunehmend mehrheitsfähig zu werden.

Andererseits werden gegen dieses Modell historisch und theologisch

interessante Einwände erhoben. Diese Einwände versuchen, der

Asymmetrie und Ungleichzeitigkeit in den jüdisch-christlichen
Beziehungen gerecht zu werden, die mit ungleichen Machtverhältnissen
im römischen Reich und einem unterschiedlichen Grad an gegenseitigem

Interesse und Abgrenzungsbedürfnissen zu tun haben. All dies
verbiete es, von einer „Wegscheide" in einem symmetrischen Sinn zu
sprechen. Der amerikanische Forscher Daniel Boyarin, ein Sprecher
dieser Richtung, hat seine Kritik damit begründet, dass das
Wegemodell unhistorisch von vorgefassten Konzeptionen des Juden- und
Christentum ausgehe und nicht in Rechnung stelle, dass beide etwas

völlig Neues waren, das sich in der Spätantike erst im Entstehen
befand, in einem Prozess, dessen Ende von den Akteuren in keiner Weise
vorauszusehen war. Von keinem der damaligen christlichen oder

rabbinisch-jüdischen Theologen sei anzunehmen, dass sie ihre Epoche
als die Zeit einer Wegscheide zweier Weltreligionen empfanden.

Boyarin hat für das zweite bis dritte Jahrhundert daher das Modell
einer Skala mit fliessenden Übergängen entwickelt: mit der Gnosis des

Marcion, der das Alte Testament einem zweitrangigen Schöpfergott
(dem Demiurgen) zuschrieb und ganz ablehnte, am „linken" Rand, dem
Christentum in der Mitte und dem rabbinischen Judentum, für das Jesus

von Nazareth überhaupt keine Bedeutung hatte, am „rechten" Ende des

7
Vgl. bereits SIMON, Verus Israel, S. XII.

39



Spektrums. Dazwischen sind demnach viele Mischformen anzunehmen,
zunächst ohne feste theologische und soziologische Grenzen, wobei
sich die beiden „Orthodoxien" sukzessive durch die Definition und den
Ausschluss des jeweils „Anderen" konstituierten.8

Zieht man die kontroverstheologische und häresiologische Literatur
zu Rate, so hat dieses Modell den Vorteil, dass es nicht von essentia-
listischen Festsetzungen ausgeht, sondern die Selbstwahrnehmung der

jeweils Betroffenen mit einbeziehen kann. Vor allem aber kann es die

Perspektivität der gegenseitigen Wahrnehmungen mit abbilden, was
dann jeweils Verschiebungen auf der Skala ergibt: „Die christlichen
Gnostiker haben sich, sehr zum Ärger ihrer grosskirchlichen Rivalen,
selbst als Christen, durchaus nicht als 'kleiden' gefühlt und auch so
bezeichnet."9 Celsus, der scharfsinnige Kritiker des Christentums, hat im
zweiten Jahrhundert daher keinen Unterschied zwischen Christentum
und Gnosis gemacht. Auch auf jüdischer Seite wurde das Christentum
gnostisierend wahrgenommen.1" Dies hängt schon damit zusammen,
dass in der fraglichen Zeit die Quantität der gnostischen Schriften die
der „orthodoxen" Christen überstieg und ihre Theologie - als die Theologie

einer (wie man gesagt hat) „Intellektuellenreligion" - wohl unter
Juden als anspruchsvoller und somit potentiell „gefährlicher" galt.
Umgekehrt war es kein Wunder, dass die grosskirchliche Theologie in
gnostischen Texten als „judaisierend" erscheint.

In neueren monographischen Veröffentlichungen und Aufsätzen hat

Boyarin seine Skala zu einem umfassenden Wellenmodell („wave
theory") weiterentwickelt", das die gegenseitigen Einflüsse bis zur
Endredaktion des babylonischen Talmuds im 6./7. Jahrhundert
nachzeichnet. Im Gegenschlag zu herkömmlichen Theorien geht es ihm

8 Eine Übersicht unterschiedlicher graphischer Modelle findet sich bei
Martin Goodman, Modeling the 'Parting of the Ways', in: ders., Judaism in
the Roman World. Collected Essays, Leiden / Bosten 2007, S. 175-185; zu den

jeweiligen Perspektivverschiebungen vgl. auch Simon, Verus Israel, S. 238.
9

Vgl. Kurt Rudolph, Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spätantiken

Religion, Leipzig 21980, S. 223.
10

Vgl. David T. Runia, Where, tell me is the Jew...?, in: Vigiliae Chris-
tianae 46 (1992), S. 172-189, dort S. 179 und Naomi Janowitz, Rabbis and
their Opponents: The Construction of the "Min" in Rabbinic Anecdotes, in:
Journal ofEarly Christian Studies 6 (1998), S. 449-462.

" Daniel Boyarin, Border Lines. The Partition of Judaeo-Christianity,
Philadelphia 2004, S. 17f.

40



dabei vor allem um die Betonung der christlichen Einflüsse auf das

rabbinische Judentum. Nach Boyarin war es die christliche Häresiolo-
gie bei Justin dem Märtyrer (in seinem Dialog mit dem Juden Trypho),
die auf jüdischer Seite das zuvor nicht nachweisbare Konzept der

„Minim", Häretiker, hervorgerufen habe. Die Entwicklung der patristi-
schen Christologie habe dann auf jüdischer Seite ihr Gegenbild in der

rabbinischen Tora-Theologie gefunden („incarnierte Tora"12). Entsprechend

habe das rabbinische Bibelverständnis indirekt die Hermeneutik
der Kirchenväter zur Voraussetzung13, die christliche Vorstellung einer

apostolischen Sukzession habe die rabbinische Traditionskette nach den

Sprüchen der Väter (mAvot 1,1) hervorgerufen, die grosskirchliche Ek-
klesiologie habe schliesslich in Reaktion und Abgrenzung die Konzeption

eines „catholic Israel"14 zur Folge gehabt. In Anlehnung an dieses

Modell hat Peter Schäfer in seinem neuesten Buch über das Jesusbild
des Talmud kontroverstheologische Argumentationen in der rabbinischen

Literatur nachgezeichnet.15 Die Betonung des historischen Gefälles

vom Christentum zum Judentum hat bei einem Teil der Forschung
dazu geführt, das alte Familienbild sozusagen umzudrehen und das

Christentum als „ältere Schwester", gar als „Mutterreligion" des Juden-

12
Vgl. JACOB Neusner, Judaism in the Matrix of Christianity, Atlanta

1991, S. 116 („tora incarnate") und Michael Hilton, The Christian Ejfect on
Jewish Life, London 1994, S. 202 (deutsch: Wie es sich christelt, so jüdelt es
sich. 2000 Jahre christlicher Einfluss auf das jüdische Leben, Berlin, 2000).
Vgl. dazu auch Daniel Boyarin, Justin Martyr Invents Judaism, in: Church
Histoty 70 (2001), S. 427-461.

13 Daniel Boyarin, The Gospel of the Memra: Jewish Binitarianism and
the Prologue to John, in: Harvard Theological Review 94 (2001), S. 243-284.
Vgl. auch DERS., A Radical Jew. Paul and the Politics of Identity, Berkeley /
Los Angeles / London 1994, sowie die Kritik von Hermann Lichtenberger,
„A Radical Jew." Anmerkungen zu Daniel Boyarins Paulusbuch, in: FOLK.ER

SlEGERT (ed.), Grenzgänge. Menschen und Schicksale zwischen jüdischer,
christlicher und deutscher Identität. Festschrift für Diethard Aschoff, Münster
2002, S. 452-455.

14 Boyarin, Border Lines, S. 63; vgl. auch ders., A Tale of Two Synods.
Nicaea, Yavneh, and Rabbinic Ecclesiology, in: Exemplaria 12, No. 1 (2000),
S. 21-62. GÜNTER Stemberger (Die römische Herrschaft im Urteil der
Juden, Darmstadt 1983, S. 106) meint freilich, „dass so späte Ereignisse in der
eigentlichen rabbinischen Literatur kaum noch reflektiert werden."

15 Peter Schäfer, Jesus im Talmud, Tübingen 2007.

41



turns zu deklarieren.16 Charakteristisch für dieses letztere Modell ist
neben einem gewissen Schematismus vor allem sein
philosophisch-dekonstruktivistischer Ansatz, der beim Reden über Juden- und Christentum

prinzipiell von „Diskursen" ausgeht, von historischen „Konstruktionen",

die im Einzelfall als Illusionen zu entlarven sind, von gewis-
sermassen arbiträren Grenzziehungen zwischen beiden Religionen,
Konzeptionen des „Anderen", die heute fraglich geworden seien.

Der These, dass die anfangs noch kleine, aus dem Judentum
hervorgegangene Sekte der „Nazarener" für die Rabbinen kein ernstzunehmender

ideologischer Gegner gewesen sei, hat auch der Jerusalemer
Historiker Israel Yuval in einer vieldiskutierten Studie über die gegenseitige

Wahrnehmung von Juden und Christen von der Antike bis in
Mittelalter widersprochen. Der Trennungsprozess von Juden und
Christen sei vielmehr so verlaufen, dass er für das rabbinische Judentum

in seinen grundlegenden Schriften bleibende Spuren hinterlassen
habe. „Die Auseinandersetzung mit dem Christentum", so Yuval, ist

sogar als „die treibende Kraft hinter dem Judentum von Midrasch und
Talmud" anzusehen.17 Als Folgerung für die weitere Forschung ergibt
sich demnach die Regel: „Wo immer Ähnlichkeiten zwischen Judentum
und Christentum zu beobachten sind, dürfte es sich um christlichen
Einfluss auf das Judentum handeln und nicht umgekehrt, es sei denn,
die jüdischen Wurzeln des betreffenden Phänomens liegen nachweislich

früher als die christlichen."18 Mit dieser hermeneutischen Hypothese

im Rücken geht es im folgenden um Beobachtungen im Midrasch
Genesis Rabba, dem „grossen" Midrasch zum Buch Genesis, einem
Text aus dem frühen fünften nachchristlichen Jahrhundert. Es soll
versucht werden zu zeigen, dass dieser Text Spuren einer jüdisch-christlichen

Auseinandersetzung trägt, Spuren, die etwas darüber aussagen,
inwieweit Juden und Christen sich - nach den einschneidenden
Veränderungen des vierten Jahrhunderts in Palästina19 - noch gegenseitig
beeinflussen konnten, wie sie sich aber auch auseinandergelebt hatten.20

16
Vgl. Hilton, The Christian Effect, S. 203: „instead of being the parent

religion to Christianity, in this view Judaism becomes almost the daughter."
17 Israel Yuval, Zwei Völker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung

von Juden und Christen, Göttingen 2007, S. 36.
18 Yuval, Zwei Völker, S. 35.
19 D.h. die fortschreitende Christianisierung des Landes, die durch die

Errichtung von christlichen Sakralbauten durch Kaiser Konstantin und die
rasche Zunahme der christlichen Bevölkerung zum Ausdruck kam, die fehlge-

42



2. Der historische Ort von „Genesis Rabba"

Wenn wir nach konkreten Belegen für die historische Verankerung des

Midrasch fragen, so ist die Ausbeute freilich gering. Der Midrasch gibt,
oft in nur loser Anknüpfung, Wort- und Satzerklärungen, kurze oder
ausführliche narrative Deutungen und Darlegungen, in die häufig
Sentenzen und Gleichnisse verflochten sind. Er nimmt aber nie
ausdrücklich auf historische Geschehnisse Bezug. Immerhin bezieht sich der
Text dreimal auf die Übersetzung des Aquila ins Griechische21, während
die Septuaginta der Verfälschung des Bibeltextes bezichtigt wird.22

Hilfreich für die Datierung ist die Tatsache, dass palästinensische
Rabbinen aus der Zeit bis etwa 400 n. Chr. genannt werden. Die Sprache,
Hebräisch mit griechischen Fremdwörtern, und Teile in galiläischem
Aramäisch, verweist auf Palästina als Entstehungsort.23 Suchen wir nach
konkreten historischen Anspielungen, so stossen wir auf die Notiz, die

Regierung (mnbü) habe Befehl gegeben, das Heiligtum des Tempels
wieder aufzubauen. Leopold Zunz' hat diesen Satz auf die Episode des

Julian Apostata deutet.24 Die Schwierigkeit bleibt freilich, dass dieser

schlagenen messianischen Erwartungen nach dem Tod des Kaisers Julian, der
sich den Juden gewogen gezeigt und ihnen den Wiederaufbau des Tempels
zugesagt hatte, und vor allem die Tatsache, dass den Juden an der Spitze des
Reichs in Rom nun eine Macht gegenüberstand, die nicht mehr heidnisch war,
sondern sich selbst - wie die Juden - auf die Bibel berief.

20 Es ist daran zu erinnern, dass die Literatur der Auslegungs- und
Homilienmidraschim auf dem Boden des rabbinischen Judentums auch
„formgeschichtlich" eine Neuerung war: zu Beginn des fünften Jahrhunderts liegen
hier erstmals nicht mehr nur einzelne, isolierte Auslegungen zu einzelnen Versen

vor, sondern ganze Bücher, „Midrasch-Kommentare" zur Genesis (GenR), zum
Buch Leviticus (LevR) und zu den Klageliedern (KlglR). Es spricht einiges
dafür, in diesem ausgeprägten bibeltheologischen Interesse der Rabbinen eine

jüdische Reaktion auf die Herausforderung des Christentums zu sehen; dazu
Jacob Neusner, Judaism in the Matrix (Anm. 12), S. 89-106.

21
Vgl. GenR zu Gen 3,22; 26,28 und 44,18 (ed Theodor-Albeck S.

198,461,1152).
22

Vgl. GenR. 8,11 zu Gen 1,27 (ed. Theodor-Albeck S. 64).
23 Vgl. Günter Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, München

81992, S. 276.
24

Vgl. STEMBERGER, Einleitung, S. 275; GenR 64,10 zu Gen 26,28 (ed.
Theodor-Albeck S. 710); zur Bedeutung des Judentums für die Politik des

Kaisers Julian vgl. Simon, Verus Israel, 40. S. 111-115, 216. 402f und Klaus
Bringmann, Kaiser Julian, Darmstadt 2004, S. 133f und S. 15lf. In dem
lapidaren Bericht des Midrasch schwingt ein negatives moralische Urteil mit, das

43



Kaiser, der die Konstantinische Wende rückgängig machen wollte, im
Text nicht erwähnt wird. Auch sonst fehlen nähere Informationen.

Es gibt immerhin einen römischen Kaiser, den der Midrasch
namentlich erwähnt: Diokletian (284-305). Von ihm heisst es, er sei

einst ein Schweinehirt in Tiberias gewesen und als solcher von den
jüdischen Kindern, die aus dem Lehrhaus kamen, geneckt worden. Als er
dann zum Herrscher erhoben worden sei, habe er die Juden verfolgt,
indem er ihnen befohlen habe, sich am ersten Tag der Woche vor ihm
an seiner Residenz zu präsentieren und so den Sabbat zu entweihen.25

Angesichts der Tatsache, dass Diokletian ein Christen-, aber kein
Judenverfolger war, der das Judentum unter Hinweis auf sein
jahrhundertelanges Herkommen achtete und schonte, erscheint diese Erzählung
besonders merkwürdig. Zugleich ist sie ein gutes Beispiel für das

ungeschichtliche Vorgehen der Sammler und Redaktoren, das uns dabei

hilft, Massstäbe für dafür zu gewinnen, was in dieser Literatur an
historischen Hinweisen und Andeutungen grundsätzlich zu erwarten
oder aber nicht zu erwarten ist.26 Aufgrund des Charakters rabbinischer
Texte im allgemeinen und unseres Midrasch im besonderen wären
explizite Bezüge auf das Christentum daher von vornherein
unwahrscheinlich. Stellt man den Charakter des Midrasch in Rechnung und
setzt voraus, dass die Einzeltexte wie die gesamte Sammlung prinzipiell
interpretierbar sind, sind Anspielungen auf die konkurrierende
Religion - das sollen die folgenden Beispiele zeigen - gleichwohl
möglich und wahrscheinlich.27

vielleicht damit zu tun hat, dass die Initiative zum Tempelbau von einem
heidnischen Herrscher ausging - und nicht von einem Sohn Davids.

25 GenR 63,8 zu Gen 25,25 (ed. Theodor-Albeck S. 688); zu Diokletian in
jüdischen Quellen vgl. STEMBERGER, Die römische Herrschaft, S. 97-100.

26 Zu Beispielen, wie im Rückblick historische Gestalten über mehrere
Jahrhunderte hinweg verschwimmen, vgl. Stemberger, Die römische
Herrschaft, S. 83-86 (im Hinblick auf die Zusammenschau von Antiochus IV,
Titus und Hadrian).

27 Ein impliziter polemischer Bezug auf das Christentum wird bereits an
der antignostischen und antidualistischen Tendenz des Midrasch sowie einer
Geschichtsdeutung kenntlich, die Gottes Heilsplan im Buch der Genesis
vorgezeichnet finden will. Die antidualistische, „gegen zwei Mächte im Himmel"
gerichtete Stossrichtung findet sich besonders deutlich in den Ausführungen zu
Gen 1,1 (GenR 1,9) wo der Midrasch im Dialog mit einem anonymen „philo-
sophos" (so der hebräische Terminus) beweisen will, dass der Geist (mi) sich
einer Schöpfung verdankt und nicht präexistent war (vgl. dazu auch bHul 87a

44



3. Wie reagiert der Midrasch Genesis Rabba auf das Christentum?
In Gen 25, 21 heisst es von Rebekka, Isaaks Frau, sie sei unfruchtbar.
Der Midrasch (GenR 63,5) zitiert zunächst Gen 25,21 als Lemma:
„Denn sie28 war unfruchtbar (mpy)" Es folgt die Erklärung: „Rabbi
Yudan sagte im Namen des Rabbi Laqish: - Sie hatte überhaupt ("ip'S?)

keine Gebärmutter CHüa),29 der Heilige, gelobt sei Er!, höhlte ihr aber
eine Gebärmutter aus."

Diese bemerkenswerten Ausführungen zeichnen sich durch Merkmale
aus, die dem Midrasch eigen sind: eine kühne Umdeutung des Textes,
lakonische Kürze, die ohne Begründung auskommt, und die Orientierung
an sprachlichen Eigenheiten, hier an der Wurzel "ipy, die mit dem
neuhebräischen "ip^y („Hauptsache") in Verbindung gebracht wird.
Zugleich nimmt sich der Midrasch die Freiheit, grosszügige fremdsprachliche

Anleihen zu machen. Die Annahme wird nicht fehlgehen, dass das

Fremdwort beim Leser besondere Aufmerksamkeitssignale setzen soll.30

und bSan 39a). In den Ausführungen zur Schöpfungsgeschichte müht sich der
Ausleger mit dem Plural in Gen 1,26 ab: „Lasset uns Menschen machen"
(GenR 8,3-9); in seinen Anmerkungen zur Schöpfung des Menschen als Mann
und Frau im Bilde Gottes sieht er Anlass, die Vorstellung einer
weiblichmännlichen Dualität in Gott abzuwehren. Mit ISRAEL Yuval (Zwei Völker, S.

99) könnte man formulieren, „dass das Genre der Schriftauslegung in jeder der
beiden Religionen eine andere Funktion erfüllt. Das Christentum erblickte in
der Schriftauslegung von Anfang an ein wichtiges Mittel seiner schöpferischen
Interpretation, denn nur auf diesem Wege Hess sich ein zweites, allegorisches
'Stockwerk' auf dem 'Erdgeschoss' des biblischen Textes errichten.
Demgegenüber verfolgte die jüdische Seite mit dem Midrasch das umgekehrte
Ziel. Sie benützte das Genre des Midrasch, um darzutun, dass sich alles im
Erdgeschoss abspielt, dass es gar kein zweites Stockwerk gibt."

2S Der masoretische Text hat ton, zu lesen ist ton.
29

Vgl. MARCUS Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud
Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature, New York 1950, s.v.
Titra griech. ,,pf|xpa.

30 Ein Beispiel für die besondere argumentative Emphase, die durch die
Verwendung eines Fremdwortes zum Ausdruck kommt, ist die bekannte
Diskussion (bShab 31a) von Hillel und Schammaj mit dem Proselyten, der
darum bat, die Tora gelehrt zu bekommen, während er „auf einem Fusse"
stand bzw. der die schriftliche Tora annehmen, die mündliche aber ablehnen
wollte (dies erweckt den Eindruck einer „christlichen" Position). Nach der
Konversion forderte Hillel ihn dann dazu auf, die „Regierungsordnung" 'train
miba) zu lernen (xâÇiç D'Oiri); im Anschluss werden die sechs Ordnungen
(amo) der Mischna, die der Proselyt offenbar „lernen" soll, etwas künstlich
aus Jes 33,6 abgeleitet.

45



Kurz vor dem Bericht von der wunderbaren Empfängnis Rebeccas, die
keine Gebärmutter hatte und dennoch zur Mutter Israel wurde, heisst es

im Vorfeld des Berichts der Geburt der Zwillingsbrüder Jakob und Esau
in Gen 25, 19: nmnx p prw nnViri öbxi „Dies ist das Geschlecht Isaaks,
des Sohnes Abrahams". Der Midrasch (GenR 63,3) führt dazu aus:

„Abram wird Abraham genannt" - Belegstelle für die Namensänderung
des Erzvaters ist Gen 17,5. Weiter heisst es: „Isaak wird Abraham

genannt, denn es heisst: 'Und dies ist das Geschlecht Isaaks, des Sohnes

Abrahams. Abraham' (Gen 25,19).31 Jakob wird Israel genannt, denn es

heisst: 'Du sollst nicht mehr Jakob heissen, sondern Israel' (Gen 32,29),
Isaak wird Israel genannt... Abraham wird Israel genannt."

Welche Abzweckung könnte hinter diesen merkwürdigen Namenspiel

stehen, das Abraham mit Isaak, Isaak wiederum mit Israel und
Jakob zugleich mit Abraham gleichsetzen will und durch diese

Verwirrung zugleich die biblische Erzählung gänzlich sinnlos zu machen
scheint? Orientieren wir uns zunächst an den biblischen Belegstellen,
die der Midrasch anführt, an einer Lesung, die der uns bekannten
hebräischen Grammatik und Syntax, bemerkenswerterweise aber auch
der späteren Akzentsetzung der Masoreten widerspricht!

Warum, so wird zunächst gefragt, beginnt die Aufzählung der

Geschlechterfolge Isaaks nicht mit Isaak selbst, sondern mit Abraham?
Die Antwort knüpft vordergründig an die jedem Bibelleser bekannte
Tatsache an, dass sowohl Abram als auch Jakob von Gott neue Namen
erhielten; hinter diesen Namenswechseln ist für den Midrasch aber die
Information verborgen, dass die drei Erzväter auf geheimnisvolle Weise
miteinander identisch sind. Woraus lässt sich entnehmen, dass auch
Isaak den Israelnamen trägt? Es heisst in Exodus 1,1: bXTtf m nbxi

2pT nanx» Irtan - „dies sind die Namen der Söhne Israels, die nach
Ägypten zogen: Jakob"?32 Wenn Jakob zu den Söhnen Israels zählen
soll, dann muss es sich bei diesem „Israel" wohl um Isaak handeln. Das

geradezu bewusste Missverstehen der Bibel setzt sich mit einer Lesung
aus Jes 29,22 fort. Aus dem Vers nx ms n^x npir na bx mrp tax HD

31 Die Lesart des Midrasch ignoriert den trennenden Akzent zwischen den
beiden Nennungen Abrahams in Gen 25,19 und nimmt auch nicht Rücksicht
auf die Tatsache, dass der Satz weitergeht: „Abraham zeugte Isaak."

32 In der vatikanischen Handschrift des Midrasch fehlt die Präposition nx
(die Söhne Israels, die „mit" Jakob nach Ägypten zogen); der Midrasch kann
das gewünschte Resultat aber auch erhalten, wenn das rix steht, das dann
vielleicht als nota accusativi „missverstanden" wird.

46



nmax („darum spricht der Herr, der Abraham erlöst hat, zum Hause

Jakob...") werden hier die Worte nrrax rix ms "iwx npy isoliert, so dass

es mit einem vollständigen Anachronismus heissen kann: „Jakob hat
Abraham erlöst". Die Anspielung bezieht sich offensichtlich auf die
bekannte aggadische Episode, nach der der Erzvater in seiner Jugend die
Götzen seines Vaters Therach zerstört hatte und danach zur Strafe vom
König Nimrod in den Feuerofen geworden wurde. Nur durch das
Verdienst Jakobs, so unser Midrasch, konnte Abraham aus dieser Situation

gerettet werden.33

Die These, dass Midraschtexte sinnvoll interpretierbar sein müssen,
wird hier auf eine harte Probe gestellt. Welchen Sinn oder Hintersinn
können solche Auslegungen unter der Voraussetzung haben, dass die

Midraschexegeten der hebräischen Sprache mächtig waren und den

Wortlaut und den Literalsinn der biblischen Geschichten kannten?
Die Fortsetzung des Midrasch schlägt eine erste Antwort vor. Es

heisst dort: „Dadurch (durch die Ineinssetzung der drei Erzväter) klärt
sich eine schwierige Frage. Es heisst ja in Ex 12,40: Der Aufenthalt der
Kinder Israels in Ägypten betrug 430 Jahre,"34 Durch die Identifizierung

der Väter gewinnt der Midrasch also die Möglichkeit, das Exil
am Nil schon mit der ersten Ägyptenreise Abrahams (Gen 12, lOff)
beginnen zu lassen und so ein chronologisches Problem zu erklären, das

sich ergibt, wenn man die sonstigen Angaben der Genesis und der
ersten Kapitel des Buches Exodus hinzunimmt. Aber hat der Autor hier
nicht ein Problem - scheinbar - gelöst und ein anderes, schwerwiegenderes

geschaffen? Der Midrasch gibt nun aber keine weitere Antwort.
Er bricht ab und geht lapidar zum folgenden Lemma über. Wie soll man
sich diesen Text also zurechtlegen?

Sind die vierhundertunddreissig Jahre vielleicht Anhaltspunkt der

Spekulation über ein bevorstehendes Ende des - nach dem ägyptischen
und babylonischen nunmehr dritten - Exils? Lässt man die dritte
Diasporazeit mit der Zerstörung des zweiten Tempels beginnen, so liesse
sich für die Heimkehr ein Datum um das Jahr 500 errechnen, was in der

Entstehungszeit des Midrasch ein Grund zur Hoffnung gewesen sein

33
Vgl. GenR 63,1 und bPes 118a. Zu diesem Motiv vgl. auch LevR 36,4;

weitere Stellenangaben bei: EUGENE Mihaly, A Rabbinic Defense of the
Election of Israel. An Analysis of SifDre Deuteronomy 32,9, Pisqa 312, in:
Hebrew Union College Annual 35 (1964), S. 103-135, hier: S. 107, Anm. 8.

34
Vgl. dazu Gen 15,13b und 16 sowie Ex. 6,13-30.

47



könnte.35 Oder soll die Gleichung „Abraham ist Isaak ist Jakob" eine
über die hebräische Bibel hinausführende Typologie abwehren? Die
Botschaft wäre dann, dass die Erzväter auf nichts ausserhalb ihrer selbst
verweisen - sie verweisen nur auf sich selbst, auf das in ihnen enthaltene

Sinnpotential?! Oder ist eine implizite Geschichtstheologie
anzunehmen, die die Ansprüche konkurrierender Abrahamskinder abwehren
soll? Die Aussage „Abraham ist Jakob" hiesse dann: die Abrahamslinie
setzt sich nicht in Ismael fort, Abraham ist vor allem aber nicht Esau,
nicht Edom, jener Zwillingsbruder Jakobs, der in der rabbinischen
Literatur als Deckname für Rom und für das römische Christentum
steht?36 Diese letztere Deutung passt zur auch an anderer Stelle
bekannten Tendenz des frührabbinischen Midrasch, den Erzvater
Abraham im Verhältnis zu seinem Enkel Jakob abzuwerten, weil Abraham
im Gegensatz zu Jakob auch „unwürdige" Nachkommen hatte.37 Oder
soll das Spiel mit den Namen der Väter und ihrer „Wesensidentität"
oder „Wesensähnlichkeit" gar eine Anspielung auf ganz andere
Spekulationen über die Beziehung von Vater und Sohn zu vermuten geben,
die zu dieser Zeit im Christentum stattfanden? Könnte die Geschichte

von der wundersamen Empfängnis der Israelmutter Rebekka, die ohne
Gebärmutter empfangen konnte, dann als Überbietung der christlichen

35 Nach Hieronymus wollten die Juden zu seiner Zeit das Ende des

„römischen Exils" nach der Dauer des Aufenthalts in Ägypten berechnen (CCSL
LXXVI/1: Opera Exegetica 6, Turnhout 1969, 208); ISRAEL Yuval (Zwei
Völker, S. 71, Anm. 63) erwägt, diese 430 Jahre bereits mit der Erobemng des

Landes durch die Römer (also im Jahre 63 v. Chr.) beginnen zu lassen - dies

ergäbe als Termin für die ersehnte Ankunft des Messias das Jahr 367, was
möglicherweise mit den Plänen des Kaisers Julian zur Wiedererrichtung des

Tempels zusammenstimmt..
36 Friedrich Avemarie, Esaus Hände, Jakobs Stimme. Edom als Sinnbild

Roms in der frühen rabbinischen Literatur, in: Reinhard Feldmeier &
ULRICH Heckel (eds.), Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des

Fremden, Tübingen 1994, S. 177-208; Gerson D. Cohen, Esau as Symbol in
Early Medieval Thought, in: ALEXANDER ALTMANN (ed.), Jewish Medieval
and Renaissance Studies, Cambridge 1967, S. 18-48; Zur Verwendung des
Decknamens Edom für das Christentum in der synagogalen Poesie (u.a. mit
der Titulierung „mein Bruder"!) vgl. Leopold Zunz, Die synagogale Poesie
des Mittelalters, Hildesheim 1967 Nachdruck der Ausgabe Frankfurt am
Main 1920), S. 464.

37
Vgl. Yuval, Zwei Völker, S. 31 und Mihaly, A Rabbinic Defense of the

Election of Israel, S. 105.

48



Weihnachtsgeschichte zu verstehen sein?38 Vor dem Hintergrund der

Eigenart des Midrasch, konkrete historische Bezüge konsequent zu
vermeiden, und wenn wir an der Forderung eines sinnvollen und
interpretierbaren Textes festhalten, ist es nicht angebracht, eine solche
Möglichkeit von vornherein auszuschliessen.

Für diese Deutung spricht auch ein anderer Text in GenR, der sich

wenige Kapitel zuvor mit der Episode der „Gefährdung der Ahnfrau"
(Gen 12,10-20) beschäftigt.39 Nachdem Abrain seine Frau als seine
Schwester ausgegeben hatte und sie in das Haus des Pharao gebracht
worden war, berichtet der biblische Text: „Aber der Ewige plagte den
Pharao und sein Haus mit grossen Plagen um Sarais, Abrams Frau,
willen" (Gen 12,17). Der Midrasch schliesst an diesen Vers zunächst
eine Erörterung über Zedern und Palmbäume an und macht - im
Zusammenhang mit diesen „Plagen" - auf die gesundheitlichen Gefahren

des Fallens von einem solchen hohen Baum aufmerksam.40 Die
Krankheit des Pharao wird dann aber konkret auf eine Art
Hautausschlag zurückgeführt41, die den Namen into (etwa: „Schleimfluss")
trägt42 und die sexuelle Beiwohnung43 verhindert: eine solche „Plage"
habe Sarai vor der Schändung durch den Pharao bewahrt.44 Rabbi

Berekhya kommentiert diese Bestrafung des Pharo, die ihn immerhin
davon abhielt, die Erzmutter zu einer Ehebrecherin und ihren erhofften
Nachkommen zu einem Bastard zu machen, im Midrasch mit folgenden

38 Weitere Erwägungen zu jüdischen Spiegelungen der Geburtsgeschichte
Jesu bei YUVAL, Zwei Völker, S. 95 und S. 248f.

39 GenR 41,2 yKet 7,11/3 - 3 ld,29-34; vgl. auch tKet 7,11 und bKet 77b.
4(1 Wer auf einen hohen Baum steigt wer sich an Israel vergreifen

möchte), steht in der Gefahr herabzufallen und sich emsthaft oder gar tödlich
zu verletzen. In der Yerushalmi-Parallele folgen die Ausführungen zu den
Zedern (es heisst dort: „Es gibt vierundzwanzig Arten von Zedern") auf eine
Sentenz, die behauptet, es gebe vierundzwanzig Arten von Grind, von denen
die schwerste damals den Pharao befallen habe.

41
Es heisst, ein alter Mann in Sepphoris habe von vierundzwanzig Arten

des Hautausschlages berichtet, von denen die schlimmste den Namen intn trage,

von dem gelte: lb ntn ncsn. In der Parallele bKet 77b wird dieser
Ausspruch einem Jerusalemer Greis in den Mund gelegt.

42 Heinrich Guggenheimer, The Jerusalem Talmud. Third Order:
Nashim, Tractate Ketubot, Berlin-New York 2006, S. 369 Anm. 169 weist auf
das griechische Verb cpé® hin.

43 So bKet 77b.
44

Vgl. auch Rashi zu Gen 12,17.

49



Worten, einer Mischung aus griechischen, lateinischen und aramäischen

Vokabeln: n]l"iDQT NlNOüb mpab IDPblOI - etwa:45 „(Dies
geschah), weil er es wagte46, den Leib47 der Matrone48 zu berühren."49

Diese Deutung der Geschehnisse - sie wiederholt sich, in abgewandelter

Form, bei der zweiten und dritten Erzählung von der Gefährdung
der Ahnfrau (Gen 20,1-18; Gen 26,1-1 1)50 - ist in der rabbinischen
Literatur fest verankert; die Einzelheiten wurden, wie die talmudischen

Parallelüberlieferungen zeigen, offensichtlich aber nicht in jedem Fall
verstanden. Es stellt sich daher die Frage, wie die lateinisch-griechische
Nomenklatur zu deuten ist, was sie möglicherweise zugleich bezeichnen

und verbergen soll. In diesem Zusammenhang ist nun auffällig,
dass bereits frühe rabbinische Quellen (tHul 2,22 und 24; yShab 14,4,
fol. 14d; yAZ 2,2, fol. 40d) Jesus für den Sohn eines Pandera halten51

und mit dieser Angabe nicht nur auf ein uneheliches Verhältnis seiner

45 In yKet 31d,34 heisst es: Nrrnum nnon inab pabm. Zur Interpretation
dieses Satzes vgl. Guggenheimer, Ketubot, 369, Anm. 172 und MOISE
SCHWAB, Le Talmud de Jérusalem, traduit pour la première fois, Bd. VIII,
Paris 1886, traité Kethouboth, S. 102.

46 Wahrscheinlich von griech. ,,'£TÔkpr|oev" - „er wagte".
47

îONoa ist wahrscheinlich von der Form des Yerushalmitextes (nao)
abzuleiten; der Kommentar des palästinensischen Talmuds myn pnp des Rabbi
David Fränkel (1707-1762) möchte dieses (griechische Wort?) „soma" (Leib?)
mit „Schuh" übersetzen; vgl. dementsprechend JASTROW s.v. pcablü und
JACOB Neusner, The Talmud of the Land of Israel. A Preliminary Translation
and Explanation. Volume 22, Ketubot, Chicago 1985, S. 240. In diesem Falle
handelte es sich aber um einen Euphemismus.

48 Dieses Wort bezeichnet eine hochgestellte römische Frau: vgl. etwa
ShemR 44; GenR 4,6; NumR 16. Zu weiteren Belegen im rabbinischen
Schrifttum vgl. Rosalie Gershenzon & Elieser Slomovic, A Second Century

Jewish-Gnostic Debate: Rabbi Jose ben Halafta and the Matrona, in: Journal

for the Study ofJudaism in the Persian, Hellenistic and Roman Period 16

(1985), S. 1-41; in den in diesem Aufsatz angeführten Texten ist die „Matrone"
eine Vertreterin des „gnostischen Römertums" - das könnte einerseits die

Vermutung bestätigen, dass die Vokabel grundsätzlich in einen
kontroverstheologischen Zusammenhang gehört. Andererseits bedürfte der Erklärung,
warum im Kontext unseres Midrasch auf einmal die Erzmutter Sara als
herausragende Repräsentantin der „eigenen Seite" als „Matrone" bezeichnet wird.

49 Vgl. die Übersetzung von AUGUST WÜNSCHE, Der Midrasch Bereschit
Rabba, Leipzig 1881, S. 186.

50
Vgl. GenR 52,13 (zu Gen 22,17 (ed. Theodor-Albeck S. 553).

51
Vgl. SCHÄFER, Jesus im Talmud, S. 40.

50



Mutter, sondern auch darauf hinweisen, dass der Nazarener einen

Nichtjuden zum Vater gehabt hätte.52 Sollte unser Midaschtext einen

Vergleich zwischen der Geburtsgeschichte Jesu von Nazareth und den
wunderhaften Geburten der Erzmütter im Blick haben?

Im weiteren Verlauf des Midrasch zur Geburtsgeschichte der Rebekka
richtet sich die Aufmerksamkeit jedenfalls unweigerlich auf Edom und
damit auf das Christentum. Die Besonderheit dabei ist freilich, dass der
Bibeltext in Gen 25 die Beziehung zu Esau/Edom zwingend nahelegt,
während der Midrasch ostentativ versucht, die Erwähnung dieses

Zwillingsbruders Jakobs zu vermeiden. In Gen 26, 22 heisst es: „Und die
Kinder stiessen sich miteinander in ihrem Leib. Da sprach sie. Wenn
mirs so gehen soll, warum bin ich schwanger geworden?" Der Midrasch
kommentiert: „Rabbi Nechemja lehrte: Die zwölf Stämme hätten

eigentlich von Rebekka hervorgehen sollen, darum heisst es auch. Der
Ewige sprach zu ihr: Zwei Völker sind in deinem Leibe, das sind zwei;
zwei Stämme, das sind vier, und ein Stamm wird stärker sein als der
andere, das macht sechs-, und der grössere wird dem kleineren dienen, das

ergibt acht; und als die Zeit kam, dass sie gebären sollte, siehe, da waren
Zwillinge in ihrem Leibe, das ergibt zehn, und der erste kam heraus,
rötlich, das ist elf, und danach kam sein Binder heraus, das ist zwölf."53

Wenn wir diese Auslegung verstehen wollen, hilft es nicht, uns über
die Verkennung des Parallelismus im biblischen Text zu beklagen. Der
Midrasch versteht den Bibelvers so, dass jedesmal, wenn die Vokabel
„Volk" oder „Nation" erscheint, von einem neuen Stamm die Rede ist -
als habe Rebekka in Wirklichkeit Zwölflinge geboren, womit natürlich
auf die zwölf Stämme Israels angespielt wird. Das Erstaunliche ist, dass

durch diese Nicht-Nennung Esaus der Eindruck erweckt wird, als sei
die gesamte Nachkommenschaft Rebekkas „würdig"54 gewesen,
wodurch - wenn man den Text anders lesen will - der Zwillingsbruder ja

52 Diese Geschichte geht zurück auf einen polemischen Traktat, der im
zweiten Jahrhundert von dem antichristlichen Philosophen Kelsus verfasst
wurde. Kelsus berichtet dort von einem Juden, der Jesus vorwirft, dass er sich
fälschlicherweise als Sohn einer Jungfrau ausgegeben habe. Die Mutter Jesu
sei des Ehebruchs überfuhrt und von ihrem Verlobten, einem Zimmermann,
Verstössen worden und habe von einem Soldaten namens Panthera ein Kind
geboren. Vgl. PAUL KoetscHAU, Origenes, Acht Bücher gegen Celsus.
Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Bd. 52 und 53, München 1926.

53 GenR 63,6 (ed. Theodor-Albeck S. 683).
54

Vgl. SifDev § 312 zu Dtn. 32,9.

51



auch wieder mit in die Verheissungslinie hätte hineingenommen werden

können. Aber natürlich weiss der Verfasser des Midrasch, dass

Rebekka nach dem Fortgang der Geschichte nicht die Mutter, sondern
die Grossmutter der zwölf Stämme war. Wenn wir diese Auslegung
einordnen wollen, müssen wir versuchen zu erfassen, warum der Text
bewusst so umgebogen wird.

Möglicherweise kann die Auslegung des Kirchenvaters Tertullian
helfen, der die Jakobslinie und den Israelnamen in seiner Adversus
loudaeos-Schrift den Juden absprechen und für die Christen reservieren
möchte. Bei ihm heisst es zu Gen 25,23-26: „Weil das Volk der Juden
früher da war und durch die Gnade der Gabe des Gesetzes grösser ist,
während wir als kleiner gelten, weil wir erst in der letzten Zeit die
Erkenntnis der göttlichen Gnade erlangt haben: so rnuss ohne jeden
Zweifel durch das göttliche Wort das frühere und grössere Volk - das

sind die Juden - notwendigerweise dem kleineren Volk dienen; und das

kleinere Volk - das sind die Christen - muss das grössere überwinden."55

Die Semantik vom älteren und jüngeren Bruder führt hier dazu,
Edom allegorisch auf das Judentum, Jakob-Israel aber auf das Christentum

zu beziehen. Es spricht viel für die Annahme, dass es solche

Deutungen waren, die dem Midraschausleger in den Jahrzehnten nach
Konstantin zur Kenntnis kamen und ihn dazu brachten, den Text so drastisch

zu entstellen.56 Es ist demzufolge ein Wissen um das Christentum,
das mitschwingt, und ein Bewusstsein der Spannung zu dessen

Anspruch, selbst Erbe der Verheissung und erwähltes Volk zu sein.57 So

entsteht durch die Hinzunahme der Perspektive der Kirchenväter für die

heutige Interpretation des Midrasch ein Resonanzraum, in dem sich
diese Texte - vielleicht - sinnvoll verstehen lassen.

55 Adversus ludaeos l,22ff (Tertulliani Opera, Leipzig 1942, CSEL 70:
2,2, 252f; eigene Übersetzung); ähnliche Motive finden sich zu Beginn des

zweiten Jahrhunderts bereits im Bamabasbrief (13,1-3).
56 Zu den paulinischen Texten, auf die Tertullian sich berufen konnte und

die auch später ihre Wirkung entfalteten, vgl. Gerson D. Cohen, Esau as
Symbol, S. 32.

57
Vgl. Daniel Boyarin (Dying for God. Martyrdom and the Making of

Christianity and Judaism, Stanford 1999, S. 4) weist daraufhin, dass in Folge
dieser Verlegenheit auch später keiner der drei grossen mittelalterlichen
Kommentatoren (Rashi, Ibn Ezra, Nachmanides) auch nur einen Versuch unternommen

habe, diesen Abschnitt über die Zwillinge Jakob und Esau aus der Genesis
auszulegen.

52



Es ist kein Zufall, dass solche Texte in einem Teil der judaistischen
Forschung in Nordamerika und in Israel heute aktuell werden.58 In einer
Zeit der „neuen Unübersichtlichkeit" richtet sich das Interesse von
Historikern, Literaturwissenschaftlern und Theologen auf Fragestellungen,

die die formative Periode des rabbinischen Judentums als eines

nachchristlichen Phänomens zum Gegenstand haben. Die Krise der
Moderne, die die Juden im neunzehnten Jahrhundert mit Verspätung,
dafür aber mit voller Wucht erfasst hat, und die Rückkehr eines grossen
Teiles des jüdischen Volkes in seine alte Heimat Erez Israel im 20.
Jahrhundert haben eine Situation entstehen lassen, in der das Bewusstsein
des Fehlens einer allgemeinverbindlichen Tradition für das Judentum

geradezu allgegenwärtig geworden ist. In dieser Situation einer
innerjüdischen Vielstimmigkeit steht auch das jüdische Verhältnis zum
Christentum neu zur Diskussion. Für den nichtjüdische Religionswissenschaftler

sind dies faszinierende Forschungsperspektiven, die für den

christlichen Theologen, der sich dem Judentum verbunden weiss, aber

zugleich mit Anfragen an das eigene Selbstverständnis verbunden sind.
Sollte sich bewahrheiten, dass die kritische Auseinandersetzung nicht

nur mit der griechisch-sprachigen Umwelt, sondern selbst mit dem
innersten Kern der christlichen Dogmatik im angedeuteten Sinn in die
Grundtexte und damit in das Selbstverständnis des rabbinischen
Judentums eingegangen ist, so wäre dies ein Hinweis darauf, dass

Judentum und Christentum nicht nur nicht getrennte Wege gegangen
sind; sie wären dann in einem noch ganz anderen Sinn miteinander
verbunden, als dies das paulinische Bild des Ölbaums nahelegt. Die
christliche Lehre hätte dann, selbst und gerade da, wo die Rabbinen ihr
scharf widersprechen mussten, zum Entstehungsprozess der kanonischen
Texte des rabbinischen Judentums beigetragen.59 In diesem Sinne deuten
die angeführten Texte auch daraufhin, dass die christliche Theologie sich
im Gegenüber zum rabbinischen Judentum ihres eigenen dogmatischen
Erbes nicht einfach (etwa durch „Enthellenisierung" und die Rückkehr zu
den „Wurzeln") entledigen kann.

58
Vgl. dazu jetzt auch: Michael Wolffsohn, Juden und Christen.

Ungleiche Geschwister, Düsseldorf 2008.
59 Der Talmud und in Abstufung auch die klassischen Midraschim gelten

dem rabbinischen Judentum aufgmnd seines „Grunddogmas" der mündlichen
Tora ja als inspirierte, „sinaitische" und somit kanonische Texte.

53


	Beobachtungen zur Neukonfiguration der Erzvätergeschichte im rabbinischen Midrasch : die gebärmutterlose Geburt Rebekkas : oder warum Jakob Abraham errettete

