Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 64 (2008)

Artikel: Beobachtungen zur Neukonfiguration der Erzvéatergeschichte im

rabbinischen Midrasch : die gebarmutterlose Geburt Rebekkas : oder

warum Jakob Abraham errettete
Autor: Morgenstern, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beobachtungen zur Neukonfiguration

der Erzvitergeschichte im rabbinischen Midrasch:
Die gebarmutterlose Geburt Rebekkas —
oder: Warum Jakob Abraham errettete

von Matthias Morgenstern*®

1. Wann und wie haben sich Juden und Christen getrennt?

Wie soll man sich das Verhiltnis zwischen der frithen Christenheit und
dem spitantiken Judentum vorstellen? In die Erforschung dieser Be-
ziehungen ist in den vergangenen Jahrzehnten Bewegung gekommen.
Nicht nur, dass uns heute der judische Hintergrund des Neuen Testa-
ments klarer ist als fritheren Generationen. Auch die Frage, wann und vor
allem wie Juden und Christen sich voneinander getrennt haben, hat
lebhafte Diskussionen ausgeldst.' Befragt man Christen nach dem histo-
rischen Verhiltnis von Juden- und Christentum, so diirfte das Wort des
Romerbriefes ,,nicht du trigst die Wurzel, sondern die Wurzel trégt dich*
(Rom 11,18) zu den meistzitierten Versen geh('jren.2 Hier 1st nicht auf die
Frage eingehen, wie das Bild von der Wurzel und den Zweigen des
Olbaumes auszulegen ist.” Hiufig wird diese Stelle jedenfalls im Sinn
einer ,,Herkunft des Christentums vom Judentum** verstanden.” Gelegent-

* Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Universitit Tiibingen, Institutum Judaicum,
Liebermeisterstr. 12, D — 72076 Tiibingen.

! Eine gute Zusammenfassung bei: PAULA FREDRIKSEN, The Birth of
Christianity and the origins of Christian Anti-Judaism, in: DIES. & ADELE
REINHARTZ (eds.), Jesus, Judaism, and Christian Anti-Judaism. Reading the
New Testament after the Holocaust, Louisville 2002, S. 8-30.

> Vgl. etwa ROLF RENDTORFF, Hat denn Gott sein Volk verstossen? Die

evangelische Kirche und das Judentum seit 1945. Ein Kommentar, Miinchen
1989, 5. §7.

 OTFRIED HOFIUS, Das Evangelium und Israel. Erwigungen zu Romer 9-
11, in: Paulusstudien I, Tibingen 1989, S. 175-202; MICHAEL THEOBALD,
Studien zum Romerbrief, Tiibingen 2001, S. 325-349.

* Aus romisch-katholischer Perspektive vgl. etwa den Aufsatz des einfluss-
reichen (damaligen) Maildnder Kardinals CARLO MARIA MARTINI, Christianity
and Judaism. A Historical and Theological Overview, in: JAMES H. CHARLES-

37



lich wird das Olbaum-Modell, nach dem das Judentum den ,,Stamm* und
das Christentum einen der ,,Zweige® bildet, auch durch ein genealogi-
sches oder Familienmodell erginzt oder ersetzt. Das Judentum ist dem-
nach die Mutter- und das Christentum die (oder eine) Tochterreligion.
Die Schwiche dieses Modells liegt offensichtlich darin, dass man zur
Zeit der Verfassung des Romerbriefes weder von einem ,.Judentum*
noch emmem ,,Christentum® im heutigen Sinne sprechen kann. Das
rabbinische Judentum, das sich auf die Texte der Mischna und des
Talmuds, griindet, ldsst sich literarisch ja erst ab dem Ende des zweiten
nachchristlichen Jahrhunderts fassen, wenngleich es auf miindliche
Traditionen aus der Zeit der Pharisder zur Zeit Jesu zuriickgeht. Fraglich
ist auch, inwiefern sich zur Zeit des Paulus und selbst am Ende des 1.
Jahrhunderts bereits vom Christentum als einer religios und sozial klar
abgrenzbaren Gruppe sprechen lisst — vor allem angesichts der Tatsache,
dass die Apostel und die Anhinger der frithen Jesusbewegung selbst
Juden waren. Was in erster Linie gegen das Olbaummodell spricht, ist
die Tatsache, dass viele Juden sich in diesem Modell in der Regel nicht
wiederfinden. Mit Recht wird darauf hingewiesen, dass das Judentum
seit den Zeiten der Apostel eine Entwicklung, geradezu eine rabbinische
Neugriindung erlebt hat. Juden lassen sich daher nicht auf die Rolle der
halstarrigen Erben eines ,,Nein“ der Botschaft Jesu gegeniiber redu-
zieren.” Zudem setzt das Olbaumbild die Existenz eines ,,Stammes* vor-
aus, der in gewisser Wiese immer noch mit seinen ,,Zweigen* verbunden
ist und fiir sie verantwortlich bleibt.

Aus diesen Griinden ist das Abstammungsmodell neuerdings von
einem ,,Wegemodell“ abgeldst worden.® Aufgrund der historischen
Ereignisse der Jahre 70 — 135 nach Christus — die beiden Aufstédnde ge-

WORTH (ed.): Jews and Christians. Exploring the Past, Present, and Future,
New York 1990, mit der programmatischen Erkldarung (p. 27): ,,I1 cristiane-
simo ¢ profondamente radicato nell” ebraismo.*

* Zu diesem Stereotyp der Kirchenviter vgl. MARCEL SIMON, Verus Israel. A
Study of the Relations between Christians and Jews in the Roman Empire (135-
425), Oxford 1986, S. 215f, zu den Ambivalenzen die sich ergeben, wenn man
das Judentum als eine Art ,,Vorstufe® des Christentums betrachtet, vgl. auch
OTTO MICHEL, Anpassung und Widerstand, Wuppertal und Ziirich 1989, S. 127.

®Vgl. z. B. JAMES D. G. DUNN (ed.), Jews and Christians. The Parting of
the Ways. Durham-Tiibingen Research Symposium 2 (Durham September
1989), Tiibingen 1992; ADAM BECKER & ANNETTE YOSHIKO REED (eds.), The
Ways that never parted. Jews and Christians in Late Antiquity and the Early
Middle Ages, Tiibingen 2003.

38



gen die Romer, die zur Zerstérung des Tempels und 60 Jahre spiter zur
endgiiltigen Vernichtung jeder jiidischen Eigenstaatlichkeit in Paldstina
fithrten — wird die Wegscheide dabei hiufig auf diesen Zeitraum ange-
setzt. Neuere Forschungen, die sich sowohl auf Texte der Kirchenviter
als auch auf rabbinische Literatur stiitzen, haben nun aber die M&glich-
keit eroffnet, die Wegscheide spiter anzusetzen.” Eine solche Annahme
wiirde stirker in Rechnung stellen, dass die Trennung nicht schiedlich-
friedlich, dass sie in bestimmten Gruppen auch zunéchst nicht endgiiltig
war — dies je nachdem, mit welchen gegenseitigen Beeinflussungen und
Abstossungen man bis ins 5. Jahrhundert rechnet, je nachdem, wie der
Begriff der innerjiidischen ,,Sekte, wie wir ihn bei Josephus finden,
sich zu einem Begriff der Abgrenzung zu ausserjiidischen Gruppen,
eben ,,Hiretikern®, hebriisch ,,Minim*, wandelte.

Dieses Wegemodell scheint, mit einer leichten Akzentverschiebung
zu einer Spétdatierung, gegenwértig zunehmend mehrheitsfihig zu wer-
den. Andererseits werden gegen dieses Modell historisch und theolo-
gisch interessante Einwédnde erhoben. Diese Einwinde versuchen, der
Asymmetrie und Ungleichzeitigkeit in den jidisch-christlichen
Beziehungen gerecht zu werden, die mit ungleichen Machtverhéltnissen
im romischen Reich und einem unterschiedlichen Grad an gegenseiti-
gem Interesse und Abgrenzungsbediirfnissen zu tun haben. All dies
verbiete es, von einer ,,Wegscheide® in einem symmetrischen Sinn zu
sprechen. Der amerikanische Forscher Daniel Boyarin, ein Sprecher
dieser Richtung, hat seine Kritik damit begriindet, dass das Wege-
modell unhistorisch von vorgefassten Konzeptionen des Juden- und
Christentum ausgehe und nicht in Rechnung stelle, dass beide etwas
vollig Neues waren, das sich in der Spitantike erst im Entstehen be-
fand, in einem Prozess, dessen Ende von den Akteuren in keiner Weise
vorauszusehen war. Von keinem der damaligen christlichen oder
rabbinisch-jiidischen Theologen sei anzunehmen, dass sie ihre Epoche
als die Zeit einer Wegscheide zweier Weltreligionen empfanden.

Boyarin hat fiir das zweite bis dritte Jahrhundert daher das Modell
einer Skala mit fliessenden Ubergingen entwickelt: mit der Gnosis des
Marcion, der das Alte Testament einem zweitrangigen Schopfergott
(dem Demiurgen) zuschrieb und ganz ablehnte, am ,,linken* Rand, dem
Christentum in der Mitte und dem rabbinischen Judentum, fiir das Jesus
von Nazareth tiberhaupt keine Bedeutung hatte, am ,,rechten” Ende des

G Vgl. bereits SIMON, Verus Israel, S. XII.

39



Spektrums. Dazwischen sind demnach viele Mischformen anzunehmen,
zunichst ohne feste theologische und soziologische Grenzen, wobel
sich die beiden ,,Orthodoxien® sukzessive durch die Definition und den
Ausschluss des jeweils ,,Anderen* konstituierten.®

Zieht man die kontroverstheologische und hédresiologische Literatur
zu Rate, so hat dieses Modell den Vorteil, dass es nicht von essentia-
listischen Festsetzungen ausgeht, sondern die Selbstwahrnehmung der
jeweils Betroffenen mit einbeziehen kann. Vor allem aber kann es die
Perspektivitdt der gegenseitigen Wahrnehmungen mit abbilden, was
dann jeweils Verschiebungen auf der Skala ergibt: ,,Die christlichen
Gnostiker haben sich, sehr zum Arger ihrer grosskirchlichen Rivalen,
selbst als Christen, durchaus nicht als "Heiden" gefiihlt und auch so be-
zeichnet.“’ Celsus, der scharfsinnige Kritiker des Christentums, hat im
zweiten Jahrhundert daher keinen Unterschied zwischen Christentum
und Gnosis gemacht. Auch auf jiidischer Seite wurde das Christentum
gnostisierend wahrgenommen.'’ Dies héngt schon damit zusammen,
dass in der fraglichen Zeit die Quantitdt der gnostischen Schriften die
der ,,orthodoxen* Christen {iberstieg und ihre Theologie — als die Theo-
logie einer (wie man gesagt hat) ,,Intellektuellenreligion® — wohl unter
Juden als anspruchsvoller und somit potentiell ,,gefdhrlicher* galt. Um-
gekehrt war es kein Wunder, dass die grosskirchliche Theologie in
gnostischen Texten als ,,judaisierend* erscheint.

In neueren monographischen Veréffentlichungen und Aufsédtzen hat
Boyarin seine Skala zu einem umfassenden Wellenmodell (,,wave
theory*) weiterentwickelt'', das die gegenseitigen Einfliisse bis zur
Endredaktion des babylonischen Talmuds im 6./7. Jahrhundert nach-
zeichnet. Im Gegenschlag zu herkommlichen Theorien geht es ihm

® Eine Ubersicht unterschiedlicher graphischer Modelle findet sich bei
MARTIN GOODMAN, Modeling the "Parting of the Ways’, in: DERS., Judaism in
the Roman World. Collected Essays, Leiden / Bosten 2007, S. 175-185; zu den
jeweiligen Perspektivverschiebungen vgl. auch SIMON, Verus Israel, S. 238.

? Vgl. KURT RUDOLPH, Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spdtanti-
ken Religion, Leipzig 1980, S. 223.

10 Vgl. DAVID T. RUNIA, Where, tell me is the Jew...?, in: Vigiliae Chris-
tianae 46 (1992), S. 172-189, dort S. 179 und NAOMI JANOWITZ, Rabbis and
their Opponents: The Construction of the “Min” in Rabbinic Anecdotes, in:
Journal of Early Christian Studies 6 (1998), S. 449-462.

"' DANIEL BOYARIN, Border Lines. The Partition of Judaeo-Christianity,
Philadelphia 2004, S. 17f.

40



dabei vor allem um die Betonung der christlichen Einfliisse auf das
rabbinische Judentum. Nach Boyarin war es die christliche Hiresiolo-
gie bei Justin dem Mairtyrer (in seinem Dialog mit dem Juden Trypho),
die auf judischer Seite das zuvor nicht nachweisbare Konzept der
,,Minim*, Héretiker, hervorgerufen habe. Die Entwicklung der patristi-
schen Christologie habe dann auf jiidischer Seite ithr Gegenbild in der
rabbinischen Tora-Theologie gefunden (,,incarnierte Tora“'?). Entspre-
chend habe das rabbinische Bibelverstindnis indirekt die Hermeneutik
der Kirchenviter zur Voraussetzung”, die christliche Vorstellung einer
apostolischen Sukzession habe die rabbinische Traditionskette nach den
Spriichen der Viter (mAvot 1,1) hervorgerufen, die grosskirchliche Ek-
klesiologie habe schliesslich in Reaktion und Abgrenzung die Konzep-
tion eines ,,catholic Israel“'* zur Folge gehabt. In Anlehnung an dieses
Modell hat Peter Schifer in seinem neuesten Buch iiber das Jesusbild
des Talmud kontroverstheologische Argumentationen in der rabbini-
schen Literatur nachgezeichnet.”” Die Betonung des historischen Gefil-
les vom Christentum zum Judentum hat bei einem Teil der Forschung
dazu gefiihrt, das alte Familienbild sozusagen umzudrehen und das
Christentum als ,,dltere Schwester®, gar als ,,Mutterreligion* des Juden-

"2 Vgl. JACOB NEUSNER, Judaism in the Matrix of Christianity, Atlanta
1991, S. 116 (,.tora incarnate*) und MICHAEL HILTON, The Christian Effect on
Jewish Life, London 1994, S. 202 (deutsch: Wie es sich christelt, so jiidelt es
sich. 2000 Jahre christlicher Einfluss auf das jiidische Leben, Berlin, 2000).
Vgl. dazu auch DANIEL BOYARIN, Justin Martyr Invents Judaism, in: Church
History 70 (2001), S. 427-461.

'3 DANIEL BOYARIN, The Gospel of the Memra: Jewish Binitarianism and
the Prologue to John, in: Harvard Theological Review 94 (2001), S. 243-284.
Vgl. auch DERS., A Radical Jew. Paul and the Politics of Identity, Berkeley /
Los Angeles / London 1994, sowie die Kritik von HERMANN LICHTENBERGER,
A Radical Jew.” Anmerkungen zu Daniel Boyarins Paulusbuch, in: FOLKER
SIEGERT (ed.), Grenzgdnge. Menschen und Schicksale zwischen jiidischer,
christlicher und deutscher Identitdt. Festschrift fiir Diethard Aschoff, Miinster
2002, S. 452-455.

'Y BOYARIN, Border Lines, S. 63; vgl. auch DERS., A Tale of Two Synods.
Nicaea, Yavneh, and Rabbinic Ecclesiology, in: Exemplaria 12, No. 1 (2000),
S. 21-62. GUNTER STEMBERGER (Die romische Herrschaft im Urteil der
Juden, Darmstadt 1983, S. 106) meint freilich, ,,dass so spéte Ereignisse in der
eigentlichen rabbinischen Literatur .. kaum noch reflektiert werden.*

"> PETER SCHAFER, Jesus im Talmud, Tiibingen 2007.

41



tums zu deklarieren.'® Charakteristisch fiir dieses letztere Modell ist ne-
ben einem gewissen Schematismus vor allem sein philosophisch-de-
konstruktivistischer Ansatz, der beim Reden tiber Juden- und Christen-
tum prinzipiell von ,,.Diskursen® ausgeht, von historischen ,,Konstruk-
tionen®, die im Einzelfall als Illusionen zu entlarven sind, von gewis-
sermassen arbitrdren Grenzziehungen zwischen beiden Religionen,
Konzeptionen des ,,Anderen, die heute fraglich geworden seien.

Der These, dass die anfangs noch kleine, aus dem Judentum hervor-
gegangene Sekte der ,Nazarener™ fiir die Rabbinen kein ernstzuneh-
mender 1deologischer Gegner gewesen sei, hat auch der Jerusalemer
Historiker Israel Yuval in einer vieldiskutierten Studie iiber die gegen-
seitige Wahrnehmung von Juden und Christen von der Antike bis in
Mittelalter widersprochen. Der Trennungsprozess von Juden und
Christen sei vielmehr so verlaufen, dass er fiir das rabbinische Juden-
tum in seinen grundlegenden Schriften bleibende Spuren hinterlassen
habe. ,,Die Auseinandersetzung mit dem Christentum®, so Yuval, ist
sogar als ,.die treibende Kraft hinter dem Judentum von Midrasch und
Talmud*“ anzusehen.'” Als Folgerung fiir die weitere Forschung ergibt
sich demnach die Regel: ,,Wo immer Ahnlichkeiten zwischen Judentum
und Christentum zu beobachten sind, diirfte es sich um christlichen
Einfluss auf das Judentum handeln und nicht umgekehrt, es sei denn,
die jiidischen Wurzeln des betreffenden Phdnomens liegen nachweis-
lich frither als die christlichen.*'® Mit dieser hermeneutischen Hypo-
these im Riicken geht es im folgenden um Beobachtungen im Midrasch
Genesis Rabba, dem ,,grossen” Midrasch zum Buch Genesis, einem
Text aus dem frithen fiinften nachchristlichen Jahrhundert. Es soll ver-
sucht werden zu zeigen, dass dieser Text Spuren einer jiidisch-christli-
chen Auseinandersetzung trigt, Spuren, die etwas dariiber aussagen, in-
wieweit Juden und Christen sich — nach den einschneidenden Verin-
derungen des vierten Jahrhunderts in Palistina’’ — noch gegenseitig
beeinflussen konnten, wie sie sich aber auch auseinandergelebt hatten.*

'® Vgl. HILTON, The Christian Effect, S. 203: ,,instead of being the parent
religion to Christianity, in this view Judaism becomes almost the daughter.*

" ISRAEL YUVAL, Zwei Vélker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung
von Juden und Christen, Gottingen 2007, S. 36.

B yuvaL, Zwei Vilker, S. 35.

" D.h. die fortschreitende Christianisierung des Landes, die durch die
Errichtung von christlichen Sakralbauten durch Kaiser Konstantin und die
rasche Zunahme der christlichen Bevolkerung zum Ausdruck kam, die fehlge-

42



2. Der historische Ort von ,,Genesis Rabba*

Wenn wir nach konkreten Belegen fiir die historische Verankerung des
Midrasch fragen, so ist die Ausbeute freilich gering. Der Midrasch gibt,
oft in nur loser Ankniipfung, Wort- und Satzerkldrungen, kurze oder
ausfiihrliche narrative Deutungen und Darlegungen, in die hédufig
Sentenzen und Gleichnisse verflochten sind. Er nimmt aber nie aus-
driicklich auf historische Geschehnisse Bezug. Immerhin bezieht sich der
Text dreimal auf die Ubersetzung des Aquila ins Griechische®', wihrend
die Septuaginta der Verfilschung des Bibeltextes bezichtigt wird.*
Hilfreich fiir die Datierung ist die Tatsache, dass paléstinensische
Rabbinen aus der Zeit bis etwa 400 n. Chr. genannt werden. Die Sprache,
Hebrédisch mit griechischen Fremdwdrtern, und Teile in galildischem
Aramadisch, verweist auf Paldstina als Entstehungsort.23 Suchen wir nach
konkreten historischen Anspielungen, so stossen wir auf die Notiz, die
Regierung (m2%1) habe Befehl gegeben, das Heiligtum des Tempels
wieder aufzubauen. Leopold Zunz™ hat diesen Satz auf die Episode des
Julian Apostata deutet.”* Die Schwierigkeit bleibt freilich, dass dieser

schlagenen messianischen Erwartungen nach dem Tod des Kaisers Julian, der
sich den Juden gewogen gezeigt und ihnen den Wiederauftbau des Tempels
zugesagt hatte, und vor allem die Tatsache, dass den Juden an der Spitze des
Reichs in Rom nun eine Macht gegentiberstand, die nicht mehr heidnisch war,
sondern sich selbst — wie die Juden — auf die Bibel berief.

** Es ist daran zu erinnern, dass die Literatur der Auslegungs- und
Homilienmidraschim auf dem Boden des rabbinischen Judentums auch ,,form-
geschichtlich® eine Neuerung war: zu Beginn des fiinften Jahrhunderts liegen
hier erstmals nicht mehr nur einzelne, isolierte Auslegungen zu einzelnen Versen
vor, sondern ganze Biicher, ,,Midrasch-Kommentare* zur Genesis (GenR), zum
Buch Leviticus (LevR) und zu den Klageliedern (KIgIR). Es spricht einiges
dafiir, in diesem ausgeprigten bibeltheologischen Interesse der Rabbinen eine
judische Reaktion auf die Herausforderung des Christentums zu sehen; dazu
JACOB NEUSNER, Judaism in the Matrix (Anm. 12), S. 89-106.

' Vgl. GenR zu Gen 3,22; 26,28 und 44,18 (ed Theodor-Albeck S.
198,461,1152).
*Vgl. GenR. 8,11 zu Gen 1,27 (ed. Theodor-Albeck S. 64).

> Vgl. GUNTER STEMBERGER, Einleitung in Talmud und Midrasch, Miin-
chen *1992, S. 276.

= Vgl. STEMBERGER, Einleitung, S. 275; GenR 64,10 zu Gen 26,28 (ed.
Theodor-Albeck S. 710); zur Bedeutung des Judentums fiir die Politik des
Kaisers Julian vgl. SIMON, Verus Israel, 40. S.111-115, 216. 402f und KLAUS
BRINGMANN, Kaiser Julian, Darmstadt 2004, S. 133f und S. 151f. In dem
lapidaren Bericht des Midrasch schwingt ein negatives moralische Urteil mit, das

43



Kaiser, der die Konstantinische Wende riickgéingig machen wollte, im
Text nicht erwdhnt wird. Auch sonst fehlen nidhere Informationen.

Es gibt immerhin einen romischen Kaiser, den der Midrasch
namentlich erwihnt: Diokletian (284-305). Von ithm heisst es, er sei
einst ein Schweinehirt in Tiberias gewesen und als solcher von den jii-
dischen Kindern, die aus dem Lehrhaus kamen, geneckt worden. Als er
dann zum Herrscher erhoben worden sei, habe er die Juden verfolgt,
indem er ihnen befohlen habe, sich am ersten Tag der Woche vor ihm
an seiner Residenz zu prisentieren und so den Sabbat zu entweihen.”
Angesichts der Tatsache, dass Diokletian ein Christen-, aber kein Ju-
denverfolger war, der das Judentum unter Hinweis auf sein jahrhun-
dertelanges Herkommen achtete und schonte, erscheint diese Erzidhlung
besonders merkwiirdig. Zugleich ist sie ein gutes Beispiel fiir das
ungeschichtliche Vorgehen der Sammler und Redaktoren, das uns dabei
hilft, Massstdbe fiir dafiir zu gewinnen, was in dieser Literatur an
historischen Hinweisen und Andeutungen grundsitzlich zu erwarten
oder aber nicht zu erwarten ist.”® Aufgrund des Charakters rabbinischer
Texte im allgemeinen und unseres Midrasch im besonderen wéren
explizite Beziige auf das Christentum daher von vornherein unwahr-
scheinlich. Stellt man den Charakter des Midrasch in Rechnung und
setzt voraus, dass die Einzeltexte wie die gesamte Sammlung prinzipiell
interpretierbar sind, sind Anspielungen auf die konkurrierende
Religion — das sollen die folgenden Beispiele zeigen — gleichwohl
mdéglich und wahrscheinlich.”’

vielleicht damit zu tun hat, dass die Initiative zum Tempelbau von einem
heidnischen Herrscher ausging — und nicht von einem Sohn Davids.

> GenR 63,8 zu Gen 25,25 (ed. Theodor-Albeck S. 688); zu Diokletian in
judischen Quellen vgl. STEMBERGER, Die rémische Herrschaft, S. 97-100.

* 7u Beispielen, wie im Riickblick historische Gestalten iiber mehrere
Jahrhunderte hinweg verschwimmen, vgl. STEMBERGER, Die romische
Herrschaft, S. 83-86 (im Hinblick auf die Zusammenschau von Antiochus 1V,
Titus und Hadrian).

*7 Ein impliziter polemischer Bezug auf das Christentum wird bereits an
der antignostischen und antidualistischen Tendenz des Midrasch sowie einer
Geschichtsdeutung kenntlich, die Gottes Heilsplan im Buch der Genesis vor-
gezeichnet finden will. Die antidualistische, ,,gegen zwei Michte im Himmel*
gerichtete Stossrichtung findet sich besonders deutlich in den Ausfiihrungen zu
Gen 1,1 (GenR 1,9) wo der Midrasch im Dialog mit einem anonymen ,,philo-
sophos® (so der hebrdische Terminus) beweisen will, dass der Geist (m") sich
einer Schopfung verdankt und nicht priexistent war (vgl. dazu auch bHul 87a

44



3. Wie reagiert der Midrasch Genesis Rabba auf das Christentum?

In Gen 25, 21 heisst es von Rebekka, Isaaks Frau, sie sei unfruchtbar.
Der Midrasch (GenR 63,5) zitiert zunidchst Gen 25,21 als Lemma:
»Denn sie®® war unfruchtbar (7pv)“ . Es folgt die Erklirung: ,,Rabbi
Yudan sagte im Namen des Rabbi Laqish: — Sie hatte iiberhaupt (7p°9)
keine Gebiarmutter (1un),” der Heilige, gelobt sei Er!, hohlte ihr aber
eine Gebarmutter aus.*

Diese bemerkenswerten Ausfithrungen zeichnen sich durch Merkmale
aus, die dem Midrasch eigen sind: eine kithne Umdeutung des Textes,
lakonische Kiirze, die ohne Begriindung auskommt, und die Orientierung
an sprachlichen Eigenheiten, hier an der Wurzel 7py, die mit dem
neuhebriischen v (,.Hauptsache™) in Verbindung gebracht wird. Zu-
gleich nimmt sich der Midrasch die Freiheit, grossziigige fremdsprach-
liche Anleihen zu machen. Die Annahme wird nicht fehlgehen, dass das
Fremdwort beim Leser besondere Aufmerksamkeitssignale setzen soll.™

und bSan 39a). In den Ausfithrungen zur Schépfungsgeschichte miiht sich der
Ausleger mit dem Plural in Gen 1,26 ab: ,Lasset uns Menschen machen*
(GenR 8,3-9); in seinen Anmerkungen zur Schopfung des Menschen als Mann
und Frau im Bilde Gottes sieht er Anlass, die Vorstellung einer weiblich-
ménnlichen Dualitdt in Gott abzuwehren. Mit ISRAEL YUVAL (Zwei Volker, S.
99) konnte man formulieren, ,,dass das Genre der Schriftauslegung in jeder der
beiden Religionen eine andere Funktion erfiillt. Das Christentum erblickte in
der Schriftauslegung von Anfang an ein wichtiges Mittel seiner schopferischen
Interpretation, denn nur auf diesem Wege liess sich ein zweites, allegorisches
‘Stockwerk” auf dem "Erdgeschoss” des biblischen Textes errichten. Demge-
geniiber verfolgte die jiidische Seite mit dem Midrasch (...) das umgekehrte
Ziel. Sie beniitzte das Genre des Midrasch, um darzutun, dass sich alles im
Erdgeschoss abspielt, dass es gar kein zweites Stockwerk gibt.

** Der masoretische Text hat X1, zu lesen 1st ®O1.

* Vgl. MARCUS JASTROW, A Dictionary of the Targumim, the Talmud
Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature, New York 1950, s.v.
™Wn , griech. ,,unTpa.

* Ein Beispiel fiir die besondere argumentative Emphase, die durch die
Verwendung eines Fremdwortes zum Ausdruck kommt, ist die bekannte
Diskussion (bShab 31a) von Hillel und Schammaj mit dem Proselyten, der
darum bat, die Tora gelehrt zu bekommen, wihrend er ,auf einem Fusse*
stand bzw. der die schriftliche Tora annehmen, die miindliche aber ablehnen
wollte (dies erweckt den Eindruck einer ,.christlichen® Position). Nach der
Konversion forderte Hillel ihn dann dazu auf, die ,,Regierungsordnung* ( *0°0on
M%) zu lernen (taflg = 0°0dn); im Anschluss werden die sechs Ordnungen
(270) der Mischna, die der Proselyt offenbar , lernen* soll, etwas kiinstlich
aus Jes 33,6 abgeleitet.

45



Kurz vor dem Bericht von der wunderbaren Empfingnis Rebeccas, die
keine Gebdarmutter hatte und dennoch zur Mutter Israel wurde, heisst es
im Vorfeld des Berichts der Geburt der Zwillingsbriider Jakob und Esau
in Gen 25, 19: 772K 12 pn¥> M0 7981 ,,Dies ist das Geschlecht Isaaks,
des Sohnes Abrahams®”. Der Midrasch (GenR 63,3) fiithrt dazu aus:
,,Abram wird Abraham genannt* — Belegstelle fiir die Namensénderung
des Erzvaters ist Gen 17,5. Weiter heisst es: ,Isaak wird Abraham
genannt, denn es heisst: "Und dies ist das Geschlecht Isaaks, des Sohnes
Abrahams. Abraham’ (Gen 25,19).>' Jakob wird Israel genannt, denn es
heisst: "Du sollst nicht mehr Jakob heissen, sondern Israel” (Gen 32,29),
Isaak wird Israel genannt... Abraham wird Israel genannt.*

Welche Abzweckung konnte hinter diesen merkwiirdigen Namen-
spiel stehen, das Abraham mit Isaak, Isaak wiederum mit Israel und
Jakob zugleich mit Abraham gleichsetzen will und durch diese Ver-
wirrung zugleich die biblische Erzdhlung génzlich sinnlos zu machen
scheint? Orientieren wir uns zunichst an den biblischen Belegstellen,
die der Midrasch anfiihrt, an einer Lesung, die der uns bekannten
hebrédischen Grammatik und Syntax, bemerkenswerterweise aber auch
der spiteren Akzentsetzung der Masoreten widerspricht!

Warum, so wird zundchst gefragt, beginnt die Aufzdhlung der
Geschlechterfolge Isaaks nicht mit Isaak selbst, sondern mit Abraham?
Die Antwort kniipft vordergriindig an die jedem Bibelleser bekannte
Tatsache an, dass sowohl Abram als auch Jakob von Gott neue Namen
erhielten; hinter diesen Namenswechseln i1st fiir den Midrasch aber die
Information verborgen, dass die drei Erzviter auf geheimnisvolle Weise
miteinander identisch sind. Woraus ldsst sich entnechmen, dass auch
Isaak den Israelnamen tragt? Es heisst in Exodus 1,1: 7X@ *12 mnaw 798
PV X oR20 — L.dies sind die Namen der S6hne Israels, die nach
Agypten zogen: Jakob“?** Wenn Jakob zu den Sohnen Israels zihlen
soll, dann muss es sich bei diesem ,.Isracl” wohl um Isaak handeln. Das
geradezu bewusste Missverstehen der Bibel setzt sich mit einer Lesung
aus Jes 29,22 fort. Aus dem Vers DX 779 WK 2p¥° N°2 P8 M MR 732

3! Die Lesart des Midrasch ignoriert den trennenden Akzent zwischen den
beiden Nennungen Abrahams in Gen 25,19 und nimmt auch nicht Riicksicht
auf die Tatsache, dass der Satz weitergeht: ,,Abraham zeugte Isaak.*

** In der vatikanischen Handschrift des Midrasch fehlt die Priposition nX
(die Séhne Israels, die ,,mit* Jakob nach Agypten zogen); der Midrasch kann
das gewlinschte Resultat aber auch erhalten, wenn das nX steht, das dann
vielleicht als nota accusativi ,,missverstanden‘ wird.

46



077X (,,darum spricht der Herr, der Abraham erlost hat, zum Hause Ja-
kob...“) werden hier die Worte 07728 nNX 1779 WK 2py° isoliert, so dass
es mit einem vollstindigen Anachronismus heissen kann: ,,Jakob hat
Abraham erlost™. Die Anspielung bezieht sich offensichtlich auf die be-
kannte aggadische Episode, nach der der Erzvater in seiner Jugend die
Gotzen seines Vaters Therach zerstort hatte und danach zur Strafe vom
Ko6nig Nimrod in den Feuerofen geworden wurde. Nur durch das Ver-
dienst Jakobs, so unser Midrasch, konnte Abraham aus dieser Situation
gerettet werden.”

Die These, dass Midraschtexte sinnvoll interpretierbar sein miissen,
wird hier auf eine harte Probe gestellt. Welchen Sinn oder Hintersinn
koénnen solche Auslegungen unter der Voraussetzung haben, dass die
Midraschexegeten der hebrdischen Sprache michtig waren und den
Wortlaut und den Literalsinn der biblischen Geschichten kannten?

Die Fortsetzung des Midrasch schldgt eine erste Antwort vor. Es
heisst dort: ,,Dadurch (durch die Ineinssetzung der drei Erzviter) klart
sich eine schwierige Frage. Es heisst ja in Ex 12,40: Der Aufenthalt der
Kinder Israels in Agypten betrug 430 Jahre>* Durch die Identifi-
zierung der Viter gewinnt der Midrasch also die Moglichkeit, das Exil
am Nil schon mit der ersten Agyptenreise Abrahams (Gen 12,10ff)
beginnen zu lassen und so ein chronologisches Problem zu erkliren, das
sich ergibt, wenn man die sonstigen Angaben der Genesis und der
ersten Kapitel des Buches Exodus hinzunimmt. Aber hat der Autor hier
nicht ein Problem — scheinbar — gelost und ein anderes, schwerwiegen-
deres geschaffen? Der Midrasch gibt nun aber keine weitere Antwort.
Er bricht ab und geht lapidar zum folgenden Lemma iiber. Wie soll man
sich diesen Text also zurechtlegen?

Sind die vierhundertunddreissig Jahre vielleicht Anhaltspunkt der
Spekulation iiber ein bevorstehendes Ende des — nach dem #dgyptischen
und babylonischen nunmehr dritten — Exils? Lésst man die dritte Dia-
sporazeit mit der Zerstérung des zweiten Tempels beginnen, so liesse
sich fiir die Heimkehr ein Datum um das Jahr 500 errechnen, was in der
Entstehungszeit des Midrasch ein Grund zur Hoffnung gewesen sein

= Vgl. GenR 63,1 und bPes 118a. Zu diesem Motiv vgl. auch LevR 36,4;
weitere Stellenangaben bei: EUGENE MIHALY, A Rabbinic Defense of the
Election of Israel. An Analysis of SifDre Deuteronomy 32,9, Pisqa 312, in:
Hebrew Union College Annual 35 (1964), S. 103-135, hier: S. 107, Anm. 8.

5 Vgl. dazu Gen 15,13b und 16 sowie Ex. 6,13-30.

47



konnte.” Oder soll die Gleichung ,,Abraham ist Isaak ist Jakob* eine
tiber die hebridische Bibel hinausfithrende Typologie abwehren? Die
Botschaft wire dann, dass die Erzviter auf nichts ausserhalb ihrer selbst
verweisen — sie verweisen nur auf sich selbst, auf das in ihnen enthal-
tene Sinnpotential?! Oder ist eine implizite Geschichtstheologie anzu-
nehmen, die die Anspriiche konkurrierender Abrahamskinder abwehren
soll? Die Aussage ,,Abraham ist Jakob* hiesse dann: die Abrahamslinie
setzt sich nicht in Ismael fort, Abraham ist vor allem aber nicht Esau,
nicht Edom, jener Zwillingsbruder Jakobs, der in der rabbinischen
Literatur als Deckname fiir Rom und fiir das romische Christentum
steht?*® Diese letztere Deutung passt zur auch an anderer Stelle be-
kannten Tendenz des frithrabbinischen Midrasch, den Erzvater Ab-
raham im Verhiltnis zu seinem Enkel Jakob abzuwerten, weil Abraham
im Gegensatz zu Jakob auch ,junwiirdige* Nachkommen hatte.”” Oder
soll das Spiel mit den Namen der Viter und ihrer ,,Wesensidentitat®
oder ,,Wesensdhnlichkeit* gar eine Anspielung auf ganz andere Speku-
lationen tber die Beziehung von Vater und Sohn zu vermuten geben,
die zu dieser Zeit im Christentum stattfanden? Konnte die Geschichte
von der wundersamen Empfingnis der Israelmutter Rebekka, die ohne
Gebarmutter empfangen konnte, dann als Uberbietung der christlichen

% Nach Hieronymus wollten die Juden zu seiner Zeit das Ende des
,romischen Exils“ nach der Dauer des Aufenthalts in Agypten berechnen (CCSL
LXXVI/1: Opera Exegetica 6, Turnhout 1969, 208); ISRAEL YUVAL (Zwei
Vélker, S. 71, Anm. 63) erwégt, diese 430 Jahre bereits mit der Eroberung des
Landes durch die Romer (also im Jahre 63 v. Chr.) beginnen zu lassen — dies
ergibe als Termin fiir die ersehnte Ankunft des Messias das Jahr 367, was
moglicherweise mit den Plinen des Kaisers Julian zur Wiedererrichtung des
Tempels zusammenstimmt.

% FRIEDRICH AVEMARIE, Esaus Hinde, Jakobs Stimme. Edom als Sinnbild
Roms in der frithen rabbinischen Literatur, in: REINHARD FELDMEIER &
ULRICH HECKEL (eds.), Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des
Fremden, Ttubingen 1994, S. 177-208; GERSON D. COHEN, Esau as Symbol in
Early Medieval Thought, in: ALEXANDER ALTMANN (ed.), Jewish Medieval
and Renaissance Studies, Cambridge 1967, S. 18-48; Zur Verwendung des
Decknamens Edom fiir das Christentum in der synagogalen Poesie (u.a. mit
der Titulierung ,,mein Bruder*!) vgl. LEOPOLD ZUNZ, Die synagogale Poesie
des Mittelalters, Hildesheim 1967 (= Nachdruck der Ausgabe Frankfurt am
Main 1920), S. 464.

" Vgl. YUVAL, Zwei Vélker, S. 31 und MIHALY, A Rabbinic Defense of the
Election of Israel, S. 105.

48



Weihnachtsgeschichte zu verstehen sein?’® Vor dem Hintergrund der
Eigenart des Midrasch, konkrete historische Beziige konsequent zu
vermeiden, und wenn wir an der Forderung eines sinnvollen und inter-
pretierbaren Textes festhalten, ist es nicht angebracht, eine solche Mog-
lichkeit von vornherein auszuschliessen.

Fiir diese Deutung spricht auch ein anderer Text in GenR, der sich
wenige Kapitel zuvor mit der Episode der ,,Gefihrdung der Ahnfrau*
(Gen 12,10-20) beschéiftigt.}9 Nachdem Abram seine Frau als seine
Schwester ausgegeben hatte und sie in das Haus des Pharao gebracht
worden war, berichtet der biblische Text: ,,Aber der Ewige plagte den
Pharao und sein Haus mit grossen Plagen um Sarais, Abrams Frau,
willen* (Gen 12,17). Der Midrasch schliesst an diesen Vers zunichst
eine Erdrterung tiber Zedern und Palmbidume an und macht — im
Zusammenhang mit diesen ,,Plagen” — auf die gesundheitlichen Gefah-
ren des Fallens von einem solchen hohen Baum aufmerksam.” Die
Krankheit des Pharao wird dann aber konkret auf eine Art Haut-
ausschlag zurﬁckgefuhrt“, die den Namen 70X (etwa: ,,Schleimfluss®)
trigt™ und die sexuelle Beiwohnung® verhindert: eine solche ,,Plage®
habe Sarai vor der Schindung durch den Pharao bewahrt.”* Rabbi
Berekhya kommentiert diese Bestrafung des Pharo, die ihn immerhin
davon abhielt, die Erzmutter zu einer Ehebrecherin und ihren erhofften
Nachkommen zu einem Bastard zu machen, im Midrasch mit folgenden

* Weitere Erwigungen zu jiidischen Spiegelungen der Geburtsgeschichte
Jesu bei YUVAL, Zwei Volker, S. 95 und S. 248f.

" GenR 41,2 = yKet 7,11/3 - 31d,29-34; vgl. auch tKet 7,11 und bKet 77b.

* Wer auf einen hohen Baum steigt (= wer sich an Israel vergreifen
mochte), steht in der Gefahr herabzufallen und sich ernsthaft oder gar tédlich
zu verletzen. In der Yerushalmi-Parallele folgen die Ausfithrungen zu den
Zedern (es heisst dort: ,,Es gibt vierundzwanzig Arten von Zedern®) auf eine
Sentenz, die behauptet, es gebe vierundzwanzig Arten von Grind, von denen
die schwerste damals den Pharao befallen habe.

*1 Es heisst, ein alter Mann in Sepphoris habe von vierundzwanzig Arten
des Hautausschlages berichtet, von denen die schlimmste den Namen jnX1 tra-
ge, von dem gelte: 12 7v7 awxa. In der Parallele bKet 77b wird dieser Aus-
spruch einem Jerusalemer Greis in den Mund gelegt.

2 HEINRICH GUGGENHEIMER, The Jerusalem Talmud. Third Order:
Nashim, Tractate Ketubot, Berlin-New York 2006, S. 369 Anm. 169 weist auf
das griechische Verb ‘péw hin.

* So bKet 77b.

* Vgl. auch Rashi zu Gen 12.17.

49



Worten, einer Mischung aus griechischen, lateinischen und aramii-
schen Vokabeln: mniunT Xixono 29pnY jomwT — etwa:® | (Dies ge-
schah), weil er es wagte™, den Leib" der Matrone® zu beriihren.**’
Diese Deutung der Geschehnisse — sie wiederholt sich, in abgewandel-
ter Form, bei der zweiten und dritten Erzdhlung von der Gefihrdung
der Ahnfrau (Gen 20,1-18; Gen 26,1-11)" — ist in der rabbinischen
Literatur fest verankert; die Einzelheiten wurden, wie die talmudischen
Paralleliiberlieferungen zeigen, offensichtlich aber nicht in jedem Fall
verstanden. Es stellt sich daher die Frage, wie die lateinisch-griechische
Nomenklatur zu deuten ist, was sie moglicherweise zugleich bezeich-
nen und verbergen soll. In diesem Zusammenhang ist nun auffillig,
dass bereits frithe rabbinische Quellen (tHul 2,22 und 24; yShab 14,4,
fol. 14d; yAZ 2,2, fol. 40d) Jesus fiir den Sohn eines Pandera halten”!
und mit dieser Angabe nicht nur auf ein uneheliches Verhiltnis seiner

* In yKet 31d,34 heisst es: XmwnT 7no2 vab jonbwt. Zur Interpretation
dieses Satzes vgl. Guggenheimer, Ketubot, 369, Anm. 172 und MOISE
SCHWAB, Le Talmud de Jérusalem, traduit pour la premiere fois, Bd. VIII,
Paris 1886, traité Kethouboth, S. 102.

* Wahrscheinlich von griech. ,,’stéAunocev* - ,.er wagte*.

*7 xaxon ist wahrscheinlich von der Form des Yerushalmitextes (7o) abzu-
leiten; der Kommentar des paldstinensischen Talmuds 77v7 1277 des Rabbi
David Friankel (1707-1762) mochte dieses (griechische Wort?) ,,soma“ (Leib?)
mit ,,Schuh® iibersetzen; vgl. dementsprechend JASTROW s.v. 710710 und
JACOB NEUSNER, The Talmud of the Land of Israel. A Preliminary Translation
and Explanation. Volume 22, Ketubot, Chicago 1985, S. 240. In diesem Falle
handelte es sich aber um einen Euphemismus.

* Dieses Wort bezeichnet eine hochgestellte romische Frau: vgl. etwa
ShemR 44; GenR 4,6; NumR 16. Zu weiteren Belegen im rabbinischen
Schrifttum vgl. ROSALIE GERSHENZON & ELIESER SLOMOVIC, A Second Cent-
ury Jewish-Gnostic Debate: Rabbi Jose ben Halafta and the Matrona, in: Jour-
nal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic and Roman Period 16
(1985), S. 1-41; in den in diesem Aufsatz angefiihrten Texten ist die ,,Matro-
ne eine Vertreterin des ,,gnostischen Romertums* — das konnte einerseits die
Vermutung bestétigen, dass die Vokabel grundsitzlich in einen kontrovers-
theologischen Zusammenhang gehort. Andererseits bediirfte der Erklarung,
warum im Kontext unseres Midrasch auf einmal die Erzmutter Sara als her-
ausragende Reprédsentantin der ,,eigenen Seite* als ,,Matrone* bezeichnet wird.

¥ Vgl. die Ubersetzung von AUGUST WUNSCHE, Der Midrasch Bereschit
Rabba, Leipzig 1881, S. 186.

' Vgl. GenR 52,13 (zu Gen 22,17 (ed. Theodor-Albeck S. 553).
' Vgl. SCHAFER, Jesus im Talmud, S. 40.

50



Mutter, sondern auch darauf hinweisen, dass der Nazarener einen
Nichtjuden zum Vater gehabt hitte.”® Sollte unser Midaschtext einen
Vergleich zwischen der Geburtsgeschichte Jesu von Nazareth und den
wunderhaften Geburten der Erzmiitter im Blick haben?

Im weiteren Verlauf des Midrasch zur Geburtsgeschichte der Rebekka
richtet sich die Aufmerksamkeit jedenfalls unweigerlich auf Edom und
damit auf das Christentum. Die Besonderheit dabei ist freilich, dass der
Bibeltext in Gen 25 die Beziehung zu Esau/Edom zwingend nahelegt,
wihrend der Midrasch ostentativ versucht, die Erwidhnung dieses
Zwillingsbruders Jakobs zu vermeiden. In Gen 26, 22 heisst es: ,,Und die
Kinder stiessen sich miteinander in ihrem Leib. Da sprach sie. Wenn
mirs so gehen soll, warum bin ich schwanger geworden?* Der Midrasch
kommentiert: ,,Rabbi Nechemja lehrte: Die zwolf Stimme hitten
eigentlich von Rebekka hervorgehen sollen, darum heisst es auch. Der
Ewige sprach zu ihr: Zwei Volker sind in deinem Leibe, das sind zwei;
zwel Stimme, das sind vier; und ein Stamm wird stirker sein als der
andere, das macht sechs; und der grossere wird dem kleineren dienen, das
ergibt acht; und als die Zeit kam, dass sie gebéren sollte, siche, da waren
Zwillinge in ithrem Leibe, das ergibt zehn, und der erste kam heraus,
rotlich, das ist elf, und danach kam sein Bruder heraus, das ist zwolf >

Wenn wir diese Auslegung verstehen wollen, hilft es nicht, uns tiber
die Verkennung des Parallelismus im biblischen Text zu beklagen. Der
Midrasch versteht den Bibelvers so, dass jedesmal, wenn die Vokabel
»Volk® oder ,,Nation® erscheint, von einem neuen Stamm die Rede ist —
als habe Rebekka in Wirklichkeit Zwolflinge geboren, womit natiirlich
auf die zwolf Stimme Israels angespielt wird. Das Erstaunliche ist, dass
durch diese Nicht-Nennung Esaus der Eindruck erweckt wird, als sei
die gesamte Nachkommenschaft Rebekkas ,,wiirdig®™® gewesen, wo-
durch — wenn man den Text anders lesen will — der Zwillingsbruder ja

’* Diese Geschichte geht zuriick auf einen polemischen Traktat, der im
zweiten Jahrhundert von dem antichristlichen Philosophen Kelsus verfasst
wurde. Kelsus berichtet dort von einem Juden, der Jesus vorwirft, dass er sich
falschlicherweise als Sohn einer Jungfrau ausgegeben habe. Die Mutter Jesu
sei des Ehebruchs iiberfiihrt und von ihrem Verlobten, einem Zimmermann,
verstossen worden und habe von einem Soldaten namens Panthera ein Kind
geboren. Vgl. PAUL KOETSCHAU, Origenes, Acht Biicher gegen Celsus.
Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, Bd. 52 und 53, Miinchen 1926.

¥ GenR 63,6 (ed. Theodor-Albeck S. 683).
**Vgl. SifDev § 312 zu Dtn. 32.9.

51



auch wieder mit in die Verheissungslinie hétte hineingenommen wer-
den konnen. Aber natiirlich weiss der Verfasser des Midrasch, dass
Rebekka nach dem Fortgang der Geschichte nicht die Mutter, sondern
die Grossmutter der zwolf Stimme war. Wenn wir diese Auslegung
einordnen wollen, miissen wir versuchen zu erfassen, warum der Text
bewusst so umgebogen wird.

Moglicherweise kann die Auslegung des Kirchenvaters Tertullian
helfen, der die Jakobslinie und den Israclnamen in seiner Adversus
Ioudaeos-Schrift den Juden absprechen und fiir die Christen reservieren
mochte. Bei thm heisst es zu Gen 25,23-26: ,,Weil das Volk der Juden
frither da war und durch die Gnade der Gabe des Gesetzes grosser ist,
wihrend wir als kleiner gelten, weil wir erst in der letzten Zeit die
Erkenntnis der gottlichen Gnade erlangt haben: so muss ohne jeden
Zweifel durch das gottliche Wort das frithere und grossere Volk — das
sind die Juden — notwendigerweise dem kleineren Volk dienen; und das
kleinere Volk — das sind die Christen — muss das grossere tiberwinden.

Die Semantik vom d&lteren und jiingeren Bruder fiihrt hier dazu,
Edom allegorisch auf das Judentum, Jakob-Israel aber auf das Christen-
tum zu beziehen. Es spricht viel fiir die Annahme, dass es solche Deu-
tungen waren, die dem Midraschausleger in den Jahrzehnten nach Kon-
stantin zur Kenntnis kamen und ithn dazu brachten, den Text so dras-
tisch zu entstellen.”® Es ist demzufolge ein Wissen um das Christentum,
das mitschwingt, und ein Bewusstsein der Spannung zu dessen An-
spruch, selbst Erbe der Verheissung und erwihltes Volk zu sein.”” So
entsteht durch die Hinzunahme der Perspektive der Kirchenviter fiir die
heutige Interpretation des Midrasch ein Resonanzraum, in dem sich
diese Texte — vielleicht — sinnvoll verstehen lassen.

3 Adversus ludaeos 1,22t (Tertulliani Opera, Leipzig 1942, CSEL 70:
2,2, 252f; eigene Ubersetzung); dhnliche Motive finden sich zu Beginn des
zweiten Jahrhunderts bereits im Barnabasbrief (13,1-3).

% 7Zu den paulinischen Texten, auf die Tertullian sich berufen konnte und
die auch spiter ithre Wirkung entfalteten, vgl. GERSON D. COHEN, Esau as
Symbol, S. 32.

7 Vgl. DANIEL BOYARIN (Dying for God. Martvrdom and the Making of
Christianity and Judaism, Stanford 1999, S. 4) weist darauf hin, dass in Folge
dieser Verlegenheit auch spéter keiner der drei grossen mittelalterlichen Kom-
mentatoren (Rashi, Ibn Ezra, Nachmanides) auch nur einen Versuch unternom-
men habe, diesen Abschnitt tiber die Zwillinge Jakob und Esau aus der Genesis
auszulegen.

D2



Es ist kein Zufall, dass solche Texte in einem Teil der judaistischen
Forschung in Nordamerika und in Israel heute aktuell werden.’® In einer
Zeit der ,neuen Uniibersichtlichkeit richtet sich das Interesse von
Historikern, Literaturwissenschaftlern und Theologen auf Fragestellun-
gen, die die formative Periode des rabbinischen Judentums als eines
nachchristlichen Phdnomens zum Gegenstand haben. Die Krise der
Moderne, die die Juden im neunzehnten Jahrhundert mit Verspitung,
dafiir aber mit voller Wucht erfasst hat, und die Riickkehr eines grossen
Teiles des jiidischen Volkes in seine alte Heimat Erez Israel im 20.
Jahrhundert haben eine Situation entstehen lassen, in der das Bewusstsein
des Fehlens einer allgemeinverbindlichen Tradition fiir das Judentum
geradezu allgegenwirtig geworden ist. In dieser Situation einer inner-
Judischen Vielstimmigkeit steht auch das jiidische Verhéltnis zum Chris-
tentum neu zur Diskussion. Fiir den nichtjiidische Religionswis-
senschaftler sind dies faszinierende Forschungsperspektiven, die flir den
christlichen Theologen, der sich dem Judentum verbunden weiss, aber
zugleich mit Anfragen an das eigene Selbstverstidndnis verbunden sind.

Sollte sich bewahrheiten, dass die kritische Auseinandersetzung nicht
nur mit der griechisch-sprachigen Umwelt, sondern selbst mit dem
innersten Kern der christlichen Dogmatik im angedeuteten Sinn in die
Grundtexte und damit in das Selbstverstindnis des rabbinischen
Judentums eingegangen ist, so wire dies ein Hinweis darauf, dass
Judentum und Christentum nicht nur nicht getrennte Wege gegangen
sind; sie wiéren dann in einem noch ganz anderen Sinn miteinander
verbunden, als dies das paulinische Bild des Olbaums nahelegt. Die
christliche Lehre hitte dann, selbst und gerade da, wo die Rabbinen ihr
scharf widersprechen mussten, zum Entstehungsprozess der kanonischen
Texte des rabbinischen Judentums beigetragen.’” In diesem Sinne deuten
die angefiihrten Texte auch darauf hin, dass die christliche Theologie sich
im Gegeniiber zum rabbinischen Judentum ihres eigenen dogmatischen
Erbes nicht einfach (etwa durch ,,Enthellenisierung* und die Riickkehr zu
den ,,Wurzeln“) entledigen kann.

* Vgl. dazu jetzt auch: MICHAEL WOLFFSOHN, Juden und Christen. Un-
gleiche Geschwister, Diisseldorf 2008.

> Der Talmud und in Abstufung auch die klassischen Midraschim gelten
dem rabbinischen Judentum aufgrund seines ,,Grunddogmas* der miindlichen
Tora ja als inspirierte, ,,sinaitische* und somit kanonische Texte.

53



	Beobachtungen zur Neukonfiguration der Erzvätergeschichte im rabbinischen Midrasch : die gebärmutterlose Geburt Rebekkas : oder warum Jakob Abraham errettete

