
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Zion als umherirrende Geliebte : die andalusische Umdeutung des Exils

Autor: Gutmann-Grün, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zion als umherirrende Geliebte:
die andalusische Umdeutung des Exils

von Meret Gutmann-Grün *

Eine der literarischen Hauptfiguren in der hebräischen liturgischen
Poesie ist die Zionsfigur. Obwohl sie so zentral ist und ihre Darstellung
ein authentisches Zeugnis des jeweiligen jüdischen Selbstverständnisses

ist, blieb sie als literarische Gestalt im Piyyut (uns), der liturgischen
Poesie, bis jetzt wenig erforscht.1 In meiner Dissertation2 untersuchte
ich in motivvergleichender Methode die Charakterisierungen der Zions-
gestalt in der klassischen Epoche und im „Goldenen Zeitalter"3 von al-
Andalus (ca. 950-1150).

Das Ergebnis meiner Untersuchung zeigt, wie sehr sich der Aussagegehalt

dieser Figur in der andalusischen Epoche verändert hat. Im klassischen

Piyyut hat Zion wie in der Bibel die Funktion, Stadt und Volk als

weibliche Personifikation zu repräsentieren, z.B. in den Piyyutim zu Pes-

sach und Schawuot als Verlobte und als Braut Gottes. In den andalusischen

Piyyutim aber tritt zum ersten Mal in der hebräischen Literatur
eine Zionsgestalt auf, die das Exil als Problem der Beziehung zwischen
Gott und Israel in all seinen Aspekten von Klage, Anklage, Liebesklage,
Sehnsucht ausdrückt. Denn erst in al-Andalus bekommt die Zionsfigur
auf der ganzen Bandbreite ihrer Personifikationen in den Piyyutim eine

* Dr. Meret Gutmann-Grün, Käferholzstrasse 111, CH-4058 Basel. - Der
vorliegende Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines auf dem XXX. Deutschen
Orientalistentag im September 2007 in Freiburg i. Br. gehaltenen Vortrags.

'
Einzig Benzion Dinurs (hebräische) Untersuchung crbEUTi fus bw nm»7

bx*W bw rPTiQOnn innnrn (Die Gestalt Zions und Jerusalems im historischen
Bewusstsein Israels), in: Zion. A Quarterly for Research in Jewish History 16

(1951), S. 1-17, ist zu nennen.
2 Zion als Frau. Das Frauenbild Zions in der Poesie von al-Andalus auf

dem Hintergrund des klassischen Piyyuts, Phil.-Diss Basel 2006 (erscheint
2008 im Verlag Peter Lang).

3 Franz Delitzsch, Zur Geschichte der jüdischen Poesie, Leipzig 1836,
S. 44-45, nennt das 10. Jh. (940-1040) „das goldene Zeitalter" und das 11. Jh.

(1040-1140) „das silberne Zeitalter".

1



Sprechrolle: sie spricht nicht nur als verlassene Ehefrau und kinderlose
Mutter, sondern auch als Geliebte und Liebende, als Verlobte und Braut
und als (verlassene) Ehefrau.4 Die subjektive Sprache einer individuellen
Sprecherin, der Zionsgestalt, benützend verschieben die Piyyutim von al-
Andalus das Exilsproblem des Volkes Israel psychologisierend auf die
menschliche Ebene. Das weibliche Geschlecht der Sprechfigur Zions in
diesen zum Teil als Dialog mit Gott gestalteten Piyyutim ist ideal, weil
sie - anders als „Israel, Mein erstgeborener Sohn" (Ex 4,22)5 - zu Gott in
der erwähnten Beziehungsvielfalt eines Liebes- und Eheverhältnisses
steht. Sie kann als weibliche Figur in al-Andalus sogar zum Spiegelbild
der Seele und zur Identifikationsfigur für das Individuum werden.6

4 Im klassischen Piyyut (in den Piyyutim zu Pessach und Schawuot) ist sie
in der Gestalt der Verlobten und Braut eine stumme Figur ohne Sprechpart. In
der klassischen Periode hat sie nur in Piyyutim mit klagender Thematik eine
Sprechrolle: Hier spricht sie als verlassene Frau und Mutter, die ihre Kinder
verloren hat.

5 Zur biblischen Darstellung des Volkes Israel in Bildern einer männlichen
Gestalt und Identifikationsfigur s. Ilana PARDES, The Biography ofAncient
Israel. National Narratives in the Bible, Berkeley, CA 2000 Contraversions;
Bd. 14).

6 Die Lieder an / über die Seele benützen eine Metaphorik, um das „Exil"
und die Gefangenschaft der Seele in der Welt respektive im Körper
auszudrücken, die genau der Darstellung des Exils und der Gefangenschaft Zions /
Israels unter den Völkern der Welt entspricht. Einzelne Dichter benützen Zion als

Identifikationsfigur für ihr literarisches Ich: Mose b. Esra stilisiert sich als poeta
exul, indem er dieselbe Metaphorik des „Umherirrens" und „Gefangenseins"
benützt wie bei der Darstellung der exilierten Zionsfigur. Selbst das Sündenbekenntnis

„wegen meiner Sünden" bezieht er auf sein eigenes Schicksal: s. Ross
Brann, Constmctions of Exile in Hispano-Hebrew and Hispano-Arabic Elegies
(hebr.), in: T. ROSEN & R. TSUR (eds.), Studies in Hebrew Literatur - Israel Levin

Jubilee Volume, 2 Bde, Tel Aviv 1994, Bd. I, S. 45-61, dort S. 51-54. Jehuda
Halevi stellt seine fiktive Rückkehr nach Jerusalem (Zionslieder Nr. 401 Z. 11;
403 Z. 3; 405 Z. 7) mit ähnlicher Sprache dar wie die Rückkehr der Zionsgestalt
nach Jerusalem. Zionslied Nr. 401 Z. 11: „O hätte ich doch Flügel, so dass ich
weit weg flöge! (nach Ps 55,7) Ich würde umherwandern und mein Herz
zwischen den Hügeln von Betar zerspringen lassen." Ähnlich spricht die Zionsgestalt

in seinem Piyyut Nr. 75 Z. 7: „Möge Er mir doch Flügel geben wie einem
Sperling, um zu meinem Hügel (Jerusalem) zu fliegen und mir Freiheit auszurufen!"

- Jehuda Halevis weltliche Lieder werden hier zitiert nach Diwan des Abu-
l-Hasan Jehuda Halevi, ed. H. Brody, Bd. I-IILbinn "Hm (mit Anmerkungen),
Bd. IV: tznpn 1-vw (Anmerkungen nicht mehr gemacht), Berlin 1894-1930
[reprint: ed. A. M. Habermann, Farnsborough 1971] und seine Piyyutim nach:
nbn min1 mnb impn TW, ed. D. Jarden, 4 Bde, Jerusalem 1978-1985.

2



Im folgenden Beitrag soll in einem ersten Abschnitt kurz der

literaturgeschichtliche Hintergrund der von mir untersuchten Zionsfigur
skizziert werden. Der zweite Abschnitt zeigt das literarisch Neue der
andalusischen Zionsgestalt am Bild der umherirrenden Taube. Der zentrale

dritte Abschnitt illustriert meine These zur andalusischen Umdeu-

tung des Exils am Beispiel des Piyyuts Nr. 206 (ed. JARDEN) von Jehu-
da Halevi. Als Anhang bringt der vierte Abschnitt einige Textvarianten
dieses Piyyuts als Beispiel dafür, dass eine wissenschaftliche Ausgabe
der Piyyutim immer noch aussteht und nötig ist.

1. Die Zionsgestalt
Die „Frau Zion" ist schon in der Bibel eine Personalmetapher für die
Stadt Zion und für das Volk Israel.7 Auf dem Hintergrund biblischer
Texte und im Vergleich mit exemplarischen Piyyutim der klassischen

Piyyutdichtung von Eretz Jisrael (Jannai, 6. Jh., und Kallir, 7. Jh.) treten
die neuen Charakterisierungen der Zionsgestalt klar hervor. Es stellt sich

nun die Frage, wo die literarische Herkunft der neuartigen Zionsfigur zu
suchen ist. Verkürzt gesagt, gilt als Grund für den erwähnten
Paradigmenwechsel die bekannte Tatsache, dass in der Mitte des 10. Jahrhunderts

am Hof von Chasdai b. Shaprut, dem jüdischen Wesir des Kalifen
Abd ar-Rahmäns III. (912-961), der jüdische Dichter Dunash b. Labrat
als erster in der arabischen quantitativen Metrik hebräische Lieder über
weltliche Themen schrieb. Die Übernahme arabischer Metren und Themen

setzte sich trotz Widerstand Ende des 10. Jahrhunderts durch, und in
den neuen Texten, vor allem in den Liebesliedern und panegyrischen
Liedern an den Patron und / oder den Freund, wurden nun zum ersten
Mal seit dem biblischen Hohenlied auch die Frau und die Liebe wieder
ein Thema. Das Lob der weiblichen Schönheit8 und die nuancierte Dar-

7 „Zion" ist eine Personalunion in dem Sinn, dass „Stadt" metonymisch für
„Volk" steht. Solche weiblichen Metonymien sind im Mittelmeerraum der
Antike üblich (z.B. ist Chiyse bei Sophokles, Philoktel, v. 270 und 1327,
sowohl Nymphe als auch Insel). DlNUR (TPS bttf nmm, S. 4) verweist auf yTaan
6,2 zu Jes 51,16: „um Zion zu sagen: du bist Mein Volk - das ist Israel". Als
Antwort darauf die Worte von R. Chanina bar Papa: „Wir sind die ganze Bibel
durchgegangen und haben nicht gefunden, dass Israel Zion genannt werde,
ausser diesem: um Zion zu sagen: du bist Mein Volk". Auch ShirR 1,30 zu HL
1,4 thematisiert die Appellative für „Israel": Es gebe 10 Namen der Freude für
Israel, dabei wird in der Aufzählung der „prooftexts" Israel gemäss jeweiligem
biblischen Zitat Bat Zion, Israel, Jerusalem oder Knesset Jisrael genannt.

8 Das Lob ist ambivalent, weil nur Schönheit (oder Hässlichkeit) einer Frau

3



Stellung von Liebe, Treue und Sehnsucht in einem Freundschaftsverhältnis
sind neue Themen, die auch die Darstellung der „Frau Zion" im

Piyyut verändern. Denn dieselben Dichter, Shlomo b. Gabirol, Isaak b.

Gijjat, Mose b. Esra, Jehuda Halevi, Abraham b. Esra, schrieben im 11.

und 12. Jahrhundert ja nicht nur für die Synagoge, sondern auch Lustlieder

(pt£>n "TU/) und Lob- und Freundschaftslieder für den Hof. Die „weltliche"

hebräische Poesie ging mit der traditionellen synagogalen Dichtung

eine Verbindung ein, aus welcher der Piyyut nicht nur neue Motive
gewann, sondern auch eine neue Metaphorik.

2. Das Bild der umherirrenden Taube
und das Motiv der Sehnsucht

Die Bildersprache, in der Zion als Geliebte und Liebende beschrieben
wird, nährt sich in al-Andalus aus zwei Quellen: der judäo-arabischen
Liebes- und Freundschaftspoesie und der Bibel, vor allem dem Hohenlied

(ferner: HL). Dank diesem Kontakt mit der weltlichen Poesie wird
die Sprache des HL in ihrer Erotik wieder belebt, anders als dies dem
klassischen Piyyut möglich war. Wenn nämlich der klassische Piyyut
sich auslegend auf eine Bibelstelle bezieht, so steht der Intertext immer
im Dienst der liturgischen Aufgabe des jeweiligen Piyyuts. Deshalb
wird ein Zitat aus dem HL, sei es in der Bibel metaphorisch oder wörtlich

gemeint, immer mit den traditionellen rabbinischen Deutungen
beladen, so dass der Bildempfänger oft wichtiger wird als der
Bildspender.9 Im andalusischen Piyyut hingegen tritt die sinnliche Sprache

in dieser männlichen Perspektive wichtig ist, die Gefühle der Frau hingegen
nie ein Thema sind. TOVA ROSEN (Unveiling Eve. Reading Gender in Medieval

Hebrew Literature, Philadelphia 2003) hat gezeigt, in welchen
gesellschaftlichen Kontext von misogyner Frauendarstellung im Mittelalter dieses
Schönheitsideal einzuordnen ist. In meinem literarischen Kontext der Piyyutim
ist die Schönheit der Frau, also Zions respektive der Gemeinde Israel, hingegen

ein spiritueller Wert und verweist auf Heiliges.
9 So wird HL 8,5 („unter dem Apfelbaum habe ich dich [mask.] geweckt")

im klassischen Piyyut nach ShirR 8,5 ed. Dunsky S. 168 („unter dem Apfelbaum

- das ist der Sinai", vgl. ShirR 5,2 zu HL 5,2 ed. DUNSKY S. 127) auf
Israels Erlösung durch Gott hin ausgelegt und das Geschlecht der Personen
entsprechend vertauscht: Ich ist Gott und dich (weiblich) ist Israel. In al-Andalus
hingegen betont das „Wecken" neben dem traditionellen Bildempfänger der
Erlösung auch den Bildspender des „Weckens zur Liebe" in Anspielung auf
HL 5,2: Jehuda Halevi Nr. 179, Me'ora für Schawuot, 2. Strophe: „Ich schlief
und mein Geliebter weckte mich, zu Liebesstunden machte Er mich bereit."

4



des HL in Interaktion mit der reichen Metaphorik der neu entstandenen
Liebes- und Freundschaftspoesie. Die Metaphorik des HL wird durch
die Neukombination mit den „Liebesmetaphern" aus dem Lustlied und
der Panegyrik erweitert. Diese Amplifizierung nennt man neue
Kohärenzbildung.10

Das Bild der Taube im HL 2,14, das in ShirR 2,30" traditionell auf
Israel ausgelegt wird, ermöglicht nun eine der interessantesten neuen
Kohärenzbildungen. Im Piyyut wird nämlich die Knesset Jisrael im
Exil zu einer „in den Felsspalten aus Liebe umherirrenden Taube":

In Mose b. Esra12 (ed. BERNSTEIN) Nr. 11 'Obt m beginnt die
erste Strophe:

10
„Neue Kohärenzbildung" ist ein Begriff aus der Metaphemtheorie von

Ruben Zimmermann (Geschlechtermetaphorik und Gottesverhältnis,
Traditionsgeschichte und Theologie eines Bildfeldes in Urchristentum und antiker
Umwelt, Tübingen 2001, S. 46-49) für das Phänomen, dass traditionelle
Bildspender wie „Taube" in der metaphorischen Interaktion neue Bildsegmente
bekommen und das Bedeutungspotenzial des Bildempfängers erweitern. Beispiele

für Amplifizierungen der Metaphern aus dem HL durch Bedeutungstransfer
aus dem Vokabular der andalusischen Poesie: der blühende Garten als Bild für
Erlösung Zions als Stadt und Volk wird positiv verstärkt durch das Gartenbild
im Lust- / Weinlied und im Einleitungsteil (NasTb) der Panegyrik (dort Metapher

für Genuss, Vergnügen, Jugend, Freundlichkeit des Patrons). Der schlecht
gehütete Weinberg (HL 1,6), der von den Füchsen zerstört wird (HL 2,15),
respektive die Trümmerstätte Jerusalems als Bild für Israel im Exil verschmilzt
mit dem Bild des zerstörten Liebeslagers (Atläl) in der QasJda (dort Metapher
für Sehnsucht nach vergangener Freundschaft und Liebe). Die schöne Stimme
der Taube als Stimme Israels beim Beten wird verstärkt durch das andalusische
Bild der Taube für die schöne Sängerin. Ihre klagende Stimme wird verstärkt
durch das Bild der klagenden Taube, einer Identifikationsfigur für das Ich des

Sprechers in der andalusischen Liebesklage. Die lange Nacht als Bild für das
Exil bekommt ein neues Bildsegment der Sehnsucht durch den Topos der
Schlaflosigkeit und des Zählens der Sterne in der Nacht im andalusischen
Liebeskontext. Das Liebesfeuer, das durch Wasser nicht gelöscht werden kann,
als Bild für die Treue Israels zu Gott trotz des Hasses der Feinde wird verstärkt
durch die Metaphern „Feuer der Liebe" und „Wasserbäche des weinenden
Liebeskranken, die das Feuer nicht löschen können" im Lustlied und in der
Panegyrik.

' ' Diese Auslegung stammt aus MehkY be-sallah par. B ed. HOROVITZ &
Rabin S. 94.

12
Mose b. Esras weltliche Dichtungen werden zitiert nach: bliin 'TW, ed. H.

Brody, 2 Bde, Berlin / Jerusalem 1934/5-1941/2; die religiösen Dichtungen
nach: Wipn n1©, ed. Sh. BERNSTEIN, Tel Aviv 1956/7.

5



Steh auf, Meine Tochter, und geh, kehr zurück in deine Städte als Dritte.13

Siehe, Ich sende euch den Elija.
Vor Liebe krank ist meine Taube in den Felsspalten umhergeirrt (mTU

Das Bild der „Taube in den Felsspalten" ist Zitat aus HL 2,14. Es wird
hier kombiniert mit dem Zitat aus HL 2,5, der Beschreibung der Geliebten

als „liebeskrank". Diese Kombination wird vom Dichter durch die
Idee des Umherirrens erweitert, die aus HL 3,1.2 stammt: "Des Nachts
auf meinem Lager suchte ich, den meine Seele liebt. Ich suchte ihn,
doch ich fand ihn nicht. So will ich aufstehen und in der Stadt umhergehen,

auf den Gassen und Plätzen, und suchen den, den meine Seele

liebt...". Die literarische Quelle dieser Erweiterung ist im Kontext der
Lob- und Freundschaftslieder zu finden, wo der Begriff des Umherirrens

mit dem Verb 171] als terminus technicus zentral ist:

Das Lob- und Freundschaftslied in der altarabischen Form der Qasl-
da beginnt in seinem Einleitungsteil (dem NasTb) oft mit der Liebesklage

über das Weggehen des Freundes. Die sprechende Figur ist der
verlassene Mann, der umherirrt, weil sein Freund und Geliebter weggegangen

ist. Die Sprache, mit der die Sehnsucht nach dem Freund
ausgedrückt wird, benützt die Metapher des „Herzens15, das suchend
umherirrt". Aus einer Menge von Beispielen zitiere ich folgende drei aus
Mose b. Esras und Jehuda Halevis Diwan:

- Mose b. Esra16 bezeichnet die Trennung vom Freund als ofel ha-
nedod (linn bsix). Dieser Begriff kann hier Doppeltes heissen:
„Dunkelheit des Fernseins und Dunkelheit des Umherirrens".

13 Nach Jes 19,24; nach einer Anmerkung des Herausgebers (Bernstein) ist
mit dem Ausdruck „als Dritte" im Piyyut hier gemeint: kehr zum 3. Mal
zurück, nämlich aus dem 2. Exil.

14 nmi „umherirrend" ist das feminine Partizip von 771.
15 Das Herz zieht hinter dem Freund her: als Beispiel unter vielen s. Mose

b. Esra (ed. Brody), Nr. 110 Anfang. Zusammenstellung der Belege durch
Brody in seinem Kommentar zu Lied Nr. 21 Z. 3. Ebenso in Jehuda Halevis
Piyyut Nr. 184. Statt des Herzens kann es auch das Auge sein, das auf den
Spuren des Freundes umherirrt: z. B. bei Jehuda Halevi (ed. Brody) Nr. 94 pi?
nn-71 („freigebiges Auge"), Freundschaftslied an Shlomo Ibn Ghiyyat
(Zusammenfassung des Anfangs): Das Auge zieht wie eine Händlerin umher, freigebig

seine Tränen als verflüssigte Kristalle gegen Schlaflosigkeit eintauschend.
(Fortsetzung, Z. 5-8, in Übersetzung:) „Weinend geht es über die Trümmer der
Liebesstätte, die seine Stimme nicht hören und nicht antworten. Die Hand der
Trennung / des Umherirrens (7171) begnügte sich nicht, die Stätte zu zerstören:
sie erschütterte durch das, was mir geschah, auch die Wände meines Herzens."

16
(ed. Brody) Nr. 64,2 und 66,12.

6



- In Anspielung auf Kains Schicksal fasst Mose b. Esra im Brief an
Abraham b. ab! Alfarg17 seine Verlassenheit von Freunden so zusammen:

„Ich wohne im Land des Umherirrens" (III px, Gen 4,6).
- Auch Jehuda Halevi18 beginnt sein Freundschaftslied an Isaak und

Mose b. Esra mit dem Motiv der Trennung von seinen Freunden:

„Wenn ich mich an seine Freundschaft erinnere, so werden die Pflöcke
meines Herzens ausgerissen und sie schlagen das Zelt auf den Flügeln
des Umherirrens (7171) auf." Hier meint nedod das Umherirren, das mit
der Suche nach dem wegziehenden Geliebten konnotiert ist.19

Mose b. Esra verwendet in seinen arabischen Überschriften im Sefer
ha-Anaq20 in Entsprechung zum hebräischen nedod den arabischen

Begrifffiräq (J1 À). Firäq bedeutet „separation, disunion, or abandonment",21

das hebräische nedod hat aber die zusätzliche Bedeutungskomponente
des Umherirrens, wie die semantische Untersuchung zeigt22. Eben diese

polyvalente Bedeutung macht nun das Wort nedod respektive nod,22 das

aus dem Vokabular der Lob- und Freundschaftslieder24 stammt, zu einem

Schlüsselbegriff, der eine neue Deutung des Exils eröffnet.
Auch die traditionelle Deutung des Exils25 hängt am Begriff des

nedod, das als Umherirren unter den Völkern verstanden wird gemäss Hos

9,17: „Mein Gott wird sie verwerfen, weil sie nicht auf Ihn hörten: sie

werden Umherirrende (EP7713) sein unter den Völkern."
In al-Andalus hat das Umherirren die neue Konnotation des Umherir-

17
(ed. BRODY)Nr. 195,20, ebenfalls in Nr. 40,42.

18 Jehuda Halevi (ed. Brody) Bd. II Nr. 24 S. 243 Z. 39f. Das Zitat
assoziiert den Vers Jes 33,20: „Schau Zion an seine Pflöcke werden nicht mehr
ausgerissen werden".

19 Das Bild „Flügel des Umherirrens" bedeutet, dass der Liebende hinter
dem Geliebten herzieht.

20
Sefer ha-Anaq Kitäb zahr ar-riyäd in: ed. BRODY, Bd. I S. 297-404.

21 So Edward W. Lane & Stanley Lane-Poole (eds.), An Arabic-English
Lexicon, 8 Bde, London 1863-1893, Bd. 1,6, S. 2385.

22 Siehe den semantischen Exkurs in meiner Dissertation: Teil III 6.2.3.
23 Beides sind Infinitive der Wurzel 1-7- 7.
24 Das Wort kommt auch in den Lustliedem vor, hat dort aber eine andere

Bedeutung: in der Bedeutung von „sich entziehen, weggehen" charakterisiert es

die grausame Geliebte / den grausamen Geliebten, die / der sich dem Liebhaber
verweigert. Im Lustlied hat der Begriff nedod als „Feuer des Weggehens" die
Funktion, die Liebe im Schwung zu halten, ohne die Konnotation von Sehnsucht.

25 EkhaR ed. Buber S. 36 zu Ekha 1,8: „Schwer hat Israel gesündigt, deshalb
ist sie zur Nidda (771), zur unreinen Frau, geworden: Zum Umherirren (blübob)."

7



rens auf den Spuren des wegziehenden Geliebten: die Zionsfigur irrt auf
der Suche nach Gott umher, wie der verlassene Freund fiktiv die Spuren
des weggezogenen Partners sucht. Hervorgehoben ist die Konnotation
des Umherirrens aus Liebe, wo die Zionsfigur nach HL 5,2; 6,9 als „Meine

Taube, Meine Unschuldige" (Tinn TUT) dargestellt wird, die umherirrt,
wie oben im Zitat aus Mose b. Esra Nr. 11. Zum Bildfeld der Taube und
des Vogels überhaupt gehört das Nest, das ebenfalls als Liebesort konnotiert

ist. In den Hochzeitsliedern ist die Taube, die ins Nest fliegt, die
Braut, die zu ihrem Bräutigam fliegt, und im Piyyut ist die Zionsfigur die
Taube, die zu Gott als ihrem Geliebten oder nach dem Land Israel /
Jerusalem zurückfliegt26. Schon die traditionelle Auslegung von Dtn 22,6
assoziiert das Nest mit dem Land Israel, aber gerade hier liegt der Unterschied

zwischen klassischem und andalusischem Piyyut: Jannai und Kal-
lir benützen beide27 für die Zionsgestalt, die sich im Exil befindet, das

Bild des aus dem Nest verstossenen (Jes 16,2) respektive weggeschickten28

(Dtn 22,6) Vogels. Jannai nennt ihn sogar „die unschuldige Taube".
Aber bei beiden irrt dieser Vogel deshalb umher, weil er nun im Exil von
wilden Tieren oder dem Sturm verfolgt und geplagt wird, und nicht, weil
er nach dem Geliebten sucht. Das Umherirren im Exil ist deshalb im
klassischen Piyyut ein Flüchten vor Feinden und erst in al-Andalus wird
dies in vielen Piyyutim umgedeutet zu einer Gottessuche.

26
Beispiele für den Piyyut: Jehuda Halevi Nr. 381 „Taube der Feme (Ps

56.1), zu deinem Liebhaber fliege zurück, bis du es findest, Sein Zelt, und dort
lass dich nieder." Nr. 324 Ahava (an die Taube der Feme) „Siehe, es rief dich
dein Gott wend deinem Nest dich zu, deinem Zelt, nach Zion." Dieses Motiv
ist typisch für Jehuda Halevi (s. Nr. 75 und seine Zionslieder Nr. 401 Z. 11; 403
Z. 3; 405 Z. 7).

"7 Jannai, Meshallesh der Qerova zu Dtn 22,6 fxr '31 'OPD "TiTna - The

Liturgical Poems of Rabbi Yannai according to the Triennial Cycle of the
Pentateuch and the Holidays, ed. Z. M. RABINOVITZ, 2 Bde, Jerusalem 1985-
1987, Bd. II, S. 168) (Z. 2 und 3): „Wir glichen dem umherirrenden Vogel (Jes
16, 2) und dem einsamen Vogel (Ps 102, 8): aus dem Nest weggeschickt (Jes
16.2) finden wir kein Nest. Die unschuldige Taube wäre genommen worden als

Mutter über den Jungen (Dtn 22,6), wäre nicht Dein Mitleid gewesen wie ein
Vater über die Kinder." Kallir, Qina zu Tish'a be-Av: „Wohin wir auch zogen,
zerriss uns das Wild des Waldes, wohin kann ich vor Deinem Geist fliehen, Dein
Sturm reibt uns auf; ich irre umher (TON) wie ein umherirrender Vogel (Jes

16,2)" (Qinoth für Tischah be-Ab, nebst allen dazu gehörigen Gebeten, ed. S.

Baer& S. H. Bamberger, Rödelheim [reprint Basel 1983], S. 105).
28 Dtn 22,6: das Gebot, die Vogelmutter, die auf ihren Eiern oder ihren

Jungen sitzt, wegzusenden und nicht sie, nur die Eier zu nehmen (DKn mb1!»).

8



Die Rückkehr zu Gott und nach Zion wird auch im klassischen Piyyut
erhofft, und für dieses Thema der Erlösung braucht Kallir29 z.B. auch die

Vogelmetapher. Aber er nimmt dabei als Bild für die Gemeinde Israel die
Tauben im Plural und beschreibt die Sammlung und den Rückflug der

ganzen Vogelschar, während es im andalusischen Piyyut die spezifische
Taube aus dem HL ist, die zum Ort ihres Geliebten zurückfliegt.

Das Motiv der aus Liebe umherirrenden Taube mit seinem neuen
Potential für die Deutung des Exils soll nun am Piyyut Nr. 206 von
Jehuda Halevi gezeigt werden.

3. Jehuda Halevi Nr. 206
Ahava für Shabbat vor dem 9. Av: TQÎOl nil1

Der Taube wurde Schmerz zugefugt, ihre Seele schmachtet,
das Heiligtum dessen, der ,in den höchsten Höhen' (nms) wohnt,

umkreist sie Tag für Tag.

2 Sie gurrt mit ihrer Stimme, / fleht zum Geliebten (Tnb).
3 Es ist bekannt, dass sie in sich / die Flamme des Brandes trägt.
4 Denn ihr Fels und ihre Hoffnung / ist lange fem geblieben

(nnn min).
Nach Ihm verlangte sie, indem sie das Gesetz aufschrieb,
und in ihren Augapfel und Pupille grub sie ihren Geliebten ein.

6 Und wie lange noch soll / mit abgeschnittenem Flügel sein
7 Deine Taube, zertreten / von den Feinden, Gott,
8 mein Geliebter, wie kann sie Verstössen / sein von ihrem Nest?

So sehr begehrt sie nach der Aue, die sie verlassen hat,
und nun siehe, im Land der Wüste (mim) liegt sie!

10 Die Türen zu ihren Freuden / sind vor ihr verschlossen.
11 In ihrem Herzen das Getöse der Zerstörung / dröhnt und wird

immer schlimmer,
12 bring ihr schnell die Tröstungen, von denen einst die Rede war!

Gürtel: 13 Die Freude ist untergegangen (mm): Deine Tora, die angenehme
(mm), musste auf die Strassen hinausgehen, als die Sonne unterging.

(4) 14 „Teure Tochter, / steh auf, sitz,
15 du Schöne, Licht ist über dir, Tochter des Glanzes,
16 das Schiff hat übergesetzt, du bist nicht mehr in Gefangenschaft,

Gürtel: 17 denn alle Wasser von Sheva und Seva können nicht die Liebe
auslöschen."

29 Kallir, Silluq der Qedushta le-hatan: „Wenn Ich mich offenbaren werde
...so werden Meine Tauben aus weiter Feme zu ihrer Hochzeit fliegen" (zit.
nach Ezra Fleischer, trmin mi rmmn tinpn mm [Liturgical Poetry in the
Middle Ages], Jerusalem 1975, S. 164).

Gürtel: 1

(1)

Gürtel: 5

(2)

Gürtel: 9

(3)

9



,-rçaiD ai» at» niaij? 14 nam nnte: naioj n:fT —IT T C — TTI7 T

iii(> jarmn rrbipa n»Din

Tfpwn anb 1^033 »3 piia

Thin rmn

rosn rrmT I T T
Hi 331 fi!DTN31 nana ni h% rmpnn & 5

T C T T T C 2 "

nsiap »nrabl

na 13-] -W1*

w nip naiaa ips ,»iii

nnDK? rrun
*• E T " ni3i^ Tl.??1 ni# narçg

vrçç ^ TjifcFG?rT »n^l. 10

nûrp FWat? 17 D'^lKlp 43^1
niia tit rrb û'jiann Ebnn

nsqçip mf ni3ini t'ç; narçs im -naiif n^Tpç?

»3tp KJ rrj^n niH
J13 D|b nlü? rl> npD' Î!

rprm
k 7 1' majwj ni^

n^ niajji H1? H;D 'ß'ft Ü5 K3Ç? »n *?3 »3

Der Piyyut ist für den Schabbat vor dem 9. Av bestimmt. Es ist ein
Gürtellied mit 4 Strophen und 5 Gürteln. Der Text des 2.30 und 4.
Gürtels31 und des Schlusses ist in verschiedenem Wortlaut überliefert. Aber
der Fokus des Gedichts, das Bild der Zionsfigur in ihrem Aspekt der

30 Der 2. Gürtel beginnt in der Version Jardens mit ib, das ich aber gegen
den Druck bei Jarden nicht mit Shureq, sondern mit Cholem punktiere. Dazu s.

unten am Schluss des 4. Abschnitts.
31 Den 4. Gürtel habe ich nach der Version der Handschrift Ms Adler 3286

Bl. 16, übersetzt, nicht nach Jardens Druck: statt ntfaif „ihre Sonne" steht dort
nnnw, statt mro steht raiy, statt team1? (was metrisch zu lang ist) steht nxab,
und statt mnxt£> m steht mit? ntraiff.

10



Gemeinde Israel, die als Taube auf der Suche nach Gott und nach dem

Tempel umherirrt, ist davon nicht berührt, sodass eine Interpretation der
oben übersetzten Textvariante dennoch einen Sinn macht.

Das Taubenbild mit der im HL vorhandenen Konnotation der
geliebten Frau ist ins Gegenteil verkehrt: sie hat abgeschnittene Flügel,32

ist vom Nest Verstössen und liegt zertreten in der Wüste. Ab der 3.

Strophe ist die Figur der Taube verschwunden, aber das böse Wasser
der Feinde evoziert unter anderem das Wasser der Sintflut und den
suchenden Flug der Taube über dem Wasser, wie ich zeigen werde.

Wo befindet sich die Taube? Laut dem 3. Gürtel liegt sie in der

Wüste, voller Sehnsucht nach der Aue, die sie verlassen hat, womit
Zion gemeint ist. Im 1. Gürtel aber umkreist sie voll Verlangen das

Heiligtum Gottes, der „in den höchsten Höhen wohnt". Dieses Paradox
wird hervorgehoben durch die Homonymie: dasselbe Wort mm»
bedeutet „Wüste" und „höchste Höhen"33. Eine ähnliche paradoxe Homonymie

wiederholt sich mit dem Wort mis? im 4. Gürtel in der Bedeutung

von „untergehen" und „angenehm".
Mit den widersprüchlichen Metaphern aus dem Bildfeld der

geflügelten Taube ist die Dialektik von Ferne und Nähe der Knesset Jisrael

zu ihrer Heimat Zion und zu Gott aufgebaut: Der primäre Widerspruch
ist der, dass die Taube im 1. Gürtel fliegt, aber laut Strophe 2 ihre Flügel

abgeschnitten sind. Ebenfalls ambivalent ist der Ort, an dem sie sich
befindet: Sie ist im Exil, in der Wüste, weit weg von ihrem „Nest" und
ihrem unerreichbaren Geliebten, anderseits ist sie in Gedanken in Zion
und nahe bei Ihm, indem sie immer den Tempel umkreist. Dieses Fliegen

ist aber ein erfolgloses Umherirren: Die Taube, die den Tempel
immer umflattert, aber nie landen kann, hängt bildlich „in der Luft".
Die Metaphorik des unruhigen Suchens und Irrens drückt die Dialektik
des Exils aus: Je weiter sie von Zion und ihrem Geliebten entfernt ist,
desto mehr versetzt sie sich in Gedanken an den Ort ihrer ehemaligen
Liebe und desto mehr irrt sie umher und sucht die Nähe dessen, der „im
höchsten Himmel wohnt". Klanglich ist dieser Widerspruch in der 1.

32 Diese Metapher hat wahrscheinlich Bialiks Bild der bitter weinenden
Shekhina als Vogel mit gebrochenem Flügel beeinflusst (so in seinem Gedicht
nnb; Chajim Nachman Bialik, D1TIP {Poems), with Introductions, Notes and

Supplements, ed. Avner Holtzman, Tel Aviv 2004, S. 227ff.).
33 „Der in den höchsten Höhen wohnt" (Ps 68,5): Zu dieser Deutung von

tms als Himmel s. Mose b. Maimon, Moreh Nevukhim 1,70 (in der
Übersetzung von Friedländer, S. 105-107).

11



Strophe in den beiden Reimwörtern dod, Geliebter (Tn), und nedod,
umherirren (ira rain), hervorgehoben.

Am schärfsten ist das Paradox von Ferne und Nähe aber in der

Sprechsituation ausgedrückt: Wer ist der Sprecher des Piyyuts? Die
Taube, die Knesset Jisrael, ist ja den ganzen Piyyut hindurch stummes
Objekt, über das ein anonymer Sprecher zu Gott redet, ihre Not und
ihre Liebe schildernd. Aber genau bei der entsetzlichen Aussage in der
2. Strophe, wo der Sprecher zu Gott sagt „Deine Taube ist von den
Feinden zertreten, mein Geliebter", scheint sie nicht mehr als 3. Person
fern und abwesend zu sein, denn die Anrede an Gott mit „mein Geliebter"

ist viel eher ihre Stimme als die des anonymen Fürbitters. „Mein
Geliebter" ist im Piyyut immer die Anrede der Knesset Jisrael an Gott,
nie die des anonymen Sprechers. Flier scheint sie Ihm ein einziges Mal
nahe zu sein, indem sie Ihn anredet, dann ist sie wieder fern, indem
über sie geredet wird, bis Gott sich am Schluss wie in einer Kharga34 an
sie wendet.

Wie wird der Umschwung von Trennung zur Vereinigung herbeigeführt?

Im Verlauf des Piyyuts nimmt ihre Entfernung von Ihm und ihr
Elend immer mehr zu, bis im 4. Gürtel mit dem Bild des Untergangs
der Freude und der Sonne der Tiefpunkt erreicht ist: der Untergang der
Sonne meint die Nacht des Exils. Das Schicksal der Tora, die auf die
Strassen hinausgeht, möglicherweise als Ritus eines Fast- und Trauertages

(mTaan 11,1), hat auch die Konnotation des Fremdseins und
Umherirrens und erinnert in der Wortwahl an die Geliebte im HL, die
nachts auf den Strassen nach ihrem Geliebten sucht (HL 3,2). Der
Umschwung setzt genau an diesem Tiefpunkt ein: Gott spricht, dass Er das

Licht über ihr wieder aufgehen lasse und sie jetzt dank des rettenden
Schiffs aus der Gefangenschaft befreit sei.

Hier taucht nun als Bild für das, was Gott und die Knesset Jisrael
trennte, das Wasser auf, denn die Rettung der Knesset Jisrael aus dem
Exil ist metaphorisch wie eine Überfahrt mit dem Schiff dargestellt,
was trennendes Wasser impliziert. Dass Gott Israel durchs Wasser
hindurch an ein sicheres Ufer hinüberbringt, ist eventuell eine Anspielung
auf den Exodus. Das Wasser und die Überwindung des Wassers hat
aber für das Bild der Knesset Jisrael als umherirrende Taube noch ein
weiteres Bedeutungssegment: man wird an die Taube erinnert, die

34
Kharga: die umgangssprachliche (Arabisch oder Romance) Schlusszeile

eines Gürtelliedes, in der die während des ganzen Liedes angeredete stumme
Geliebte ihre Einstimmung zur Liebe gibt.

12



„keine Ruhe fand für ihren Fuss" (Gen 8,9), solange das Wasser der
Sintflut da war. Sowie die irrende Taube nach der Flut schliesslich doch
landen kann und Noah mit dem Ölblatt das Zeichen der Rettung bringt,
so wird sie hier umgekehrt von Gott gerettet, der ihr die Überwindung
des trennenden Wassers (Bild des Exils) und eine „Landung" ermöglicht.

Das Wasser ist auch im Kontext der Panegyrik und der Liebeslieder

das böse, trennende und gefährliche Element35. Einen weiteren,
wieder biblischen Aspekt des trennenden Wassers bringt der Schlusssatz

des Piyyuts mit dem anzitierten Vers aus HL 8,7: „viele Wasser
können die Liebe nicht löschen".

Das „viele Wasser" wird in ShirR VIII,7 als das „Wasser der feindlichen

Völker" gedeutet, hier als das Wasser von Sheva und Seva. Warum
ausgerechnet Sheva und Seva? Diese Namen kommen an der betreffenden

Midraschstelle nicht vor, aber sie bestätigen, dass ein Aspekt des

Wassers, das die Knesset Jisrael überwindet, tatsächlich das Wasser der
Sintflut respektive Wasser des Noah sein kann: Sheva und Seva sind
nämlich in Gen 10,7 als Nachkommen von Kusch, des Enkels von Noah,
genannt. Das Wasser von Sheva und Seva ist nicht nur eine Metapher für
das Trennende des Exils, sondern drückt als Wortspiel im Hebräischen
fast dasselbe aus wie das Wasser der Gefangenschaft, des shevi: Denn
Sheva (tottf) klingt an das Wort shevi ("HS') „Gefangenschaft" an, das in
der vorhergehenden Zeile steht; beide Wörter sind endbetont.

Das Wasser, das die Liebenden im Freundschafts- und Liebeslied
trennt und das die Knesset Jisrael von Gott trennt, bekommt aber wegen

der Anspielung auf HL 8,7 einen weiteren Aspekt: es ist nicht das

Schicksal wie in der weltlichen Poesie, das die Partner trennt, sondern

es ist das metaphorische Wasser der persönlichen Feinde beider
Liebenden36, die dem Liebespaar übel gesinnt sind und dessen gemeinsame

35 Z.B. Mose b. Esra (ed. Brody) Freundschaftslied Nr. 66 Z. 28: „Ich begehrte,

mit ihm zu reden, aber das Meer des Femseins / Weggehens (int n1) ist
stürmisch, und wer kann seine Wellen beruhigen?" Jehuda Halevi (ed. Brody)
rrm "p na, Bd. II Nr. 4 Z. 7: „Sowie deine Gestalt in meinem Traum
hindurchzieht, so möchte ich in deinen Träumen hindurchziehen. Zwischen dir und
mir wogt ein Meer von Tränen." Vergleichbar mit dem Meer ist im Piyyut Nr.
163 von Shlomo b. Gabirol (hier zit. nach bimm px nahe ptb tmrpn 'Tiz/, ed. D.
Jarden, 2 Bde, Jerusalem 1971/1972) der Sumpf, in dem das Schiff der Knesset
Jisrael stecken bleibt, „und keinen Ruderer gibt es, der es herauszieht". Vgl.
auch Mose b. Esra (ed. Brody) Freundschaftslied Nr. 91 Z. 7: „Ich giesse vom
Blut meiner Tränen Ströme aus, so dass kein Segler sie überqueren kann."

36 Die Liebenden müssen sich gegen gemeinsame Feinde wehren: s. Abra-

13



Liebe auslöschen wollen. Der Vers HL 8,7, der im HL als Liebesbekenntnis

der Frau gesagt wird, wird nun hier Gott in den Mund gelegt.37

Der Vers bekommt dadurch eine neue Perspektive: Gott schliesst sich

gleichsam ihrer Aussage im HL an, sodass das Feuer der Liebe nun
auch Seine Liebe zur Knesset Jisrael meint, zu der Er sich wie in einer

Kharga am Schluss des Piyyuts bekennt.
Die Stossrichtung des Piyyuts zielt natürlich, wie es für eine Aha-

va38 üblich ist, von der Trennung und vom Fernsein zur Vereinigung.
Überblicken wir nochmals den ganzen Piyyut, so beginnt er mit
Bildern, die eventuell implizieren, dass das Exil für die „Taube" eine Strafe

bedeutet, die Gott über sie verhängt hat: Gott hat „das Fernbleiben
ausgedehnt", sie ist nun „mit abgeschnittenem Flügel" in der Wüste,

„von den Feinden zertreten" und „vom Nest Verstössen". Das Schlussbild

hingegen stellt das Exil Israels im Nachhinein als Schicksal einer
Liebenden dar, die umherirrt auf der Suche nach Gott, ihrem Geliebten,
und schliesslich von Ihm vor der Bosheit der Feinde gerettet wird.

Das Exil wird also innerhalb des Piyyuts umgedeutet und die Frage,
warum Israel im Exil ist, wird ganz neu gesehen:

Die traditionelle Antwort auf das „Warum" lautet ja irà irxon 'üDö

13S1SS („wegen unserer Sünden sind wir aus unserm Land Verstössen").39

Hier im Piyyut aber entsprechen Gott und Israel am Schluss einem
Liebespaar, das wie in der damaligen Liebespoesie gemeinsam gegen die
Feinde der Liebe - Hasser und Kritiker - ihre Liebe bewahrt haben.

Aus der Perspektive des Schlussbildes erscheint nun auch der
Schmerz der Taube, der in den ersten drei Strophen beschrieben wird,
doppeldeutig: einerseits wird die Taube von den Feinden verletzt,
nachdem sie ins Exil Verstössen wurde, anderseits leidet sie die Qualen
einer Liebenden, die von ihrem Geliebten getrennt ist, und der Text
verschweigt, warum Er sich von ihr getrennt hat. Dass Trennungen von
Freunden nicht begründet werden, ist im Plot der Freundschaftslieder
die übliche Situation: die Trennung wird dort jeweils als ein nicht be-

ham b. Esra Nr. 139 (The Religious Poems ofAbraham b. Esra, Critical Edition

with Introduction and Commentary, ed. I. Levin, 2 Bde, Jerusalem 21998).

Derselbe Vers steht auch als Schlusssatz der Knesset Jisrael in Jehuda
Halevi Nr. 330.

38
Gattungsbegriff für Piyyutim, die die Beracha Ahava, die vor dem Shmac

Jisrael gesagt wird, poetisch bearbeiten.
39 Im Mussafgebet zu Rosch haSchana, Jom Kippur, Pessach, Schawuot

und Sukkot. Diese Sicht des Exils beruht auf der Darstellung in Ez 39,23.

14



gründbarer, vom Verlassenen unverschuldeter Schicksalsschlag
angesehen. Weil nun auch in Piyyut Nr. 206 von Jehuda Halevi gemäss dem
hier abgedruckten Text die Frage nach einer Schuld Zions als Grund für
die Trennung gar nicht aufkommt, weist der Piyyut in doppelter
Hinsicht eine neue Deutung der Exilsproblematik auf:

1) Das Umherirren der Zionsgestalt im Exil muss nicht als Flucht vor
Feinden verstanden werden, sondern kann auch eine Suche nach Gott sein

wie die Suche nach dem Freund in den Lob- und Freundschaftsliedern.

2) Ebenso kann nach dem Muster der unverschuldeten Trennung
von Freunden in diesen panegyrischen Liedern die Schuldfrage Zions
im Piyyut offen bleiben.40

Gerade in diesem 2. Punkt, bei der Frage nach der Schuld Zions, gibt es

nun aber eine Textvariante, die im 2. Gürtel des Piyyuts genau das Gegenteil

aussagt. Welche der Versionen überlieferungsgeschichtlich die bessere

ist, kann erst entschieden werden, wenn es endlich eine wissenschaftliche

Ausgabe der Piyyutim von Jehuda Halevi gibt.41 Aber der Vollständigkeit
halber soll der andere Wortlaut des 2. Gürtels doch kurz erwähnt werden.42

4. Anhang: Wichtige andere Textvarianten

Ich habe den Piyyut oben bis auf den 4. Gürtel43 gemäss dem bei Jarden

abgedruckten Text übersetzt, habe aber seine Punktierung von 17 zu Be-

40 Nur in wenigen Piyyutim wird die Schuld ganz ausgeklammert. Die
Mehrzahl verbindet das neue Motiv des Umherirrens der Zionsfigur auf der
Suche nach dem Geliebten mit dem traditionellen Schuldbekenntnis.

41 Laut Auskunft von Shulamit Elizur (sie leitet das Ezra Fleischer Institute
for Research of Hebrew Poetry in the Genizah - the National Academy of
Sciences in Jerusalem und ist Herausgeberin klassischer Paytanim, Dichter)
arbeitet Josef Yahalom, Jerusalem (sein Forschungsgebiet ist auch die
klassische, aber vor allem spanische Epoche des Piyyuts unter Einbezug des

jeweiligen geistes- und sozialgeschichtlichen Hintergrunds) an einer
wissenschaftlichen Ausgabe der weltlichen Lieder Jehuda Halevis. Für die Piyyutim
Jehuda Halevis gibt es Vorarbeiten von Ezra Fleischer, ntnpb Dürrn tmatn
7 •'TW bw irrTO rnnnn' übn mir (Materialien und Studien im Blick auf eine

zukünftige Ausgabe der Lieder von R. Jehuda Halevi), in: Asufot - Sefer Shana
le-Madda'e ha-Yahadut shel Yad ha-Rav Nissim 5 (1991), S. 103- 181.

42 Ausser dem 2. Gürtel ist auch die Z. 13, der 4. Gürtel, in zwei Versionen
überliefert. Wie schon angemerkt, habe ich dort die Version des Ms Adler
3286 Bl. 16 übernommen. Ebenfalls teilweise, soweit lesbar, hat dieses Ms
auch für die Zeilen 14-16 eine andere Version. Auf all diese Varianten gehe
ich aber nicht ein, da sie mein Thema nicht wesentlich berühren.

43
s. obige Anmerkung.

15



ginn des 2. Gürtels nicht übernommen (dazu s. u. Punkt 4). Seine Version

beruht auf der Ausgabe Davidsons aufgrund der Handschrift Ms
Parma, Sammlung De Rossi 1192, p. 177.44 Eine Handschrift der Kairoer

Geniza (Ms Adler 3286 Bl. 16) hat nun aber andere Lesarten:

(1) Der 2. Gürtel beginnt mit "7 (ihr) statt ib (ihm). Dies wirkt sich auf
die vorgehende Zeile in der 1. Strophe aus, die in dieser Version so
übersetzt werden muss:

Zeile 4 Denn ihr Fels und ihre Hoffnung hat lange ausdehnen lassen ihr
Zeile 5 für sie (77), d. h. Er hat sie lange umherirren lassen. [Umherirren

Diese Lesart ist ebenso möglich wie die Lesart nach der bei Davidson
und Jarden abgedruckten Version: „Er hat Sein Fernbleiben
ausgedehnt". Nedod hat, wie oben erklärt, beide Aspekte, die des Fernbleibens,

der Trennung, und die des Umherirrens.
(2) In der Version des Ms Adler verändert sich nun aber durch den Wegfall

des Pronomens Ihm (ib) auch die Bedeutung des Wortes „sie hatte

Lust" (nmstnn) in der 5. Zeile: das Objekt der Lust ist nicht mehr Gott (an
Ihm ib hatte sie Lust) wie in der Version von Davidson, sondern „sie
hatte Lust am (bS7) Gesetz, das sie schrieb". Die Bedeutung dieses Satzes

muss nun aber negativ sein, weil er den Grund angibt, warum Er ihr das

Umherirren ausgedehnt hat. Folglich ist das Gesetz, das sie schrieb, in
der Version des Ms Adler nicht als Sein Gesetz aufzufassen, sondern als

Gesetz, das sie sich offenbar selbst geschrieben hat in der prägnanten
Bedeutung von „sie befolgte ihre eigenen Gesetze und nicht die von
Gott". Diese Version ist rein sprachlich gesehen deswegen besser, weil
„Lusthaben an etwas" biblisch (Ez 23,5.7) und auch bei Shlomo b. Gabi-
rol mit bl? und nicht mit der Präposition b verbunden wird.45

(3) Der 2. Gürtel ist in der Version des Ms Adler im Unterschied zu
Davidsons Version also eine Kritik an Israel, die Zeile ist mit Zeile 4

zusammen folgendermassen zu übersetzen:

Zeile 4 Denn ihr Fels und ihre Hoffnung / hat lange umherirren lasse

44 Dies schliesse ich aus dem Abdruck des Liedes (mit Kurzkommentar)
bei Ephraim Hazan, nbn min1 ^mb "nmot nrr" uvsn, in: Sinai 80 (1977), S.

10-13), der genau dem Text in Jardens Ausgabe entspricht. Einzig die
Punktierung des Wortes zu Beginn des 2. Gürtels ist anders: Jarden liest 47,

Hazan ib.
45 Auf dieses Problem wies mich Shulamit Elizur hin, Ez 23,5.7 zitierend:

„Sie hat Lust nach ihren Liebhabern": das Verb ms? steht im pacal mit bl?

verbunden. Shlomo b. Gabirol verwendet es auch im hitpa'el, aber ebenfalls mit
71? verbunden (lt. Wörterbuch von Eliezer Ben-Yehuda).

16



Zeile 5 sie (nb), weil sie Lust hatte am Gesetz, das sie geschrieben hatte, und
mit ihrem Augapfel und Pupille (mmi pti^ta) höhlte sie Brunnen aus.

Der Wortlaut der 5. Zeile ist auf Hebräisch:

raun mm mrrn picna mro m bv mw m nb

Die Lesung ist bis auf das undeutliche Beth bei rinn dank der Mithilfe
von Prof. Shulamit Elizur gesichert, aber die Bedeutung ist dennoch nur
schwer verständlich. Nach ihrer Vermutung spielt der Vers auf Jer
2,1346 an, sodass das Aushöhlen der Brunnen, als leere Brunnen aufge-
fasst, eventuell wieder das selbstherrliche Aufschreiben fremder Gesetze

meint. Die Wörter „Augapfel und Pupille" können als Blick47
verstanden werden und gemäss Ez 23,5.7 den lüsternen Blick Israels auf
andere Gesetze oder Religionen meinen.

4) Jarden punktiert das ib in der 5. Zeile mit Shureq, sodass der Sinn
ist: „Hätte sie doch Lust gehabt am Gesetz, das sie aufschrieb." Weiter
interpretiert er das Wort n*nx (n mit Mappiq) nicht als „ihr Fels", also

Gott, sondern sieht es als spezielle Form des Wortes „ihre Gestalt" (mix
statt nnmx) an48. Nach Jarden bedeutet der Vers also in Anspielung auf
Dtn 32,10 „Er (Gott) hütete ihn (das Volk) wie Seinen Augapfel
try)": „Hätte sie doch ihre Lust gehabt am Gesetz, das sie geschrieben
hatte, und daran, dass ihre Gestalt als Augapfel (Gottes) geformt war
(wörtlich: gehauen war)."49 Ich ziehe hier aber, wie meine Übersetzung
des Piyyuts zeigt, die Interpretation von Hazan vor: „sie hat Ihn in ihren

Augapfel eingegraben", weil dies ohne die Konjektur von mri als „ihre
Gestalt" auskommt, und zweitens ist das Wohnen des Geliebten im Auge
oder Herzen der Liebenden ein Topos der Liebespoesie.71

46 Jer 2,13 „Zwei Übel hat Mein Volk gemacht: sie verliessen Mich, die
Quelle lebendigen Wassers, um sich Brunnen zu graben, zerbrochene Brunnen,
die das Wasser nicht halten."

47
Auge im Sinn von „Blick" ist, wie ich gesehen habe, möglich: z.B.

braucht Mose b. Esra (ed. Brody) Nr. 185 Z. 18, den Ausdruck „Die Blüten
(auf den Wangen des Geliebten) mit dem Augapfel pflücken (prit m)"
(ähnlich in Nr. 179 Z. 4).

48 Er verweist für die ungewöhnliche Form auf Ps 49,16 und auf den
Kommentar von Saadja Gaon, man müsse dort ans als nnmx lesen.

49 Das andere Wort für Augapfel/Pupille (ps? rinn), das Jehuda Halevi im
Plural braucht, stammt aus Sach 2,12.

50 So in seinem Kurzkommentar zum Piyyut (Sinai 80 [1977], S. 10-13).
51 Mose b. Esra (ed. Brody) Nr. 74 Z. 4 und Nr. 7 Z. 4 (dort in der

Anmerkung Belegstellensammlung).

17


	Zion als umherirrende Geliebte : die andalusische Umdeutung des Exils

