Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 64 (2008)

Artikel: Zion als umherirrende Geliebte : die andalusische Umdeutung des Exils
Autor: Gutmann-Griun, Meret

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zion als umherirrende Geliebte:
die andalusische Umdeutung des Exils

von Meret Gutmann-Griin*

Eine der literarischen Hauptfiguren in der hebridischen liturgischen
Poesie ist die Zionsfigur. Obwohl sie so zentral ist und ihre Darstellung
ein authentisches Zeugnis des jeweiligen jiidischen Selbstverstdndnis-
ses ist, blieb sie als literarische Gestalt im Piyyut (v1°9), der liturgischen
Poesie, bis jetzt wenig erforscht.' In meiner Dissertation’ untersuchte
ich in motivvergleichender Methode die Charakterisierungen der Zions-
gestalt in der klassischen Epoche und im ,,Goldenen Zeitalter von al-
Andalus (ca. 950-1150).

Das Ergebnis meiner Untersuchung zeigt, wie sehr sich der Aussage-
gehalt dieser Figur in der andalusischen Epoche verdndert hat. Im klassi-
schen Piyyut hat Zion wie in der Bibel die Funktion, Stadt und Volk als
weibliche Personifikation zu reprisentieren, z.B. in den Piyyutim zu Pes-
sach und Schawuot als Verlobte und als Braut Gottes. In den andalusi-
schen Piyyutim aber tritt zum ersten Mal in der hebrédischen Literatur
eine Zionsgestalt auf, die das Exil als Problem der Beziehung zwischen
Gott und Israel in all seinen Aspekten von Klage, Anklage, Liebesklage,
Sehnsucht ausdriickt. Denn erst in al-Andalus bekommt die Zionsfigur
auf der ganzen Bandbreite ihrer Personifikationen in den Piyyutim eine

* Dr. Meret Gutmann-Griin, Kiferholzstrasse 111, CH-4058 Basel. — Der vor-
liegende Beitrag ist die tiberarbeitete Fassung eines auf dem XXX. Deutschen
Orientalistentag im September 2007 in Freiburg 1. Br. gehaltenen Vortrags.

! Einzig BENZION DINURs (hebriische) Untersuchung 2°%@17m 1178 5w aninT
2R 2w nvwonn Inon2 (Die Gestalt Zions und Jerusalems im historischen
Bewusstsein Israels), in: Zion. A Quarterly for Research in Jewish History 16
(1951), S. 1-17, ist zu nennen.

* Zion als Frau. Das Frauenbild Zions in der Poesie von al-Andalus auf
dem Hintergrund des klassischen Piyyuts, Phil.-Diss Basel 2006 (erscheint
2008 im Verlag Peter Lang).

> FRANZ DELITZSCH, Zur Geschichte der jiidischen Poesie, Leipzig 1836,
S. 44-45, nennt das 10. Jh. (940-1040) ,,das goldene Zeitalter* und das 11. Jh.
(1040-1140) ,.das silberne Zeitalter*.



Sprechrolle: sie spricht nicht nur als verlassene Ehefrau und kinderlose
Mutter, sondern auch als Geliebte und Liebende, als Verlobte und Braut
und als (verlassene) Ehefrau.* Die subjektive Sprache einer individuellen
Sprecherin, der Zionsgestalt, beniitzend verschieben die Piyyutim von al-
Andalus das Exilsproblem des Volkes Israel psychologisierend auf die
menschliche Ebene. Das weibliche Geschlecht der Sprechfigur Zions in
diesen zum Teil als Dialog mit Gott gestalteten Piyyutim ist ideal, weil
sie — anders als ,,Isracl, Mein erstgeborener Sohn“ (Ex 4,22)° — zu Gott in
der erwihnten Beziehungsvielfalt eines Liebes- und Eheverhiltnisses
steht. Sie kann als weibliche Figur in al-Andalus sogar zum Spiegelbild
der Seele und zur Identifikationsfigur fiir das Individuum werden.

* Im klassischen Piyyut (in den Piyyutim zu Pessach und Schawuot) ist sie
in der Gestalt der Verlobten und Braut eine stumme Figur ohne Sprechpart. In
der klassischen Periode hat sie nur in Piyyutim mit klagender Thematik eine
Sprechrolle: Hier spricht sie als verlassene Frau und Mutter, die ihre Kinder
verloren hat.

> Zur biblischen Darstellung des Volkes Israel in Bildern einer ménnlichen
Gestalt und Identifikationsfigur s. ILANA PARDES, The Biography of Ancient
Israel. National Narratives in the Bible, Berkeley, CA 2000 (= Contraversions;
Bd. 14).

% Die Lieder an / iiber die Seele beniitzen eine Metaphorik, um das ,,Exil*
und die Gefangenschaft der Seele in der Welt respektive im Korper auszu-
driicken, die genau der Darstellung des Exils und der Gefangenschaft Zions / Is-
raels unter den Vélkern der Welt entspricht. Einzelne Dichter beniitzen Zion als
Identifikationsfigur fiir ihr literarisches Ich: Mose b. Esra stilisiert sich als poeta
exul, indem er dieselbe Metaphorik des ,,Umbherirrens* und ,,Gefangenseins* be-
niitzt wie bei der Darstellung der exilierten Zionsfigur. Selbst das Siindenbe-
kenntnis ,,wegen meiner Siinden* bezieht er auf sein eigenes Schicksal: s. ROSS
BRANN, Constructions of Exile in Hispano-Hebrew and Hispano-Arabic Elegies
(hebr.), in: T. ROSEN & R. TSUR (eds.), Studies in Hebrew Literatur — Israel Le-
vin Jubilee Volume, 2 Bde, Tel Aviv 1994, Bd. 1, S. 45-61, dort S. 51-54. Jehuda
Halevi stellt seine fiktive Riickkehr nach Jerusalem (Zionslieder Nr. 401 Z. 11;
403 Z. 3; 405 Z. 7) mit dhnlicher Sprache dar wie die Riickkehr der Zionsgestalt
nach Jerusalem. Zionslied Nr. 401 Z. 11: ,,0 hitte ich doch Fliigel, so dass ich
weit weg floge! (nach Ps 55,7) Ich wiirde umherwandern und mein Herz zwi-
schen den Hiigeln von Betar zerspringen lassen. Ahnlich spricht die Zionsge-
stalt in seinem Piyyut Nr. 75 Z. 7: ,M6ge Er mir doch Fliigel geben wie einem
Sperling, um zu meinem Hiigel (Jerusalem) zu fliegen und mir Freiheit auszuru-
fen!* — Jehuda Halevis weltliche Lieder werden hier zitiert nach Diwan des Abu-
I-Hasan Jehuda Halevi, ed. H. BRODY, Bd. I-II:277 W (mit Anmerkungen),
Bd. IV: wipn v (Anmerkungen nicht mehr gemacht), Berlin 1894-1930
[reprint: ed. A. M. HABERMANN, Farnsborough 1971] und seine Piyyutim nach:
on A b wIpn 1w, ed. D. JARDEN, 4 Bde, Jerusalem 1978-1985.

2



Im folgenden Beitrag soll in einem ersten Abschnitt kurz der litera-
turgeschichtliche Hintergrund der von mir untersuchten Zionsfigur
skizziert werden. Der zweite Abschnitt zeigt das literarisch Neue der
andalusischen Zionsgestalt am Bild der umherirrenden Taube. Der zent-
rale dritte Abschnitt illustriert meine These zur andalusischen Umdeu-
tung des Exils am Beispiel des Piyyuts Nr. 206 (ed. JARDEN) von Jehu-
da Halevi. Als Anhang bringt der vierte Abschnitt einige Textvarianten
dieses Piyyuts als Beispiel dafiir, dass eine wissenschaftliche Ausgabe
der Piyyutim immer noch aussteht und notig ist.

1. Die Zionsgestalt

Die ,,Frau Zion* ist schon in der Bibel eine Personalmetapher fiir die
Stadt Zion und fiir das Volk Israel.” Auf dem Hintergrund biblischer
Texte und 1m Vergleich mit exemplarischen Piyyutim der klassischen
Piyyutdichtung von Eretz Jisrael (Jannai, 6. Jh., und Kallir, 7. Jh.) treten
die neuen Charakterisierungen der Zionsgestalt klar hervor. Es stellt sich
nun die Frage, wo die literarische Herkunft der neuartigen Zionsfigur zu
suchen ist. Verkiirzt gesagt, gilt als Grund fiir den erwihnten Paradig-
menwechsel die bekannte Tatsache, dass in der Mitte des 10. Jahrhun-
derts am Hof von Chasdai b. Shaprut, dem jiidischen Wesir des Kalifen
Abd ar-Rahmans III. (912-961), der jiidische Dichter Dunash b. Labrat
als erster in der arabischen quantitativen Metrik hebrdische Lieder tiber
weltliche Themen schrieb. Die Ubernahme arabischer Metren und The-
men setzte sich trotz Widerstand Ende des 10. Jahrhunderts durch, und in
den neuen Texten, vor allem in den Liebesliedern und panegyrischen
Liedern an den Patron und / oder den Freund, wurden nun zum ersten
Mal seit dem biblischen Hohenlied auch die Frau und die Liebe wieder
ein Thema. Das Lob der weiblichen Schonheit® und die nuancierte Dar-

7 Zion“ ist eine Personalunion in dem Sinn, dass ,.Stadt“ metonymisch fiir
»Volk* steht. Solche weiblichen Metonymien sind im Mittelmeerraum der
Antike tblich (z.B. ist Chryse bei Sophokles, Philoktet, v. 270 und 1327,
sowohl Nymphe als auch Insel). DINUR (71°% 22 7T, S. 4) verweist auf yTaan
6,2 zu Jes 51,16: ,,um Zion zu sagen: du bist Mein Volk - das ist Israel”. Als
Antwort darauf die Worte von R. Chanina bar Papa: ,,Wir sind die ganze Bibel
durchgegangen und haben nicht gefunden, dass Israel Zion genannt werde,
ausser diesem: um Zion zu sagen: du bist Mein Volk*. Auch ShirR 1,30 zu HL
1,4 thematisiert die Appellative fiir ,,Israel*“: Es gebe 10 Namen der Freude fiir
[srael, dabei wird in der Aufzdhlung der ,,prooftexts® Israel gemiss jeweiligem
biblischen Zitat Bat Zion, Israel, Jerusalem oder Knesset Jisrael genannt.

% Das Lob ist ambivalent, weil nur Schénheit (oder Hisslichkeit) einer Frau

3



stellung von Liebe, Treue und Sehnsucht in einem Freundschaftsverhilt-
nis sind neue Themen, die auch die Darstellung der ,,Frau Zion* im
Piyyut verdndern. Denn dieselben Dichter, Shlomo b. Gabirol, Isaak b.
Gijjat, Mose b. Esra, Jehuda Halevi, Abraham b. Esra, schrieben im 11.
und 12. Jahrhundert ja nicht nur fiir die Synagoge, sondern auch Lustlie-
der (pwn »w) und Lob- und Freundschaftslieder fiir den Hof. Die ,,welt-
liche* hebridische Poesie ging mit der traditionellen synagogalen Dich-
tung eine Verbindung ein, aus welcher der Piyyut nicht nur neue Motive
gewann, sondern auch eine neue Metaphorik.

2. Das Bild der umherirrenden Taube
und das Motiv der Sehnsucht

Die Bildersprache, in der Zion als Geliebte und Liebende beschrieben
wird, ndhrt sich in al-Andalus aus zwei Quellen: der juddo-arabischen
Liebes- und Freundschaftspoesie und der Bibel, vor allem dem Hohen-
lied (ferner: HL). Dank diesem Kontakt mit der weltlichen Poesie wird
die Sprache des HL in ihrer Erotik wieder belebt, anders als dies dem
klassischen Piyyut moglich war. Wenn ndmlich der klassische Piyyut
sich auslegend auf eine Bibelstelle bezieht, so steht der Intertext immer
im Dienst der liturgischen Aufgabe des jeweiligen Piyyuts. Deshalb
wird ein Zitat aus dem HL, sei es in der Bibel metaphorisch oder wort-
lich gemeint, immer mit den traditionellen rabbinischen Deutungen
beladen, so dass der Bildempfinger oft wichtiger wird als der Bild-
spender.” Im andalusischen Piyyut hingegen tritt die sinnliche Sprache

in dieser ménnlichen Perspektive wichtig ist, die Gefiihle der Frau hingegen
nie ein Thema sind. TOVA ROSEN (Unveiling Eve. Reading Gender in Medie-
val Hebrew Literature, Philadelphia 2003) hat gezeigt, in welchen gesell-
schaftlichen Kontext von misogyner Frauendarstellung im Mittelalter dieses
Schonheitsideal einzuordnen ist. In meinem literarischen Kontext der Piyyutim
ist die Schonheit der Frau, also Zions respektive der Gemeinde Israel, hinge-
gen ein spiritueller Wert und verweist auf Heiliges.

’ So wird HL 8.5 (,,unter dem Apfelbaum habe ich dich [mask.] geweckt*)
im klassischen Piyyut nach ShirR 8,5 ed. DUNSKY S. 168 (,,unter dem Apfel-
baum — das ist der Sinai®, vgl. ShirR 5,2 zu HL 5,2 ed. DUNSKY S. 127) auf [s-
raels Erlosung durch Gott hin ausgelegt und das Geschlecht der Personen ent-
sprechend vertauscht: Ich ist Gott und dich (weiblich) ist Israel. In al-Andalus
hingegen betont das ,,Wecken™ neben dem traditionellen Bildempfinger der
Erlésung auch den Bildspender des ,,Weckens zur Liebe* in Anspielung auf
HL 5,2: Jehuda Halevi Nr. 179, Me ‘ora fur Schawuot, 2. Strophe: ,,Ich schlief
und mein Geliebter weckte mich, zu Liebesstunden machte Er mich bereit.

4



des HL in Interaktion mit der reichen Metaphorik der neu entstandenen
Liebes- und Freundschaftspoesie. Die Metaphorik des HL wird durch
die Neukombination mit den ,,Liecbesmetaphern® aus dem Lustlied und
der Panegyrik erweitert. Diese Amplifizierung nennt man neue Kohi-
renzbildung.'

Das Bild der Taube im HL 2,14, das in ShirR 2,30"" traditionell auf
Israel ausgelegt wird, ermoglicht nun eine der interessantesten neuen
Kohérenzbildungen. Im Piyyut wird ndmlich die Knesset Jisrael im
Exil zu einer ,,in den Felsspalten aus Liebe umherirrenden Taube™:

In Mose b. Esra'? (ed. BERNSTEIN) Nr. 11 *3%1 n2 *mp beginnt die
erste Strophe:

""" Neue Kohirenzbildung® ist ein Begriff aus der Metapherntheorie von
RUBEN ZIMMERMANN (Geschlechtermetaphorik und Gottesverhdlitnis, Tra-
ditionsgeschichte und Theologie eines Bildfeldes in Urchristentum und antiker
Umwelt, Tiibingen 2001, S. 46-49) fiir das Phdnomen, dass traditionelle Bild-
spender wie ,,Taube® in der metaphorischen Interaktion neue Bildsegmente be-
kommen und das Bedeutungspotenzial des Bildempfingers erweitern. Beispie-
le fiir Amplifizierungen der Metaphern aus dem HL durch Bedeutungstransfer
aus dem Vokabular der andalusischen Poesie: der blithende Garten als Bild fiir
Erlésung Zions als Stadt und Volk wird positiv verstirkt durch das Gartenbild
im Lust- / Weinlied und im Einleitungsteil (Nasib) der Panegyrik (dort Meta-
pher fiir Genuss, Vergniigen, Jugend, Freundlichkeit des Patrons). Der schlecht
gehiitete Weinberg (HL 1,6), der von den Fiichsen zerstort wird (HL 2,15),
respektive die Triimmerstitte Jerusalems als Bild fiir Israel im Exil verschmilzt
mit dem Bild des zerstorten Liebeslagers (A¢/al) in der Qasida (dort Metapher
fiir Sehnsucht nach vergangener Freundschaft und Liebe). Die schone Stimme
der Taube als Stimme Israels beim Beten wird verstiarkt durch das andalusische
Bild der Taube fiir die schone Sangerin. Thre klagende Stimme wird verstirkt
durch das Bild der klagenden Taube, einer Identifikationsfigur fiir das Ich des
Sprechers in der andalusischen Liebesklage. Die lange Nacht als Bild fiir das
Exil bekommt ein neues Bildsegment der Sehnsucht durch den Topos der
Schlaflosigkeit und des Zihlens der Sterne in der Nacht im andalusischen
Liebeskontext. Das Liebesfeuer, das durch Wasser nicht geléscht werden kann,
als Bild fiir die Treue Israels zu Gott trotz des Hasses der Feinde wird verstirkt
durch die Metaphern ,,Feuer der Liebe und ,,Wasserbiche des weinenden
Liebeskranken, die das Feuer nicht I6schen kénnen® im Lustlied und in der
Panegyrik.

' Diese Auslegung stammt aus MehkY be-sallah par. B ed. HOROVITZ &
RABIN S. 94.

'> Mose b. Esras weltliche Dichtungen werden zitiert nach: 97w, ed. H.
BRrRODY, 2 Bde, Berlin / Jerusalem 1934/5-1941/2; die religiosen Dichtungen
nach: w7 "W, ed. Sh. BERNSTEIN, Tel Aviv 1956/7.



Steh auf, Meine Tochter, und geh, kehr zuriick in deine Stidte als Dritte."?
Siche, Ich sende euch den Elija.

Vor Liebe krank ist meine Taube in den Felsspalten umhergeirrt (HTHJM).

Das Bild der ,,Taube in den Felsspalten* ist Zitat aus HL 2,14. Es wird
hier kombiniert mit dem Zitat aus HL 2,5, der Beschreibung der Gelieb-
ten als ,,liebeskrank®. Diese Kombination wird vom Dichter durch die
Idee des Umbherirrens erweitert, die aus HL 3,1.2 stammt: “Des Nachts
auf meinem Lager suchte ich, den meine Seele liebt. Ich suchte ihn,
doch ich fand ihn nicht. So will ich aufstehen und in der Stadt umher-
gehen, auf den Gassen und Pldtzen, und suchen den, den meine Seele
liebt...*. Die literarische Quelle dieser Erweiterung ist im Kontext der
Lob- und Freundschaftslieder zu finden, wo der Begriff des Umbherir-
rens mit dem Verb 771 als terminus technicus zentral ist:

Das Lob- und Freundschaftslied in der altarabischen Form der Qasi-
da beginnt in seinem Einleitungsteil (dem Nasib) oft mit der Liebeskla-
ge iiber das Weggehen des Freundes. Die sprechende Figur ist der ver-
lassene Mann, der umherirrt, weil sein Freund und Geliebter wegge-
gangen ist. Die Sprache, mit der die Sehnsucht nach dem Freund aus-
gedriickt wird, beniitzt die Metapher des ,,Herzens'", das suchend um-
herirrt. Aus einer Menge von Beispielen zitiere ich folgende drei aus
Mose b. Esras und Jehuda Halevis Diwan:

- Mose b. Esra'® bezeichnet die Trennung vom Freund als ofel ha-
nedod (17371 99IX). Dieser Begriff kann hier Doppeltes heissen: ,,Dun-
kelheit des Fernseins und Dunkelheit des Umherirrens®.

" Nach Jes 19,24; nach einer Anmerkung des Herausgebers (Bernstein) ist
mit dem Ausdruck ,als Dritte” im Piyyut hier gemeint: kehr zum 3. Mal
zuriick, ndmlich aus dem 2. Exil.

" 77701 ,umherirrend* ist das feminine Partizip von 771.

'* Das Herz zieht hinter dem Freund her: als Beispiel unter vielen s. Mose
b. Esra (ed. BRODY), Nr. 110 Anfang. Zusammenstellung der Belege durch
Brody in seinem Kommentar zu Lied Nr. 21 Z. 3. Ebenso in Jehuda Halevis
Piyyut Nr. 184. Statt des Herzens kann es auch das Auge sein, das auf den
Spuren des Freundes umbherirrt: z. B. bei Jehuda Halevi (ed. BRODY) Nr. 94 1y
72771 (. freigebiges Auge®), Freundschaftslied an Shlomo Ibn Ghiyyat (Zusam-
menfassung des Anfangs): Das Auge zieht wie eine Héndlerin umbher, freige-
big seine Trinen als verfliissigte Kristalle gegen Schlaflosigkeit eintauschend.
(Fortsetzung, Z. 5-8, in Ubersetzung:) ,,Weinend geht es iiber die Triimmer der
Liebesstiitte, die seine Stimme nicht héren und nicht antworten. Die Hand der
Trennung / des Umherirrens (7171) begniigte sich nicht, die Stétte zu zerstéren:
sie erschiitterte durch das, was mir geschah, auch die Winde meines Herzens.*

' (ed. BRODY) Nr. 64,2 und 66,12.



- In Anspielung auf Kains Schicksal fasst Mose b. Esra im Brief an
Abraham b. abi Alfarg'” seine Verlassenheit von Freunden so zusam-
men: ,,Jch wohne im Land des Umbherirrens® (711 ¥7X%, Gen 4,6).

- Auch Jehuda Halevi'® beginnt sein Freundschaftslied an Isaak und
Mose b. Esra mit dem Motiv der Trennung von seinen Freunden:
,Wenn ich mich an seine Freundschaft erinnere, so werden die Pflocke
meines Herzens ausgerissen und sie schlagen das Zelt auf den Fliigeln
des Umbherirrens (7171) auf.* Hier meint nedod das Umbherirren, das mit
der Suche nach dem wegziehenden Geliebten konnotiert ist."”

Mose b. Esra verwendet in seinen arabischen Uberschriften im Sefer
ha-Anag”® in Entsprechung zum hebriischen nedod den arabischen Beg-
riff firdg (3 _%). Firag bedeutet ,,separation, disunion, or abandonment*,*'
das hebrédische nedod hat aber die zusétzliche Bedeutungskomponente
des Umbherirrens, wie die semantische Untersuchung zeigt™”. Eben diese
polyvalente Bedeutung macht nun das Wort nedod respektive nod,” das
aus dem Vokabular der Lob- und Freundschaftslieder™ stammt, zu einem
Schliisselbegriff, der eine neue Deutung des Exils erdffnet.

Auch die traditionelle Deutung des Exils™ hingt am Begriff des ne-
dod, das als Umbherirren unter den Volkern verstanden wird geméss Hos
0,17: ,,Mein Gott wird sie verwerfen, weil sie nicht auf lhn horten: sie
werden Umbherirrende (2°7711) sein unter den Volkern.*

In al-Andalus hat das Umbherirren die neue Konnotation des Umherir-

'7 (ed. BRODY) Nr. 195,20, ebenfalls in Nr. 40,42.

'* Jehuda Halevi (ed. BRODY) Bd. II Nr. 24 S. 243 Z. 39f. Das Zitat asso-
zilert den Vers Jes 33,20: ,,Schau Zion an ... seine Pflocke werden nicht mehr
ausgerissen werden*.

1% Das Bild ,Fligel des Umbherirrens™ bedeutet, dass der Liebende hinter
dem Geliebten herzieht.

2 Sefer ha-‘Anaq = Kitab zahr ar-rivad in: ed. BRODY, Bd. I S. 297-404.

' So Edward W. Lane & Stanley Lane-Poole (eds.), An Arabic-English
Lexicon, 8 Bde, London 1863-1893, Bd. 1,6, S. 2385.

*2 Siehe den semantischen Exkurs in meiner Dissertation: Teil 11 6.2.3.

3 Beides sind Infinitive der Wurzel 1-7- 7.

** Das Wort kommt auch in den Lustliedern vor, hat dort aber eine andere
Bedeutung: in der Bedeutung von ,sich entziehen, weggehen® charakterisiert es
die grausame Geliebte / den grausamen Geliebten, die / der sich dem Liebhaber

verweigert. Im Lustlied hat der Begriff nedod als ,Feuer des Weggehens* die
Funktion, die Liebe im Schwung zu halten, ohne die Konnotation von Sehnsucht.

2> EkhaR ed. BUBER S. 36 zu Ekha 1,8: ,,Schwer hat Israel gesiindigt, deshalb
ist sie zur Nidda (77), zur unreinen Frau, geworden: Zum Umbherirren (710707).

7



rens auf den Spuren des wegzichenden Geliebten: die Zionsfigur irrt auf
der Suche nach Gott umher, wie der verlassene Freund fiktiv die Spuren
des weggezogenen Partners sucht. Hervorgehoben ist die Konnotation
des Umbherirrens aus Liebe, wo die Zionsfigur nach HL 5,2; 6,9 als ,,Mei-
ne Taube, Meine Unschuldige* (*nnn *niv) dargestellt wird, die umherirrt,
wie oben im Zitat aus Mose b. Esra Nr. 11. Zum Bildfeld der Taube und
des Vogels tiberhaupt gehort das Nest, das ebenfalls als Liebesort konno-
tiert ist. In den Hochzeitsliedern ist die Taube, die ins Nest fliegt, die
Braut, die zu ihrem Brautigam fliegt, und im Piyyut ist die Zionsfigur die
Taube, die zu Gott als ithrem Geliebten oder nach dem Land Israel / Jeru-
salem zuriickfliegt”®. Schon die traditionelle Auslegung von Dtn 22,6
assozilert das Nest mit dem Land Israel, aber gerade hier liegt der Unter-
schied zwischen klassischem und andalusischem Piyyut: Jannai und Kal-
lir beniitzen beide®” fiir die Zionsgestalt, die sich im Exil befindet, das
Bild des aus dem Nest verstossenen (Jes 16,2) respektive weggeschick-
ten”” (Dtn 22,6) Vogels. Jannai nennt ihn sogar ,,die unschuldige Taube*.
Aber bei beiden irrt dieser Vogel deshalb umher, weil er nun im Exil von
wilden Tieren oder dem Sturm verfolgt und geplagt wird, und nicht, weil
er nach dem Geliebten sucht. Das Umbherirren im Exil ist deshalb im
klassischen Piyyut ein Fliichten vor Feinden und erst in al-Andalus wird
dies in vielen Piyyutim umgedeutet zu einer Gottessuche.

*® Beispiele fiir den Piyyut: Jehuda Halevi Nr. 381 , Taube der Ferne (Ps
56,1), zu deinem Liebhaber fliege zurtick, bis du es findest, Sein Zelt, und dort
lass dich nieder.” Nr. 324 Ahava (an die Taube der Ferne) ,,Siehe, es rief dich
dein Gott ... wend deinem Nest dich zu, deinem Zelt, nach Zion.” Dieses Motiv
ist typisch flir Jehuda Halevi (s. Nr. 75 und seine Zionslieder Nr. 401 Z. 11; 403
Z.3,405Z. 7).

*7 Jannai, Meshallesh der Qerova zu Dtn 22,6 (°RP >27 0rd 2 - The
Liturgical Poems of Rabbi Yannai according to the Triennial Cycle of the
Pentateuch and the Holidays, ed. Z. M. RABINOVITZ, 2 Bde, Jerusalem 1985-
1987, Bd. I, S. 168) (Z. 2 und 3): ,,Wir glichen dem umbherirrenden Vogel (Jes
16, 2) und dem einsamen Vogel (Ps 102, 8): aus dem Nest weggeschickt (Jes
16,2) finden wir kein Nest. Die unschuldige Taube wére genommen worden als
Mutter {iber den Jungen (Dtn 22,6), wire nicht Dein Mitleid gewesen wie ein
Vater tiber die Kinder.” Kallir, Qina zu Tish‘a be-Av: ,,Wohin wir auch zogen,
zerriss uns das Wild des Waldes, wohin kann ich vor Deinem Geist flichen, Dein
Sturm reibt uns auf; ich irre umher (71IX) wie ein umherirrender Vogel (Jes
16,2) (Qinoth fiir Tischah be-Ab, nebst allen dazu gehirigen Gebeten, ed. S.
BAER & S. H. BAMBERGER, Rddelheim [reprint Basel 1983], S. 105).

* Dtn 22,6: das Gebot, die Vogelmutter, die auf ihren Eiern oder ihren
Jungen sitzt, wegzusenden und nicht sie, nur die Eier zu nehmen (axn m>'w).

8



Die Riickkehr zu Gott und nach Zion wird auch im klassischen Piyyut
erhofft, und fiir dieses Thema der Erldsung braucht Kallir’® z.B. auch die
Vogelmetapher. Aber er nimmt dabei als Bild fiir die Gemeinde Israel die
Tauben im Plural und beschreibt die Sammlung und den Riickflug der
ganzen Vogelschar, wihrend es im andalusischen Piyyut die spezifische
Taube aus dem HL ist, die zum Ort ihres Geliebten zuriickfliegt.

Das Motiv der aus Liebe umherirrenden Taube mit seinem neuen
Potential fiir die Deutung des Exils soll nun am Piyyut Nr. 206 von
Jehuda Halevi gezeigt werden.

3. Jehuda Halevi Nr. 206
Ahava fur Shabbat vor dem 9. Av: 772821 711

Giirtel: 1 ~ Der Taube wurde Schmerz zugefiigt, ihre Seele schmachtet,
das Heiligtum dessen, der ,in den héchsten Hohen” (m27v) wohnt,
umkreist sie Tag fiir Tag.

(1) 2 Sie gurrt mit ihrer Stimme, / fleht zum Geliebten (7177).
3 Es ist bekannt, dass sie in sich / die Flamme des Brandes trigt.
4 Denn ihr Fels und ihre Hoffnung / ist lange fern geblieben
(71737 7270).

Giirtel: 5 Nach Thm verlangte sie, indem sie das Gesetz aufschrieb,
und in ihren Augapfel und Pupille grub sie ihren Geliebten ein.

(2) 6 Und wie lange noch soll / mit abgeschnittenem Fliigel sein
7 Deine Taube, zertreten / von den Feinden, Gott,
8 mein Geliebter, wie kann sie verstossen / sein von threm Nest?

Giirtel: 9 So sehr begehrt sie nach der Aue, die sie verlassen hat,
und nun siche, im Land der Wiiste (m27Y) liegt sie!

(3) 10 Die Tiiren zu ihren Freuden / sind vor ihr verschlossen.
11 In threm Herzen das Getose der Zerstérung / drohnt und wird
immer schlimmer,
12 bring ihr schnell die Trostungen, von denen einst die Rede war!

Giirtel: 13 Die Freude ist untergegangen (7727W): Deine Tora, die angenehme
727y), musste auf die Strassen hinausgehen, als die Sonne unterging.

4) 14 ,, Teure Tochter, / steh auf, sitz,
15 du Schone, Licht ist tiber dir, Tochter des Glanzes,
16 das Schiff hat iibergesetzt, du bist nicht mehr in Gefangenschaft,
Giirtel: 17 denn alle Wasser von Sheva und Seva kénnen nicht die Liebe
ausloschen.”

* Kallir, Sillug der Qedushta le-hatan: ,,\Wenn Ich mich offenbaren werde

.. so werden Meine Tauben aus weiter Ferne zu threr Hochzeit fliegen® (zit.

nach EZRA FLEISCHER, 0°1°27 "»°2 NM2avn Wipn W [Liturgical Poetry in the
Middle Ages], Jerusalem 1975, S. 164).



DY

n3a1i0 air git

717p 1a00n
TP a2
11733 aERn)

nasn Ay

nAm 928
ol g~

a0 ngp
A33% 130

Q A7y3
IR Wi
137 1§ 7

ANY Ny

Y RY RIP
REu =R
v W K

SIPUEY N

— T v e —

nixy 17 27

Aipa min
17923 *3 ¥
A702] A3 73

niana jigrga

n$oa PE SN
niany T
ovild 0y

D23 iR A7
oyianm wng

nizing 7§ ®oyinp

MR nag
a1 72 nye?

TmT |l

TRYJ MY

miazh abow rY

17 7wEY Ay i

AP N 0¥ N3N A7 S

NIy AR AR KRy

10

Aana N7 -N1Yy Ang

15

K30 R 02 %39 *p 53 7

Der Piyyut ist fiir den Schabbat vor dem 9. Av bestimmt. Es ist ein
Giirtellied mit 4 Strophen und 5 Giirteln. Der Text des 2.*° und 4. Giir-
tels’’ und des Schlusses ist in verschiedenem Wortlaut iiberliefert. Aber
der Fokus des Gedichts, das Bild der Zionsfigur in ihrem Aspekt der

** Der 2. Giirtel beginnt in der Version Jardens mit 17, das ich aber gegen
den Druck bei Jarden nicht mit Shureqg, sondern mit Cholem punktiere. Dazu s.
unten am Schluss des 4. Abschnitts.

! Den 4. Giirtel habe ich nach der Version der Handschrift Ms Adler 3286
Bl. 16, tibersetzt, nicht nach Jardens Druck: statt nwnw ,,ihre Sonne® steht dort
Tnnw, statt 7and steht 727y, statt X°¥10% (was metrisch zu lang ist) steht nxxY,
und statt 7T27RY DX steht 727V qwnaw.

10



Gemeinde Israel, die als Taube auf der Suche nach Gott und nach dem
Tempel umbherirrt, ist davon nicht beriihrt, sodass eine Interpretation der
oben {ibersetzten Textvariante dennoch einen Sinn macht.

Das Taubenbild mit der im HL vorhandenen Konnotation der ge-
liebten Frau ist ins Gegenteil verkehrt: sie hat abgeschnittene Fliigel,”
ist vom Nest verstossen und liegt zertreten in der Wiiste. Ab der 3.
Strophe ist die Figur der Taube verschwunden, aber das bose Wasser
der Feinde evoziert unter anderem das Wasser der Sintflut und den
suchenden Flug der Taube iiber dem Wasser, wie ich zeigen werde.

Wo befindet sich die Taube? Laut dem 3. Giirtel liegt sie in der
Wiiste, voller Sehnsucht nach der Aue, die sie verlassen hat, womit
Zion gemeint ist. Im 1. Girtel aber umkreist sie voll Verlangen das
Heiligtum Gottes, der ,,in den héchsten Hohen wohnt®. Dieses Paradox
wird hervorgehoben durch die Homonymie: dasselbe Wort n1a7y be-
deutet ,,Wiiste* und ,,héchste Hohen*. Eine dhnliche paradoxe Homo-
nymie wiederholt sich mit dem Wort 727v im 4. Giirtel in der Bedeu-
tung von ,,untergehen* und ,,angenehm®.

Mit den widerspriichlichen Metaphern aus dem Bildfeld der geflii-
gelten Taube ist die Dialektik von Ferne und Nihe der Knesset Jisrael
zu ithrer Heimat Zion und zu Gott aufgebaut: Der primire Widerspruch
1st der, dass die Taube im 1. Giirtel fliegt, aber laut Strophe 2 ihre Flii-
gel abgeschnitten sind. Ebenfalls ambivalent ist der Ort, an dem sie sich
befindet: Sie ist im Exil, in der Wiiste, weit weg von ihrem ,,Nest* und
threm unerreichbaren Geliebten, anderseits ist sie in Gedanken in Zion
und nahe bei Ihm, indem sie immer den Tempel umkreist. Dieses Flie-
gen ist aber ein erfolgloses Umherirren: Die Taube, die den Tempel
immer umflattert, aber nie landen kann, hangt bildlich ,,in der Luft®.
Die Metaphorik des unruhigen Suchens und Irrens driickt die Dialektik
des Exils aus: Je weiter sie von Zion und ithrem Geliebten entfernt ist,
desto mehr versetzt sie sich in Gedanken an den Ort ihrer chemaligen
Liebe und desto mehr irrt sie umher und sucht die Ndhe dessen, der ,,im
hochsten Himmel wohnt”. Klanglich ist dieser Widerspruch in der 1.

*? Diese Metapher hat wahrscheinlich Bialiks Bild der bitter weinenden
Shekhina als Vogel mit gebrochenem Fliigel beeinflusst (so in seinem Gedicht
729; CHAJIM NACHMAN BIALIK, 2w (Poems), with Introductions, Notes and
Supplements, ed. AVNER HOLTZMAN, Tel Aviv 2004, S. 227{f.).

= ,Der in den hochsten Hohen wohnt* (Ps 68.5): Zu dieser Deutung_ von
may als Himmel s. Mose b. Maimon, Moreh Nevukhim 1,70 (in der Uber-
setzung von FRIEDLANDER, S. 105-107).

11



Strophe in den beiden Reimwdrtern dod, Geliebter (717), und nedod,
umherirren (7171 71277), hervorgehoben.

Am schirfsten ist das Paradox von Ferne und Néhe aber in der
Sprechsituation ausgedriickt: Wer ist der Sprecher des Piyyuts? Die
Taube, die Knesset Jisrael, 1st ja den ganzen Piyyut hindurch stummes
Objekt, tiber das ein anonymer Sprecher zu Gott redet, ihre Not und
ihre Liebe schildernd. Aber genau bei der entsetzlichen Aussage in der
2. Strophe, wo der Sprecher zu Gott sagt ,,.Deine Taube ist von den
Feinden zertreten, mein Geliebter*, scheint sie nicht mehr als 3. Person
fern und abwesend zu sein, denn die Anrede an Gott mit ,,mein Gelieb-
ter ist viel eher ihre Stimme als die des anonymen Fiirbitters. ,,Mein
Geliebter* 1st im Piyyut immer die Anrede der Knesset Jisrael an Gott,
nie die des anonymen Sprechers. Hier scheint sie [hm ein einziges Mal
nahe zu sein, indem sie Thn anredet, dann ist sie wieder fern, indem
iiber sie geredet wird, bis Gott sich am Schluss wie in einer Kharga™ an
sie wendet.

Wie wird der Umschwung von Trennung zur Vereinigung herbeige-
fithrt? Im Verlauf des Piyyuts nimmt ihre Entfernung von Ihm und ihr
Elend immer mehr zu, bis im 4. Giirtel mit dem Bild des Untergangs
der Freude und der Sonne der Tiefpunkt erreicht ist: der Untergang der
Sonne meint die Nacht des Exils. Das Schicksal der Tora, die auf die
Strassen hinausgeht, moglicherweise als Ritus eines Fast- und Trauer-
tages (mTaan II,1), hat auch die Konnotation des Fremdseins und Um-
herirrens und erinnert in der Wortwahl an die Geliebte im HL, die
nachts auf den Strassen nach ihrem Geliebten sucht (HL 3,2). Der Um-
schwung setzt genau an diesem Tiefpunkt ein: Gott spricht, dass Er das
Licht tiber ihr wieder aufgehen lasse und sie jetzt dank des rettenden
Schiffs aus der Gefangenschaft befreit sei.

Hier taucht nun als Bild fiir das, was Gott und die Knesset Jisrael
trennte, das Wasser auf, denn die Rettung der Knesset Jisrael aus dem
Exil ist metaphorisch wie eine Uberfahrt mit dem Schiff dargestellt,
was trennendes Wasser impliziert. Dass Gott Israel durchs Wasser hin-
durch an ein sicheres Ufer hiniiberbringt, ist eventuell eine Anspielung
auf den Exodus. Das Wasser und die Uberwindung des Wassers hat
aber flir das Bild der Knesset Jisrael als umherirrende Taube noch ein
weiteres Bedeutungssegment: man wird an die Taube erinnert, die

¥ Kharga: die umgangssprachliche (Arabisch oder Romance) Schlusszeile
eines Giirtelliedes, in der die wihrend des ganzen Liedes angeredete stumme
Geliebte ihre Einstimmung zur Liebe gibt.

12



,keine Ruhe fand fiir ihren Fuss® (Gen 8.,9), solange das Wasser der
Sintflut da war. Sowie die irrende Taube nach der Flut schliesslich doch
landen kann und Noah mit dem Olblatt das Zeichen der Rettung bringt,
so wird sie hier umgekehrt von Gott gerettet, der ihr dic Uberwindung
des trennenden Wassers (Bild des Exils) und eine ,,Landung® ermog-
licht. Das Wasser ist auch im Kontext der Panegyrik und der Liebeslie-
der das bose, trennende und gefihrliche Element™. Einen weiteren,
wieder biblischen Aspekt des trennenden Wassers bringt der Schluss-
satz des Piyyuts mit dem anzitierten Vers aus HL 8,7: ,,viele Wasser
konnen die Liebe nicht 16schen®.

Das ,,viele Wasser* wird in ShirR VIIIL,7 als das ,,Wasser der feindli-
chen Volker* gedeutet, hier als das Wasser von Sheva und Seva. Warum
ausgerechnet Sheva und Seva? Diese Namen kommen an der betreffen-
den Midraschstelle nicht vor, aber sie bestidtigen, dass ein Aspekt des
Wassers, das die Knesset Jisrael iiberwindet, tatsachlich das Wasser der
Sintflut respektive Wasser des Noah sein kann: Sheva und Seva sind
ndmlich in Gen 10,7 als Nachkommen von Kusch, des Enkels von Noah,
genannt. Das Wasser von Sheva und Seva ist nicht nur eine Metapher fiir
das Trennende des Exils, sondern driickt als Wortspiel im Hebréiischen
fast dasselbe aus wie das Wasser der Gefangenschaft, des shevi: Denn
Sheva (Xaw) klingt an das Wort shevi ("2v) ,,Gefangenschaft™ an, das in
der vorhergehenden Zeile steht; beide Worter sind endbetont.

Das Wasser, das die Liebenden im Freundschafts- und Liebeslied
trennt und das die Knesset Jisrael von Gott trennt, bekommt aber we-
gen der Anspielung auf HL 8,7 einen weiteren Aspekt: es ist nicht das
Schicksal wie in der weltlichen Poesie, das die Partner trennt, sondern
es ist das metaphorische Wasser der personlichen Feinde beider Lie-
benden™, die dem Liebespaar iibel gesinnt sind und dessen gemeinsame

3 7.B. Mose b. Esra (ed. BRODY) Freundschaftslied Nr. 66 Z. 28: ,,Ich bege-
hrte, mit ihm zu reden, aber das Meer des Fernseins / Weggehens (7171 @°) ist
stiirmisch, und wer kann seine Wellen beruhigen?** Jehuda Halevi (ed. BRODY)
7ax 77 o, Bd. II Nr. 4 Z. 7: ,,Sowie deine Gestalt in meinem Traum hin-
durchzieht, so mochte ich in deinen Triaumen hindurchziehen. Zwischen dir und
mir wogt ein Meer von Tranen.” Vergleichbar mit dem Meer ist im Piyyut Nr.
163 von Shlomo b. Gabirol (hier zit. nach 717723 jar mnbw *27% wpn W, ed. D.
JARDEN, 2 Bde, Jerusalem 1971/1972) der Sumpf, in dem das Schiff der Knesset
Jisrael stecken bleibt, ,,und keinen Ruderer gibt es, der es herauszieht®. Vgl.
auch Mose b. Esra (ed. BRODY) Freundschaftslied Nr. 91 Z. 7: ,,Ich giesse vom
Blut meiner Tridnen Strome aus, so dass kein Segler sie tiberqueren kann.*

3 Die Liebenden miissen sich gegen gemeinsame Feinde wehren: s. Abra-

13



Liebe ausloschen wollen. Der Vers HL 8,7, der im HL als Liebesbe-
kenntnis der Frau gesagt wird, wird nun hier Gott in den Mund gelegt.”’
Der Vers bekommt dadurch eine neue Perspektive: Gott schliesst sich
gleichsam ihrer Aussage im HL an, sodass das Feuer der Liebe nun
auch Seine Liebe zur Knesset Jisrael meint, zu der Er sich wie in einer
Kharga am Schluss des Piyyuts bekennt.

Die Stossrichtung des Piyyuts zielt natiirlich, wie es fiir eine Aha-
va’® iiblich ist, von der Trennung und vom Fernsein zur Vereinigung.
Uberblicken wir nochmals den ganzen Piyyut, so beginnt er mit Bil-
dern, die eventuell implizieren, dass das Exil fiir die ,,Taube® eine Stra-
fe bedeutet, die Gott tiber sie verhidngt hat: Gott hat ,,das Fernbleiben
ausgedehnt®, sie ist nun ,,mit abgeschnittenem Fliigel* in der Wiiste,
,,von den Feinden zertreten* und ,,vom Nest verstossen®. Das Schluss-
bild hingegen stellt das Exil Israels im Nachhinein als Schicksal einer
Liebenden dar, die umherirrt auf der Suche nach Gott, threm Geliebten,
und schliesslich von IThm vor der Bosheit der Feinde gerettet wird.

Das Exil wird also innerhalb des Piyyuts umgedeutet und die Frage,
warum Israel im Exil ist, wird ganz neu gesehen:

Die traditionelle Antwort auf das ,,Warum® lautet ja 12°73 1°R0n *19n
18X (,,wegen unserer Siinden sind wir aus unserm Land verstossen*).”
Hier im Piyyut aber entsprechen Gott und Israel am Schluss einem Lie-
bespaar, das wie in der damaligen Liebespoesie gemeinsam gegen die
Feinde der Liebe — Hasser und Kritiker — ihre Liebe bewahrt haben.

Aus der Perspektive des Schlussbildes erscheint nun auch der
Schmerz der Taube, der in den ersten drei Strophen beschrieben wird,
doppeldeutig: einerseits wird die Taube von den Feinden verletzt,
nachdem sie ins Exil verstossen wurde, anderseits leidet sie die Qualen
einer Liebenden, die von ithrem Geliebten getrennt ist, und der Text
verschweigt, warum Er sich von ihr getrennt hat. Dass Trennungen von
Freunden nicht begriindet werden, ist im Plot der Freundschaftslieder
die tibliche Situation: die Trennung wird dort jeweils als ein nicht be-

ham b. Esra Nr. 139 (The Religious Poems of Abraham b. Esra, Critical Edi-
tion with Introduction and Commentary, ed. 1. LEVIN, 2 Bde, Jerusalem 21998).

37 Derselbe Vers steht auch als Schlusssatz der Knesset Jisrael in Jehuda
Halevi Nr. 330.

** Gattungsbegriff fiir Piyyutim, die die Beracha 4hava, die vor dem Shma‘
Jisrael gesagt wird, poetisch bearbeiten.

¥ Im Mussafgebet zu Rosch haSchana, Jom Kippur, Pessach, Schawuot
und Sukkot. Diese Sicht des Exils beruht auf der Darstellung in Ez 39,23,

14



grilndbarer, vom Verlassenen unverschuldeter Schicksalsschlag ange-
sehen. Weil nun auch in Piyyut Nr. 206 von Jehuda Halevi geméss dem
hier abgedruckten Text die Frage nach einer Schuld Zions als Grund fiir
die Trennung gar nicht aufkommt, weist der Piyyut in doppelter Hin-
sicht eine neue Deutung der Exilsproblematik auf:

1) Das Umbherirren der Zionsgestalt im Exil muss nicht als Flucht vor
Feinden verstanden werden, sondern kann auch eine Suche nach Gott sein
wie die Suche nach dem Freund in den Lob- und Freundschaftsliedern.

2) Ebenso kann nach dem Muster der unverschuldeten Trennung
von Freunden in diesen panegyrischen Liedern die Schuldfrage Zions
im Piyyut offen bleiben.*

Gerade in diesem 2. Punkt, bei der Frage nach der Schuld Zions, gibt es
nun aber eine Textvariante, die im 2. Giirtel des Piyyuts genau das Gegen-
teil aussagt. Welche der Versionen iiberlieferungsgeschichtlich die bessere
ist, kann erst entschieden werden, wenn es endlich eine wissenschaftliche
Ausgabe der Piyyutim von Jehuda Halevi gibt.*' Aber der Vollstindigkeit
halber soll der andere Wortlaut des 2. Giirtels doch kurz erwihnt werden.*

4. Anhang: Wichtige andere Textvarianten

Ich habe den Piyyut oben bis auf den 4. Giirtel” gemiss dem bei Jarden
abgedruckten Text iibersetzt, habe aber seine Punktierung von 17 zu Be-

* Nur in wenigen Piyyutim wird die Schuld ganz ausgeklammert. Die
Mehrzahl verbindet das neue Motiv des Umbherirrens der Zionsfigur auf der
Suche nach dem Geliebten mit dem traditionellen Schuldbekenntnis.

*I Laut Auskunft von Shulamit Elizur (sie leitet das Ezra Fleischer Institute
for Research of Hebrew Poetry in the Genizah — the National Academy of
Sciences in Jerusalem und ist Herausgeberin klassischer Paytanim, Dichter)
arbeitet Josef Yahalom, Jerusalem (sein Forschungsgebiet ist auch die
klassische, aber vor allem spanische Epoche des Piyyuts unter Einbezug des
jeweiligen geistes- und sozialgeschichtlichen Hintergrunds) an einer wissen-
schaftlichen Ausgabe der weltlichen Lieder Jehuda Halevis. Fiir die Piyyutim
Jehuda Halevis gibt es Vorarbeiten von EZRA FLEISCHER, NRXIP% 211™¥1 2™
N W YW Ny aTan' 70 a7 (Materialien und Studien im Blick auf eine
zukiinftige Ausgabe der Lieder von R. Jehuda Halevi), in: Asufot - Sefer Shana
le-Madda‘e ha-Yahadut shel Yad ha-Rav Nissim 5 (1991), S. 103- 181.

** Ausser dem 2. Giirtel ist auch die Z. 13, der 4. Giirtel, in zwei Versionen
tiberliefert. Wie schon angemerkt, habe ich dort die Version des Ms Adler
3286 BIl. 16 iibernommen. Ebenfalls teilweise, soweit lesbar, hat dieses Ms
auch fiir die Zeilen 14-16 eine andere Version. Auf all diese Varianten gehe
ich aber nicht ein, da sie mein Thema nicht wesentlich beriihren.

“'s. obige Anmerkung.

15



ginn des 2. Giirtels nicht iibernommen (dazu s. u. Punkt 4). Seine Ver-
ston beruht auf der Ausgabe Davidsons aufgrund der Handschrift Ms
Parma, Sammlung De Rossi 1192, p. 177.* Eine Handschrift der Kai-
roer Geniza (Ms Adler 3286 Bl. 16) hat nun aber andere Lesarten:

(1) Der 2. Giirtel beginnt mit 577 (ihr) statt 12 (ihm). Dies wirkt sich auf
die vorgehende Zeile in der 1. Strophe aus, die in dieser Version so
ibersetzt werden muss:

Zeile 4 Denn ihr Fels und ihre Hoffnung hat lange ausdehnen lassen ihr

Zeile 5 fiir sie (717), d. h. Er hat sie lange umherirren lassen. [Umbherirren
Diese Lesart ist ebenso moéglich wie die Lesart nach der bei Davidson
und Jarden abgedruckten Version: ,,Er hat Sein Fernbleiben ausge-
dehnt*. Nedod hat, wie oben erklirt, beide Aspekte, die des Fernblei-
bens, der Trennung, und die des Umbherirrens.

(2) In der Version des Ms Adler verdndert sich nun aber durch den Weg-
fall des Pronomens Ihm (19) auch die Bedeutung des Wortes ,,sie hatte
Lust* (723vn7) in der 5. Zeile: das Objekt der Lust ist nicht mehr Gott (an
Thm 1% hatte sie Lust) wie in der Version von Davidson, sondern ,sie
hatte Lust am (?¥) Gesetz, das sie schrieb®. Die Bedeutung dieses Satzes
muss nun aber negativ sein, weil er den Grund angibt, warum Er ihr das
Umbherirren ausgedehnt hat. Folglich ist das Gesetz, das sie schrieb, in
der Version des Ms Adler nicht als Sein Gesetz aufzufassen, sondern als
Gesetz, das sie sich offenbar selbst geschrieben hat in der prignanten
Bedeutung von ,sie befolgte ihre eigenen Gesetze und nicht die von
Gott™. Diese Version ist rein sprachlich gesehen deswegen besser, weil
,,Lusthaben an etwas* biblisch (Ez 23,5.7) und auch bei Shlomo b. Gabi-
rol mit ¥ und nicht mit der Priposition % verbunden wird."’

(3) Der 2. Girtel ist in der Version des Ms Adler im Unterschied zu
Davidsons Version also eine Kritik an Israel, die Zeile ist mit Zeile 4
zusammen folgendermassen zu tibersetzen:

Zeile 4  Denn ihr Fels und ihre Hoffnung / hat lange umherirren lasse

* Dies schliesse ich aus dem Abdruck des Liedes (mit Kurzkommentar)
bei EPHRAIM HAZAN, 1777 77170 2217 "72ax21 71" v, in: Sinai 80 (1977), S.
10-13), der genau dem Text in Jardens Ausgabe entspricht. Einzig die
Punktierung des Wortes zu Beginn des 2. Giirtels ist anders: Jarden liest 15,
Hazan 5.

4 Auf dieses Problem wies mich Shulamit Elizur hin, Ez 23,5.7 zitierend:
,.Sie hat Lust nach ihren Liebhabern*: das Verb 2iv steht im pa‘al mit v ver-
bunden. Shlomo b. Gabirol verwendet es auch im hitpa‘el, aber ebenfalls mit
%y verbunden (It. Worterbuch von Eliezer Ben-Yehuda).

16



Zeile 5 sie (7?), weil sie Lust hatte am Gesetz, das sie geschrieben hatte, und
mit ihrem Augapfel und Pupille (m221 1w k2) hohlte sie Brunnen aus.

Der Wortlaut der 5. Zeile ist auf Hebriisch:
72X N1 NI PWIRA 703 N7 DY TaAY 00

Die Lesung ist bis auf das undeutliche Beth bei m™12a dank der Mithilfe
von Prof. Shulamit Elizur gesichert, aber die Bedeutung ist dennoch nur
schwer verstdndlich. Nach ihrer Vermutung spielt der Vers auf Jer
2.13% an, sodass das Aushohlen der Brunnen, als leere Brunnen aufge-
fasst, eventuell wieder das selbstherrliche Aufschreiben fremder Geset-
ze meint. Die Worter ,,Augapfel und Pupille konnen als Blick®’ ver-
standen werden und geméss Ez 23,5.7 den liisternen Blick Israels auf
andere Gesetze oder Religionen meinen.

4) Jarden punktiert das 17 in der 5. Zeile mit Shureq, sodass der Sinn
ist: ,,Hitte sie doch Lust gehabt am Gesetz, das sie aufschrieb.” Weiter
interpretiert er das Wort 7% (7 mit Mappig) nicht als ,,ihr Fels®, also
Gott, sondern sieht es als spezielle Form des Wortes ,,ihre Gestalt® (7%
statt 1n1%) an®®. Nach Jarden bedeutet der Vers also in Anspielung auf
Dtn 32,10 ,,Er (Gott) hiitete ihn (das Volk) wie Seinen Augapfel ( 1w
wy)“: |, Hitte sie doch ihre Lust gehabt am Gesetz, das sie geschrieben
hatte, und daran, dass ihre Gestalt als Augapfel (Gottes) geformt war
(wortlich: gehauen war).“*” Ich ziehe hier aber wie meine Ubersetzung
des Piyyuts zeigt, die Interpretation von Hazan vor: ,,sie hat Thn in ihren
Augapfel eingegraben®, weil dies ohne die Konjektur von 77 als ,,thre
Gestalt” auskommt, und zweitens ist das Wohnen des Geliebten im Auge
oder Herzen der Liebenden ein Topos der Liebespoesie.”

% Jer 2,13 ,Zwei Ubel hat Mein Volk gemacht: sie verliessen Mich, die
Quelle lebendigen Wassers, um sich Brunnen zu graben, zerbrochene Brunnen,
die das Wasser nicht halten.*

4 Auge im Sinn von ,Blick™ ist, wie ich gesehen habe, moglich: z.B.
braucht Mose b. Esra (ed. BRODY) Nr. 185 Z. 18, den Ausdruck ,,Die Bliiten
(auf den Wangen des Geliebten) mit dem Augapfel pflicken (pw-x 72)“
(dhnlich in Nr. 179 Z. 4).

* Er verweist fiir die ungewshnliche Form auf Ps 49,16 und auf den
Kommentar von Saadja Gaon, man miisse dort 2% als on7¥ lesen.

* Das andere Wort fiir Augapfel/Pupille (¥ n23), das Jehuda Halevi im
Plural braucht, stammt aus Sach 2,12.

> S0 in seinem Kurzkommentar zum Piyyut (Sinai 80 [1977], S. 10-13).

>! Mose b. Esra (ed. BRODY) Nr. 74 Z. 4 und Nr. 7 Z. 4 (dort in der An-
merkung Belegstellensammlung).

17



	Zion als umherirrende Geliebte : die andalusische Umdeutung des Exils

