
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

ELIOR, RACHEL, Jewish Mysticism: The Infinite Expression of Freedom,

translated by Yudith Nave & Arthur B. Millman, Oxford; Portland,

Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization 2007, 207 S.,

mit Appendix, Bibliographie und Index, geb. gr. 8°, ISBN/ISSN-13:
978-1-874774-67-9, ISBN-10: 1-874774-67-6.

ELIOR, RACHEL, The Mystical Origins of Hasidism, translated by
Shalom Carmi, Oxford; Portland, Oregon: The Littman Library of
Jewish Civilization 2006, 259 S., mit Glossar, Bibliographie und zwei
Indizes, geb. gr.8°, ISBN/ISSN-13: 978-1-874774-67-9,'ISBN-10: 1-

874774-67-6.

Mit zwei Monographien von Rachel Elior setzt die Littman Library of Jewish
Civilization ihr verdienstvolles Übersetzungsprogramm hebräischer Werke auf
dem Gebiet der jüdischen Mystik fort. Damit werden nicht nur interessante
Arbeiten für solche Leser erschlossen, die des Hebräischen unkundig sind,
sondern auch zahlreiche Zitate, die in der hebräischen Ausgabe natürlich aus
den Originalquellen zitiert werden, zweisprachig zugänglich. Das Buch
„Jewish Mysticism: The Infinite Expression of Freedom" erschien bereits 1997
auf Hebräisch unter dem Titel paneha ha-sonot sei ha-herut, wörtlich „das
andere Gesicht der Freiheit". Mit der Übersetzung wurden Yudith Nave und
Arthur B. Millman vom Hebrew Institute of Boston betraut. In ihrem „Translators'

Preface" erhält der Leser Einblick in die oft unterschätzte Arbeit der
Übersetzer, die einige Beispiele für die Probleme bei Quellenzitaten anführen.
Jede Übersetzung der Quellen stellt schliesslich eine Interpretation dar. Doch
nicht jedes Detail kann verständlich erklärt werden, zumal die Texte der
jüdischen Mystik auch für Muttersprachler sehr „obscure" sind, wie die
Übersetzer betonen (S. VII). Vorhandene Übersetzungen passen nicht immer
zur Argumentation des Autors, und die Übersetzer können sich nicht in den

Forschungsstand zu allen Quellen einarbeiten. Die lang erwartete Edition mit
englischer Übersetzung des Sefer Jesira von A. Peter Hayman (Tübingen
2004) hätte allerdings berücksichtigt werden können.

Mit einem berühmten (übersetzten) Zitat von Albert Einstein wird der
Leser auf das Thema des Buches eingestimmt. In dem Motto heisst es unter
anderem: „Das Schönste, was wir erleben können, ist das Geheimnisvolle
Das Erlebnis des Geheimnisvollen - wenn auch mit Furcht gemischt - hat
auch die Religion gezeugt." Rachel Elior will keinen chronologischen Abriss
der jüdischen Mystik oder die Entwicklung mystischer Terminologie vorlegen,

357



sondern versucht, dieses „Geheimnisvolle" über die Epochen hinweg in den
unterschiedlichsten Texten aufzuspüren. Im einleitenden ersten Kapitel wird
die Entstehung der umfangreichen „Jewish Mystical Library" als Phänomen
der mystischen bzw. visionären Wahrnehmung der Realität dargestellt: „Mysticism

deals mainly with another reality that exists beyond the perceptible
world" (S. 3). Mit dieser schlichten Feststellung eröffnet die Vf. eine kurze
Darlegung verschiedener Aspekte, die bei Definitionen der jüdischen Mystik
eine Rolle spielen, wie etwa der unvollständige und manchmal zufallige
Charakter der Auswahl an Überlieferungen, die die Jahrhunderte überdauert
haben. Sie findet für ihre Beschreibung der mystischen Bibliothek die Metapher

einer „archäologischen Ausgrabung" (S. 14), die neben Spektakulärem
auch viel Fragmentarisches und Interpretationsbedürftiges zu Tage fördert.
Schliesslich wird noch der Frage nachgegangen, wie mystische Erfahrung
zustande kommt, und die Vielschichtigkeit der Sprache in den Blick genommen.

Die Einführung in die mystische Bibliothek endet mit der Aufzählung
herausragender Beispiele für die Entstehung mystischer Konzepte, die sich auf
die im biblischen Text verborgene Bedeutung beziehen oder sich von ihm zu
völlig neuen Visionen inspirieren lassen. Zu ersteren zählt die Vf. unter anderem

die Henoch-Apokalypse, die Shabbatopferlieder aus Qumran und Hekha-
lot-Zutarti mit den Shïur-Qoma-Tra<\\l\onen. Zu den Schriften, die völlig neue
Konzepte präsentieren, gehören Sefer Jesira, Sefer ha-Razim, Sefer ha-Bahir,
sowie eine lange Reihe späterer, auch häretischer kabbalistischer Werke von
Autoren wie Joseph Gikatilla, Shlomo Molcho, Joseph Karo, Chajim Vital,
Abraham Michael Cardoso, Mose Chajim Luzzatto, Jakob Frank und Abraham
Isaak Kook. Eine ausführliche, alphabetische Liste wichtiger Mystiker und
ihrer Werke sowie ihrer historischen und inhaltlichen Einordnung wird
übrigens am Ende des Buches auf über zwanzig Seiten der Bibliographie
vorangestellt. Im Hauptteil widmet sich die Vf. in drei Kapiteln den Themen
Text, Leben und Sprache, die mit dem Schlüsselbegriff „Freiheit" die
Erfahrungswelt des Mystikers erschliessen. Ausgangspunkt ist die bereits in der
Midrasch-Literatur anklingende unendliche Bedeutungsvielfalt der Tora, die
„freedom of thought" und eine „infinity of interpretation" zulässt, worauf der
englische Titel des Buches anspielt. Die Vf. findet dafür immer wieder
bemerkenswerte Beispiele und Zitate berühmter Mystiker, wie etwa die gewagte
Gleichsetzung von Mose Chajim Luzzatto, „the Holy One, blessed be He, and
the Torah and Israel are one" (S. 37). Die Möglichkeit der freien Textinterpretation

schafft die Voraussetzung für eine mystische Lektüre, die den Leser
selbst verwandeln kann und ihn in Kontakt mit dem implizierten göttlichen
Ursprung der heiligen Texte bringt. Im Zusammenhang mit der Frage, wer als

Mystiker gelten kann, wird eine ganze Reihe von Charakteristika aufgezählt,
die von charismatischer Ausstrahlung, spiritueller Grösse und visionärer
Begabung bis zur Fähigkeit der Dekodierung heiliger Texte und der Entschlüsselung

der „complexities of language" (S. 57) reichen. Mit solchen Qualitäten
und „göttlichem" kreativen Potential ausgestattet ist die Grenze zum messiani-
schen Selbstbewusstsein des Mystikers fliessend und wird in entsprechenden
Erweckungserlebnissen wie bei Abraham Abulafia mitunter auch ganz über-

358



schritten. Der Prototyp der mystischen Metamorphose, des Übergangs von
dieser in die jenseitige Welt, ist nach Elior Henochs Verwandlung in den Engel
Metatron, die im Sefer Hekhalot (3 Henoch) beschrieben wird. Assoziationsreich

(Sinai-Offenbarung, Ezechiel-Theophanie) wird die „Reinigung" im
göttlichen Feuer, nach Elior „the eternal sacred fire of the Temple", zum Mittel der

Apotheose (S. 79). Diese Erklärung basiert auf der von der Vf. an anderer
Stelle ausgeführten These vom priesterlichen Hintergrund der Hekhalot-Litera-
tur {The Three Temples. On the Emergence ofJewish Mysticism, Oxford; Portland

2004). Zur englischen Übersetzung des Zitats aus §19 der Synopse zur
Hekhalot-Literatur (ed. Peter Schäfer et al., Tübingen 1981) heisst es im
Vorwort, dass die Wendung man xoa nx mrcawn rrrrn anphw im Kontext
von Eliors Argumenation übersetzt worden sei: „... took me by fire to serve the
throne". Philologisch wird diese Übersetzung damit gerechtfertigt, dass

semasot „Dämmerung" (hen ha-semasot) oder „Sonnen" bedeuten könne, die
Lesart hesamasut dagegen nicht sehr wahrscheinlich sei. Tatsächlich findet
sich genau diese Lesart noch einmal in 3 Henoch (§ 52) und wird dort in der
Übersetzung der Hekhalot-Literatur I (ed. Peter Schäfer & Klaus Herrmann,
Tübingen 1995) passend zum Kontext übersetzt: „Einige von ihnen [sc. den

Engeln] laufen als Boten und einige von ihnen stehen bereit zum Dienst" (S.
122); kongruent dazu heisst es in § 19: „...mich in Dienst nahm, dem Thron der
Herrlichkeit zu dienen" (S. 43). Die von Eliors Argumentation inspirierte
englische Interpretation ist hier wohl etwas zu frei.

Dass allzu weitgehende mystische Auslegungen auch Gefahren in sich

bergen, zeigt sich nach Elior immer wieder in der mystischen Tradition, die
mit anarchischen und antinomistischen Tendenzen subversive Kräfte entfesseln

kann. Die Häresie ist die Kehrseite der grenzenlosen Freiheit der Mystiker,
deren Schicksal nicht immer Verehrung sondern oft auch Verfolgung bereithält
und deren Visionen als Wahnsinn verdammt werden können. Neben den
bekannteren Biographien von Shabbtai Zvi und Nathan von Gaza - auch Jesus
und Paulus „probably belong to this category" (S. 94) - wird beispielsweise
noch auf den mit Bann belegten Mordechai Joseph Leiner (1800-1854)
hingewiesen, dessen chassidische Schrift Me Siloah unittelbar nach ihrem
Erscheinen 1860 in Wien verbrannt wurde. Kreative und zerstörerische Kräfte
liegen nach Elior bei der mystischen und magischen Verwendung der Sprache
grundsätzlich nah beieinander. Sinnfülle und Sinnlosigkeit, semantische
Bedeutung und Reduktion auf den phonetischen Gehalt gehören zu den zwei
Ebenen „Sein" und „Nichts", die durch eine dialektische Sprachbewegung
verbunden werden: „magical and ritual language" reicht von göttlicher Inspiration
bis zu menschlichem Wahnsinn, in ihr zeigt sich das „Nichts", welches das

„Sein" beeinflusst; „convential and mystical language" reicht von Schöpfung
bis zu Auflösung und gehört zum „Sein", in welchem die göttlichen Aspekte
des „Nichts" offenbar werden (S. 119). Mystische Sprache findet sich sowohl
in philosophischen als auch in magischen oder mythologischen Texten. Meist
handelt es sich, und das erhöht ihre Anziehungskraft, um eine poetische
Sprache. Rachel Elior beschreibt das Phänomen der jüdischen Mystik insgesamt

als Ausdruck menschlicher Freiheit, den göttlichen Geist in der Sprache

359



heiliger Texte zu artikulieren, diese alle Grenzen überschreitend zu interpretieren
und sich selbst in einer anderen Realität wiederzufinden. Die Art und

Weise ihrer Darstellung darf, wie der Klappentext verspricht, tatsächlich als „a
lyrical exposition of the Jewish mystical phenomenon" bezeichnet werden.

Die zweite Monographie geht auf eine Vortragsreihe zurück, die als Projekt
des israelischen Armeesenders Gale Zahal und der Bildungsabteilung der
Armee entstand. Sie erschien 1999 unter dem hebräischen Titel herut 'al ha-
luhot, wörtlich „Freiheit auf den Tafeln". Die Paralle zur „Freiheit" im Titel
der oben genannten Monographie ist nicht zufällig. Die Wendung geht auf ein
rabbinisches Wortspiel zu Ex 32,16 zurück, wo es heisst, Gottes eigene Schrift
ist „eingegraben (harut) auf den (Bundes-)Tafeln", die den Dekalog enthalten.
Mit dem hebräischen Buchtitel sollte der Übergang der chassidischen Bewegung

von der traditionellen Welt, die noch „im Geist der Zehn Gebote" der
Sinaioffenbarung lebte, hin zu einer neuen Freiheit, Gottes Wort zu interpretieren,

zum Ausdruck gebracht werden.
Die jahrhundertealte chassidische Mystik, die Teil der oben beschriebenen

„mystischen Bibliothek" ist, brachte eine eigene „Hasidic Library" (Kapitel 2)
von Schriften hervor, zu deren wichtigsten Gattungen die chassidischen
Erzählungen und JTomilien zählen. In der Kontroverse zwischen Gershom Scholem
und Martin Buber über die Auswertung der unterschiedlichen Quellen wurde
diesen zwei Gattungen jeweils die Priorität zuerkannt - man wundert sich, dass
die beiden Gelehrten auf dem Hintergrund ihrer Auseinandersetzung die
Bedeutung der polemischen Schriften unterschätzten. In der modernen
Forschung ist man sich jedenfalls darüber im klaren, dass alle Gattungen,
insbesondere auch hanhagot, Briefe, selbst die heutige chassidische Historiographie
mit berücksichtigt werden müssen. In „The Mystical Origins of Hasidism" (das
hebräische Wortspiel konnte im Titel nicht wiedergegeben werden) ist der
ausführliche forschungsgeschichtliche Überblick das letzte der insgesamt
dreizehn Kapitel und der Leser kann gut nachvollziehen, dass die geschilderten
unterschiedlichen Positionen und „Schulen" sowohl mit ihren einseitigen
Sichtweisen (romantische, marxistische, mystische Schule etc.) als auch durch
überraschende Perspektivwechsel letztlich zu der Einsicht führten, dem
historischen Kontext, den sozialen Umständen, den spirituellen Zusammenhängen

und der chassidischen Innenansicht gleichermassen gerecht zu werden.
Die Vf. hat jedenfalls selbst grossen Anteil daran, dass die Erforschung des
Chassidismus heute „one of the most vibrant and fruitful areas in Jewish
Studies" ist (S. 204). Im Fokus dieses Werkes stehen nun ganz dezidiert die
mystischen Themen, die das „Phänomen" Chassidismus - eine Bewegung, die
immerhin seit rund dreihundert Jahren besteht - mit ihren Bezügen zur
Geschichte der Kabbala im allgemeinen und zur lurianischen Lehren im besonderen

erklären. Dabei kommt es naheliegenderweise zu inhaltlichen Überschneidungen

mit der oben vorgestellten Monographie, etwa im Kapitel über das
chassidische Konzept mystischer Sprache. Zu den Ausführungen, die den
stärksten Eindruck hinterlassen, gehören zweifellos die Untersuchungen zu der
wichtigsten und allen Richtungen gemeinsamen Innovation der chassidischen

360



Bewegung, dem Konzept des Zaddik als Mittler zwischen spiritueller und
materieller Welt, als freier Interpret individueller Transzendenz-Modelle und
als Manifestation der göttlichen Gegenwart mit allen messianischen und
mystischen Implikationen. Dieses Konzept, das ab 1760 zuerst im Kreis des

Dov Baer Maggid von Mezritsch entsteht, einem der charismatischen Nachfolger

der legendären Gründergestalt Israel ben Eliezer (auf die Einzigartigkeit
des Besht, der in persona die „chassidische Revolution" initiierte, wird in
einem eigenen Kapitel eingegangen), führte nicht nur zu einer neuen Weltsicht,

sondern auch zu weitreichenden sozialen Veränderungen. Bereits früh
setzte sich in der chassidischen Bewegung die Einsicht durch, dass sich nicht
alle von den „Ketten der materiellen Welt" befreien können und nur die anse
ruah, die spirituell Begabten, dazu in der Lage sind. Elior nennt vier Hauptcha-
rakteristika eines Zaddiks: erstens sein Charisma, auf das sich seine persönliche
Autorität allein gründete, solange es noch nicht zur Dynastiebildung gekommen

war; zweitens seine Verantwortung und Hingabe für die Gemeinde in
durchaus gegenseitiger Abhängigkeit. Elior gibt dazu noch einen sehr
interessanten Hinweis: Der „ecstatic egalitarianism" der chassidischen Bewegung
„may well have influenced the founders and pioneers of zionism to strive in
their way to alter the lives of the Jewish people" (S. 139). Auffällig sei jedenfalls,

dass wichtige Protagonisten des Zinonismus aus chassidischem Milieu
stammten und die Biographien von Aaron David Gordon, Meir Ja'ari, David
Hurwitz oder Shlomo Zemach zeigten nichts anderes als die Verwandlung von
religiös motiviertem Eifer für soziales Engagement in zionistische Begeisterung.

Elior zählt eine ganze Reihe zentraler zionistischer Begriffe auf, die im
Chassidismus eine religiöse Konnotation hatten: der Begriff „Qibbutz" etwa
stammt von Nachman von Bratzlaw, und die Einwanderung, 'Allya, erinnert an
das „Aufheben der Funken" (raliyat nesosot) in der lurianischen Kabbala. Das
dritte Kennzeichen eines Zaddiks benennt Elior mit dem in der Geschichte der
Kabbala wohlbekannten Terminus devequt, der nun aber nicht nur sein Anhaften

an das Göttliche, sondern auch auf seine mystische Vereinigung mit der
Gemeinde hinweist. Das vierte Charakteristikum bezeichnet ebenfalls ein
kabbalistisches Symbol, das eine erweiterte Bedeutung erhält und sich in der
charismatischen Führungsgestalt der chassidischen Gemeinde personifiziert:
der Zaddik ist das „Fundament der Welt" (yesod 'olam). Die überragende
religiöse Bedeutung dieser Führungsgestalten zog im Verlauf der Haskala
zunehmend Kritik auf sich, aber auch innerhalb des Chassidismus reagierte
man schliesslich empfindlich auf Äusserungen, die die Tora selbst relativierten.

Der Verdacht des Sabbatianismus, der gegen den Chassidismus von
Anfang an erhoben wurde, konkretisierte sich bei Zaddikim, die für sich in
Anspruch nahmen zu wissen, „wann es Zeit ist, gegen die Tora zu handeln" (S.
160) und selbst in einer Sünde eine „verborgene Mitzwa" und die „Tiefe" von
Gottes Willen erkannten (S. 168). Gleichwohl arbeitet Elior in ihrer Analyse
der komplexen Beziehungsgeschichte zwischen Chassidismus und eindeutig
antinomistischen Strömungen wie dem Frankismus trotz ähnlicher kabbalistischer

Wurzeln auch deutlich die Unterschiede heraus: die Freiheit der Sabba-
tianer und ihrer Nachfolger, die auf einen Messiasprätendenten ausgerichtet

361



war und allein von ihm gewährleistet werden konnte, war nicht die Freiheit des

Geistes der göttlichen Allgegenwart, die die chassidische Bewegung propagierte.

„The Mystical Origins of Hasidism" ist nicht nur als Einführung gut
geeignet. Das Buch gibt auch der Forschung wichtige Impulse, gerade die
Zusammenhänge mit der kabbalistischen Vorgeschichte und den Nachwirkungen

des Sabbatianismus sowie die Weiterentwicklung mystischer Terminologie
als zentrales Nervensystem der chassidischen Bewegung zu verstehen.

Schliesslich tragen die Implikationen der mystischen Ideen auch zur Klärung
der Frage nach dem Ursprung und den sozialen Konsequenzen des Chassidis-
mus bei. Für Rachel Elior - und hier wird eine Sympathie deutlich, die wohl
auch die historische Verbindung zum Zionismus im Blick hat - ist der Chassi-
dismus in seiner idealen Konzeption eine Lesart der Bundestafeln, die zum
Entwurf eines Gottes- und Menschenbildes führt, das ein Leben im „Geist der
Freiheit" ermöglichen will.

Halle (Saale) Gerold Necker

DALMAN, GUSTAF, Arbeit und Sitte in Palästina, Bd. VIII: Das häusliche

Leben, Geburt, Heirat, Tod, Fragment, mit Gesamtregister für die
Bände I-VIII, im Auftrag des Gustaf-Dalman-Instituts Greifswald hg. v.
JULIA MÄNNCHEN, bearbeitet von L. RoGLER und S. SCHORCH, Berlin;
New York: Walter de Gruyter 2001 (reprografischer Nachdruck der

Ausgabe Gütersloh 1928), XI, 504 S., 66 Abb., Leinen, 155,-; ISBN
978-3-11-016607-1.

Die annähernd sechzig Jahre, die seit dem Erscheinen von Bd. VII des längst
zu einem Standardwerk der neutestamentlichen Exegese erhobenen opus
magnum des Greifswalder Professors für Altes Testament und Palästinawissenschaft

(1855-1941) vergangen waren, konnten und wollten mit der Herausgabe

des fragmentarischen achten Bandes nicht einfach überbrückt werden. Es
ist indes nicht nur ein respektabler Akt der Pietät, das Werk nach dieser langen
Zeit - und angesichts mehr als widriger Umstände, die die Publikation lange
verhindert haben - zu einem ebenso gründlich wie sorgfältig gestalteten
Abschluss gebracht zu haben. Die immense Fülle an Material zu Volkskunde,
Kultur, Brauchtum und Geschichte, Glaube und Aberglaube bis hin zur
Dokumentation sprachlicher dialektaler Eigenheiten des heute so genannten
Nahen Ostens hat es vielmehr aus wissenschaft(sgeschicht)lichen Gründen
wohlverdient, nicht nur würdig abgeschlossen, sondern in umfangreichen
Indices für die Forschung und interessierte Laien erschlossen zu werden. Dies
ist hier in vorbildlicher Weise geschehen, was Verlag und Herausgeberin zu
danken ist, nachdem Bd. 1-VII zunächst bei Bertelsmann, Gütersloh 1928-
1942 und der Nachdmck bei Olms 1964 erschienen war. So enthält der Band
mnd hundert Seiten Text, wobei Dalman, der lange Jahre Direktor des Deut-

362



sehen Evangelischen Instituts für Altertumswissenschaft des Heiligen Landes
in Jerusalem gewesen war, zur Heirat nichts mehr und zum Tod kaum etwas
niedergeschrieben hatte. Dafür sind kürzere Abschnitte zur Kindeserziehung
und zur Gastfreundschaft über den Titel hinaus aufgenommen. In der Substanz
blieb das Fragment, wie Dalman es hinterlassen hatte. Der Anhang nimmt den

größten Teil des Buches ein und enthält die Register und Bildmaterial zu Bd.
VIII auf 80 Seiten sowie rund 300 Seiten ergänzende Register zu den Bänden

I-VII (Literaturverzeichnis zu jedem Band einzeln, Sachen, Bibelstellen,
rabbinische Zitate und Sigla).

Eißler/Redaktion

Avemarie, Friedrich / Hermann Lichtenberger (eds.), Auferstehung.

Resurrection, The Fourth Durham-Tübingen Research Symposium

Resurrection, Transfiguration and Exaltation in Old Testament,
Ancient Judaism and Early Christianity, Tübingen: Mohr Siebeck

Verlag 2001 Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

Bd. 135), XII, 401 S., ISBN 3-16-147534-8 (unveränderte
Studienausgabe 2004, ISBN 978-3-16-148273-1).

Das anzuzeigende Buch geht auf das vierte Forschungssymposium der
theologischen Fakultäten Durham und Tübingen zu bibelexegetischen Kontroversthemen

zurück (inzwischen ist das fünfte Symposium dokumentiert: S. C.

BARTON et al. ed., Memory in the Bible and Antiquity, Tübingen 2007). In vier
Themenbereichen werden historisch exegetische, religions- und rezeptionsgeschichtliche,

theologiegeschichtliche und hermeneutische Forschungsergebnisse
gebündelt: Auferstehung im Alten Testament und frühen Judentum, Auferstehung

im Neuen Testament, Verklärung im Neuen Testament und Erhöhung
im Neuen Testament. B. Janowski analysiert Ps 88 als motiv- und traditionsgeschichtlich

in die Vorgeschichte des Auferweckungsglaubens gehörendes
weisheitliches Klagegebet. Im mit Abstand längsten Beitrag gibt M. Hengel
ausgehend vom ältesten bekannten Auferstehungstext IKor 15,4 in einer Fülle
von religionsgeschichtlichem Material einen Überblick über Auferstehungsvorstellungen

und zeitgenössische Alternativen, in deren Kontext das Zeugnis
vom ,leeren Grab' historische Plausibilität gewinnt. C. H. T. Fletcher-Louis
arbeitet zur Verklärungsperikope die liturgisch und kultisch geprägte
hohepriesterliche Menschensohntheologie des Caesarea-Philippi-Zyklus Mk 8,27ff.
im Zusammenhang mit reichem antik-jüdischen Quellenmaterial heraus. H.
Lichtenberger untersucht die Belege für die Totenauferstehung im qumran-
essenischen Textcorpus mit dem Ergebnis, dass in den sicher zuzuordnenden
Texten die Hoffnung einer leiblichen Auferstehung nicht belegt ist. Weitere
Beitragende sind A. Chester, A. M. Schwemer, O. Hofius, G. S. Oegema, S. C.

Barton, A. W. Zwiep sowie P. Stuhlmacher und J. D. G. Dunn. Im abgedruck-

363



ten Disput zwischen den Letztgenannten zum Thema der ,new perspective on
Paul' zeigt sich, dass der Band nicht nur zur weiteren Diskussion anregt,
sondern selbst eine lebhafte Diskussion abbildet. Er schließt mit gewohnt
umfangreichen Indices.

Eißler/Redaktion

KLEINMANN, YVONNE, Neue Orte - neue Menschen. Jüdische Lebensformen

in St. Petersburg und Moskau im 19. Jahrhundert, Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2006 Schriften des Simon-Dubnow-
Instituts, Bd. 6), 459 S., gr.8°, geb. ISBN 3-525-36984-0 / 978-3-525-
36984-5.

Yvonne Kleinmann hat die erste deutschsprachige umfangreiche
sozialgeschichtliche Studie zur Geschichte der Juden in St. Petersburg und Moskau
publiziert. Sie stellt darin vielfältiges, bisher unbekanntes Archivmaterial zur
Herausbildung der jüdischen Gemeinden in den beiden reichsrussischen
Metropolen vor. In den ersten Kapiteln beschreibt sie die traditionelle jüdische
Solidargemeinde, den ,Ansiedlungsrayon' als Ausgangspunkte, die Migranten,
ihre Motive und Wege. Die ersten, die das Privileg der Niederlassung in den
reichsrussischen Metropolen erhielten, waren Kaufleute und Soldaten, nach
ihnen Akademiker und zuletzt Handwerker. Militärdienst, Broterwerb und
moderne Bildung waren die Hauptmotive der Migration. Yvonne Kleinmann
untersucht jüdische Lebensformen an den neuen Orten, St. Petersburg und
Moskau vergleichend, während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Insgesamt machten die Juden nicht mehr als maximal 2 % der Stadtbevölkerungen

aus. Im Unterschied zu anderen Migranten in den reichsrussischen
Metropolen waren sie jung, lebten mehrheitlich in Familien mit relativ hoher
Geburtenrate und waren zur Akkulturation bereit. In Moskau kamen sie meist
aus den belorussischen Gouvernements, in St. Petersburg aus einem grösseren
Einzugsgebiet. Der Anteil der Akademiker vor allem in freien Berufen war um
die Jahrhundertwende in der Residenz- und Verwaltungsstadt St. Petersburg
mit 14% deutlich höher als in der Handelsmetropole Moskau (7 %). Die
besondere Bedeutung der jüdischen Migranten in den beiden Grossstädten liegt
darin, dass sie neue Lebens- und Gemeinschaftsformen entwickelten. Mit
grösseren Schwierigkeiten als ihre Glaubensgenossen im westlichen Europa
gründeten die Maskilim unter ihnen zentrale, konfessionelle und repräsentative
jüdische Grossstadtgemeinden mit Choralsynagogen, Wohltätigkeits- und

Bildungsinstitutionen. Die Politik war den jüdischen Migranten gegenüber
nicht kohärent. Mit dem Interesse, die jüdischen Untertanen zu kontrollieren,
unterstützte die Regierung die Maskilim bis zu einem gewissen Grad in ihren
Bestrebungen, ohne die Koexistenz dezentraler vormoderner jüdischer
Gemeinschafts- und Lebensformen im Milieu der Handwerker und kleinen
Gewerbetreibenden, die vor allem in Betstuben und im Koscherfleischhandel

364



nachweisbar sind, gänzlich zu unterbinden. Die Konflikte zwischen den
Parteien waren in der Hauptstadt St. Petersburg schärfer als in der Handelsstadt

Moskau. Nach 1881 führten die Intoleranz der russisch-orthodoxen
Kirche, Ressentiments gegen die Modernisierung von Wirtschaft und Gesellschaft

und die Unfähigkeit der russischen Kaufleuten, den Wettbewerb mit den

Juden zu regeln, in eine nationalistische Politik der Ausgrenzung, die in den

Massenausweisungen aus Moskau Anfang der Jahre 1891/2 gipfelte. Danach
und bis zur Revolution von 1905 blieb zumindest Moskau als Wohn- und
Arbeitsort für Juden nicht besonders attraktiv.

Göttingen Verena Dohm

Schmale, Wolfgang / Marina Steer (eds.), Kulturtransfer in der

jüdischen Geschichte, Frankfurt a. M.; New York: Campus Verlag
2006, 194 S., ISBN-13: 978-3593-38208-1.

Der Band geht auf eine Tagung des Instituts für Geschichte der Universität
Wien des Jahres 2004 zurück. Die Autoren wollen einen neuen methodischen
Umgang zur jüdischen Geschichte vorstellen. Sie betonen mit dem Konzept
des „Kulturtransfers" die Wechselseitigkeit zwischen jüdischer Gemeinschaft
und Mehrheitsgesellschaft und knüpfen dabei an Arbeiten von Michel Espagne
und Ferdinand Werner aus den 1980er Jahren zum deutsch-französischen
Kulturaustausch an. Kritisiert wird dagegen das (relativ neue) Konzept der

„Akkulturation" als einseitig, nur auf die Juden ausgerichtet und ausgehend
von einer geschlossenen jüdischen Minderheitskultur. Akkulturation bedeutet
die Aufnahme von Kultur der Mehrheitsgesellschaft ohne Verlust der eigenen
Identität oder Selbstauflösung, wie es das ältere ideologische Schlagwort der

„Assimilation" nahe gelegt hatte.
Michel Espagne bringt als Belege Juden deutscher Kultur in Paris, die

deutsche Kultur verbreiten und weist auch auf einen „innerjüdischen
Kulturtransfer" hin: Die Rabbinerausbildung wird aus dem aschkenasischen Osten

von Metz/Lothringen 1859 entfernt und in der Metropole Paris angesiedelt,
gleichzeitig wird nur noch auf Französisch unterrichtet und mehr Allgemeinbildung

ins Curriculum integriert. Klaus Hödl bringt als Beispiel von
Kulturtransfer die Modernisierung der Beschneidung im 19. Jahrhundert, die weiterhin

von der grossen Mehrheit der Juden beibehalten wurde. Werner Suppanz
hinterfragt kritisch die Definition von „Kultur" als Konstrukt. Petra Ernst stellt
den Bruch mit der traditionellen Bildung in der Biographie von Salomon
Maimon, dem aus Litauen stammenden Aufklärer der Ende des 18. Jahrhunderts

in Preussen lebt, dar. Birgit Lang verweist auf den Wandel der Juden in
Australien von einer Religionsgemeinschaft zur ethnischen „community", den
sie an der Zuwanderung von Emigranten aus Europa festmacht. Joachim
Schlör betrachtet den Transfer von „Heimat" durch Gegenstände eines
Emigranten und deren Bedeutungswandel in Palästina/dem jungen Staat Israel.

Die Beiträge tragen zu einer Entideologisierung der Geschichtsschreibung

365



über Juden in der Diaspora bei, so wie dies in den letzten zwanzig Jahren
begonnen worden ist. Es ist allerdings nicht immer gerechtfertigt, Naheliegendes

oder Selbstverständliches unter dem neuen - modischen? - Begriff
Kulturtransfer subsumieren zu wollen. Dass deutschsprachige Juden deutsche Kultur
in Paris und Frankreich verbreitet haben, ist naheliegend. Schwieriger ist die
Frage, ob dies als „jüdisch" zu bezeichnen ist? Unterschieden sich Christen
deutscher Kultur hierbei wesentlich von Juden? Der vergleichenden Perspektive

im Kulturtransfer wird nicht nachgegangen.
Die methodische Abgrenzung zu den sehr differenzierten Arbeiten von

Shulamit Volkov überzeugt nicht. In der Nachfolge von Dan Diner, der 2002
die Juden als „globalisierte" ideal-kosmopolitische Gruppe in Europa sah, wird
hier wenig die soziale Verortung dieser doch recht schmalen Gruppe
europäisch-gebildeter Juden gesehen. Waren die ländlichen Juden Elsass-
Lothringens, der Rheinlande, Süddeutschlands und Böhmens wirklich
europäisch-gebildete Kosmopoliten, die Kulturtransfer betrieben? Sie bildeten
zwischen dem 16. Jahrhundert und den 1880er Jahren die Mehrheit der Juden
in diesen Regionen.

Die Frage der Wechselseitigkeit von Kulturtransfer, d.h. auch eines
Einflusses der kleinen Gruppe der Juden auf die Mehrheitsgesellschaft, bleibt
interessant, aber erstaunlicherweise nahm keiner der Autoren das Beispiel von
jiddischen und hebräischen Wörtern in der deutschen Umgangssprache auf.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

MlCHLIC, JOANNA Beata, Poland's Threatening Other. The Image of
the Jew from 1880 to the Present, Lincoln / London: University of
Nebraska Press 2006, XII, 386 S„ geb. gr. 8°, ISBN 0-8032-3240-3.

Man wird sicher nicht behaupten können, dass an Darstellungen der
polnischjüdischen Beziehungen in Geschichte und Gegenwart akuter Mangel besteht.
Nicht zuletzt seit Jan Tomasz Gross' Buch Sqsiedzi (dt.: Nachbarn. Der Mord
an den Juden von Jedwabne, München 2001 über den Pogrom in dem polnischen

Provinzstädtchen Jedwabne am 10. Juli 1941 ist das Thema in aller
Schärfe neu aufgebrochen und wird bis heute kontrovers diskutiert. Entsprechend

umfangreich ist die seither entstandene Literatur. Dennoch ist Joanna
Beata Michlics Vfn) Buch nicht einfach nur ein weiterer Titel in Reihe
dieser Literatur. Vielmehr setzt sie. nicht nur neue Akzente, sondern behandelt
das Thema konzeptionell in ganz anderer, nachgerade völlig neuer Weise,
insofern als sie - wie im Untertitel angegeben - die Konstruktion des Juden in
der polnischen Gesellschaft und Kultur zum Thema macht und der Wirkweise
und Wirkung dieses zum Feindbild gewordenen Stereotyps in der polnischen
Geschichte nachgeht. Wer nur ein weiteres Mal die Geschichte der
jüdischpolnischen Beziehungen nachlesen möchte, wird folglich von dem Buch
enttäuscht; wer hingegen von den Triebkräften - Vfn spricht von „modern
Polish anti-Jewish tropes" (S. 1) - erfahren möchte, die diese konfliktbeladene

366



Geschichte möglich gemacht haben, wird von ihm begeistert sein.
Gestützt auf eine beeindruckende Fülle von Quellen und Sekundärliteratur

(leider fehlt ein Literaturverzeichnis) rekonstruiert Vfn zunächst das Entstehen
dieser anti-Jewish tropes im Zusammenhang mit dem Aufkommen der katholisch

geprägten national-polnischen Idee im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts

(Kap. 1). Kern dieser national-polnischen Idee ist die Konstruktion eines
Antagonismus zwischen einem swoi (Wir) und einem obey (Die Anderen, Fremden)
(S. 4), wobei die paradigmatischen obey in dem / den Juden gesehen worden
sind. Da diese obey, wie Vfn zeigt, zugleich für all das stehen, was als „nicht
polnisch" bzw. „antipolnisch" aufgefasst worden ist (S. 5), wird das antijüdische

Stereotyp, der Antisemitismus, gleichsam zur Kehrseite der
nationalpolnischen Idee. Wie aus diesen Anderen im Laufe der Zeit die bedrohlichen
Anderen und aus ihrem Bild am Ende der „Mythos von dem Juden als dem
bedrohlichen Anderen" werden konnte und geworden ist, untersucht Vfn in
ihrer Historical Introduction (Kap. 2 und 3).

Die sukzessive Ausgestaltung und Wirkungsgeschichte dieses Mythos sind
Gegenstand der folgenden Kapitel. Diachron vorgehend, zeigt Vfn darin auf, in
welcher Weise und warum dieser Mythos immer wieder neu in den
gesellschaftlichen und politischen Auseinandersetzungen und ökonomischen Konflikten

bis hin zur Begründung und Legitimation antijüdischer Gewalt im Alltag
instrumentalisiert werden und so als Movens der Geschichte wirken konnte
und gewirkt hat, in der sog. Zwischenkriegszeit (Kap. 4) nicht anders als
während des Zweiten Weltkrieges (Kap. 5), selbst nach dem Holocaust noch
(Kap. 6) und vor allem dann unter kommunistischer Herrschaft (Kap. 7), aber
auch noch nach der politischen Wende 1989/90 (Kap. 8). Wenn auch das

Stereotyp vom jüdischen Kommunisten („Zydo-komuna") auf die Zwischenkriegszeit

zurückgeht, lässt die Etablierung der kommunistischen Herrschaft in
Polen die Juden nun in doppelter Weise zum Feind werden: als Juden und als
Kommunisten und damit Repräsentanten der antipolnischen Macht (S. 200-
229), bevor die polnischen Nationalkommunisten wiederum in ihnen die
Zionisten und damit antikommunistische Revisionisten entdecken und sie zu
Tausenden aus dem Land vertreiben (1956, 1967 bis 1969) (S. 230-261). Den
„Anfang vom Ende des antijüdischen Stereotyps" sieht Vfn erst mit der
politischen Wende 1989/90 gekommen (S. 262-280). Zwar haben einerseits die
seither neu entstandenen rechten politischen Parteien und Bewegungen ebenso
wie nationalkonservative Kreise innerhalb der katholischen Kirche Polens das
alte Stereotyp vielfach neu belebt und zu instrumentalisieren versucht; dem
stehen andererseits all jene gegenüber, die sich in vielfältiger Weise, und dies
durchaus nicht ohne Erfolg, um Dekonstruktion des Stereotyps und damit seine
Neutralisierung bemühen, die nicht zuletzt in die eingangs erwähnten kontroverse

Diskussion um die Aufarbeitung der jüngsten polnischen Vergangenheit
zeigt. Recht hat Vfn allerdings, wenn sie am Ende feststellt, dass die
Ausgangsfrage („what Polishness Poles need"?) bis heute eine im Grunde offene
Frage ist, und „the deconstruction of the representation of the Jew as the
harmful other [...] one of the main features of the forward-looking, secure,
civic, and pluralist vision of Poland" darstellt (S. 280).

367



Mit ihrer sorgfaltigen, ebenso gründlich recherchierten wie gut dokumentierten

Analyse und ausgewogenen Darstellung hat Vfn ein Buch vorgelegt,
dem nicht zuletzt im Kontext gegenwärtiger Diskussion um Polens Platz im
und Einstellung zum multikulturellen, multireligiösen und multiethnischen
Europa eine ungeahnt aktuelle Bedeutung zukommt und daher nur nachdrücklich

zur Lektüre empfohlen werden kann.

Tübingen Stefan Schreiner

ERLANGER, Simon, „Nur ein Durchgangsland. " Arbeitslager und In-
ternierungsheime für Flüchtlinge und Emigranten in der Schweiz 1940-
1949, Zürich: Chronos Verlag 2006, 278 S., ISBN 3-0340-0743-4.

Simon Erlanger hat sich mit seiner Basler Dissertation der Erforschung der
Lager und Heime für Flüchtlinge in der Schweiz zwischen 1940 und 1949

gewidmet. Grosse Teil der Akten der leitenden Zentralstelle sind leider
vernichtet worden, so war er gezwungen, sich wesentlich auf die Handakten von
Bundesrat von Steiger, vom Direktor der eidgenössischen Fremdenpolizei
Rothmund, den Privatnachlass von Benjamin Sagalowitz, Leiter der Jüdischen

Nachrichtenagentur des Schweiz, vom Israelitischen Gemeindebund und deren
Archivmaterial zu stützen. Erlangers plausible Grundthese lautet, dass das

System der Arbeitslager sich von einem konservativen antimodernistischen
Denken in der politischen Elite der Schweiz der 1920er Jahre herleitete und an
den mehrheitlich jüdischen Flüchtlingen (nach Aussage von Rothmund stellten
sie 1941 70% der Zivilflüchtlinge) exemplifiziert wurde. Aus den grossstädtischen

Akademikern von Wien und Berlin sollten Arbeiter und Handwerker
werden. Erlanger bezweifelt in einigen Fällen den wirklichen Nutzen der
Arbeiten, etwa im Fall eines Strassenbaus im Basler Gebiet. Die Lager dienten
der Aufnahme von „Arbeitsfähigen". Alte, Frauen, Kinder und Kranke wurden
in Heimen untergebracht. Letztere wurden in ungenutzten und in vielen Fällen
heruntergekommenen Hotels auf dem Land eingerichtet. Die „Lager", d. h. die

Holzbarackenlager für die - von ihren Frauen und Kindern getrennten -
Männer wurden oft mit militärischer Strenge geführt.

Erlanger gibt die verschiedenen Lebenserfahrungen der Flüchtlinge wieder
und thematisiert dabei bewusst die Innenperspektive der Betroffenen, nicht nur
diejenige der staatlichen Verwaltung. In einigen Schweizer Städten (Basel,
Luzern) gab es für Immigranten Bereiche, in die sie nicht gehen durften. In den

Lagern kam es zur Veruntreuung von Lebensmittellieferungen durch das

Lagerpersonal, das begehrte Waren lieber auf dem Schwarzmarkt für die
eigene Tasche verkaufte. Unmittelbar nach Ende des Krieges galt das Prinzip
des Weitemanderns. Von den rund 22 500 jüdischen Flüchtlingen wurden bis
auf 1500 alle mehr oder weniger sanft aus der Schweiz hinausbefördert.

Es ist insgesamt alles andere als ein schönes Kapitel der Schweizer
Geschichte, das Erlanger hier bearbeitet hat. Einleuchtend zeigt er auf, dass es

durchaus Handlungsspielräume gegeben hätte. Wichtig wäre es auch einzelne

368



zentrale Quellen, die Erlanger zitiert zu drucken, etwa den 1945 verfassten
kritischen Lebensbericht von Felix Stössinger.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

BOHLEN, Reinhold (ed.), Begegnung mit dem Judentum, Trier: Paulinus

2007 Schriften des Emil-Frank-Instituts, Bd. 9), 176 S., br.,
ISBN 978-3-7902-1375-1.

Das Emil-Frank-Institut in Wittlich bei Trier, dem jüdisch-christlichen
Gespräch sowie der Vermittlung von Wissen über das Judentum seit seinem
Bestehen verpflichtet, beging mit der öffentlichen Vortragsreihe „Begegnung
mit dem Judentum" sein zehnjähriges Jubiläum. Der vorliegende gleichnamige
Sammelband vereint die sieben Vorträge (drei von jüdischer, vier von
nichtjüdischer Seite), die im Wintersemester 2006/07 an der Theologischen Fakultät
der Universität Trier anlässlich der Feierlichkeiten gehalten wurden. Zum
Auftakt berichtet Walter Homolka, mehrfach ausgezeichneter ehemaliger
Landesrabbiner von Niedersachsen, über „eine jüdische Theologie der Moderne"

zum 50. Todestag Leo Baecks. Gérard Rosenfeld, ebenfalls mehrfach
geehrter Rabbiner und Pädagoge, erklärt die gewichtige Rolle, die die Tora im
Judentum spielt (ärgerlich hier zit. Babylonischer Talmud: „Baha-Qamma" /S.

29/ bzw. „Schabfiat" /S. 30/). Ausfuhrlich zeichnet Emeritus Anselm Haver-
kamp, bis 2005 Professor für Mittelalterliche Geschichte in Trier, die
Geschichte der Juden in der „Germania" und der „Romania" nach, während sich
der Schweizer Historiker Uri Kaufmann auf die spanischen Juden des Mittelalters

konzentriert. Kritisch beleuchtet Andreas Heinz, Liturgiewissenschaftler
an der Universität Trier, antijüdische Formulierungen in der römischen
Liturgie, ein Thema, das nicht zuletzt aufgrund der Diskussion um die umstrittene

tridentinische Messe bis heute hochaktuell ist. Der Beitrag des Trierer
Fundamentaltheologen Walter Andreas Euler zeigt die herausragende Bedeutung

des Judentums für das Christentum auf. Zum Schluss berichtet die
promovierte Trierer Theologin Marianne Bühler - übrigens die einzige Autorin
des Bandes — über Chancen und Probleme christlicher Sederfeiern.

Indes: Die „internationale Perspektive", die Herausgeber Reinhold Bohlen
in seinem Vorwort betont, nimmt sich angesichts der Tatsache, dass von den
sieben Beiträgern allein fünf in Trier ansässig sind, eher als ,Heimspiel mit
Schweizer Gast' aus. Die Aufmachung des Bandes ist jedoch originell und
ansprechend, werden doch den jeweiligen Artikeln die Kurzbiografien der
Beiträger mit Foto vorgeschaltet; das Oszillieren zwischen Sachtext und
Biografischem macht die Lektüre in jedem Falle zu einem Gewinn.

Zürich Yvonne Domhardt

369


	Rezensionen

