
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

MIREILLE HadaS-LEBEL, Jerusalem against Rome, translation by
ROBYN FrÉCHET, Leuven, Dudley/MA: Peeters 2006 Interdisciplinary

Studies in Ancient Culture and Religion 7), XIX, 581 S., ISBN
978-9042-91687-6.

Die akademische lingua franca ist auch in den Geisteswissenschaften vennehrt
das Englische; deutsche und französische Publikationen werden im angelsächsischen

Raum häufig kaum zur Kenntnis genommen. So drängen sich Publikationen

in englischer Sprache bzw., wie im vorliegenden Fall, Übersetzungen
ins Englische auf. Bemerkenswert an dem anzuzeigenden Buch ist, dass es 16

Jahre nach der französischen Erstpublikation nun in einer englischen Übersetzung

vorliegt: M. Hadas-Lebels Jérusalem contre Rome bzw. Jerusalem
against Rome ist eine souveräne Schau der jüdischen Wahrnehmung Roms von
den Anfängen der jüdisch-römischen Beziehungen im 2. Jh. v. Chr. bis in die
talmudische Zeit. Wohl nirgends sonst wird dieses Material so gründlich
aufgearbeitet wie hier (ertragreich ist auch G. Stembergers viel kürzere Untersuchung

Die römische Herrschaft im Urteil der Juden, 1983, von Hadas-Lebel
erstaunlicherweise nicht einmal in der Bibliographie aufgeführt).

Eine Übersetzung ins Englische ist sicher willkommen; es handelt sich
freilich um eine für die Übersetzung kaum überarbeitete Studie, wie schon ein
Blick auf die Bibliographie zeigt, wo nur vereinzelt neuere Titel aufgenommen
sind. Mit den unlängst erschienenen Monographien von N. Belayche (ludaea-
Palaestina, 2001) und vielleicht noch mehr von E. Friedheim (Rabbinisme et
paganisme en Palestine romaine, 2006) liegen neuerdings Publikationen vor,
die den aktuellen Forschungsstand mancher Fragen, die auch von Hadas-Lebel
behandelt werden, besser wiedergeben.

Hadas-Lebel geht zum einen dem sich seit Pompeius' „Besuch" im Jerusalemer

Tempel (63 v. Chr.) stetig verschlechternden Bild Roms in der jüdischen
Literatur nach. Zum andern liest sie insbesondere die rabbinische Literatur
auch als historische Quelle der Zeit: Römisch-jüdische Geschichte spiegelt
sich in der rabbinischen Literatur stärker (und verlässlicher) wider, als dies die
frühere Forschung (J. Neusner) noch vermutet hatte. Hier wirkt Hadas-Lebels
Buch (vgl. z. B. S. 131) durchaus aktuell: Man vergleiche hierzu z. B. den
eben erschienenen Beitrag von Ch. Batsch in der Revue des Études Juives zu
diesem Thema, der ebenfalls - zurecht, wie ich meine - für eine vermehrt
historische Lesung der rabbinischen Literatur plädiert („La littérature tannaïti-
que comme source historique pour l'étude du judaïsme du deuxième temple",
in: REJ 166/1-2 [2007]).

Jerusalem against Rome führt die antiken jüdischen Quellen über Rom

73



zusammen und zeigt, wie unterschiedlich von jüdischer Seite die Übermacht
Roms wahrgenommen wurde: mit Widerstand, mit Anpassung und mit souveränem

Abwarten (S. Weitzmans kluges Buch Surviving Sacrilege: Cultural
Persistence in Jewish Antiquity, 2005, kann diesbezüglich als Ergänzung zu
Hadas-Lebel gelesen werden).

Der Wert der Neuausgabe von Jérusalem contre Rome wird allerdings
durch zweierlei doch etwas eingeschränkt: Zu häufig fehlen Fussnoten, die im
Text gemachte Aussagen belegen würden (z. B. S. 14 oder S. 18). Und ein
Stellenindex hätte Hadas-Lebels nach wie vor sehr lesenswerte und lehrreiche
Studie zu einem einfacher zugänglichen Arbeitsinstrument machen können.

Bern René Bloch

JAMES L. Kugel, The Ladder of Jacob. Ancient Interpretations of the
Biblical Story ofJacob and his Children, Princeton und Oxford: Princeton

University Press 2006, 278 S., ISBN-13 978-0-691-12122-2; ISBN-
10 0-691-12122-2.

Das Motiv der Jakobsleiter, wie es im Titel dieses Werkes erscheint, ist gleich
in doppelter Art und Weise geeignet, den Inhalt dieses Werkes zu skizzieren.
Im engeren Sinne ist dieser Titel auf die Erzählung in Gen 28 vom Traum
Jakobs zu beziehen und verweist damit gleichsam als pars pro toto auf den
Inhalt des hier vorliegenden Werkes, das es sich zur Aufgabe gemacht hat,
verschiedene antikjüdische Überlieferungen zur Jakobsgeschichte zusammenzustellen

und in ihrem Wachstum zu rekonstruieren; zum anderen dient das

Motiv der Jakobsleiter dem Verfasser aber auch als eine Art Metapher, die die
frühjüdische Traditionsentwicklung ganz generell zu veranschaulichen
vermag. Denn, so wird deutlich: Die biblischen Erzählungen von Jakob und
seinen Kindern sind - wie viele andere biblische Texte - ätiologische
Erzählungen, die gleichsam den Nährboden bilden, auf dem - einer Leiter gleich -
im antiken Judentum die Traditionen herauswachen, die einzelne Elemente der
Überlieferung aufnehmen und diese in dem Sinne „himmelwärts" richten, dass
sie einer Glorifizierung der Heiligen Schrift dienen.

James L. Kugel, Direktor des Instituts für die Geschichte der Hebräischen
Bibel an der Bar-Ilan-Universität, dessen Buch „The Bible as It Was" (London
1997) zu den Standardwerken der aggadischen Schriftauslegung gehört,
widmet sich in dem hier zu besprechenden Werk - nach allgemeinen Ausführungen

zur jüdischen Schriftauslegung - ausgewählten Motivkomplexen der
nachbiblischen Jakobstradition. So stehen zunächst antikjüdische Interpretationen

von Gen 28 im Vordergrund („The Ladder of Jacob", S. 9-35), dann
folgen Abschnitte zur Erzählung von der Vergewaltigung Dinas („The Rape of
Dina, and Simeon and Levi's Revenge, S. 36-80), zur Episode von Ruben und
Bilha („Reuben's Sin with Bilhah; 81-114), zu Levi („How Levi Became a
Priest", 115-168) und zur Geschichte von Juda und Tamar („Judah and the
Trial of Tamar", S. 169-185). Der letzte Abschnitt ist einer Analyse von

74



4Q369 gewidmet, einem Text, den der Autor entgegen der traditionellen
Identifizierung als Gebet Enoschs mit der Figur Jakobs in Verbindung bringt
(„A Prayer about Jacob and Israel from the Dead Sea Scrolls", S. 186-221).
Knappe Anmerkungen zu dem insgesamt sehr ansprechend und klar zu
lesenden Ausführungen des Autors finden sich als Anhang (S. 223-262). Der
Band schliesst mit verschiedenen Indices (S. 263-278).

Da es an dieser Stelle nicht möglich ist, die einzelnen Kapitel ausführlich
zu referieren, müssen einige knappe Hinweise genügen. Die Leistung des

Autors besteht darin, die einzelnen aggadischen Auslegungen zu den verschiedenen

Motiven nicht einfach atomistisch und unverbunden nebeneinander zu
stellen, sondern vielmehr nach Verbindungslinien und exegetischen Bezügen
zu suchen. Dies lässt sich bereits am Motiv der Jakobsleiter verdeutlichen. Die
Tatsache, dass der biblische Text erzählt, dass die Engel hinauf- und
hinabstiegen, hat immer wieder zu Spekulationen Anlass gegeben, die auf ganz
unterschiedliche Art und Weise gelöst wurden. So weiss BerR 68,12, dass

Engel Jakob bereits auf seinem Weg von zu Hause bis nach Bet-El begleitet
hatten und nun in gewisser Art und Weise eine Wachablösung erfolgte, wenn
diese nun in die himmlische Welt hinaufsteigen und andere Engel zum Schutz
Jakobs auf die Erde kommen. Das Aufsteigen der Engel kann aber auch damit
erklärt werden, dass diese nicht den irdischen Jakob sehen möchten, sondern
vielmehr das Antlitz Jakobs, das auf dem Thron der Herrlichkeit eingeritzt ist
(ibid.). Eine Verbindung mehrerer Auslegungsstränge erfolgt dann in Targum
Pseudo-Jonathan zu Gen 28,12. Hier wird angenommen, dass die Engel
deshalb zuerst hinaufstiegen, weil sie bereits zur Ankündigung des Gerichts über
Sodom und Gomorrha zu Erde hinabgestiegen waren. Wieder dort in der
himmlischen Welt angekommen, betrachteten sie dann das himmlische Antlitz
Jakobs und riefen andere Engel auf, zur Erde hinabzusteigen, um den realen
Jakob zu sehen. Bemerkenswert sind auch die geschichtstheologischen
Interpretationen von Jakobs Traum, wonach Jakob die Völkerengel Babyloniens,
Mediens, Griechenlands und Roms auf- und absteigen sah und so eine
Offenbarung vom Aufstieg und Niedergang der Weltreiche erhielt, die ihr Ziel im
Ende der römischen Herrschaft und somit in der Erlösung Israels findet (BerR
68 Ende; hierzu Kugel S. 20fi). Diese Überlieferung wiederum scheint kritisch
auf eine ältere Tradition zu rekurrieren, die die künftige Unterdrückung Israels
durch die Völker in den Vordergrund stellt (Leiter Jakobs 5,1-17; Kugel S. 25fi).

Wenn Verf. so aufzuzeigen versucht, wie die verschiedenen Überlieferungen

miteinander ins Gespräch zu bringen sind, dann ist dieses Buch nicht nur
für diejenigen interessant, die sich mit der Jakobsfigur im Besonderen beschäftigen

möchten, sondern auch für die Midraschforschung im Allgemeinen.
Gerade die spannungsreichen Bezüge zwischen verschiedenen Auslegungen
sind es, die ein Licht auf verschiedene Gruppierungen und divergierende Interessen

im antiken Judentum werfen können und so zu weiterführenden Fragen
zu den historischen, religionsgeschichtlichen und soziologischen Hintergründen

der Überlieferung anregen.

Osnabrück Beate Ego

75



BAUMBACH, Günther, Josephus - Jesusbewegimg - Judentum.
Gesammelte Aufsätze, Berlin: Institut Kirche und Judentum 2005
Arbeiten zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte -
ANTZ, Bd. 9), VI, 287 S., 8°, pb. ISBN 3-923095-35-X.

Mit den drei Titelworten sind die Arbeitsbereiche genannt, auf denen der
(vormals Ost-)Berliner Neutestamentier G. Baumbach Vf.) hauptsächlich
tätig gewesen ist und in mancherlei Hinsicht Wegweisendes geleistet hat.

Im Zentrum seiner wissenschaftlichen Bemühungen stand (und steht) dabei
nach eigener Aussage der Versuch „eine tragfähige Sicht der spezifischen Ju-
daizität Jesu sowie des dialektischen Verhältnisses des Christentums zu seinen

jüdischen Wurzeln zu erarbeiten" (S. 1; dazu S. 107-117 „Randbemerkungen
zu Jesu Judaizität"). Das gilt für die hier abgedruckten Josephus-Studien (S. 5-
20 „Einheit und Vielfalt der jüdischen Freiheitsbewegung im 1. Jh. n. Chr."; S.

21-50 „Die Pharisäerdarstellung des Josephus - propharisäisch oder antipharisäisch?"

S. 51-72 „The Sadducees in Josephus"; S. 73-94 „Schriftstellerische
Tendenzen und historische Verwertbarkeit der Essenerdarstellung des
Josephus") nicht anders als für die im engeren Sinne neutestamentlichen Studien,
bei denen Vf. auch vor grundsätzlichen, ans Systematisch-Theologische
grenzende Fragen nicht halt gemacht hat, wie insbesondere die Aufsätze „Das
Neue Testament - ein judenfeindliches Buch?" (S. 97-106), „'Glaubensgerechtigkeit'

contra 'Gesetzesgerechtigkeit' (S. 134-147), „Barmen I und die Israel-
Problematik" (S. 233-248) und „Das Problem einer nichtantijüdischen Christo-
logie" (S. 249-260) dokumentieren.

Dass Vf. mit dem vorliegenden Band jetzt eine Auswahl aus seinem
reichen Fundus an Aufsätzen in gebündelter Form vorgelegt hat, kann man nur
begrüssen. Auch wenn sie zum Teil vor mehr als zwei Jahrzehnten schon
entstanden sind, sind sie doch noch immer eine nicht nur bereichernde,
sondern unverzichtbare Lektüre. Bereits zu DDR-Zeiten gehörte Vf. zu den

vergleichsweise wenigen Universitätstheologen, die sich - auch wenn es nicht
immer leicht gewesen ist - leidenschaftlich für das christlich-jüdische
Gespräch engagiert und als Wissenschaftler massgebliche Beiträge dazu geleistet
haben. Zumindest einen Eindruck davon vermitteln je auf ihre Weise die hier
vorgelegten Aufsätze.

Tübingen Stefan Schreiner

[ABEL, Wolfgang VON] Yüsuf al-Basïr, Das Buch der Unterscheidung,
Judäo-arabisch - Deutsch, übersetzt und eingeleitet von W. v. Abel,
Freiburg / Basel / Wien: Herder 2005 Herders Bibliothek der Philosophie

des Mittelalters, Bd. 5), 384 S., 8°, geb. ISBN 3-451-28688-2.

Dass mit dem hier anzuzeigenden „Buch der Unterscheidung" (kitäb at-
tamvTz), ein „auf dem Prinzip der Vernunft gegründetes System von Gotteser-

76



kenntnis und Handlungsethik" (S. 21), erstmals von einem wichtigen, vom
islamischen Kalam (der spekulativen islamischen Theologie) geprägten Werk
der frühen karäischen Theologie zumindest der erste Hauptteil (Kap. 1 -22) in
judäo-arabischem Text und kommentierter deutscher Übersetzung vorliegt, ist
nur zu begrüssen, und für die geleistete Arbeit muss man Herausgeber und
Übersetzer dankbar sein.

Der Autor des Werkes, Abü Yacqüb Yüsuf ibn Ibrahim al-BasTr (Josef b.
Abraham ha-Ro'eh), war nach Samuel Poznanski „der erste und grösste
karäische Philosoph und zugleich Meister der Halacha" (S. 11). Von seinem
Leben ist wenig bekannt. Was bekannt ist, hat W. von Abel Vf.) in der
Einleitung zusammengetragen. Danach stammte Yüsuf aus dem Iran oder Irak,
lebte nach Jahren der Unstetigkeit aber seit Anfang des 11. Jh. bis zu seinem
Tode (1040) in Jerusalem, wo er, „zunächst als Lernender, später als Lehrender",

teilhatte an dem, was man das Goldene Zeitalter der dortigen karäischen
Hochschule nennt (S. 12-16). Yüsuf war ein produktiver Autor; 20
theologisch-philosophische, antirabbinisch-polemische und halachische Werke sind
von ihm bekannt, wenn auch längst nicht alle erhalten und überliefert sind (S.
16-18). Unter ihnen nimmt das „Buch der Unterscheidung" einen besonderen
Platz ein, nicht nur, weil es vollständig überliefert ist (Beschreibung der
erhaltenen Handschriften S. 50-94), sondern mit Yüsufs zweitem grossen
theologischen Werk, dem „Kompendium der Prinzipen der Religion" (al-
muhtäwl li-usül ad-dTn) zu den Hauptwerken des jüdischen Kalam zählt und
vergleichsweise gut erforscht ist (S. 29-42). Von seiner früh erlangten Bedeutung

zeugt nicht zuletzt die schon bald nach Yüsufs Tod von dessen Schüler
Tobias b. Mose ha-Avel aus Konstantinopel angefertigte hebräische Übersetzung

(mahkimat peti) (S. 42-50), die zudem zwei über das judäo-arabische
Original hinausgehende Kapitel enthält (abgedruckt im Anhang S. 345-354).

Das Werk selber umfasst nach dem Prolog (S. 102-113) zwei Teile; Teil I:
Methodenlehre (Kap. 1-2 / S. 114-125), die Welt, Entstehung und Zusammensetzung,

Existenz der Atome und Akzidenzien (Kap. 3-7 / S. 126-147),
Existenz und Attribute Gottes (Kap. 8-17 / S. 148-239), Zurückweisung der
Gott nicht zukommenden Attribute (Kap. 18-19 / S. 216-231), Einheit Gottes
(Kap. 20 / S. 232-239). Der verbleibende Teil II: Gott in Beziehung zum
Menschen (Kap. 23-27) und Mensch und Gesetz (Kap. 28-33), findet hier
keine Berücksichtigung (S. 23 Anm. 69).

Text und parallel dazu gesetzte Übersetzung werden zunächst sprachlich
(S. 241-260) und dann und vor allem, Abschnitt für Abschnitt, sachlich
eingehend kommentiert, durchgehend im Zusammenhang mit den Ideen und
Konzeptionen der zeitgenössischen Theologie und Philosophie des Kalam (S.
261-343), deren Kenntnis wieder und wieder Voraussetzung zum Verstehen
der mitunter fremdartig anmutenden Ideen und Vorstellungen des „Buchs der
Unterscheidung" ist. Dabei spürt man Vf.s Vertrautheit mit der Sprache
(Arabisch und Judäo-Arabisch) ebenso wie mit der Sache, wie sie über die
jahrelange Beschäftigung mit dem Werk in kompetenter Begleitung an der
Hebräischen Universität Jerusalem gewachsen ist (S. 9) und ihm ermöglicht
hat, auch komplizierte Sachverhalte in fasslicher, nicht nur der Fachwelt

77



verstehbarer Weise vorzutragen. Nur ein sorgfaltigeres Lektorat hätte das Buch
verdient, das dafür gesorgt hätte, dass in der Einleitung manch unnötige
Wiederholung gestrichen (S. 20 // S. llf), fehlende Worte hingegen ergänzt
werden (z.B. Übergang von S. 237/239).

Tübingen Stefan Schreiner

Decot, Rolf / Arnold, Matthieu (eds.), Christen und Juden im

Reformationszeitalter, Mainz: von Zabern 2006 Veröffentlichungen
des Instituts für Europäische Geschichte Mainz; Abteilung für
Abendländische Religionsgeschichte, Beiheft 72), XVI, 315 S., geb., ISBN
978-3-80533709-0.

Literatur zum Verhältnis von Christen und Juden im Reformationszeitalter
scheint gegenwärtig zu boomen. So ist hier ein weiterer Band zur Thematik
anzuzeigen (vgl. Judaica 63 [2007], S. 154f.), der mit einer Ausnahme - von
Achim Detmers erscheint der gleiche Beitrag zu Calvin nun auf Deutsch (S.
23-41) - Beiträge anderer Autoren zu teilweise anderen Themen und Räumen
umfasst. Von den Beiträgen, denen man in ihrer thematischen Verteilung noch
ihre Herkunft als Konferenzbeiträge ansieht, sind elf in deutscher und fünf in
französischer Sprache abgefasst. (Kurios ist S. XVI der Dank für das „mise
aux normes" der italienischen Beiträge.)

Wie es bei einem deutschsprachigen Sammelband zur Thematik zu erwarten

ist, sind zwei Beiträge Martin Luther gewidmet: Nicole de Laharpe findet
in dessen Tischreden als einen Grund für den Antijudaismus die Lästerung
Mariens (S. 1-14, hier v. a. S. 11), während der eine Herausgeber, Matthieu
Arnold, für eine französische Übersetzung mit kritischem Kommentar von
Luthers Judenschriften plädiert (S. 15-22) - ein zumindest fragwürdiges
Unternehmen. Eher aussergewöhnlich dagegen ist Anni Noblesse-Rochers
Beitrag zu Martin Bucers Zefanjah-Kommentar von 1528 (S. 43-58), die
Bucers Vertrautheit mit rabbinischen Texten würdigt. Ein Bindeglied zu den
beiden Lutherbeiträgen stellt Martin Rothkegels Beitrag zu den mährischen
Sabbatern dar, in denen er „ein späteres Entwicklungsstadium des Nikolsbur-
ger Täufertums" zu sehen vorschlägt (S. 59-76, hier S. 71). Durch den Titel
des Beitrags von Dimitrij Belkin nahegelegt wird auch eine Verbindung von
Lev Sestov (1866-1938) zu Luther (S. 265-278) - dieser hoch interessante und
lesenswerte Artikel hält dieses Versprechen leider kaum und gehört eigentlich
nicht in einen Sammelband zur Reformationszeit (gewöhnlich die erste Hälfte
des 16. Jahrhunderts, mit viel Wohlwollen die Zeit bis zum Westfälischen
Frieden 1648/9). Ähnliches gilt für Marcus Pykas Begleitstudie zur im
Erscheinen begriffenen Dissertation, die sich der Rezeption von Reformation und
Reformationsfeier 1817 in der jüdischen Historiografie des 19. Jahrhunderts
zuwendet (S. 153-173). Aus den christlich-theologischen, reformatorischen
Kontroversen nicht wegzudenken ist auch Johann Eck, dem sich Johannes
Brosseder zuwendet (S. 77-96) und dessen antijüdischen Polemiken zu den

78



wüstesten der Reformationszeit zählen. Während der erste Teil dieses Artikels
neu geschrieben zu sein scheint, ist der zweite eine durchgesehene Fassung eines

Vortrags von 1983 (vgl. S. 88 Anm. 10), der sich auch im wissenschaftlichen
Duktus vom Vorangehenden deutlich unterscheidet. Adriano Prosperi untersucht
die Haltung der Kurie zum Judentum, die sich v.a. in ihrer Einstellung zum
Talmud, aber auch in der Judengesetzgebung widerspiegelt (S. 97-107).

Zwei Beiträge sind Josel von Rosheim gewidmet, dessen Biografie von
Selma Stern von 1959 für eine französische Ausgabe vorbereitet wird (vgl. S.

117). Freddy Raphaël referiert Joseis Stellung in seiner Zeit (S. 109-115),
während Monique Ebstein aus der begonnenen Übertragung von Sterns Buch
referiert (S. 117-125, beide ohne jeden wissenschaftlichen Apparat; zu einem
Korrektiv vgl. S. 179). Von gänzlich anderer Qualität ist Andreas Lehnardts
Einführung, Edition und Übersetzung einer anonymen hebräisch-sprachigen
Missionspredigt wahrscheinlich aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, an
der exemplarisch gezeigt wird, dass der Bucersche Ratschlag für Eandgraf
Philipp von Hessen, den Juden Missionspredigten zu halten, zwar in die Praxis

umgesetzt wurde, diese Predigten zugleich aber das „Defizit" aufweisen,
lediglich die Sprache, nicht aber die Art jüdischer Bibelexegese verwendet zu
haben (S. 127-151). Der rechtlichen Stellung der Juden im 16. Jahrhundert
widmet J. Friedrich Battenberg seine Aufmerksamkeit (S. 175-197), während
der zweite Herausgeber, Rolf Decot, sich der Stellung der Juden in Mainz im
16. und 17. Jahrhundert zuwendet (S. 199-215). Einem in der deutschsprachigen

Literatur eher selten beachteten Aspekt wendet sich Mikhail V. Dmitriev
zu, der aus der Arbeit eines russischen Forschungsprojekts zum Verhältnis von
Christentum und Judentum in Mittelalter und Neuzeit referiert und sich zwei
antijüdischen Polemikern des ausgehenden 15. Jahrhunderts zuwendet (S. 217-
235 mit einem etwas irreleitenden Titel mit falscher Jahrhundertangabe). Auf
andere Art bemerkenswert und trotz der fehlerhaften Übersetzung herausragend

ist Mikhail Kizilovs Darstellung der jüdischen Sekte der Karäer in der
wissenschaftlichen Literatur seit dem 16. Jahrhundert (S. 237-264).

Je ein Vorwort der Herausgeber (S. VII-X, XI-XVI), ein Literaturverzeichnis
der in den einzelnen Beiträgen angeführten Titel (S. 279-308) und ein sehr

lückenhaftes Register (S. 309-315, allein aus dem letzten Artikel fehlen
mindestens siebzehn im Haupttext genannte Personen) runden den Band ab,
der, das muss leider gesagt werden, miserabel lektoriert ist: Unvollständige
Sätze (z. B. S. VII-VIII, 132, 200, 240, 242), uneinheitliche Hebräischfonts (S.
199 Anm. 4 sogar falsche Lettern verwendet), falsche Übersetzungen aus dem
Hebräischen (z. B. S. 251: oz ist die Kraft, nicht das Heil), uneinheitliche
Orthografie und Verwendung von Abkürzungen selbst in einzelnen Artikeln
(z. B. S. 219) usw. Vielleicht hätten die Herausgeber nicht nur ihren Namen
geben sollen und der promovierte Redakteur (vgl. S. X) hätte als Mitherausgeber

einen Anreiz gehabt, sorgfaltiger zu arbeiten. Aber auch mit diesen
Einschränkungen enthält der Band wichtige Beiträge zur Geschichtsschreibung
und zur Judaistik.

Bonn-Bad Godesberg Görge K. Hasselhoff

79



[TURNIANSKY, CHAVA] Glikl, Sikhronot 1691-1719, hehedira we-
tirgema mi-Jiddisch Chava Turniansky, Jerusalem: Merkas Salman
Shazar le-Toldot Jisrael; Merkas Ben-Zion Dinur le-Cheqer Toldot Jisrael;
ha-Universita ha-Ivrit be-Jruschalaim 2006, 642 S., ISBN 965-227-213-2.

Lange hat die internationale Forschergemeinde auf das Erscheinen der
vorliegenden Publikation gewartet. In der Fachwelt hatte sich schon hemmgesprochen,

dass die inzwischen emeritierte Professorin für Jiddisch der Hebrew
University Jerusalem, Chava Tumiansky, an einer kritischen Ausgabe der
Memoiren von Glikl (Glückel) bat Jehuda Lejb von Hameln (Hamburg 1645 -
Metz 1724) arbeitet. Als eine Form der Trauerbewältigung begann die
Hamburger Kauffrau Glikl nach dem Tod ihres ersten Mannes Chaim Hameln, ihre
persönlichen Lebenserfahrungen und das familiäre Schicksal niederzuschreiben.

Die nun unabhängig arbeitende Geschäftsfrau führte das Handelsunternehmen

weiter und stand in regem Kontakt mit jüdischen und nichtjüdischen
Geschäftspartnern in ganz Europa. Ihre weit reichenden Kontakte brachten
nicht nur finanziellen Erfolg, sondern ermöglichten es ihr, ihren Kindern „gute
Partien" in verschiedenen europäischen Ländern zu vermitteln. Kurz nach ihrer
zweiten Heirat mit Hirsch Cerf Levy, einer Fühmngspersönlichkeit der
Gemeinde in Metz, verlor dieser das gesamte Vermögen des Paares. In den
letzten beiden Kapiteln der siebenteiligen Erinnerungen, welche Glikl in Metz
niederschrieb, lernt der Leser sie als eine durch das Schicksal geschlagene
Frau kennen, welche ihren Trost und ihr Gottesvertrauen weiterhin aus der
jüdischen Tradition schöpft.

Als Testament und zur Unterweisung ihrer Kinder bestimmt, gestaltete
Glikl ihre Memoiren durch das Einweben von erbaulichen Erzählungen aus
den jüdischen Mussarwerken und der internationalen Literatur (S. 21ff.) zu
einem unterhaltenden Text. Ihre Lebenserinnerungen gelten als eine der
wichtigsten Quellen zur Geschichte der Juden in der Frühen Neuzeit (S. 37ff.)
und wurden in den vergangenen zehn Jahren unter verschiedenen Gesichtpunkten

erforscht. Eine grössere Zahl dieser wertvollen Untersuchungen findet sich
in dem 2001 von Monika Richarz herausgegebenen Sammelband „Die
Hamburger Kauffrau Glikl - Jüdische Existenz in der Frühen Neuzeit".

Turnianskys bilingualer jiddisch-hebräischer Ausgabe ist eine umfangreiche
wissenschaftliche Einleitung vorangestellt. Nach einer kurzen Vorstellung

der biographischen Eckdaten Glikls und der ersten Einordnung in ihre Zeit
stehen der Aufbau des Werkes sowie Datierungsversuche zu den Anfertigungszeiträumen

des siebenteiligen Werkes im Vordergrund. Turniansky zeigt, dass
sich Glikl bei der Darstellung der familiären und historischen Ereignisse um
eine gewissenhafte chronologische Wiedergabe bemühte und dazu Geschäftsund

Haushaltsbücher zur Hilfe nahm. Mit grosser Sachkenntnis werden in
zahlreichen Unterkapiteln u. a. der persönliche Schreibstil Glikls (S. 25ff.)
sowie ihr Bildungshintergrund (S. 28ff.) eingehend erörtert: Glikl, der
hebräischen Sprache nicht mächtig, lies sich Werke der hebräischsprachigen
jüdischen Literatur vorlesen und schöpfte hebräischsprachige Redewendungen aus
dem reichhaltigen Wortschatz des gesprochenen Westjiddischen. Im Hinblick

80



auf das Kapitel „Der Ort und die Zeit - die Gemeinde und die Nachbarn" (S.
39ff.) ist unbedingt die liebevolle, qualitativ hochwertige Umschlagsgestaltung
hervorzuheben: Der Umschlag zeigt einen zeitgenössischen Kupferstich
Altonas, der Wohnort Glikls, während die Innenseiten einen Stadtplan Hamburgs

aus jener Zeit mit den Angaben zu den wichtigsten Stationen ausweisen
und damit neben zahlreichen anderen Abbildungen konkrete Vorstellungen
vom Lebensumfeld der Handelsfrau verschaffen. Angereichert wird die
Einführung durch die hebräische Übersetzung des Beitrages „Glikls Sprache
vor ihrem sozialhistorischen und geographischen Hintergrund", der inzwischen
ebenfalls emeritierten Trierer Jiddistin Erika Timm. Die Einführung dieser
wichtigen Quellenedition findet ihren Abschluss in einer den aktuellen
Forschungsstand widerspiegelnden Bibliographie.

Der jiddische Text der bilingualen Edition Turnianskys folgt dem Text des
bekannten Manuskripts aus der Frankfurter Stadt- und Universitätsbibliothek
(Ms. Hebr. oct. 2, Version A) und wird durch eine zweite Fassung ergänzt,
welche David Kaufmann bereits 1896 ediert hatte (Version B, S. 47f.). Beide
Versionen sind Abschriften - das Original aus der Hand Glikls gilt als
verschollen.

Bereits 1929 publizierte Alexander Süsskind Rabinowitz eine brauchbare,
jedoch z. T. fehlerhafte Übersetzung der Memoiren Glikls ins Hebräische.
Daher stellt Turniansky der jiddischen Quelle ihre eigene Übersetzung
gegenüber, so dass beide Texte unmittelbar miteinander verglichen werden können.
Die für die Forschung besonders wertvolle Arbeit wird in den hebräischsprachigen

Anmerkungsapparaten der beiden Texte geleistet: Hier finden sich neben

Erörterungen über unbekannte Wörter, Hinweise zu erwähnten Personen und
korrupten Textstellen sowie Angaben zur weiterführenden Forschungsliteratur.

Bei der weitverzweigten Verwandtschaft Glikls verliert der interessierte
Leser schnell den Überblick über die Beziehungen der einzelnen Personen
zueinander. So ermöglicht Turniansky im Anhang den Zugang zu dieser
Grossfamilie durch fünf verschiedene Stammbäume der einzelnen Familienzweige.

Personen-, Orts- und Sachregister erleichtern die gezielte Suche. Bei
unterschiedlichen Schreibweisen von Personen- und Ortsnamen werden die
Varianten aufgelistet und in notwendigen Fällen durch die lateinischen
Namensbezeichnungen ergänzt.

Berlin NathanaeJ Riemer

WODZINSKI, MARCIN, Haskalah and Hasidism in the Kingdom ofPoland

- A History of Conflict, translated by Sarah Cozens & Agnieszka Mi-
rowska, Oxford / Portland, Oregon: The Littman Library of Jewish

Civilization 2005, XIV, 335 S„ gr. 8°, geb. ISBN 1-904113-08-7.

Während die Geschichte der Auseinandersetzung zwischen Chassidim und
Maskilim (Aufklärern), die unbestritten erheblichen, wenn nicht entscheidenden

Anteil an der Herausbildung des modernen polnisch(-litauisch)en Juden-

81



turns gehabt hat, soweit sie sich im östlichen, galizischen Teil des einstigen
polnisch-litauischen Commonwealth abgespielt hat, vor Jahrzehnten bereits
ihren Historiker in Raphael Mahler (Hasidism and Enlightenment: Their
Confrontation in Galicia and Poland in the First Half oft the Nineteenth
Century, hebr. Merhavyah 1961, engl. Philadelphia 1985) gefunden hatte, war
die Darstellung der - zeitgleichen - Auseinandersetzung zwischen Chassidim
und Maskilim im Königreich Polen lange ein Desiderat der Forschung geblieben,

bis ihm Marcin Wodzinski Vf.), Direktor des Zentrums für Kultur und
Sprachen der Juden an der Universität Wroclaw / Breslau, mit seiner Arbeit
Oswiecenie zydowskie w Krölestwie Polskim wobec chasydyzmu - Dzieje
pewnej idei (Wroclaw 2003) Abhilfe geschaffen hat, die mit dem hier anzuzeigenden

Buch jetzt in englischer Übersetzung vorliegt und damit - hoffentlich -
die ihr gebührende Aufmerksamkeit findet.

In acht Kapiteln geht Vf. - weithin aus der Perspektive der polnischen
Maskilim - dem im Titel genannten Konflikt nach, angefangen von der Frühzeit

der Haskala und damit einhergehenden antichassidischen Gegnerschaft
{hitnagg"dut) im späten 18. Jh. (S. 9-33) über die Blütezeit der Haskala und
ihre Chassidismuskritik in Kongresspolen zwischen 1815/30 und 1860 (S. 34-
115) und ihr Umschlagen in prochassidische Parteinahme einzelner Maskilim
(S. 116-153) vor dem Hintergrund der Integrations- und Assimilationsbestrebungen

seit der Mitte des 19. Jh. (S. 154-199) bis hin zum Abflauen des

Konflikts unter dem Druck der gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen

unter zarischer Herrschaft gegen Ende des 19. Jh. (S. 200-227) und dem
Aufkommen einer zunehmend romantischen Verklärung des Chassidismus zu
Beginn des 20. Jh.

Gestützt auf eine beeindruckende Fülle gedruckter und ungedruckter Quellen

und Sekundärliteratur (Bibliographie S. 301-326) gelingt es Vf., ein
ausserordentlich lebendiges Bild dieses Konfliktes und seiner zum Teil
dramatischen Konsequenzen im Kontext der allgemeinen polnischen und russischen
Geschichte einerseits und der europäischen Aufklärung andererseits zu zeichnen.

Besonderes Augenmerk richtet Vf. dabei zum einen auf die Eigenheiten
des polnischen Chassidismus und der Haskala und ihrer ideologischen, sozialen

und institutionellen Bedingungen und zum anderen auf den jeweiligen
Anteil, den Chassidim und Maskilim an dem Konflikt hatten, der sich über die
Jahrzehnte auf den unterschiedlichsten Ebenen abgespielt hat und in den
unterschiedlichsten Formen ausgetragen worden ist, vom alltäglichen Kampf um
Macht und Einfluss in den jüdischen Gemeinden bis hin zu den ideologischen
Auseinandersetzungen, die ihr Echo in der zeitgenössischen jüdischen,
jiddischen, hebräischen, polnischen und zum Teil auch russischen Literatur und
Presse gefunden haben. Am Beispiel einzelner Städte kann Vf. darüber hinaus
zeigen, dass der eigentliche Konflikt zwischen Chassidim und Maskilim weit
weniger ein Konflikt auf der Ebene ideologischer Auseinandersetzung als
vielmehr auf lokaler und Gemeindeebene war.

Eigens hingewiesen sei schliesslich auf die Appendices (S. 259-300), in
denen 19 ebenso interessante wie wichtige und aufschlussreiche, bis dato aber
kaum oder gar nicht bekannte bzw. beachtete Quellentexte (hier in engl.

82



Übersetzung) abgedruckt sind, über die sich Vf. gleichsam in die Karten
schauen lässt, aufgrund derer er zu seinen Schlussfolgerungen gelangt ist. Mit
seinem nachgerade spannend zu lesenden Buch hat Vf. ein Werk vorlegt, das

weit über alles, was bisher zum Thema Haskala und Chassidismus in Polen

gesagt und geschrieben worden ist, hinausgeht und für alle weitere Beschäftigung

mit diesem Thema zweifelsohne zur Pflichtlektüre gehört.

Tübingen Stefan Schreiner

WILLI Jasper (et al. ed.), Juden und Judentum in der deutschsprachigen

Literatur, Wiesbaden: Harrassowitz 2006 Jüdische Kultur:
Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur Bd. 15), 444 S.,

ISBN 978-3-447-05272-6.

Der hier vorzustellende Sammelband ging aus einer Ringvorlesung „Juden und
Judentum in der deutschsprachigen Literatur" hervor, die im Sommersemester
2003 sowie im Wintersemester 2003/04 an der Universität Potsdam angeboten
wurde. So weit gefasst das Thema der Ringvorlesung ist, so breit gefächert ist
die Ausrichtung der einzelnen Beiträge, insgesamt deren 19, die in drei grosse
Themenblöcke eingelassen sind.

Der erste Block, der „vergleichende Analysen und Überblicksdarstellungen"
zum Gegenstand hat, befasst sich in fünf Beiträgen vornehmlich mit jüdischen
Konfigurationen in der deutschsprachigen Literatur: Den Auftakt bietet Willi
Jaspers Versuch einer Standortbestimmung so genannter deutsch-jüdischer
Literatur, die als, jüdische Literatur in deutscher Sprache" (S. 20) ein hermeneu-
tisches sowie ein Identitäts-Problem darstellt. Anhand der Nachzeichnung des

,Ewigen Juden' Ahasvérus (Mona Körte; in ihrer Bibliographie fehlt leider der
Hinweis auf Alfred Bodenheimers grundlegende Arbeit „Wandernde Schatten",
2002, zum Thema) oder der ,reinen, heiligen Jungfrau' (Eva Lezzi) werden
Verarbeitungsstrategien jüdischer Sujets und Figuren in deutschsprachiger Literatur
von ca. 1600 bis ca. 1800 aufgezeigt. Erwähnung verdient hier der Umstand,
dass in den von Lezzi untersuchten Werken das sog. Jüdische' nicht explizit
aufscheint, sondern erst aus den jeweiligen Handlungssträngen gleichsam
herausgeschält werden muss. Mit dem Beitrag von Ottmar Ette wird der Blick
innerhalb des ersten Themenblocks auf das 20. Jahrhundert gerichtet: Hier ist es
die Lagererfahrung als „Normalität des Ausnahmezustandes", die bei Emma
Kann, Hannah Arendt und Max Aub - unterschiedlich akzentuiert - Gegenstand
des Schreibens ist. Die österreichisch-jüdische Literatur der Gegenwart wird im
Beitrag von Vivan Liska untersucht. Die Hauptvertreterinnen dieser Literatur,
Robert Menasse, Doron Rabinovici, Robert Schindel, Anna Mitgutsch, Elfriede
Jelinek und Vladimir Vertlib, sind Angehörige der sog. ,zweiten Generation'; in
ihren Werken kommt die Vorstellung jüdischer Identität nur in „höchst proble-
matisierter und gebrochener Form zur Sprache" (S. 119).

Der zweite Block, überschrieben mit „Transdisziplinäre Perspektiven",
verschreibt sich in ebenfalls fünf Beiträgen ganz der Analyse jüdisch-

83



deutscher Literatur' aus der Sicht unterschiedlicher Disziplinen wie z.B. der
Jiddistik (vgl. hier den Beitrag von Elvira Grözinger zum jiddischen Theater),
der Kultur- und Religionswissenschaften oder der Philosophie und umspannt
einen Zeitrahmen vom 13. Jh. (s. dazu den Aufsatz von Martin Langner über
entschuldende Eide) bis in die heutige Zeit. Spezielle Erwähnung verdient der
Beitrag von Karl Erich Grözinger (vgl. hierzu sein bereits 1992 erschienenes
Werk „Kafka und die Kabbala"), dem es gelingt nachzuweisen, dass Kafka als

religiöser Schriftsteller (S. 203) unter besonderer Berücksichtigung der Frage
nach ,Gericht' und ,Schuld' einzustufen ist. Ohne den Beizug der jüdischen
Mystik könne Kafkas Werk mithin nicht verstanden werden. Max Nordaus der
Psychopathologie verhaftete Kulturkritik wird von Christoph Schulte
nachgezeichnet: Der von Nordau in den entsprechenden Diskurs eingebrachte Begriff
,Entartung' (1892/93) steht stellvertretend für „eine psychische Krankheit von
nervösen Grossstädtern" (S. 209). Joachim Schlörs Beitrag zu Yoram Kaniuks
„Der letzte Berliner", ein bedeutendes Romanfragment zur deutsch-jüdisch-
israelischen Geschichte und Gegenwart, beendet den zweiten Themenblock.

Der letzte und umfangreichste aller drei Blöcke ist der Thematik „Autorschaft

und Werke" gewidmet. Neun fundierte Einzelanalysen stellen exemplarisch

ausgewählte Autorinnen in ihrem jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen

Umfeld vor. Die Auswahl kann selbstverständlich nicht erschöpfend
sein, wohl aber nimmt sie sich einigermassen repräsentativ aus: Ausgehend
vom ersten Beitrag, der Heines Bibelrezeption zum Thema hat (Arnold
Pistiak), wird von Doerte Bischoff im nächsten Aufsatz mit Leopold Sacher-
Masoch, oft fälschlicherweise als jüdisch eingestuft (so im „Jüdischen
Biographischen Index", München, 1998), der Bogen zum 19. Jh. gespannt. Erwähnung

finden sollte hier die Tatsache, dass Sacher-Masoch als einer der wenigen

nicht-jüdischen Autoren jener Zeit in seinen Erzählungen, z. B. den
„Judengeschichten", explizit jüdische Figuren auftreten lässt. Das 20. Jh. wird
abgedeckt mit „Max Brods Beitrag zur Verteidigung der Kultur" (Peter
Morris-Keitel), Arnold Zweigs Roman „De Vriendt kehrt heim" (Eva
Kaufmann) sowie einem Beitrag zu Anna Seghers von Margrid Bircken. Des
Weiteren versucht Manfred Voigts, anhand von Stefan Zweigs Erzählung
„Buchmendel" (1929) dessen schwieriges Verhältnis zum Judentum herauszuarbeiten.

Jeannette Wolff als Vertreterin der frühen ,Holocaust-Literatur' wird
von Helmut Peitsch vorgestellt; Andreas Degen beschäftigt sich mit jüdischen
Aspekten des nicht-jüdischen Autors Johannes Bobrowslci unter dem Aspekt
des „obstinaten Schuldbewusstsein[s]" (S. 396). Den Abschluss des Sammelbandes

bildet der kritische Beitrag von Thomas Jung über Anja Tuckermanns
jungen' Roman „Die Haut retten", in dem es um die Liebe zwischen einem
jüdischen Mann und einer nicht-jüdischen deutschen Frau geht.

Dass der Begriff ,deutsch-jüdische Literatur' problematisch ist und bleibt,
zeigen die hier versammelten Beiträge sehr anschaulich. Dennoch ist nicht
zuletzt mit der Wahl des Titels „Juden und Judentum in der deutschsprachigen
Literatur" eine sinnvolle definitorische Annäherung an dieses komplexe
Thema erreicht worden. Die Auswahl der Beiträge sowie deren Ausrichtung
inmitten eines fast unüberschaubaren Gebietes ist ansprechend, die recht

84



ausführlichen Bibliographien jeweils am Ende der einzelnen Beiträge ergänzen
die Vielfalt der Ergebnisse.

Zürich Yvonne Domhardt

Eli Bar-Chen, Weder Asiaten noch Orientalen. Internationale jüdische
Organisationen und die Europäisierimg „rückständiger" Juden, Würzburg:

Ergon 2005 Ex oriente lux 7), 180 S., ISBN 3-89913-477-X.

Wie europäisch sind Juden? Diese Frage aufzuwerfen, verwundert zunächst,
werden doch Juden und Jüdinnen i. A. als (West)Europäerlnnen und somit als
fest im Abendland verankert wahrgenommen. Tatsächlich liegt, so Eli Bar-
Chen, Historiker an der Münchner Ludwig-Maximilians-Universität, die
ursprüngliche Heimat der Juden an der Ostküste des Mittelmeers, in Asien.
Ihre überwiegende Zahl stammt aus islamischen oder osteuropäischen
Ländern, wobei allerdings stets ein (wenn auch kleiner) Teil Jüdinnen und Juden in
Frankreich, England oder Deutschland lebte. Bedingt durch aufgezwungne
Migration, Verfolgung etc. wanderten Juden immer wieder aus dem Orient
bzw. Osteuropa gen Westen. Während und nach der Zeit der Emanzipation galt
es dann, sich der nichtjüdischen Umwelt anzupassen und in der abendländischen

Kultur aufzugehen, um sich weitgehend von der ursprünglichen orientalischen

Kultur zu distanzieren: „Die Identifizierung des Judentums mit Europa
und die Trennung des Judentums vom Orient bzw. Asien geschah also erst bei
den Juden Westeuropas während des Emanzipationsprozesses und hatte
tiefgreifenden Einfluss auf das Bewusstsein: sowohl zerstörerischen als auch

schöpferischen." (S. 162) Doch nicht nur die Emanzipation, die Aufklärung
sowie die Haskala selbst trugen zur weitgehenden Identifikation der Juden mit
Europa bei (die Bezeichnung von Juden als Orientalen oder Asiaten wurde und
wird oft gar als Beleidigung empfunden), auch die Kolonialisierung sowie die
Entwicklung des europäischen Pressewesens trugen dazu bei, dass sich Juden
mehr und mehr dem europäischen Kulturkreis zugehörig fühlten. In den
Rahmen dieser kulturell-soziologischen Umgebung stellt Eli Bar-Chen seine

Untersuchung zu den drei wichtigsten international tätigen europäisch-jüdischen

Organisationen: die Alliance Israélite Universelle (gegr. 1860), die
Anglo-Jewish Association (gegr. 1871) und der Hilfsverein der deutschen
Juden (gegr. 1901). Ziel dieser Organisationen war es, die z. T. sehr prekäre
wirtschaftliche wie soziale Lage der osteuropäischen sowie der „orientalischen"

Juden zu verbessern, ja diese vermeintlich „primitiven" wie „unverbesserlichen"

Juden durch spezifische Programme in Erziehung, Unterricht und
wirtschaftliche Hilfe gezielt zu „europäisieren", denn die Juden in den ausser-
europäischen Ländern wurden von den europäischen Brüdern und Schwestern
als „rückständig" angesehen, und ihre Situation bedurfte einiger Modernisierung:

Das Bild des sogenannten orientalischen bzw. asiatischen Juden bei den

europäischen Juden nahm sich mithin klischeehaft und überwiegend negativ
aus; das Paradigma des Juden als Nicht-Europäer war im 19. Jahrhundert in

85



nichtjüdischen Kreisen weit verbreitet, und ironischerweise verinnerlichten die
emanzipierten Juden dieses Bild vom „sittlich verdorbenen [orientalischen]
Juden" (S. 15) ihrerseits, so dass es überhaupt zu diesem Dünkel gegenüber
den nicht-europäischen Juden von jüdischer Seite aus kommen konnte.

Die Rolle der drei jüdischen Hilfsorganisationen ist bislang nicht in
grösserem Umfang erforscht worden; über die „Association" liegt bisher noch

gar keine eigenständige Untersuchung vor (S. 25); es ist daher das unbedingte
Verdienst der vorliegenden Studie, die Arbeit, die Konzepte sowie das
Funktionieren der drei jüdischen Hilfsorganisationen vor ihrem historischen Hintergrund

des 19. und des Beginns des 20. Jahrhunderts vergleichend herausgearbeitet

zu haben. Bei einer allfälligen zweiten Auflage der Arbeit wäre indes die
orthographische Überarbeitung des sonst sehr wertvollen Literaturverzeichnisses

empfehlenswert.

Zürich Yvonne Domhardt

ARCHIVES Juives, Revue d'Histoire des Juifs de France, No. 39/1 und
39/2, 1. und 2. Semester 2006, je 160 S., ISBN 2-251-69422-6, 37.-
Euro (Bezug; Commission Française des Archives Juives, 45, rue La
Bruyère, F- 75009 Paris, France).

Gründer im Jahr 1965 und langjähriger Herausgeber der Zeitschrift war der aus
Wien stammende und in Paris lebende Judaist Bernhard Blumenkranz. Von
hektographierten Typoskriptseiten hat sich die Zeitschrift in den letzten Jahren

zu einem ansprechenderen Fonnat entwickelt. Im Mittelpunkt der Zeitschrift
steht zum einen die jüdische Geschichte Frankreichs, die von der alten Revue
des Études Juives (gegr. 1882) nicht sonderlich gefördert wurde, zum anderen
aber auch die Geschichte der Herkunftsländer eines grossen Teils der heutigen
jüdischen Gemeinschaft Frankreichs, d. h. der Maghreb (Algerien, Tunesien,
Marokko). Ihr Chefredaktor ist heute Professor André Kaspi. Seit mehreren
Jahren ist die Zeitschrift dazu übergegangen, Themenhefte herauszugeben, so
für Nr. 39/1 zur jüdischen Renaissance-Bewegung in Frankreich und für Nr.
39/2 über Juden in der Pariser Textilbranche. Kleine Aufsätze, die nicht zum
allgemeinen Thema des Heftes passen müssen, finden sich in der Rubrik
Mélanges. Unter Dictionnaire biographique du judaisme français wird das

Ziel eines grossen Lexikons französisch-jüdischer Persönlichkeiten verfolgt.
Eine Frucht davon wird das auf dieses Jahr für den Druck geplante Nachschlagewerk

zum Personnel du culte israelite en France (Rabbiner und Kantoren)
für den Zeitbereich 1807-1905 (Bd. 1) sein. Unter der Rubrik Lectures verbergen

sich Rezensionen.
In Nr. 39/1 vergleicht Nadia Malinovich die jüdische Renaissance-

Bewegung (1900-1933) mit derjenigen in Deutschland. Catherine Fhima gibt
eine Übersicht über jüdische Literatur aus den 1920er Jahren, Chantal Meyer-
Plantureux geht den Judenfiguren im französischen Theater und Michel
Leymaire macht dies für den populären französischen Roman der Zeit. In den

86



Mélanges findet sich ein Aufsatz über Juden in Tunesien nach 1945. Ein Bild
zeigt den Empfang des französischen Oberrabbiners durch den Bey (traditioneller

Herrscher) von Tunis.
In Nr. 39/2 ist von den osteuropäisch-jüdischen Texilarbeitern in Paris die

Rede, vom Einfluss des Französischen auf das Jiddische von der Präsenz

jüdischer Händler in den Pariser Flohmärkten und der Arbeit der ORT-
Organisation in der Ausbildung junger Juden für die Textilbranche nach 1945.
Kinder von Immigranten konnten sich in der Pariser Textilbranche emporarbeiten

und heute gelten Ted Lapidus und Daniel Hechter als genuin französische

und teure Marken. Die Väter dieser Unternehmer waren ostjüdische
Schneider in Paris. In den Mélanges befinden sich ein Aufsatz über das

jüdische Schulwesen im Elsass (hier wäre ein Blick auf die deutschen Verhältnisse

angebracht gewesen, die auf die Elsässer Juden wirkten) und auf die
Rolle der einflussreichen Zeitung L'Ami du peuple in der Verbreitung
antisemitischer Klischees in der französischen Provinz. Für die Nachkriegsgeschichte

wird das Verhältnis der französischen Juden zum Staat Israel bis 1980

analysiert.
Nur hoffen kann man, dass mit zunehmender Diversifizierung jüdischer

Studien in Deutschland auch diese Zeitschrift bald mehr Aufmerksamkeit findet.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

SCHENKER, Anatol, Der jüdische Verlag 1902-1938. Aufbruch, Blüte
und Vernichtung, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2003 Conditio
Judaica 41), 614 S. (Bibliographie der Werke des Verlags S. 537-605),
ISBN 3-484-65141-5.

Schenker rekonstruiert aus Quellen des zionistischen Zentralarchivs in Jerusalem

und privaten Nachlässen (Schocken, Robert Weltsch etc.) die Verlagsgeschichte.

Zuerst für die Zionistische Weltorganisation gegründet, wurde der
Verlag von einem Mitarbeiter, Siegmund Kaznelson aufgekauft. Er stammte
aus Warschau, wuchs in der Stadt Gablonz in Westböhmen auf, studierte in
Prag und wurde in den 1920er Jahren in die Verlagsredaktion nach Berlin
bemfen.

Der Verlag ist nach seiner Gründung 1902 durch Martin Buber, Berthold
Feiwel, Davis Trietsch und Ephraim Moses Lilien von dem Holzhändler Isaac
Wolffsohn aus Köln gerettet worden. Ausführlich behandelt Schenker die
wirtschaftlichen Probleme des Verlags. Die Korrespondenzen Siegmund Kaz-
nelsons werfen auch Licht auf wichtige Persönlichkeiten der zionistischen
Bewegung. In Eigenregie brachte Kaznelson nach 1925 die bedeutende
Weltgeschichte des jüdischen Volkes von Simon Dubnows heraus, das fünfbändige
Jüdische Lexikon, den ersten Teil der Geschichte der zionistischen Bewegung
von Adolf Böhm etc. Schwieriger zu erforschen war die Zeit der NS-
Verfolgung. Dabei brachte der Verlag noch zu dieser Zeit wichtige Editionen
auf den Markt: so die deutsche Talmudübersetzung von Lazarus Goldschmidt,

87



den Tora-Kommentar des englischen Oberrabbiners Joseph Herman Hertz und
das durch Nachdrucke heute wieder verbreitete Buch Friedrich Tierbergers /
Else Rabins „Jüdisches Fest - Jüdischer Brauch". Sein magnum opus jedoch,
das Buch „Juden im deutschen Kulturbereich", wurde 1934 von den Machtha-
bern in Berlin nicht zum Druck zugelassen. Dabei ist es fast eine Ironie der
Geschichte, dass es Kaznelson war, dessen Familie aus Bobruisk in Weissruss-
land stammte, der dieses Vermächtnis der Juden deutscher Kultur verfasst hat.
Einen Teil seiner gedruckten Bücher und somit einen Teil seines Vermögens
konnte Kaznelson glücklicherweise nach Palästina retten.

Schade ist nur, dass Schenker trotz des Umfangs seiner Arbeit vergleichsweise

wenig zur ideologischen Position des Jüdischen Verlags in der innerjüdischen

Kulturdebatte der 1920er Jahre sagt; denn dazu hätte man gerne mehr
erfahren. Dafür hätten andere Abschnitte etwas gestrafft werden können.
Besonders hervorzuheben und wichtig ist die den Band abschliessende
Bibliographie aller Titel des Verlags.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Slezkine, Yuri, Das jüdische Jahrhundert. Aus dem Englischen von
M. Adrian, B. Engels & N. Gramm, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2006, 420 S„ gr. 8°, ISBN-10 3-525-36290-0; ISBN-13 978-3-
525-36290-0.

An Yuri Slezkines Vf.) glänzend geschriebenem Buch schieden und scheiden

sich die Geister: Die einen sind begeistert, für andere ist es eine schier
unerträgliche Provokation. Denn hier wird nicht nur die jüdische Geschichtserfahrung

des 20. Jahrhundert gegen den Strich gebürstet, auch die Darstellung
der jüdischen Geschichte steht quer zu allem Bisherigen. Die Geschichte der
Juden im 20. Jahrhundert erzählend und deren „Ursprünge und Auswirkungen"
erläuternd, möchte Vf. zeigen, dass das 20. Jahrhundert, „die Geschichte einer
Hölle und dreier gelobter Länder" (S. 117), vor allem ein „jüdisches Jahrhundert"

gewesen ist: „Das 20. Jahrhundert wurde unter anderem deshalb zum
jüdischen Jahrhundert, weil Hitlers Versuch, seine Vision in die Tat umzusetzen,

zu einer Kanonisierung der Nazis als des absoluten Bösen und zur
Wiederauferstehung der Juden als Menschheitsopfer führte. Die anderen Gründe
hängen mit der Auflösung des Ansiedlungsrayons im Russischen Reich und
den drei messianischen Pilgerfahrten, die auf sie folgten, zusammen: der
jüdischen Auswandemng in die Vereinigten Staaten, die die konsistenteste Form
von Liberalismus verkörperten; der jüdischen Auswandemng nach Palästina,
in das gelobte Land des säkularisierten Judentums; und der jüdischen Abwanderung

in die Städte der Sowjetunion, in eine Welt, die frei von Kapitalismus
und Stammesdenken war oder zu sein schien" (S. 24).

Dem entsprechend umfasst das Buch vier Kapitel; nach Vf.s eigenen Worten:

„Das erste Kapitel behandelt das jüdische Leben in der Diaspora in
vergleichender Perspektive; das zweite Kapitel beschreibt die Verwandlung

88



von Bauern in Juden und von Juden in Franzosen, Deutsche und andere; das
dritte Kapitel beschäftigt sich mit der jüdischen Revolution, die innerhalb der
russischen Revolution stattfand; das vierte Kapitel schliesslich folgt den
Töchtern Tewjes, des Milchmanns, in die Vereinigten Staaten, nach Palästina
und - vor allem - nach Moskau" (S. 24). Die für Vf. zentralen Kapitel sind
ohne Zweifel das dritte (S. 121-207) und vierte (S. 209-359), in denen er die
Geschichte der Juden im späten zarischen Russland und in der Sowjetunion
nicht, wie üblich, als Leidens- und Verfolgungsgeschichte erzählt, sondern als
eine beispiellose Erfolgsgeschichte darstellt, die in den Karrieren zahlloser
Juden in Wirtschaft und Gesellschaft (S. 132-141), vor allem aber, nach der
erfolgreichen „jüdischen Revolution innerhalb der Russischen Revolution" (S.
202), im Aufstieg unzähliger jüdischer Kommunisten in hohe und höchste
Stellungen im Partei-, Regierungs- und Sicherheitsapparat ihren Kulminationspunkt

erreichte (S. 179-199).
Zwar ist die „messianische Pilgerfahrt nach Moskau" nur eine der drei

Optionen, wie Vf. in Anknüpfung an die Lebenswege der Töchter des Milchmanns

Tewje aufzeigt (S. 209-359). Während Zeitel „in der ländlichen Ukraine

blieb, von den Emigranten und ihren Historikern vergessen oder belächelt,
von Schkuros und Petljuras Soldaten geschlagen und ausgeraubt, von den

Sowjets, also möglicherweise ihren eigenen Kindern, mit entschiedenen, aber

ungereimten Reformen bedacht, von den Nazis anonym gemeuchelt und von
der Holocaustliteratur und den dazugehörigen Gedenkritualen auf ebenso

anonyme Weise im Gedächtnis bewahrt wurde", wurden Chawe bekanntlich
Zionistin und Bejlke Amerikanerin und stehen damit, wie Verfasser ihnen
bescheinigt, „für die beiden offensichtlich erfolgreichen Lösungen des Dilemmas

der europäischen Juden". Dennoch steht auch hier im Mittelpunkt die
Entscheidung der Hödel, die in ihrem revolutionären Ehemann folgte und in Russland

blieb. Sie könnten, so Vf., „in der Geschichte Sowjetrusslands als 'Mitstreiterin

der revolutionären Bewegung' gefeiert werden oder, wenn sie frühzeitig die
richtige Entscheidung getroffen hätte, als 'Altbolschewikin'. In der Geschichte
der sozialistischen Internationale könnte man sie als Teil des russischen Kontingents

der Bewegung in Erinnerung behalten [...] Hödels Enkelkinder - gänzlich
säkulare, durch und durch infiziert, in Erwartung ihrer Ausreise in die vereinigten
Staaten oder nach Israel - sind ein bedeutender Teil der jüdischen Geschichte;
Hödel selbst ist es nicht. Doch mit Sicherheit hätten Hödels Enkel nicht in die
jüdische Geschichte Eingang gefunden, wäre Hödel nicht eine von Tewjes
Töchtern gewesen - diejenige, auf die er am stolzesten war" (S. 209f).

Bei alledem übersieht Vf. keineswegs, dass nicht alle Juden die Gewinner,
sondern weit mehr Verlierer der Revolution gewesen und ihre Opfer geworden
sind: „Es ist wahr, dass die Juden unermesslich unter den Pogromen gelitten
haben, aber war nicht die Revolution ein 'universelles Pogrom'?" (S. 185).
Wie einst Sonja Margolina in ihrem leidenschaftlichen Essay Das Ende der
Lügen. Die nissischen Juden - Täter und Opfer zugleich — sind in die
Geschichte ihres Landes auf tragische Weise verwickelt (Berlin 1992) sieht auch
Vf. am Ende die Ambivalenz und damit die Tragik der Geschichte und zitiert
dazu Josif Bikerman und Daniii Pasmanik. Nach Bikerman „versteht es sich

89



von selbst, dass nicht alle Juden Bolschewiki und nicht alle Bolschewiki Juden
sind, was aber ebenso offensichtlich ist, ist die unverhältnismässig grosse und
masslos inbrünstige jüdische Beteiligung an der Peinigung des halbtoten
Russland durch die Bolschewiki" (S. 185). Und Daniii Pasmanik fragte sich:

„Ist das Judentum für Trotzki verantwortlich? Zweifellos. Nicht nur verzichten
ethnische Juden auf keinen Einstein oder Ehrlich; sie schlagen nicht einmal die
Getauften Heine und Börne aus. Und das bedeutet, sie haben kein Recht,
Trotzki und Sinowjew zu verleugnen" (S. 186).

Gelungen ist Vf. ein ebenso geistreiches wie scharfsinniges, provokantes
wie erhellendes, kurzum, in jeder Hinsicht geniales Werk, von dem David
Biale mit Recht sagte: „Alle paar Jahrzehnte zwingt uns ein Buch dazu, die
Grundannahmen eines Forschungsgebietes auf den Prüfstand zu stellen."

Tübingen Stefan Schreiner

Roggema, Barbara / Porthuis, Marcel & Valkenberg, Pim

(eds.), The Three Rings — Textual studies in the historical trialogue of
Judaism, Christianity and Islam, Leuven / Dudley, MA.: Peeters 2005,

XXII, 297 S., gr. 8°, pb. ISBN 90-429-1563-3.

„Der kürzeste Weg in die Zukunft führt über die Vertiefung der Vergangenheit",

meinte der martiniquische Schriftsteller und Politiker Aimé Césaire; und
was für die Politik gilt, gilt für den interreligiösen Dialog nicht anders. In einer
Zeit zunehmender Skepsis, ja, Ablehnung dem interreligiösen Dialog gegenüber

kann ein Blick in dessen Vergangenheit mehr als hilfreich sein. Eben dies
haben die Autorinnen und Autoren mit ihrem hier anzuzeigenden Buch getan.
Ob als Leitmotiv dafür die Metapher von den drei Ringen gut gewählt ist, mag
hier dahingestellt bleiben. Am Beispiel ausgewählter jüdischer, christlicher
und muslimischer Gelehrter aus Mittelalter und früher Neuzeit, die je auf ihre
Weise zum Gespräch der Religionen beigetragen haben, werden sowohl die
wesentlichen Fragestellungen interreligiösen Dialogs vergangener Jahrhunderte

als auch die auf die dabei aufgebrochenen Fragen gegebenen Antworten
und, damit verbunden, Positionierungen der am - sei es tatsächlich geschehenen,

sei es fiktiven, literarischen - Dialog Beteiligten aufgezeigt, wie die
Editoren in ihrer Einleitung vorwegnehmend zusammenfassen, in der sie
Judaism, Christianity, and Islam als Three Related, but Discordant Voices
beschreiben (S. IX-XXII).

Im ersten Teil befassen sich Wout J. van Bekkum mit Jehuda ha-Lewi (S.
8-18), Resianne Fontaine mit Abraham b. Da'ud (S. 19-34), Albert van der
Heide mit Mose b. Maimon (S. 35-46) und Barbara Roggema mit Ibn
Kammüna (S. 47-68) und deren jeweiliger gegen Muslime und Christen
gerichteten Polemik. Themen des zweiten Teils sind Johannes von Damaskus'

Polemik gegen „die Häresie der Ismaeliten" (Adelbert Davids & Pim
Valkenberg, S. 71-90), Paulus von Antiochias „Brief an die Völker und die
Juden" (Herman Teule, S. 91-110), Petrus Abaelards „Dialog zwischen

90



einem Philosophen, einem Juden und einem Christen" (Karl-Wilhelm Merks,
S. 111-140), Thomas von Aquins Antwort an Juden und Muslime (Henk
Schoot, S. 141-162) und Nikolaus von Kues' „Religionstheologie" (Inigo
Bocken, S. 163-180).

Um muslimische Positionen geht es im dritten Teil. Darin beschreibt
Margaretha Heemskerk cAbd al-Gabbärs (S. 183-202) und Martin Whittingham al-
Gazzälls Widerlegung von Judentum und Christentum (S. 203-216). Ibn
Qayyim al-Gauziyyas Ansicht, dass „Muhammad's Advent [...] the Final
Criterion for the Authenticity of the Judeo-Christian Tradition" ist, diskutiert
Martin Accad (S. 217-236). und Karel Steenbrink stellt am Beispiel von Nür
ad-Din ar-Rânïrï malaysische Texte über Juden und Christen vor (S. 237-253).
Während die in Teil I und II behandelten jüdischen und christlichen Gelehrten
in „Dialogikerkreisen" keine Unbekannten sind, sind die im dritten Teil
vorgestellten muslimischen Gelehrten und ihre diesbezüglichen Werke, abgesehen
vielleicht von al-Gazzäll, über den engeren Kreis der Fachleute hinaus kaum
bekannt. Sie hier berücksichtigt zu haben ist daher besonders verdienstvoll.

Am Ende geht Marcel Porthuis der Metapher von den drei Ringen und ihrer
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte nach (S. 257-285) und zeigt, dass und in
welcher Weise sie hinsichtlich des Verhältnisses der Religionen zueinander
noch immer manchen Denkanstoss zu geben vermag, obwohl sie von Eindeutigkeit

weit entfernt, als Ausdruck der Toleranz wie des Triumphalismus, des

„denial of the validity of other religions" wie deren „wholehearted appreciation"

aufgefasst worden ist (S. 284).
Wenn auch die untersuchten jüdischen, christlichen und muslimischen

Gelehrten in der Regel nur über begrenztes Wissen um die jeweils anderen
Religionen verfugten und ihre entsprechenden Kenntnisse nicht in jedem Falle aus
den Quellen geschöpft, sondern weit mehr vom Hörensagen hatten, und ihre
Argumente zudem grösstenteils im Gewand von Apologie der eigenen und / oder
Polemik gegen die andere(n) Religion(en) daherkommen, sind doch die Fragen,
die sie hinsichtlich der Authentizität der jeweiligen Offenbarung, der Validität
und Legitimität ihres Wahrheitsanspruches und der Verlässlichkeit ihrer
Überlieferung gestellt haben, bis heute weitgehend die gleichen Fragen geblieben.
Nicht zu übersehen - und bemerkenswert - ist darüber hinaus, dass sie trotz
ihrer aus der Überzeugung, im Besitz der richtigen, weil wahren Religion zu
sein, geborenen wechselseitigen Polemik dennoch zugleich auch von dem
Bemühen zeugen, explizite bei Jehuda ha-Lewi und, ihm folgend, Mose b.

Maimon, bei Ibn Kammüna oder Ibn Qayyim al-Gauziyya, einen möglichen
Zusammenhang zwischen den Religionen zu suchen und damit den Sinn ihres
Nebeneinanders in der Welt zu verstehen.

Bleibt den Autoren der Textual studies in the historical trialogue ofJudaism,

Christianity and Islam am Ende zu bescheinigen, je auf ihre Weise, aber

ganz im Sinne der eingangs genannten Vertiefung der Vergangenheit, der
Zukunft des interreligiösen Dialogs einen besonderen Dienst geleistet zu haben.

Tübingen Stefan Schreiner

91


	Rezensionen

