Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Frauen und Familie in der Zeit der Schoa
Autor: Lemberger, Tirza

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

* o o [m Gesprdéch « * » Im Gesprdich « » * Im Gespréch « « » Im Gespriich «» »

Frauen und Familie in der Zeit der Schoa

von Tirza Lemberger*

Zu den erklérten Zielen des NS-Regimes gehorte die ,,Endlosung™ der Judenfra-
ge, die Ausrottung des jiidischen Volkes, Manner, Frauen und Kinder. Kann man
angesichts eines so ungeheuren Zieles von genderbezogenen Erscheinungen
sprechen? Anscheinend ja, denn mit dem von E. Hertzog herausgegebenen
Sammelband Nasim u-mispaha ba-So’a (X132 anowm o°wi1) [Netanyah: Osar ha-
mispat 2006, 379 S.] ist jetzt in Israel ein Buch erschienen — nicht das erste auf
diesem Gebiet iibrigens —, das sich ausschliesslich mit Genderproblemen und
Schoa beschiftigt.

Sechzehn Frauen, Uberlebende, Tochter von Uberlebenden — die sog. zweite
Generation —, aber auch solche, die nicht betroffen waren, erzdhlen Erinnerungen,
analysieren sie, stellen Ergebnisse von Forschungen vor. Gemeinsam ist ithnen,
dass sie Frauen in den Mittelpunkt stellen. Untersucht wird, ob das Verhalten der
Frauen allgemeinmenschlich zu beurteilen ist oder ob es sich dabei — zumindest
teilweise — um frauenspezifische Verhaltensweisen handelt. Vorweggenommen,
alle Autorinnen finden, dass Frauen auf jedem Gebiet als Frauen reagierten, ob-
wohl sie in Doménen vorgedrungen sind, die damals vornehmlich Méannern vorbe-
halten waren. Die vollig verdnderten, ungewohnten und mitunter dusserst widrigen
Umstéinde haben die Frauen als solche nicht in die Knie gezwungen. Im Gegenteil,
sie waren oft imstande, das schwere Los etwas ertrdglicher zu machen, auch wenn
sie, leider zu oft, das bittere Ende nicht verhindern konnten.

. Frauen und Familie in der Schoa® ist nicht das erste Buch dieser Art und
Thematik. Wenn aber Frauen, wie erwéhnt, nicht passiv, sondern aktiv in jener
Zeit waren, wieso spiegelt sich das nicht schon frither in der Schoa-Literatur
wider? Nach Judith Tydor Baumel waren in den ersten Jahren nach dem Krieg
nur ,,Heldengeschichten® gefragt, also bewaffneter Widerstand wie im War-
schauer Ghetto oder im Rahmen der Partisanentitigkeit. Den anderen Uberle-
benden warf man oft ihre Passivitdt vor. So wundert es nicht, dass diejenigen, die
sich durch Schreiben ein wenig den Druck vom Herzen nahmen, eher ,.fir die
Schublade* schrieben. Es dauerte Jahrzehnte, bis man das Durchhalten, das
menschliche Antlitz angesichts aller Grausamkeiten nicht zu verlieren, den All-
tag irgendwie zu meistern, als wiirdigenswert empfunden hat. Ein weiterer
Grund des Schweigens waren der Missbrauch von Frauen und ihre Herabwiirdi-
gung, tiber die Frauen kaum imstande waren zu berichten. Zu tief sassen Scham
und Schmerz. Erst mit Aufkommen von Genderliteratur begann man auch den

* Dr. Tirza Lemberger, Institut fur Judaistik, Universitit Wien, Spitalgas-
se 2, Hof 7.3, A — 1090 Wien.

69



Frauen und ihrer Rolle, ihrem Handeln wihrend der Schoa, mehr Aufmerksam-
keit zu schenken.

Der erste indessen, der auf die Rolle der Frauen hingewiesen hat, war Dalia
Ofer zufolge ein Mann: Emanuel Ringelblum, 1942 im Warschauer Ghetto. Er
hatte an viele Frauen Fragebdgen geschickt, von denen der einsetzenden Trans-
porte wegen jedoch nicht allzu viele beantwortet zuriickkamen. Ringelblum, der
nicht nur die Fragebogen ausgewertet, sondern selber im Ghetto nicht wenig
erlebt hat, schreibt: ,,Der kiinftige Historiker wird ein entsprechendes Kapitel der
juidischen Frau im Krieg widmen miissen. Sie wird eine bedeutende Stelle in der
Judischen Geschichte einnehmen dank threm Mut und ihrer Standfestigkeit. Thr
ist es zu danken, dass tausende Familien dem Grauen der Zeit standhalten konn-
ten* (zit. bei: D. Ofer S. 31). Ringelblum spricht von Mut und Standfestigkeit.
Die Forscherinnen setzen Umsicht, Wendigkeit und Einfallsreichtum hinzu. All
das charakterisiert das Handeln der Frauen in jenen schweren Zeiten. Wie dus-
serte sich das im Alltag? Die damals noch verbreitete Einteilung — Ménner sor-
gen fiir das Einkommen, Frauen fiir das Heim, allenfalls arbeiten sie im héusli-
chen Betrieb — 1st schnell aus den Fugen geraten. Manner waren schon frith zu
Zwangsarbeit herangezogen worden, viele Geschifte und Fabriken enteignet.
Sobald man ins Ghetto ziehen musste, wurden auch die Wohnverhiltnisse, ge-
linde gesagt, schlechter. Frauen mussten die Erdhrung der Familie organisieren,
oft im Tauschgeschift, solange sie noch tiber Tauschbares verfiigten. Organisie-
ren hiess schmuggeln, und das wollte minutiés geplant werden. Keine Nah-
rungsmittel zu haben, bedeutete langsamen Tod, beim Schmuggeln erwischt zu
werden, war oft ein schneller. ,,Vorbereitet™ waren die Frauen auf diese Aufgabe
nicht, aus der Situation heraus meisterten sie es. Die eigentliche ,,Arbeit* wurde
meist von Kindern besorgt. Frauen gelang dariiber hinaus eine weitere lebens-
notwendige Aufgabe: den Familienzusammenhalt zu bewahren, auch wenn es
sich mit der Zeit nur noch um Teilfamilien handelte. Den eingeschrinkten
Wohnraum, der Familien blieb, machten sie zu einem ,,Nest”, in dem man Trost
finden und Kraft schopfen konnte — eine Voraussetzung, um etwas ldnger durch-
halten zu konnen. Irith Dublon-Knebel berichtet von Familien, die in Holland
nach Westerbork gebracht wurden. Die Intimitét der Familie konnte in den Bara-
cken kaum gewahrt werden. Dennoch leisteten Frauen mitunter das Unmdgliche.
Sie zitiert einen Jungen, der berichtete: ,,Mama hat uns ein Heim gemacht, eines
der Weltwunder. Wie eine Frau mit fast nichts innerhalb von zwei Stunden ihrer
Familie ein Heim machen kann*: mit einigen Decken, die um den Bereich der
Betten gespannt wurden, mit ein paar Kisten, die als Schrinke dienten. Der inti-
me Bereich der Familie war irgendwie wiederhergestellt, wovon der Sohn Jahre
spéter noch mit Bewunderung berichtet.

Diese Probleme, das Verhalten der Frauen in diesen Situationen, sind Thema
des ersten Teils. In Teil II wird es ,,personlicher*. In drei der fiinf Artikel geht es
um Frauen, die nicht dem ,,Durchschnitt* entsprechen. Fast kénnte man sagen,
sie waren Ausnahmeerscheinungen: Lili Strassman, Salonfrau im Vorkriegswar-
schau, Eugenie Goldstern und Marianne Schmidl, jiidische Anthropologinnen,
zwel Frauen in der damaligen akademischen Minnerwelt, Lonka Kozibrodska
und Tama Sznaiderman, zwei sehr ,,polnisch® aussehende junge Damen, die

70



lange als Verbindungsfrauen zwischen verschiedenen Ghettos fungierten. Lili
Strassman hatte schon in den ,,guten Zeiten* das dumpfe Gefiihl, dass der Anti-
semitismus in Polen auch sie, die vollig Assimilierte, als nicht gleichberechtigt
ansehe. Sie wandte sich dem Zionismus zu, half, wo sie konnte, doch als Uberle-
bende in Israel fand sie nie zu sich. Eugenie Goldstern und Marianne Schmidl
haben nicht iiberlebt. Herta Nobauer, die den Lebensweg der beiden aufzeichnet,
besonders ihren Kampf auf akademischem Boden als Frauen und Jidinnen,
spricht daher von dreifachem Tod: gesellschaftlich und fachlich als Folge von
Antisemitismus und Rassismus und physisch, irgendwo in Polen und nach dem
Krieg durch Verschweigen ihrer Existenz. Lonka und Tama stehen stellvertre-
tend fiir alle Frauen, die Ausserordentliches vollbracht haben. Sie iiberbrachten
Nachrichten von einem Ghetto zum andern, eine Aufgabe, die viel Mut erforder-
te, auch wenn sie sich durch ihr Aussehen, anders als Minner, freier bewegen
konnten. Doch wie viele andere, kamen auch sie irgendwann von einem Auftrag
nicht zurtick.

Dem Frauenlager Ravensbriick sind drei Artikel gewidmet. Zwei davon im
ersten Teil behandeln die Geschichten jener Familien oder Teilfamilien, die als
,Ausldnder etwas ,,verschont™ wurden. Anders der Beitrag von Rochelle B.
Saidel. Sie zeichnet das Schicksal jiidischer politischer Héftlinge auf, darunter
Kithe Leichter, und geht der Frage nach, warum so wenig miindlich weitergege-
ben wurde. Thr zufolge gab es fiinf Wellen von ,,Einlieferungen ins KZ Ravens-
briick, wobei die KZ-Verantwortlichen dafiir sorgten, dass bei Ankunft jeder
neuen Gruppe die alte vernichtet war. So basiert das meiste Wissen iiber jiidische
Hiftlinge in diesem KZ lediglich auf Erinnerungen der letzten Welle. Die erste
hatte noch etwas Gemeinsames, Sprache und Ideologie, bei den anderen, die aus
vielen verschiedenen Lindern kamen, war das Bilden einer Gruppe schon wegen
Sprachschwierigkeiten nicht méglich. Gemeinsam war ithnen nur der Grund ihrer
Einlieferung ins KZ: die Zugehorigkeit zum jlidischen Volk. Im ,,Familienre-
vier des Lagers — dort waren Frauen und Kinder ,,befreundeter” Nationen (z. B.
Ungarn) interniert — fanden die Frauen eher zueinander. Das galt auch fiir nicht-
jidische Frauen im Familienrevier, die keine Kinder hatten: Wenn Miitter star-
ben, kiimmerten sich andere um die Kinder, mitunter war es fast eine Adoption.

Der dritte Teil ist Erinnerungen und der Auseinandersetzung mit ihnen ge-
widmet. Besprochen werden auch zwei stark verdrangte Probleme: Das eine ist
die zweite und dritte Generation. Die Kinder der zweiten Generation waren fiir
viele Eltern ,,Ersatz* fiir die verlorenen. So wuchsen sie auf, meist ohne Grossel-
tern, oft auch ohne Onkel und Tanten, somit auch ohne Vettern und Kusinen.
Das Gravierendste fiir die zweite Generation hingegen ist die Sprachlosigkeit der
Eltern. Sie teilen ihre Erinnerungen nicht mit ihren Kindern, verdrdngen sie
vielmehr, und schliessen ihre Kinder damit von diesem Kapitel ihres Lebens aus.
Esther Hertzogs ,,Gespriche mit meiner Mutter* sind ein beredtes Beispiel dafiir.
Erst die dritte Generation ist fahig, mit den Uberlebenden zu sprechen, und mit
ihr beginnt die Zeit, in der das Familiengefiige wieder ,,normale® Konturen an-
nimmt — Grosseltern, Eltern, Kinder.

Wie sehr die zweite Generation betroffen ist, zeigt u.a. Batya Brutin mit ihrer
Analyse der Zeichnungen von Toéchtern der zweiten Generation, eine Auseinan-

71



dersetzung mit Erniedrigungen, die die Frauen, die Miitter, erleiden und erdulden
mussten; aber auch das Problem, ,,Ersatz*“ zu sein, tritt deutlich hervor. Brutin
analysiert mehrere Bilder, die beides zeigen. Stellvertretend dafiir steht die Bild-
Serie Mira lund Mira 2, die in den 1990ern entstanden 1st. Mira 2, die nach dem
Krieg geborene, in einem dunklem Kleid, wird immer grosser und dlter. Mira 1
hingegen — ein kleines Madchen, immer im weissen Kleid — bleibt klein, so klein
und jung wie sie war, damals, als das Leben fiir sie zu Ende ging. Sie ist immer
da, oft im Vordergrund, manchmal weiter hinten, aber eben immer da.

Die zweite Generation, frei von der Last ist sie nicht. Das Schweigen der El-
tern, die gedriickte Atmosphére daheim, die Unfihigkeit, Freude, aufkommen zu
lassen — all das hat die zweite Generation geformt. Dass die dritte auch betroffen
ist, wundert nicht. Die Frage ist nur: wie sehr. Wie zuvor erwéhnt, gelingt es der
dritten Generation mit den Grosseltern, mit den Uberlebenden, zu sprechen. Sie
scheuen sich nicht zu fragen — und bekommen Antworten. Die zweite hat von
sich aus Probleme mit dem Fragen gehabt. Wenn die Eltern schweigen, und die
Kinder sich nicht trauen zu fragen, werden die Probleme verdringt, bleiben wie
ein Erdgrollen, das sich aber nicht durch eine Eruption entlidt.

Diese Probleme, mit denen sich Ilana Rosen und Nava Semel befassen, sind
nur bedingt frauenspezifisch. Wenn es aber physisch um Frauen geht, d.h. vor
allem um Missbrauch, ist das Schweigen noch tiefer. Vielleicht trigt dazu die
Tatsache bei, dass diese Frauen mitunter aufgrund dieses Missbrauchs iiberlebt
haben. Im Besonderen gilt das fiir die, die ihr Frausein ausnutzten, um zu tiberle-
ben. Wer wollte davon — auch nach so vielen Jahren — berichten!

Auch die , Kinder von damals®, heute immerhin schon um die 70, kénnen
sich erinnern. Ronit Lentin setzt sich mit Erinnerungen von Kindern auseinander,
alle Uberlebende aus Transnistrien. Transnistirien ist das zweite Thema, dem
man sehr lange keine Beachtung schenkte. Warum? Ronit Lentin erklart: Gas-
kammermn und Krematorien gab es dort nicht, und wenn die Viter nicht zur
Zwangsarbeit geholt wurden, die Miitter nicht verschleppt wurden, niemand
Hungers gestorben war, ja, wovon sollte man dann berichten? Nicht vielen war
dieses Gliick beschieden. Es sollen an die 40% der Internierten die Geschehnisse
dieser Zeit in Transnistrien tiberlebt haben, fiir damals, ein vergleichsweise ho-
her Prozentsatz. Dass man Transnistrien nicht mehr verschweigt, ist positiv. Die
Erinnerungen dieser Frauen, damals hochstens Teenager, bestiitigen, dass Frauen
auch da in jene Rolle schliipften, die die Frauen im Ghetto tibernommen hatten.
Nach ithrem Tod oder Verschwinden sind die Tochter in ihre Fussstapfen getre-
ten und erfiillten jene Aufgaben, fiir die schon ihre Miitter nicht vorbereitet wor-
den waren, die Tochter ganz bestimmt nicht.

Den Autorinnen dieses Buches gelingt es, das Verhalten der Frauen in Ex-
tremsituationen, wie sie durch die Schoa entstanden sind, aufzuzeigen, zu analy-
sieren und ins rechte Licht zu riicken. Die vielen Zitate und die aufgezeichneten
Gespriche, (z.B. das Gesprich von Esther Hertzog mit ihrer Mutter) konkretisie-
ren die Situationen und machen das Buch lesbar fiir jedermann/-frau. Eine Uber-
setzung ins Deutsche wiirde das wichtige Buch dem breiten Publikum im deut-
schen Sprachraum zugénglich machen.

¥



	Frauen und Familie in der Zeit der Schoa

