Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Die religidse Eigenheit des "judischen Hauses" : Grund fur Konflikte mit
den preussischen Behdrden in der frihen Neuzeit

Autor: Kohler, Noa Sophie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961538

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die religiose Eigenheit des ,,jiidischen Hauses* —
Grund fir Konflikte
mit den preuflischen Behorden
in der frithen Neuzeit

von Noa Sophie Kohler*

Einleitung

In Dokumenten der preuflischen Biirokratie der frithen Neuzeit findet
sich immer wieder der Begrift ,,jiidisches Haus®, ein Begriff, der nichts
anderes als ein Haus oder eine Wohnung bezeichnen sollte, in der ein
Jude lebte. Ob die Unterkunft dem jiidischen Bewohner gehorte oder er
zur Miete dort wohnte, war unerheblich. So kann man davon ausgehen,
dass der Begriff nicht filir eine bauliche Gegebenheit, sondern fiir die
soziologische Bestimmung der baulichen Gegebenheit ,,Haus* stand,
namlich fiir das Leben eines Mitbiirgers oder einer Familie der jiidi-
schen religiosen Minderheit in diesem Haus. Im folgenden interessiert
und soll anhand einiger Beispiele gezeigt werden, inwiefern sich ein jii-
disches Haus unter diesem soziologischem Aspekt von den anderen,
den ,.christlichen Hdusern* unterschied. Voraussetzung dafiir ist die
Binnensicht, die jiidische Deutung des Hauses, die aufgrund der den
Alltag regelnden Gesetze der jiidischen Religion von einem anderen
Verstindnis des Lebens in einem Haus ausging, als es das Christentum
mit sich bringt. Nur genaue Kenntnis dieser Religionsgesetze macht es
moglich, den Begriff ,jiidisches Haus* im jlidischen Selbstverstiandnis
zu verstehen, insbesondere in seinem sozialen und politischen Umfeld.
Dabei zeigt sich, dass es fiir jiidische Bewohner Preuflens notwendi-
gerweise zu Konfliktsituationen kommen musste, wenn sich die eigene
Ansicht, die jidische Auffassung vom Leben im ,jidischen Haus™ mit
den Forderungen der preuflischen Behdrden nicht in Einklang bringen
lassen konnte.

* Noa Sophie Kohler, Ben Gurion University of the Negev, Beer Sheva,
Israel.

44



In ihrer Eigenschaft als Gesetzesreligion steht im Mittelpunkt des
Judentums nicht nur das religiése Bekenntnis zu einem Gott wie in an-
deren Religionen, sondern die genaue Erfiillung der von diesem Gott
erlassenen, schriftlich niedergelegten Gesetze. Das Gesetzeswerk — in
seinem Zusammengehen aus ,schriftlicher Tora® (2n>2w 77 n) und
zunichst miindlicher Uberlieferung, die spater in der Mischna ihre Nie-
derschrift fand (79-%vaw 770) und fiir viele Juden bis heute Grundlage
der aktuellen Gesetzesauslegung ist — bildete durch die Jahrtausende
das Kontinuum jiidischen Lebens. Bei allem, was Juden taten, unter-
nahmen oder unterliessen, in ihren gesellschaftlichen Bezichungen zu
anderen, in den Milieus, Lebensbedingungen und Arrangements, in die
sie sich — unter oft dramatisch wechselnden Umstidnden, an wechseln-
den Orten und im Wechsel der Zeiten — einrichten mussten, stand die
Frage der Erfiillung des Gesetzes im Vordergrund.

Baruch Spinoza beschreibt diese Gebundenheit des jiidischen Vol-
kes an einen religiosen Vertrag so: ,,Nicht nach eigenem Belieben, son-
dern nur nach festen und bestimmten Befehl des Gesetzes durften sie
ackern, sden und ernten; ebenso durften sie nichts essen, nichts anzie-
hen, nicht Haar und Bart scheren, sich nicht ergétzen, tiberhaupt nichts
tun als nach den Befehlen und Geboten, die im Gesetz vorgeschrieben
waren.”' Was Spinoza mit seiner Kritik an einer aus dem alten jiidi-
schen Staatswesen in die Diaspora {ibernommenen Ritus-Religion
meinte, war jedoch ein sich stindig aus denselben Wurzeln erneuerndes
Religionsgesetz. Es durchdrang die profanen Bereiche des Lebens, in-
dem es nicht nur religiés motivierte Handlungen, Gebete, Rituale, Feste
etc. vorschrieb wie andere Religionen auch, sondern indem es alltégli-
chen Handlungen eine religiose Bedeutung verlieh, sogar regelrecht
zuordnete, und sic damit aus dem Profanen heraushob.

Im Rahmen dieser Religionsauffassung bildete das jiidische Haus
als Ort des Studierens, Wohnens und Arbeitens gleichermassen einen
spirituellen Raum. Es war nicht nur Wohnort und Arbeitsraum wie bei
anderen Volkern, sondern zugleich Studierstube, Ort religioser Ge-
spriche — wie sie etwa anlésslich der Sabbat- oder Feiertagsmahlzei-
ten traditionell iiblich sind — und der religiésen Ausbildung der Kin-
der, die oft auch daheim von Hauslehrern unterwiesen wurden. Hinzu

: BARUCH DE SPINOZA, Theologisch-politischer Traktat. Auf der Grundlage
der Ubersetzung von Carl Gebhardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausge-
geben von Giinter Gawlick, Hamburg 1994.

45



kommen das hdusliche Gebet und eine Fiille im Haus auszuiibender
religidser Sitten und Gebriuche, nicht zuletzt auch das Haus als Auf-
bewahrungsort ritueller Gegenstdnde und Biicher religidsen Inhalts.
Die auf den Alltag bezogenen Religionsgesetze der Halacha bestimm-
ten grosse Teile der Haushaltsfiihrung. Diesen Grundcharakter behielt
das jiidische Haus durch die Jahrtausende bei, welche Verdnderungen
sich in der Aussenwelt auch immer vollziehen mochten, welche For-
derungen an die Juden am jeweiligen Ort, zur jeweiligen Zeit gestellt
und welche Anpassungsleistungen infolgedessen notwendig wurden.
Die zur Rechtsprechung autorisierten Rabbiner fanden Interpretatio-
nen und Auslegungen der Halacha, um sie unter verdnderten Gege-
benheiten anwendbar zu machen. Die Gesetzerfiillung blieb Herzstiick
judisch-hduslichen Lebens, doch ihre Formen konnten angesichts
wechselnder Umsténde variieren.

Wenn also der spirituelle Grundcharakter des jiidischen Hauses auch
durch die Zeiten hindurch derselbe blieb, geregelt vom jiidischen Reli-
gionsgesetz, erfiillt vom Dualismus alltdglichen Lebens, oft auch Arbei-
tens (oder anderen Gelderwerbs) zum einen, und Studium, Unterwei-
sung, Gebotserfiillung zum anderen, war ein konkretes Haus zugleich in
andere Systeme der Jurisdiktion eingebunden. Jedes Haus ist Bestand-
teil einer Sozialordnung und als solches staatlichen Regelungen unter-
worfen, in unserem Fall, in der frithen Neuzeit in Preuflen, denen des
PreuBBischen Staates, eines monarchisch regierten Kurfiirstentums und
spateren Konigreichs.

Da der preuBlische Staat, wie jede andere politische Einrichtung zu
dieser Zeit auch, unsere heutige Konzeption des ,,Privaten® nicht kann-
te, waren seine auch ,,Hauser* betreffenden Anordnungen viel weitrei-
chender als in unseren Tagen {iblich und méglich. Einige dieser staatli-
chen Anordnungen wiirden heute als eindeutiger Eingriff in das Privat-
leben gewertet. Das galt fiir alle Rechtspraktiken, und es betraf nicht
nur die jiidischen Mitbiirger. Angesichts der Regulierung des jiidischen
Alltags durch Religion und Tradition war der Konflikt zwischen dem
althergebrachten und unumstdsslichen Religionsgesetz und dem Staats-
gesetz oft unvermeidlich. Zwar galt schon seit der Antike fiir Juden der
Grundsatz 81°7 xn199n7 8177 (,,Das Gesetz des Staates ist Gesetz),” nach

? Dieser Grundsatz, zuerst formuliert von dem babylonischen Amora Sa-
muel ca. 242 u. Z. und in vier Traktaten des babylonischen Talmud zitiert
(bNed 28a, bGit 10b, bBQ 113 a und bBB 54b-55a), passt das jiidische Ge-
setz der zivilen Gesetzgebung des jeweiligen Aufenthaltslandes der jiidi-

46



welchem die Gesetze des Staates, in dem man lebt — von gewissen
Ausnahmen abgesehen — angenommen und ausgefiihrt werden miissen.
Es wurde Aufgabe der grossen rabbinischen Autorititen, in Antworten
auf Anfragen aus jiidischen Gemeinden (Responsa, m2wn moxw) die
Halacha so auszulegen, dass sie an alltidgliche Gegebenheiten angepasst
wurde. Bevor sich jedoch jiidische Hausbewohner an halachische Re-
geln anlehnen konnten, sahen sie sich im kleinen Rahmen, innerhalb
des jiidischen Hauses, mit dem Problem der ihrem Religionsgesetz
zuwiderlaufenden staatlichen Anordnungen konfrontiert. In ihrem Haus
begann die Auseinandersetzung, und dort musste sie zunédchst von den
jeweiligen Familien oder wenigstens Familienoberhduptern, von einfa-
chen Leuten, als Konfliktsituation bewiltigt werden.

Synagoge und Gottesdienst

Die Synagoge (no1d1nw, ,,Versammlungshaus®) ist ein Gebdude mit
verschiedenen Funktionen, allen voran — zumindest seit dem Fall des
Jerusalemer Tempels im Jahre 70 — der Gottesdienst und die damit ver-
bundenen rituellen Handlungen. Doch erst in der Zerstreuung nach dem
Jahre 70 gewann die Synagoge ihre heutige Bedeutung als Symbol
judischen Lebens, an welchem Ort der Welt auch immer. Da fiir ihre
dussere Form, die Art und Konstruktion des Gebidudes, Zustand und
Schnitt der Rdume etc. keine anderen Bedingungen erfiillt sein miis-
sen als ein Richtung Jerusalem aufgestellter Schrein mit einer Tora-
Rolle (w7pa 117X), ein Podium zum Vorlesen (71°2) und Platz fiir den

schen Gemeinde an. Es rdumt im Zweifelsfall dem jeweiligen Landesgesetz
die Prioritét bei der Entscheidung ein und verleiht ihm auf diese Weise, auf
den betreffenden Fall bezogen, eine quasi-halachische Geltung. So wurde
zum Beispiel Steuerzahlung und Verschuldung eingehend reguliert; Steuer-
hinterziehung galt als Raub. Strikt wurde von der jiidischen Bevolkerung das
Befolgen regierungsamtlicher Entscheidungen gefordert, welche Zahlungen
in der jeweiligen Landeswidhrung zum Inhalt hatten. Das Gesetz zeigt das
Bemiihen der jiidischen Gemeinden um ein moglichst entspanntes Verhéltnis
zu den staatlichen Autoritdten. Allerdings konnte es in Bezug auf Fragen der
rituellen Religionsausiibung nicht angewandt werden, auch nicht, wo es der
Mittdterschaft an offensichtlichem Raub (oder anderen Kapitalverbrechen)
Vorschub geleistet oder manifestes Unrecht unterstiitzt hitte. Auch konnte
einer erzwungenen Einsetzung regierungshoriger Rabbiner, Richter oder
Gemeindefunktionére durch die Gemeinde opponiert werden. Vgl. SHMUEL
SHILO, Art. Dina de-Malkhuta Dina, in: Encyclopaedia Judaica Bd. 6,
Jerusalem 21972, Sp. 51-55.

47



Minjan (11n), das Gebetsquorum von zehn volljdhrigen jiidischen Mén-
nern, kann eine Synagoge an fast jedem geschiitzten Ort, selbst in einer
Hohle oder einem Zelt, eingerichtet werden. Diese Mobilitdt ermdg-
lichte die Verbreitung des ,kleinen Heiligtums* (vvn wpn)’ iber die
Erde, an fast jeden Ort, an dem sich einige Juden aufhalten, selbst auf
Reisen, im Feldlager, in Gefangenschaft oder — wie heute — auf Flughé-
fen. Diese Tatsache war von zentraler Bedeutung fiir das Uberleben
der Juden als Religionsgemeinschaft nach der Zerstérung des eigentli-
chen Heiligtums.

Als 1670 die Jidische Gemeinde aus Wien vertrieben wurde, war

Kurfiirst Friedrich Wilhelm (,,der GroB3e Kurfiirst*) schon vorab infor-
miert und bekundete sein Interesse an der Aufnahme der wohlhabend-
sten Fliichtlings-Familien auf seinem Territorium.* Daher instruierte er
seinen Unterhédndler, den preuBlischen Residenten zu Wien, Andreas
Neumann:
Ob Wir nun wohl mehr Juden ins Land zu nehmen Bedenken tragen, so
mochten Wir doch endlich nicht ungeneigt sein, daferne es reiche, wohlha-
bende Leute wiren, welche ihre Mittel ins Land bringen und hier anlegen
wollten, ein vierzig bis fiinfzig Familien in Unsern Landen aufzunehmen,
jedoch hittet ihr voraus zu sagen, dass Wir ithnen keine Synagogen verstatten
konnten, es sollte aber ihnen in ihren Hausern ihren Gottesdienst privatim zu
verrichten vergdnnet sein, und miissten sie im {ibrigen auch denen Statutis,
so im Reiche und Unserem Lande wegen der Juden Herkommens wiren, sich
gemil verhalten.. N

Der Herrscher schien zu wissen, dass die Synagoge einen zentralen
Punkt jiidischer Identitdt darstellte — sowohl, was den Zusammenhalt
der Gemeinde betraf, als auch die Reprisentation einer religiosen Min-
derheit nach aussen — und setzte hier gezielt sein Verbot an: er hoffte
offenbar, dass eine Gemeinde ohne Synagoge schwécher und im Gefiihl
des Provisorischen gefangen bleiben wiirde wie ein Mensch ohne eige-
nes Haus. Moglich ist auch, dass hier das Missverstdndnis vorlag, dass
Christen einen Synagogenbau mit einer ,,jiidischen Kirche* gleichsetz-

* Mit Bezug auf Ez 11,16 heisst im Babylonischen Talmud (bMeg 29a) die
Synagoge migdas me‘at (im Unterschied zum grossen Heiligtum, dem Tem-
pel).

* SELMA STERN, Der preufische Staat und die Juden, 4 Tle in 8 Bden, Tii-
bingen 1962-1975, 1. Teil, Bd. 1. Darstellung, S. 12 und 2. Abt., S. 6-7, Akten
Nr. 7 und 8.

> Abgedruckt in: STERN, Der preufSische Staat, 1. Teil, 2. Abt., S. 6-7, Akte
Nr. 7.

48



ten. Vor dem Hintergrund des bisher Festgestellten ist daher interessant,
dass die Juden, die sich auf das kurfiirstliche Angebot, nach Preu3en
einzuwandern, einliessen, zwar in einer Reihe von anderen Punkten mit
dem zukiinftigen Landesherrn Verhandlungen fiihrten, doch das Verbot
der Errichtung von Synagogen offenbar widerspruchslos hinnahmen.’
Die Bereitschaft der jiidischen Familien, trotz des kurfiirstlichen Syna-
gogen-Verbots nach Brandenburg zu kommen, erklirt sich aus der ih-
nen wohlbekannten Unabhingigkeit der Synagoge vom Gebdude, das
sie aufnimmt: Parallel zum Wechsel von einer hierarchisch geordneten
Priesterschaft zur demokratisch organisierten Laiengemeinde als Aus-
fithrenden des Gottesdienstes vollzog sich in der Synagoge der Wechsel
vom Tempel zum einfachen Haus. Wenn die Synagogen Babylons auch
vyn wIPn (migdas me‘at) genannt wurden und der Talmud dahin inter-
pretiert werden kann, dass alle Synagogen der Welt an der Heiligkeit
des wpnn n2 (bet ha-miqdas), des ,,Tempels* teilhaben, ist sie doch
zugleich ein jidisches Haus, schon wegen ihrer Multifunktionalitét, der
Sublimierung des Geschehens vom Opfer- zum reinen Wortgottesdienst
und ihrer weitgehenden Losgeldstheit vom Charakter des Bauwerkes
selbst. Architektur, Grosse, Material, Baukosten etc. haben keinen Ein-
fluss auf die spirituelle Bedeutung einer Synagoge. Dadurch wird die
Grenze zwischen Synagoge und Haus fliessend. Ein jiidisches Wohn-
haus (oder ein Raum desselben) kann durch Einrichtung eines Tora-
Schreins mit einer Tora-Rolle und regelméssiges Zusammenkommen
eines Minjans zum Gebet in eine Synagoge verwandelt werden.

Die aus Wien einwandernden jiidischen Familien wussten deshalb
wohl besser als der Kurfiirst, dass eine Synagoge in einem einfachen
jiidischen Wohnhaus eingerichtet werden kann und ein besonderes Ge-
bidude nicht vonndten ist. Eine der Voraussetzungen fiir das Betreiben
einer Synagoge in einem halachisch gefithrten Wohnhaus, die besonde-
re Vorkehrungen notig macht, ist allenfalls die Sicherheit der Tora-
Rollen. Meist gibt es deren mehrere, an besonderen Tagen (etwa wenn
Schabbat und erster Tag eines neuen Monats mit einem Halbfeiertag
zusammenfallen) werden bis zu drei verschiedene Tora-Rollen zum
Gottesdienst bendtigt. Eine Tora-Rolle ist ein kostspieliger Gegenstand,
nicht nur, weil sie von Hand auf Pergament geschrieben wird, sondern

¢ Zu den Verhandlungsergebnissen siehe STERN, Der preufische Staat, 1.
Teil, 1. Darstellung, S. 13. Das Edikt ist abgedruckt in STERN, Der preufSische
Staat, 1. Teil, 2. Abt., S. 13-16, Akte Nr. 12, Synagoge unter § 6.

49



auch, weil das Beschreiben fehlerlos vorgenommen werden muss. Ein
einziger falscher Buchstabe macht die Tora-Rolle unverwendbar. Eine
Tora-Rolle konnten sich somit nur wohlhabende Familien leisten. Tora-
Rollen konnten aber mehreren Mitgliedern des Minjans, des Gebetquo-
rums, gemeinsam gehoren. Da die Aufbewahrung einer Tora-Rolle
bestimmten Regeln unterliegt, und nicht zuletzt weil diese Rollen sehr
wertvoll sind, miissen sie angemessen und sicher aufbewahrt werden.
Daher geben bis heute Privatleute ihre Tora meist einer Synagoge, wo
sie genutzt wird, weiterhin aber im Privatbesitz des Gebers bleibt. Eine
Privatsynagoge musste natiirlich auch geniigend Platz fiir einen Gottes-
dienst mit Gebetsquorum bieten, vor allem, wenn er auf regelmaissig
abgehalten werden sollte.

Der Fall, dass eine Tora-Rolle in ein anderes Haus transportiert wer-
den muss, tritt beispielsweise ein, wenn Trauernde, wie vom Religions-
gesetz vorgeschrieben, wihrend der siebentdgigen Trauerperiode das
Haus nicht verlassen darf (also shiwe sass’), aber dennoch in den Min-
jan der Gemeinde einbezogen wird. Dazu muss eine Tora-Rolle in sein
Haus geschafft werden. Neben solchen durch das Gesetz bestimmten
Féllen gibt es andere, die durch ,,Brauche* (0°a71n) — zum Teil auch hart
an der Grenze des halachisch Erlaubten — entstanden. So wurden
scheinbar im 18. Jahrhundert im deutschen Raum Tora-Rollen in das
Zimmer einer Gebédrenden gebracht, um als heiliges Objekt Mutter und
Kind zu beschiitzen.®

Wie bereits generell fiir die Situation jiidischer Gemeinden in der
Diaspora festgestellt, spielte fiir die Gestaltung jiidischen Lebens zu
einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort neben der Halacha
auch die gesetzliche Situation der nicht-jiidischen Umgebung eine Rol-
le, in diesem Fall die gesetzlichen Vorgaben der preuBBischen Behorden.
Wegen des Verbots des Kurfiirsten, Synagogen einzurichten, gab es

" Fiir das shiwe-Sitzen gelten dieselben Regeln fiir Frauen wie fiir Ménner;
da aber Frauen nicht zum Minjan zdhlten, entfielen die Regelungen zum Got-
tesdienst.

¥ Siche SHALOM SABAR, Childbirth and Magic: Jewish Folklore and ma-
terial Culture, in: DAVID BIALE (ed.), Cultures of the Jews. A New History,
New York 2002, S. 676-678. Sollte die Interpretation des Gegenstandes als
Torarolle richtig sein, dann bedeute dass, das es sich um einen volkstiimli-
chen Brauch handelt, der der Halacha zuwiderlduft. Der Raum einer kreis-
senden Frau ist im religiosen Sinne unrein und als Aufenthaltsort der Tora
verboten.

50



zunichst auf preuBischem Staatsgebiet fast ausschliesslich Privatsyna-
gogen in Privathdusern. Je kleiner die jidische Gemeinde war — falls
man iiberhaupt von einer solchen sprechen kann, in vielen preuf3ischen
Doérfern lebten nur eine oder zwei judische Familien —, desto eher konn-
te sie sich selber verwalten, desto sicherer war sie folglich vor behord-
licher Kontrolle. Das zeigt zum Beispiel der Bericht der Magdeburger
Regierung zur ,,Einrichtung des Judenwesens* aus dem Jahre 1721, der
in knappen Worten feststellt, dass sich Juden bisher entweder in Syna-
gogen oder in Betstuben zum Gottesdienst treffen.’

In grosseren Gemeinden mussten auch die Privatsynagogen sowohl
von den jiidischen als auch von den preuBlischen Behdorden erst als sol-
che autorisiert werden. Wenn in einem Haus ein Gebet mit Gebetsquo-
rum stattfinden sollte, musste diese Zusammenkunft behordlich geneh-
migt werden. Als ein typisches Beispiel dafiir soll hier ein Fall aus
Landsberg an der Warthe'® aus dem Jahre 1718 stehen, der deutlich
macht, wie sich der preuJische Staat in die private Religionsausiibung
der Juden einmischte und aus ihr ein Politikum machte.

Der Schutzjude Beerman (Bdrmann) Benjamin Frenkel bat um die
Erlaubnis, beim kommenden Neujahrsfest, also einmalig, einen Minjan
in seiner Wohnstube versammeln zu diirfen, da die sonst benutzte pri-
vate Synagoge im Hause des Moses Marcus zu klein sei. Damit machte
er sich — zumindest bei den preullischen Behorden — sofort verdichtig,
eine alternative Betstube er6ffnen zu wollen und dadurch Unruhe in die
Gemeinde zu bringen. Moglicherweise schlug sich der behordliche Un-
willen {iber seinen Antrag in der Langsamkeit der Bearbeitung des Fal-
les nieder. Gute zwei Wochen vor dem Neujahrsfest, das 1718 auf den
26. September fiel, war die behoérdliche Untersuchung noch immer
nicht abgeschlossen. Staatlicherseits war aber vorgeschrieben, fiir eine
solche Absicht bei den Behérden um Erlaubnis nachzusuchen. Doch
zumeist, wenn auch nicht immer, wurden diese Anliegen abgelehnt. Es
miisste noch erforscht werden, wie sich die jlidischen Gemeindemit-
glieder verhielten, wenn es sich um eine gewissermassen spontan ein-
tretende Notwenigkeit handelte, wie im oben beschriebenen Fall des
shiwe-Sitzens.

? Abgedruckt in STERN, Der preufische Staat, 11. Teil, 2. Abt., S. 673, Akte
Nr. 534, Punkt 48. Halle besass schon seit 1704 ein Synagogengebéude.

' Abgedruckt in STERN, Der preufiische Staat, 11. Teil, 2. Abt., S. 63-64,
Akte Nr. 45.

51



Als fast ein halbes Jahrhundert spiter, 1764, der Schutzjude Aron
Saul Samuel in Frankfurt/Oder beantragte, aus Gesundheitsgriinden
eine Betstube in seinem Haus einrichten zu dirfen, und dazu noch fiinf
andere Juden einzuladen — sein Haushalt umfasste offensichtlich schon
finf ménnliche Mitglieder tiber 13 Jahre — wurde seinem Gesuch statt-
gegeben, nachdem ithm der Land- und Stadt-Physicus Doktor Eberti ei-
nen schlechten Gesundheitszustand attestiert hatte.!' Die staatliche Ord-
nung, die sich aus dem Eingriff in Religionssachen ergab, wurde inso-
fern aufrechterhalten, als dass Aron Samuel verpflichtet wurde, weiter-
hin seine Beitrige, wie alle anderen Mitglieder auch, an die Synagoge
der Gemeinde zu entrichten.

In Berlin befanden sich die Privatsynagogen vor allem in H&usern
namhafter Familien. Zuerst besassen zwei Familien Privatsynagogen,
und bis zum Bau der Gemeindesynagoge im Jahre 1714 gab es vier.'"
Erst ab der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts folgten die kleineren
Gemeinden Deutschlands mit der Errichtung von Gemeindesynagogen,
insofern sie geniigend Geld aufbringen und einen geeigneten Bauplatz
vorschlagen konnten, der wiederum von den preuBlischen Behoérden
genchmigt werden musste. Privatsynagogen, Bet- und Studierstuben in
jidischen Privathdusern blieben daher in weiten Teilen Preu3ens die
Regel."”

Doch bei der preullischen Obrigkeit vollzog sich seit dem Zuzug der
Wiener Familien hinsichtlich der Einrichtung von Synagogen offenbar
ein Gesinnungswandel. Das Verbot der Synagogen hatte erkennbar
nicht die vom Kurfiirsten erhoffte Wirkung gehabt, die regelmissigen
Zusammenkiinfte von Gruppen jiidischer Méanner zu Gebet, Studium
und anderem Gedankenaustausch also nicht unterbinden oder fiir die
christliche Umwelt ,,unsichtbar machen konnen. Stattdessen fanden

"' Central Archives for the History of the Jewish People, CAHJP, D Fr 1 /
62 ohne Blattzihlung.

> Der Streit innerhalb der jiidischen Gemeinde um Privatsynagogen ist zu-
sammengefasst in STEVEN LOWENSTEIN, The Berlin Jewish Community.
Enlightenment, Family, and Crisis 1770 — 1830, New York und Oxford 1994,
S. 16, siche auch S. 202, Fulinoten 30 und 31.

1> Zu Gottesdiensten in Gemeinden des iibrigen deutschen Raumes, vor al-
lem zu Privatgottesdiensten, siche ROBERT LIBERLES, An der Schwelle zur
Moderne: 1618 — 1780, in: MARION KAPLAN (ed.), Geschichte des jiidischen
Alltags in Deutschland. Vom 17. Jahrhundert bis 1945, Miinchen 2003, S. 94 —
97.

52



diese Zusammenkiinfte zwar, wie im Aufnahme-Edikt angeordnet, in
privaten Hausern statt, dort aber, so lehrte schnell die Erfahrung, waren
sie behordlicher Kontrolle fast génzlich entzogen. Daher wurden zu
Beginn des 18. Jahrhunderts schliesslich doch Gemeindesynagogen
genehmigt, ja sogar geboten. Der preullischen Regierung war es nun
weitaus lieber, wenn sich die Juden in einer durch die preuBlischen Be-
horden kontrollierbaren Gemeinde konstituierten und in einem zentra-
len, offentlichen, von der Gemeinde verwalteten Gebidude beteten. Die
Einrichtung einer Gemeindesynagoge stand von Anfang an, angefangen
von den fiir Grundstiickskauf und Baubeginn unerlisslichen Genehmi-
gungen, unter der Kontrolle von staatlich-kéniglichen Beamten.
Zugleich wurde 1715 die Aufrechterhaltung von Privatsynagogen
unter Strafe der ,,confiscation aller seiner Haab, und Giiter” generell
untersagt.'* Man kann allerdings mit Sicherheit davon ausgehen, dass
dieses Verbot nicht eingehalten wurde, und sich Familien immer wieder
zum gemeinsamen Gottesdienst in privaten Hdusern zusammenfanden.
Die Griinde hierflir sind vielfiltig. Zum emen 1st das Leben in einer
Gemeinde von vielschichtigen und komplexen zwischenmenschlichen
Strukturen geprigt. Besonders gut dokumentiert sind hiufige Fille von
Zwietracht, die in der Berliner Gemeinde vorkamen. Privatgottesdienste
waren eine Gelegenheit, sich ungestort in Interessensgruppen zusam-
menzufinden. Zum anderen garantierte eine Privatsynagoge Einfluss
auf einen Teil der Gemeinde. So kann durch das Uberreichen oder Zu-
riickholen einer Torarolle innerhalb einer Gemeinde Politik gemacht

4 GStA PK, 1. HA Rep 21 N. 205, fasz. 4, Blatt 480. Extract der koniglichen
Resolution vom 20. Mérz 1715: So wurde von nun an, wenn eine jiidische Ge-
meinde zu stark anwuchs, um in einer Privatsynagoge Platz zu finden, und genug
Geld aufbringen konnte, um ein passendes Gebdude zu erstehen und der Kauf
und Ort des Gebéudes trotz der preuBischen restriktiven Bestimmungen behord-
lich genehmigt war, eine Gemeindesynagoge im jeweiligen Ort errichtet. Im
Sinne der Vermeidung von ,,Trennung und Uneinigkeit* war es auch christlichen
Predigern verboten, in ihren Hausern Privatversammlungen, so genannte ,,Er-
bauungstunden® abzuhalten, allerdings ohne Strafandrohung, siehe Corpo-
ris Constitutionum Marchicarum Continuatio II. Derer in der Chur- und
Marck Brandenburg, auch incorporirten Landen, ergangenen Edicten, Mandaten,
Rescripten, von 1741. biss 1744. inclusive, Erster Theil. Erste Abtheilung,
XXXVI, Circular Verordnung wegen derer Privat-Versammlungen in denen
Hdusern Vom 9. Decembr. 1742, S. 92-94 1m Internet verdffentlicht unter:
http://altedrucke.staatsbibliothek-berlin.de/Rechtsquellen/CCMC2/start.html
(Text unter Inhalt).

53



werden, ebenso wie durch Anwesenheit oder Nicht-Anwesenheit bei
bestimmten Minjanim. Auf diese Weise entsteht ein Beziehungsge-
flecht und es erdffnen sich Einflussbereiche. Eine Privatsynagoge hat
weitere Vorteile, die liber die politischen hinausgehen, Vorteile fiir die
einfachen Gemeindeangehorigen, denen lange Wege oder andere Unge-
legenheiten erspart blieben.

So 1st es zu erklidren, dass trotz der schweren Strafe, die auf Verstoss
gegen das Verbot des ,,Gottesdienstes in Privathdusern® stand, 1744 der
Berliner Biirgermeister Kircheisen, nun Polizeidirektor, angewiesen
wurde, ,,durch die Policey-Meister und Diener auf die Schulhaltenden
in denen privat Hausern, so morgends und abends durch das Gerdusch
ihres lauten Gebehts — in denen hinter- und Seiten-Gebduden der Juden-
wohnungen bald zu entdecken, in der Stille acht haben...“", da trotz des
Verbots ,,selbige dennoch im Schwange gingen...«'°

Es gab fortan nur noch wenige Ausnahmen, bei denen der Konig ei-
ne Genehmigung zum Gottesdienst in einer Privatsynagoge erteilte.'”
Nach dem Wortlaut der oben genannten koniglichen Resolution bestand
die Moglichkeit, eine ,,spezial Concession einzuholen. So schreibt der
Berliner Schutzjude Marcus Ries'® im Jahre 1745 ein Gesuch an den
Konig, in dem er mit eindrucksvollen Worten erklért, warum der ge-
genwirtige Stand einer offenbar schon vorher gefiithrten Diskussion um
das neue konigliche Gesetz, ndmlich fiir die alten und krénklichen Ju-
den innerhalb der Gemeinde zwei Héuser bzw. zwei Stuben zu bestim-
men, in denen fiir diese der Gottesdienst abgehalten wird, nicht an die
alltaglichen Umstidnde angepasst ist. Bisher war seine Stube als Syna-
goge genutzt worden, so Ries, und er war daran interessiert, den Got-
tesdienst auch weiterhin bei sich abzuhalten. Das erste Argument, dass
alte und kranke Juden, die in der Jiidenstrasse und unmittelbar anlie-
genden Gassen leben, ,.bey schlimmem Wetter, wenn es sehr Regnet,

5 GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kurmark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 4.

'* Ebenda.

'" Beispielsweise Abraham Meyer Jakob im Februar des Jahres 1716, siche
GStA PK, Rep. 21 N. 205, fasz. 4.

' Nicht zu verwechseln mit dem reichen Seidenwarenfabrikanten Moses
Ries. Von Marcus Ries ist ausser einigen von ihm erhobenen Wechselforde-
rungen nichts weiter bekannt, es ist auch unklar, wie sein hebridischer Name
lautete. Gemeinhin stand Marcus fiir Mordechai, aber ein Mordechai Ries
erscheint nicht im Protokollbuch der jiidischen Gemeinde Berlins.

54



starck Schneyet, Harter frosst, Kalter auch Hefftiger Wind ist, morgens
Friihe, und Abends spith nicht nach der weit von ihnen gelegenen Syn-
agoge gehen konnen®,'” ist nicht aus der Luft gegriffen. Da das Mor-
gengebet moglichst gleich nach Sonnenaufgang gehalten werden soll,
das Abendgebet aber erst nach Sonnenuntergang, macht die Entfernung
selbst fiir riistige Synagogenginger einen Unterschied. Zum einen liegt
die Jidenstrasse relativ weit von der Heidereutergasse entfernt, in der
sich die Gemeindesynagoge befand; zum anderen befanden sich beide
genchmigte Privatsynagogen ,eine bey dem hiesigen Schutz Juden
Heine Ephraim, in der Spandauer Strasse, und die andere ...in eben
gedl. Strasse”.*’ Die Spandauer Strasse liegt zwar niher an der Jiiden-
strasse als die Synagoge, die wirkliche Entfernung koénnte aber nur
anhand der damaligen Hausnummern geklart werden, die heute gross-
tenteils unbekannt sind.”' So argumentiert Marcus Ries weiter, dass
nirgendwo so viele Juden wohnten wie in der ,Judenstrass“** und dass
schon deshalb fiir Alte und Kranke eine Losung gefunden werden miis-
se. Er selber stelle fiir seine studierenden S6hne ohnehin einen Schul-
meister an, daher kimen auch immer gleich einige betagte Ménner, die
er namentlich auffiihrt, in seiner Wohn- und Studierstube zusammen.
Im Sinne seiner Argumentation betont Marcus Ries den familidren As-
pekt dieser Zusammenkiinfte, ,,dass sie fernerhin in meiner Stube, wo
ich mit meiner Frauen, und Kinder, mich tdglich aufhalte, darinnen
Essen, und Trincken, und Schlaffen, ithren Gottesdienst und Gebeth mit
mir verrichten modgen...*“. Ferner versuchte er offensichtlich, obrigkeit-
liche Befiirchtungen zu zerstreuen, es konnte zu Unregelméssigkeiten
im Ritus und damit zu Problemen innerhalb der Gemeinde kommen. Er
filhrt zu diesem Zweck an, dass die ,,Privatbetstunden® nach keinem
anderen Ritus als dem tiblichen abgehalten wiirden, dass sie ein Gebet
fir ein langes und gesundes Leben der koniglichen Majestéit und der
Regierung beinhalteten und dass sie den Gottesdienst in der Synagoge

' GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kurmark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 14a und b.

Y Ebenda Blatt 14.

*! Das Haus des Heine Ephraim befand sich in der Spandauer Strasse Nr.
302, siehe: GStA PK, I. Rep. 104 IV A. Nr. 24. Eine Karte des Viertels, in dem
der Grossteil der judischen Bevélkerung Berlins lebte, befindet sich in Lo-
WENSTEIN, The Berlin Jewish Community, S. 17.

2 GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kurmark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 14 b.

55



nicht vollstdndig ersetzen konnten, weshalb er sich bei Gelegenheit,
wenigstens an den hohen Feiertagen, weiterhin dort einfinden wolle.

Offenbar waren aber auch die Vorsteher der Berliner Gemeinde da-
rum bemiiht, dass Privatgottesdienste durch die Behorde untersagt wur-
den. Thnen lag daran, die Gemeindesynagoge als zentrale Institution zu
erhalten und auszubauen. Sie erhoben ihrerseits Strafgebiihren fiir die-
jenigen, die sich bei besonderen Anldssen, vor allem an Feiertagen, an
Sabbattagen oder Tagen mit Tora-Lesung, nicht in der Gemeindesyna-
goge zur allgemeinen Zusammenkunft einfanden, sondern in einem
Privatgottesdienst beteten.”

In Hinblick darauf, besonders aber im Hinblick auf das Verbot der
preuBBischen Regierung ist interessant, dass die gemeindeinterne Rege-
lung in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts dahin ging, gegen Zah-
lung einer jdhrlichen Gebithr von 25 Reichstalern an die Zentralge-
meinde® das Abhalten von Privatgottesdiensten zu gestatten. Der Ge-
meindeleitung lag eher an der Kontrolle ithrer Gemeinde, als an iiber-
grosser Beflissenheit gegeniiber den preullischen Behorden. Das erklért
auch die mit der Regelung verbundene Auflage, in solchen privaten
Gottesdiensten geleistete Spendenzahlungen von einem Gemeindevor-
standsmitglied einsammeln zu lassen, der die Summe dann an die jiidi-
sche Armenkasse weitergab.” Einer — woméglich auch finanziellen —
Verselbststandigung sollte vorgebaut werden.

Wie sehr diese interne Regelung die preuBBische Massgabe aufweich-
te, zeigt einmal die Tatsache, dass es um 1774 in Berlin 22 Privatgot-
tesdienste gab.”® Dariiber hinaus ist bekannt, dass man Ausnahmen
machte und gewisse Privatgottesdienste willentlich nicht zur Kenntnis
nahm oder von der Genehmigungspflicht ausnahm. Eine besondere Re-
gelung sah beispielsweise vor, dass zu bestimmten Zeiten die Gottes-
dienste im Bet ha-Midrasch (@70 072, ,Betstube*) des Hauses von Dr.

# JOSEF MEISL (ed.), Protokollbuch der jiidischen Gemeinde Berlin (1723-
1854), Jerusalem 1962, S. LV. Vergleiche auch LOWENSTEIN, The Berlin Jew-
ish Community, S. 200, FuBnote 22.

24 Vgl. MEISL, Protokollbuch, S. LV.

** Ebenda.

%6 Vgl. MAX SINASOHN, Die Berliner Privatsynagogen und ihre Rabbiner
1671-1971, Jerusalem 1971, S. 13 und auch MORDECHAI BREUER, Frithe Neu-
zeit und Beginn der Moderne, in: MICHAEL MEYER, MICHAEL BRENNER (eds.),
Deutsch-Jiidische Geschichte in der Neuzeit, Bd.1, Miinchen 2000, S. 166.

56



Benjamin Lemos, dem Vater von Henriette Herz, nicht anmeldepflich-
tig waren.”’

Erst ab der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts folgten die kleineren
Gemeinden Deutschlands den grosseren Stiddten mit der Errichtung von
Gemeindesynagogen nach. Bedingung war, dass sie geniigend Geld
aufbrachten und einen geeigneten Bauplatz nachweisen konnten, der
von den preuBlischen Behorden genehmigt werden musste. Dennoch
blieb die Ausiibung von Gottesdiensten in Stuben privater Hauser auch
in kleineren Gemeinden tiblich und mit ihr die geschilderte Problematik
bestehen.

So steht die Synagoge als ,,jiidisches Haus* im oben beschriebenen
Sinne fiir die Anhénglichkeit ihrer Benutzer an traditionell gebotene
Regeln, die fiir die einfachen Menschen das Wesen des Judentums
ausmachten. Obwohl die Gemeinde als Institution in staatlicher Hand
lag, Befehle der Behdrden entgegennahm und an ihre Mitglieder wei-
terzuleiten hatte, und obwohl die einzelnen jiidischen Gemeindemit-
glieder nicht nur die Pflicht hatten, staatliche Gesetze einzuhalten, son-
dern sich mit ihnen auch in der Absicht auseinandersetzten, ein (preu-
Bisch-)vorschriftsmissiges religioses Leben zu fiihren, kollidierte ihre
jahrtausendealte Auffassung vom jlidischen Haus notwendigerweise
mit der Sichtweise der preuBischen Behorden und fithrte immer wieder
zu Konflikten im Alltag. Deshalb musste sowohl der kurfiirstliche Ver-
such, die jiidische Religion nur im Verborgenen ausiiben zu lassen, als
auch die spitere konigliche Umkehrung dieser Anordnung im Sinne
einer staatlichen Kontrolle, am Festhalten der Juden an ihrer traditionel-
len Auffassung von Art und Beschaffenheit der Synagoge als ,;iidi-
schem Haus* scheitern. Oder auf den Punkt gebracht: Das Betreiben
einer 6ffentliche Synagoge zu verbieten, war méglich, Privatsynagogen
zu untersagen, hingegen nicht.

Armenfiirsorge, Besucher, Obdachlose

Ein Jude ist durch religiése Gebote verpflichtet, den Armen zu helfen,
sie in sein Haus aufzunehmen und ihre Not zu lindern. ,,Denn es wird
nie an Bediirftigen im Lande fehlen®, sieht das 5. Buch Mose 15,11
voraus, woran sich sogleich die gottliche Weisung anschliesst: ,,Des-
halb befehle ich dir; Offne deine Hand deinem Bruder, dem Armen und
Bediirftigen in deinem Land“ (um den wenige Zeilen zuvor, 5. Mose

*" Siehe GStA PK, I HA Rep. 21 Nr. 2205 Fasz. 3-4.

57



15.4, genannten Idealzustand zu erreichen: ,,Es soll unter dir keine Be-
dirftigen geben®). Die Anrechte der Armen auf einen gewissen Anteil
am Gemeindevermdgen werden schon in der Tora genau geregelt, so,
um nur wenige Beispiele zu nennen, in den Bestimmungen beziiglich
»Ackerecke™ (7x9), ,,Nachlese® (vp?) und ,Liegengebliebenes® (qmow)
in 3. Mose 23,22, der Friichte des ,,Erlassjahres® (7uvnw) in 3. Mose
25,1-7, oder die von der Gemeinde zu tragende Teilnahme der Armen
an den dre1 Wallfahrtsfesten. Der Talmud betont besonders, dass Al-
mosen gern und freudig gegeben werden sollen (R. El‘azar in bSuk
49b), und Mose ben Maimon z#hlt in seinen ,,Gesetzen fiir die Gaben
an die Armen“®® acht Grade der Wohltitigkeit auf, wobei der hichste
darin besteht, einer armen Person zu einem eigenen Einkommen zu
verhelfen, der niedrigste, ein Almosen mit sichtlichem Unwillen zu
geben.

Was die Aufnahme von Armen ins eigene Haus betrifft, erklart die
Mischna in mAv 1,5: ,,Dein Haus sei weit offen, mdgen Arme in dei-
nem Haus verkehren®. Das Gebot der Armenfiirsorge galt und gilt bis
heute fiir jeden traditionellen jiidischen Haushalt. Oft stellte sich die
Frage, wie die Umsetzung des Gebots geregelt werden konne: ob man
Arme an den Sabbattisch laden soll, ob es zuldssig ist, das eigene Fami-
lienleben ihnen zuliebe hintan zu stellen, oder wie sich der Hausherr
und seine Familie vor unerwiinschten Nebenerscheinungen der Armen-
firsorge schiitzen konnen. Natiirlich waren sich die Rabbiner der
Tragweite dieser Vorschrift bewusst, aber auch der Gefahren, die sie
mit sich bringt, und der Schwierigkeit, sie umzusetzen. Im Laufe der
Jahrhunderte haben sie sich intensiv mit den halachischen Gesetzen der
Armenfiirsorge beschiftigt.”” Hier interessiert vor allem, was sich in
den Wohnungen jidischer Einwohner Preuflens abspielte, wie die Um-
setzung dieses Gebotes in ihr tdgliches Leben eingriff.

Judische Familien lebten iiber ganz Preullen verstreut. Aus den vom
Monarchen angeordneten Bevolkerungszéhlungen geht hervor, dass
vielfach in kleineren Orten auf dem Lande einzelne Juden oder jiidische
Familien lebten. Wenn sie am Gemeindeleben teilnehmen wollten,

! Maimonides, Mishneh Torah Hilchot Matanot leAni’im, 10, 7-14.

* Dazu siehe vor allem ELIMELECH HOROWITZ, Armenfiirsorge, Arme und
Armenkontrolle in jiidischen Gemeinden Europas (Hebr.), in: MENACHEM BEN
SASSON, Religion und Wirtschaft. Beziehungen und Interaktionen (Hebr.),
Jerusalem 1995, S. 209-231.

58



mussten sie sich zum nichstgrosseren Ort begeben.”® Wo geniigend Ju-
den lebten, um eine Gemeinde bilden zu konnen, regelte die Gemeinde
die Armenfiirsorge. Es gab Begridbnisvereine, Vereine zur finanziellen
Unterstiitzung von heiratsfadhigen Méadchen, Vereine zur Unterstiitzung
der Armen, Einrichtungen zur Krankenpflege und jiidische Kranken-
hiuser.

Die Pflege der Kranken tibernahmen im Allgemeinen die Kranken-
hduser, doch die Arbeit der Vereine reichte zuweilen bis in die Woh-
nungen und Unterkiinfte jiidischer Familien hinein.”’ Sie organisierten
Besuche in den Wohnungen der Kranken, wo sie deren Versorgung in
allen Einzelheiten {iberwachten: ob das Krankenhaus und sein Personal
die Pflege zufriedenstellend ausiibten, ob Kranke sauberes Bettzeug
bekamen und angemessen erndhrt wurden.’> Dariiber hinaus sorgten
sie fiir moralische und religiose Erbauung der an Haus oder Bett Ge-
bundenen.”® Zur Ausfithrung des religiosen Gebots des Krankenbesu-
ches (2°7m~1"2) gab es in jeder Gemeinde verschiedene detaillierte
Regelungen. Etwa, wann und in welcher Weise diese Besuche stattfin-
den sollten, besonders dort, wo zu befiirchten war, dass der Kranke im
Sterben lag.’* Sogar die ndchsten Angehdrigen gerade Verstorbener,
die nach religiosem Gebot sieben Tage lang trauernd in ithrem Hause
bleiben mussten und nicht arbeiten durften, aber so arm waren, dass
sie sich die Ausiibung des Gebots eigentlich nicht leisten konnten,

* Das galt auch fiir Krankheits- oder Todesfille, wenn die nichstgelegene
Gemeinde einen Friedhof oder ein Krankenhaus besass. Siehe als Fallbeispiel
ausserhalb Preuflens, in dem sowohl eine Feier als auch der Transport einer
Torarolle involviert war, STEFAN ROHRBACHER, Zur "inneren" Situation der
siid- und westdeutschen Juden in der Friithneuzeit, in: MONIKA RICHARZ &
REINHARD RURUP (eds), Jiidisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-
Jtidischen Geschichte, Tibingen 1997, S. 37-58, dort S. 39.

31 JACcOB R. MARCUS, Communal Sick-Care in the German Ghetto, Cincin-
nati 1947, S. 120-125.
*2 MaRCUS, Communal Sick-Care, S. 128.

** Ebenda. Es ist noch nicht geniigend erforscht, inwieweit weibliche Pa-
tientinnen davon profitierten. In Berlin wurde im Jahre 1745 ein Frauenwohl-
fahrtsverein gegriindet, in Konigsberg im Jahre 1763. Vorher waren vermutlich
Arzt und weibliche Helferinnen fiir die Kranke zustdndig, siche MARCUS,
Communal Sick-Care,. S. 138-140.

* Vgl. MARCUS, Communal Sick-Care, S. 261-271.

59



wurden von der Gemeinde ,,unterhalten und mit ausreichend Almosen
versorgt.*”

Indes fithrte die Uberlastung der Gemeinden nicht selten dazu, dass
sie sich gezwungen sahen, zugereiste Kranke zuriickzuweisen. Jidische
Gemeinden einer Messestadt oder eines nahe gelegenen Ortes sahen
sich mit dem Problem konfrontiert, dass sie nicht nur fiir ihre eigenen
Kranken oder Toten zu sorgen hatten, wie es das preuflische Gesetz
vorschrieb, sondern sich zudem mit Krankheitsfillen oder anderen Un-
passlichkeiten, wie Schwangerschaft und Geburt, unter den Zugereisten
kiimmern mussten. So beschwerte sich beispielsweise die Gemeinde
der Stadt Furstenwalde 1798 dariiber, dass thnen von Frankfurt an der
Oder viele Kranke und Betteljuden zugeschickt wiirden, deren Verpfle-
gung nun an sie fiele, und man sich daher gendtigt sihe, das konigliche
Reskript aus dem Jahre 1796 in Anwendung zu bringen und die Kran-
ken wieder zuriickzuschicken. Obwohl sich in den folgenden sechs
Jahren nur drei solcher Félle ereigneten, leidet man als Leser des Do-
kuments noch mit der kranken Jiidin Golde, die im Jahre 1804 post-
wendend zuriickgeschickt wurde.*®

Die Gemeinden regelten auch die Armenfiirsorge im Sinne der reli-
giosen Gebote, indem sic ihren Mitgliedern vorschriecben, wie viele
Arme bekostigt werden mussten. Die ungewissen Umsténde, unter de-
nen jiidische Bewohner Preuf3ens in der Neuzeit leben mussten, fiihrten
dazu, dass viele Familien in Armut gerieten und entwurzelt wurden.
Abgesehen davon, dass Juden die Ausiibung nur weniger Berufe erlaubt
war,”’ wurden mit den Jahren auch die Abgaben an die Konige immer
driickender. Sie lasteten sowohl auf den einzelnen Familien als auch auf
der Gemeinde als Korperschaft. Die Gemeinden wurden fiir Pauschal-
zahlungen herangezogen, wodurch thnen weniger Mittel fiir die Ver-
sorgung der eigenen Bediirftigen blieb. Wie stark der Zustrom der Ar-
men schon gegen Ende des 17. Jahrhunderts auf die damals wachsende

> Aus dem Vertrag des Begribnisvereins Frankfurt Oder mit der Gemeinde
Griinberg, 1759. CAHJP D/Fr 1/70, ohne Blattzdhlung.

3% Ebenda.

37 Sehr iiberzeugend dargestellt ist das Dilemma derjenigen, die zu den ih-
nen vorgeschriebenen Berufen kein Talent hatten, von Erika Herzfeld in ihrem
Essay ,,Der soziale Abstieg des Levin Joseph aus Spandau. Zur Situation der
Juden in Brandenburg-PreuBen Ende des 18. Jahrhunderts®, Siehe ERIKA
HERZFELD, Juden in Brandenburg-Preufsen. Beitrdige zu ihrer Geschichte im
17. und 18. Jahrhundert, Berlin 2001, S. 165-176.

60



und wohlhabende Gemeinde Berlins war, und wie sehr die Versorgung
der eigenen und der durchreisenden Bediirftigen die einzelnen Gemein-
demitglieder belastete, belegen die 1693 beginnenden mehrjdhrigen
Streitigkeiten, die zur Entscheidung sogar vor den Kurfiirsten getragen
wurden.

Der Fall tiberschritt die Grenzen der internen jiidischen Regelung,
weil eine behordliche Verordnung verlangte, die Gemeinde miisse dafiir
Sorge tragen, dass sich keine bettelnden Juden in der Stadt aufhielten.*®
Es ergab sich die Frage, wie die Armenvorsteher die Vergabe der soge-
nannten Pletten, auch Ballette oder Billetten’ genannt, handhaben soll-
ten, zumal ein Gemeindemitglied verpflichtet war, bei Nichtbefolgung
von Anweisungen der Armenvorsteher dem Armen umgehend zehn
Reichstaler zu zahlen.** 1699 beklagten sich die Armenvorsteher beim
Kurfiirsten, dass pro Woche ungefdhr 70 bis 80 fremde an- oder durch-
reisende Juden eintrdfen, am vergangenen Schawuot-Fest (,,unserem
lezten Pfingsten*) wéren es sogar 200 gewesen.'' Da die jidische Ge-
meinde nicht nur fiir die Verkostigung der Reisenden verantwortlich
gemacht wurde, sondern auch fiir die Bereitstellung der nétigen Reise-
gelder, wundert es nicht, dass unter der driickenden Last der Abgaben
Streit ausbrach und Unregelmissigkeiten auftraten.

In einem Brief an die koniglichen Behorden verteidigt sich einer der
Armenvorsteher der Berliner jiidischen Gemeinde, der oben im Zu-

** GStA PK, HA 1. Rep 21 Nr. 207 b Fasz. 23, ohne Zihlung. Im Regle-
ment fiir die Oberiltesten und iibrigen Altesten der berlinischen Judenschaft
vom 16.Mirz 1722 wird unter 12) festgelegt, dass die Altesten die Aufsicht
iber fremde und durchreisende Juden zu fiihren haben. Es ist in MEISL, Proto-
kollbuch, S. 419-421. Auch ausserhalb PreuBlens ergab sich dasselbe Bild,
siche FRITZ BACKHAUS, "Im Heckhuf3 die Lahmen, Blinden und Hungerlei-
der..." Die sozialen Institutionen in der Frankfurter Judengasse, in: STEFI
JERSCH-WENZEL, FRANCOIS GUESNET, GERTRUD PICKHAN, ANDREAS REINKE
& DESANKA SCHWARA (eds.), Juden und Armut in Mittel- und Osteuropa,
Ko6ln 2000, S. 43-44.

¥ Vermutlich von Billet. Gemeindemitglieder hatten je nach Vermogen
Pletten abzugeben, die dann in der Regel von den Armen wie Lose gezogen
wurden. Auf diese Weise wurden Almosenempfinger auf die einzelnen Hauser
verteilt und nahmen an den Familienessen im Hause der Gemeindemitglieder
teil.

“ Eine Anweisung der preuBischen Behorde, GStA PK, 1. HA Rep 21 Nr.
207 b Fasz. 23, ohne Blitterzahlung.

*! Ebenda.

61



sammenhang mit seinem Antrag auf Einrichtung einer privaten Betstu-
be fiir das Neujahrsfest bereits bekannte gewordene Beerman Benjamin
Frenkel, gegen Vorwiirfe von Amsel Schulhoff, einem anderen Ge-
meindevorstandsmitglied aus einflussreicher Berliner Familie. Amsel
hatte Beerman beschuldigt, es wire seinetwegen im Hause Schulhoff zu
einem Tumult mit den Armen gekommen.** Beerman Frenkel rechtfer-
tigte sich, indem er Amsel Schulhoff und seinen Bruder Joseph bezich-
tigte, dass sie selber sich den Armenverordnungen widersetzten, die
Billetten, die sie schrieben, zerrissen und die ,,Armen mit grossem Un-
gestiim zuriickweisen und ... in Arrest bringen lassen“*’. Wenn es ei-
nen Tumult gegeben haben sollte, dann sei er, Schulhoff, sicher selbst
daran Schuld. Auch weist Beerman Frenkel nochmals darauf hin, dass
die Gemeindemitglieder 200 Personen feier- und wochentags zu ver-
sorgen hiitten.** Da nach jiidischen religiésen Vorstellungen die Wiirde
sowohl des Armen als auch des Spenders gewahrt werden muss®, sind
solcherart ,, Tumulte” nicht nur ein &ffentliches Argernis, sondern pein-
lich fiir den Almosenempfianger und rufschiadigend fiir das wohlhaben-
dere Gemeindemitglied.

Man ist geneigt anzunehmen, dass fiir Berlin als Residenzstadt das
Problem der Armenversorgung besonders schwerwiegend war und die
Verantwortung fiir Reisende besonders belastend. Tatsdchlich mag die
Berliner Gemeinde unter grosserem Druck gestanden haben als die
jidischen Gemeinden unbedeutenderer Orte, die beispielsweise keine
Messestddte waren, doch bleibt die Problematik eine generelle. Sie er-
gibt sich aus den religiosen Geboten, die grundsétzlich von einer jiidi-
schen Gemeinde umfassende Fiirsorge fiir Mittellose und Bediirftige
verlangen, deren Umsetzung aber aufgrund der preuflischen (oder auch
anderen) staatlichen oder landesherrlichen, restriktiven und driickenden

2 Ebenda, Juli 1699,
4 Ebenda.

* Ebenda. Aufgrund ungenauer Zihlungen ist es schwer festzustellen, wie
viele Juden zu der Zeit in Berlin lebten. Es miissen um die hundert Familien
gewesen sein, siche STERN, Der preupische Staat, 1. Teil, 1. Darstellung, S.
141. Fiir dhnlich tiberlastete Verhiltnisse in Siiddeutschland siehe YAcCOvV
GUGGENHEIM, Von den Schalantjuden, in: S. JERSCH-WENZEL u.a. (eds.),
Juden und Armut, S. 65.

# Zu dieser Problematik im alltiglichen Umgang vergleiche v.a. HORO-
WITZ, Armenfiirsorge, S. 213.

62



Vorgaben, die Gemeinden als ganze wie auch die jiidischen Gemein-
demitglieder im einzelnen tiberlasten mussten.

Dennoch nahmen jiidische Familien nicht nur Arme auf, wenn sie
dazu durch die Gemeinde veranlasst wurden, sondern auch aus eigenem
Antrieb, im Sinne der Erfiillung der Gebote, threr Schuldigkeit gegenii-
ber Gott und/oder ihrem Nichsten. Mittellose Neuankdmmlinge wur-
den in H&user aufgenommen, oder konnten, wenn sie gelehrt genug
waren, eine Anstellung als Hauslehrer erlangen, wie Moses Mendels-
sohn oder Salomon Maimon.* Mendelssohn, der Sohn eines Dessauer
Tora-Schreibers, hatte eine traditionelle jiidische Erziehung erhalten
und war im Alter von 14 Jahren seinem Lehrer David Frinkel nach
Berlin gefolgt, wo dieser 1743 das Amt eines Rabbiners antrat. Men-
delssohn verdiente sein Geld als Kopist und Hauslehrer. Erst zwanzig
Jahre nach seiner Ankunft in Berlin erhielt er dort eine befristete Auf-
enthaltserlaubnis. Salomon Maimon war im Alter von 25 Jahren nach
Berlin gekommen, wo er zunichst keine gute Aufnahme fand, bis Mo-
ses Mendelssohn auf seine aussergewdhnliche Begabung aufmerksam
wurde und fiir seinen Unterhalt sorgte, indem er ihn an reiche Juden
weiter empfahl, die ihn verpflegten und ihm ihre Bibliotheken zur Ver-
fiigung stellten.’

Zuweilen brachten judische Hausherren Reisende oder Zugereiste
nicht in threr eigenen Wohnung, sondern in ihren Geschiftsraumen
oder Manufakturen unter®, vermutlich, wenn die Kapazitit ihrer Héu-
ser erschopft war, sie aber dennoch einer bestimmten Person den Auf-
enthalt ermdglichen wollten.

Wie auch in anderen Teilen Deutschlands war die Aufnahme von
Reisenden in Preuflen streng reglementiert. Berlin wurde so liickenlos
kontrolliert, dass Betteljuden gar nicht erst in die Stadt hereinkamen. In

% Salomon Maimon beschreibt, wie er bettelarm in Posen ankommt und
eine Anstellung als Hauslehrer erlangt, siche ZwI BATSCHA (ed), Salomon
Maimons Lebensgeschichte. Von ihm selbst geschrieben und herausgegeben
von Karl Philipp Moritz, Frankfurt am Main 1995, S. 133-137.

In Universitdtsstidten gab es jiidische Studenten, die entweder bei Ver-
wandten oder auch bei wohlhabenden Gemeindemitgliedern Unterkunft fan-
den, sieche GUIDO KISCH, Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Halle
1686 — 1730, Berlin 1970, S. 73-75.

" BATSCHA (ed), Salomon Maimons Lebensgeschichte, S. 153-154.

* Salomon Maimon wohnte zeitweise in einer Lederfabrik in Potsdam,
BATSCHA (ed), Salomon Maimons Lebensgeschichte, S. 204.

63



kleineren Orten, vor allem auf dem Land, war das sicher anders. Das
Beispiel des streitbaren, aber ehrwiirdigen Gemeindemitglieds in Halle,
Salomon Israel, zeigt jedoch, dass es sich bei Betteljuden nicht in jedem
Fall um unliebsame Giste handelte, die man — sei es von Seiten der
preuBischen Behorden, sei es von Seiten der jiidischen Gemeinde — so
schnell wie moglich wieder loszuwerden trachtete.

Salomon Israel war eines der ersten Mitglieder der Gemeinde Halle.
Er und der recht wohlhabende Kaufmann Assur Marx waren dort die
einzigen Juden, die sowohl ein Haus als auch einen Garten besassen.”
Als Salomon am Sabbatabend arme, auf der Durchreise befindliche
Juden aufnahm, obwohl ein Edikt aus dem Jahre 1712 festhielt, dass
das ,,Einschleichen von Betteljuden® verboten sei, reagierte der Magde-
burger Rat Dr. Johann Berendes mit drakonischen Massnahmen.”® Am
folgenden Tag wurden Salomon Israels Géste aus dem Haus geholt und
aus der Stadt vertrieben. Salomon Israel, der vorhatte, sich fiir ihre Be-
lange einzusetzen, wurde inhaftiert. Obwohl die Berliner Behorden
sofort auf seiner Entlassung bestanden, und das Berliner Kammerge-
richt dem Magdeburger Rat die vorschnelle Verhaftung eines Biirgers
vorwarf, endete der Fall damit, dass Salomon Israel verboten wurde,
fortan fremde Juden zu beherbergen. Auf diese Weise wurde er durch
die preuBische Rechtsprechung dauerhaft in seinen Moglichkeiten be-
hindert, die religiosen Gebote der ,,Sabbateinladung* (2°17I% n01377) und
der ,,Verpflegung der Notleidenden® (7p7X) zu erfiillen; eine schwer-
wiegende Einschrankung fiir fromme Juden, mit der Salomon Israel als
Jude in PreuBlen allerdings zu leben hatte. Salomon Israel ist ein Bei-
spiel dafiir, wie sich sesshafte, geachtete Juden fiir die Belange fremder,
durchreisender Glaubensbriider einzusetzen versuchten, sogar unter
Hinnahme unerfreulicher Folgen.”'

Sein Fall zeigt andererseits aber einmal mehr, dass die preuBlische
Behorde wenig Verstiandnis fiir die jiidische Auslegung ihrer eigenen

* Das belegt ein preuBischer Fragebogen zur Bestandsaufnahme der Juden
in Halle, abgedruckt in: STERN, Der preufiische Staat, 11. Teil, 2. Abt., S. 672,
Akte Nr. 533 Punkt 42.

" Der Fall findet sich zusammengefasst in STERN, Der preufische Staat, 11.
Teil, 1. Darstellung, S. 35, Dokumente sind teilweise abgedruckt in: 2. Abt., S.
639-642, Akten Nr. 499-502, 504-505. Als Akte GStA PK, I. HA Geheimer
Rat, Rep. 52, Nr. 159 k1b Paket 3.

°! Weitere Beispiele finden sich beispielsweise im Stadtarchiv Schwerin,
M 88.

64



Gesetze hatte. Gegeniiber dem Zugriff der Behdrden bot sein Haus, wie
sich zeigte, keinen wirklichen Schutz, weder fiir seine jidischen Besu-
cher noch fiir ihn, den Besitzer und Hausherm. Der folgende aus Berlin
bekannte Fall illustriert diese Nichtachtung vielleicht noch deutlicher.

Ein alter jidischer Brauch ist die Auffithrung eines Theaterstiickes
zu Purim, das sogenannte Purim-Spiel. Wie aus dem Folgenden her-
vorgeht, war es jedoch den jiidischen Einwohnern Preullens keineswegs
freigestellt, sich in ihren Privatwohnungen damit zu amiisieren. Obwohl
dieser Brauch die Bevolkerungspolitik nicht storte, konnte er offenbar
christliche Befindlichkeiten verletzen.”> Zu Purim im Jahre 1704 bewir-
tete der schon mehrfach erwidhnte Armenvorsteher Beerman Frenkel in
seinem Haus Giéste, von denen einige, traditionell als Mordechai,
Esther oder Haman verkleidet, kleine amiisante Stiicke (heute wiirde
man sagen Sketche) auffiihrten. Ein Volksbrauch, der sich bis heute
erhalten hat, wie auch das Purim-Fest bis heute feucht-fréhlich und mit
Larm begangen wird.

1704 fiel Purim allerdings in die Karwoche, in der Christen der
Kreuzigung Christi gedenken und sich durch die Frohlichkeit Purim
feiernder jiidischer Nachbarn offenbar in thren religiésen Gefiihlen
verletzt fiihlten. In der Tat liesse sich kaum ein grosserer Kontrast zwi-
schen zwei religiosen Ereignissen denken als der zwischen dem jidi-
schen Purim (auch Juden-Fastnacht genannt) und dem christlichen
Osterfest, besonders der letzterem vorangehenden Karwoche. Die mit
Bussiibungen und Einkehr beschiftigten christlichen Nachbarn konnten
sich sicherlich durch ausgelassene Purim-Feierlichkeiten empfindlich
gestort fithlen.” Freilich kommt es eher selten vor, schon gar nicht in
regelmédssigen Abstinden, dass Purim in die Woche vor Ostern fillt, da
Purim zwar immer am 14. Adar gefeiert wird, dieser Tag aber wiede-

°2 Zu Juden als eigentliche Storer des Sonntags- und Feiertagsfriedens siehe
FRIEDRICH BATTENBERG, Zwischen Integration und Segregation, in: Aschke-
nas 6 (1996), S. 421-454, dort S. 421-423. Zu Komplikationen wihrend der
Karwoche im Mittelalter, allerdings nicht durch Purim, ELLIOT HOROWITZ,
Reckless Rites, Purim and the Legacy of Jewish Violence, Princeton 2006, S.
151. Fiir Horowitz ist Purim kein unschuldiges Friihlingsfest, sondern emoti-
ons- und gewaltgeladen. Dass diese Sicht fiir die jidischen Bewohner Preu-
fens im 18. Jahrhundert zutrifft, dafiir finden sich in den von mir eingesehenen
Quellen keine Beweise.

>3 Die Festumziige werden natiirlich auch heute von praktizierenden Chris-
ten als storend empfunden, wenn sie in die Zeit der Andacht fallen, vergleiche
beispielsweise http://www.ekiba.de/glaubeakt 6326.htm.

65



rum im julianischen Kalender stark variiert, zumal hdufig ein zweiter
Monat Adar in den Kalender eingeschoben wird, so dass Purim in die
Zeit zwischen Februar und Anfang April fallen kann. Aus diesem
Grunde scheint es auch keine konigliche Anordnung fiir den seltenen
Fall des Zusammenfallens beider Feiertage gegeben zu haben, da im
Straffall wegen des Purim-Spiels im Hause Beerman Frenkels keine
solche zitiert wird. Frenkel war offenbar ein Opfer der ungliicklichen
Konstellation des Jahres 1704 geworden.

Die Ereignisse dieses besonderen Jahres wurden vom preuflischen

Generalfiskal Wilhelm Duhram ein Jahr spiter in einem Gutachten so
zusammengefasst:
Wann nun dieses Fest, wie vor dem Jahre, in der so genannten stillen Woche
einféllt, so kann unmoglich, ohne Aergernis der Christen, solche ithre Mum-
merel und Spielwerk abgehen, zumalen, wie ich sonsten wohl gehoret habe,
dass sie alsdann auch den Haman aufzuhéngen pflegen. Denn wer kann dafiir
gut sagen, dass nicht solches per indirectum in contumeliam Salvatoris, des-
sen bitteres Leiden und Kreuzetod unter den Christen alsdann betrachtet
wird, geschehe, und dadurch tacite verspottet werde? Zu schweigen von der
Uppigkeit, so in verstelltem Habit (wie dann besage protocolli gar Weibes
Personen in Mannes Kleider sich gestecket) mit Musik, Herumlaufen auf der
Gassen und Nachtschwirmen, begangen worden.. 2

Das Gutachten gibt die Empfehlung, dass ,,an samtliche Juden ein
ernstes Mandat ergehe, da Seine Konigliche Majestit diesen Bericht
,,mit hochstem Missfallen vernommen* habe. Sollten daher in der Zu-
kunft wieder einmal Purim und die Karwoche zusammenfallen, lautet die
Anweisung und Drohung, dass die Juden ,,solches Fest keineswegs mit
tippigen Vorstellungen, verkleideten Personen und lustiger Musik celeb-
rieren, sondern die Wohltat, so ehemals Gott threm Volke erwiesen mit
Andacht und vielmehr in christlicher Freude betrachten sollen, oder da es
anders geschehe, gegenwirtig sein sollen, dass nicht allein diejenigen, so
sich verkleidet, sondern auch der Wirt, in dessen Hause einige Vorstel-
lung geschieht, mit den Zuschauern durch die Wache aufgenommen und
hernach zu gebiihrender Strafe gezogen werden sollen.”

Dieses Gutachtens entstand im Zusammenhang mit der Untersu-
chung des Geschehens im Hause Beerman Frenkels, die im April 1705
mit der Verurteilung Beermans zu 20 Talern Strafe endete, einer zur

** Aus dem Gutachten des Generalfiskals Wilhelm Duhram, abgedruckt in
STERN, Der preuflische Staat, 1. Teil, 2. Abt., S. 246-248, Akte Nr. 277.

> Ebenda, S. 247.

66



damaligen Zeit sehr hohen Geldstrafe, zumal, wenn man bedenkt, dass
es sich bei der ,,Tat um ein Purim-Spiel im eigenen Haus handelte.’®

Dass sich die heitere Feier in der Abgeschlossenheit seines Hauses
abspielte, scheint bei der Verhéingung der Strafe nicht als mildernder
Umstand in Betracht gezogen worden zu sein. Vielmehr weist die im
Zusammenhang mit dem Fall Beerman Frenkel zitierte Akte der preu-
Bischen Behorden darauf hin, dass die Juden auch den Haman aufzu-
hiangen pflegten. Im Aufhdngen Hamans konnte ,,per indirectum* eine
Anspielung auf die Kreuzigung Jesu gesehen werden, eine ,,Beleidi-
gung des Erlosers® (,,contumelia Salvatoris*), umso mehr, als populd-
rer Judenhass seit Jahrhunderten den Juden die Schuld an Jesu Kreu-
zigung zugewiesen hatte. Daher ist es nicht abwegig, dass die preuBi-
schen Behorden iiber die ungliickliche Koinzidenz von Purim und
Karwoche in Unruhe gerieten und laute Purim-Feiern in jiidischen
Héusern als mogliche Gefahrenquelle fiir die o6ffentliche Ordnung
betrachteten.

Bezeichnend an diesem dritten Fall um Bermann Frenkel aus Ber-
lin ist, dass die Behorden ihre repressiven Massnahmen offensichtlich
allein gegen die Juden richteten, die nichts anderes taten als, ebenso
wie die Christen, ihren traditionellen Feiertag zu begehen. Der Urs-
prung des Purim-Festes in Persien, mehr als 2000 Jahre vor den hier
beschriebenen Ereignissen, deutet nicht nur darauf hin, dass ein Zu-
sammenhang zwischen Haman und dem Stifter der christlichen Reli-
gion unwahrscheinlich ist, er scheint ausserdem, wenigstens aus jiidi-
scher Sicht, wenig Anlass fiir jiidische Riicksichten auf christliche
Empfindlichkeiten zu liefern. Die Juden sahen sich an Purim in einer
uralten innerreligiosen Tradition, die durch das Auftauchen neuer
Kulte und Heiliger nur peripher tangiert werden konnte. Der Vor-
schlag, ihren Feiertag in christlicher Freude zu begehen, mag auf Un-
verstdndnis gestossen sein.

Die christliche Binnensicht dagegen musste das Purim-Spiel im
Frenkelschen Hause anders interpretieren; daher gingen die Massnah-
men der preuBischen Behorden soweit, die Abgeschlossenheit des jiidi-
schen Hauses zu ignorieren. Mit der Nicht-Anerkennung der Unverletz-
lichkeit des jiidischen Hauses traf die Behorde einen empfindlichen
Punkt im jiidischen Selbstgefiihl.

o Abgedruckt in STERN, Der preufSische Staat, 1. Teil, 2. Abt., S. 248, Akte
Nr. 278.

67



Schluss

Da dem jiidischen Haus, wie hier gezeigt worden ist, eine ganz eigene,
spezielle Bedeutung zukommt, die weit tiber den Rahmen eines Gebiu-
des oder die Funktion von Beherbergung hinausgeht, trafen die repres-
siven Massnahmen, die auf das jlidische hédusliche Leben abzielten, die
jidische Minderheit besonders hart.

Das jiidische Haus ist der nucleus jiidischen Lebens; in ihm kommt
es fiir Juden zu einer tiefen Verbindung zwischen Mensch und Gott,
profan und heilig. Das Eindringen, das praktische Eingreifen in die
religiosen Alltagsabldufe in den eigenen H&usern, um die Ausiibung
judischer Traditionen innerhalb des Hauses zu reglementieren oder gar
zu verbieten, sei es absichtlich oder aus reiner Ignoranz, bedeutete da-
her eine besondere Demonstration jiidischer Rechtlosigkeit und lieferte
einen deutlichen Beweis mehr, dass die Juden nicht wirklich Herren
threr Hauser und dort keineswegs in der Lage waren, ithre Traditionen
und Brduche ungehindert zu pflegen, und so musste die dezidierte Ei-
genheit des jiidischen Hauses zwangsldufig zu Konflikten mit dem
preullischen Gesetz fiihren, auch in ganz ,.einfachen* Alltagssituationen.

68



	Die religiöse Eigenheit des "jüdischen Hauses" : Grund für Konflikte mit den preussischen Behörden in der frühen Neuzeit

