
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Die religiöse Eigenheit des "jüdischen Hauses" : Grund für Konflikte mit
den preussischen Behörden in der frühen Neuzeit

Autor: Kohler, Noa Sophie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die religiöse Eigenheit des „jüdischen Hauses" -
Grund für Konflikte

mit den preußischen Behörden
in der frühen Neuzeit

von Noa Sophie Kohler*

Einleitung
In Dokumenten der preußischen Bürokratie der frühen Neuzeit findet
sich immer wieder der Begriff „jüdisches Haus", ein Begriff, der nichts
anderes als ein Haus oder eine Wohnung bezeichnen sollte, in der ein
Jude lebte. Ob die Unterkunft dem jüdischen Bewohner gehörte oder er
zur Miete dort wohnte, war unerheblich. So kann man davon ausgehen,
dass der Begriff nicht für eine bauliche Gegebenheit, sondern für die

soziologische Bestimmung der baulichen Gegebenheit „Haus" stand,
nämlich für das Leben eines Mitbürgers oder einer Familie der
jüdischen religiösen Minderheit in diesem Haus. Im folgenden interessiert
und soll anhand einiger Beispiele gezeigt werden, inwiefern sich ein
jüdisches Haus unter diesem soziologischem Aspekt von den anderen,
den „christlichen Häusern" unterschied. Voraussetzung dafür ist die

Binnensicht, die jüdische Deutung des Hauses, die aufgrund der den

Alltag regelnden Gesetze der jüdischen Religion von einem anderen
Verständnis des Lebens in einem Haus ausging, als es das Christentum
mit sich bringt. Nur genaue Kenntnis dieser Religionsgesetze macht es

möglich, den Begriff „jüdisches Haus" im jüdischen Selbstverständnis

zu verstehen, insbesondere in seinem sozialen und politischen Umfeld.
Dabei zeigt sich, dass es für jüdische Bewohner Preußens notwendigerweise

zu Konfliktsituationen kommen musste, wenn sich die eigene
Ansicht, die jüdische Auffassung vom Leben im „jüdischen Haus" mit
den Forderungen der preußischen Behörden nicht in Einklang bringen
lassen konnte.

* Noa Sophie Kohler, Ben Gurion University of the Negev, Beer Sheva,
Israel.

44



In ihrer Eigenschaft als Gesetzesreligion steht im Mittelpunkt des

Judentums nicht nur das religiöse Bekenntnis zu einem Gott wie in
anderen Religionen, sondern die genaue Erfüllung der von diesem Gott
erlassenen, schriftlich niedergelegten Gesetze. Das Gesetzeswerk - in
seinem Zusammengehen aus „schriftlicher Tora" (3rD3W miri) und
zunächst mündlicher Überlieferung, die später in der Mischna ihre
Niederschrift fand (nErbsnw mm) und für viele Juden bis heute Grundlage
der aktuellen Gesetzesauslegung ist - bildete durch die Jahrtausende
das Kontinuum jüdischen Lebens. Bei allem, was Juden taten,
unternahmen oder unterliessen, in ihren gesellschaftlichen Beziehungen zu
anderen, in den Milieus, Lebensbedingungen und Arrangements, in die
sie sich - unter oft dramatisch wechselnden Umständen, an wechselnden

Orten und im Wechsel der Zeiten - einrichten mussten, stand die

Frage der Erfüllung des Gesetzes im Vordergrund.
Baruch Spinoza beschreibt diese Gebundenheit des jüdischen Volkes

an einen religiösen Vertrag so: „Nicht nach eigenem Belieben,
sondern nur nach festen und bestimmten Befehl des Gesetzes durften sie

ackern, säen und ernten; ebenso durften sie nichts essen, nichts anziehen,

nicht Haar und Bart scheren, sich nicht ergötzen, überhaupt nichts
tun als nach den Befehlen und Geboten, die im Gesetz vorgeschrieben
waren."1 Was Spinoza mit seiner Kritik an einer aus dem alten
jüdischen Staatswesen in die Diaspora übernommenen Ritus-Religion
meinte, war jedoch ein sich ständig aus denselben Wurzeln erneuerndes

Religionsgesetz. Es durchdrang die profanen Bereiche des Lebens,
indem es nicht nur religiös motivierte Handlungen, Gebete, Rituale, Feste

etc. vorschrieb wie andere Religionen auch, sondern indem es alltäglichen

Handlungen eine religiöse Bedeutung verlieh, sogar regelrecht
zuordnete, und sie damit aus dem Profanen heraushob.

Im Rahmen dieser Religionsauffassung bildete das jüdische Haus
als Ort des Studierens, Wohnens und Arbeitens gleichermassen einen

spirituellen Raum. Es war nicht nur Wohnort und Arbeitsraum wie bei
anderen Völkern, sondern zugleich Studierstube, Ort religiöser
Gespräche - wie sie etwa anlässlich der Sabbat- oder Feiertagsmahlzeiten

traditionell üblich sind - und der religiösen Ausbildung der Kinder,

die oft auch daheim von Hauslehrern unterwiesen wurden. Hinzu

1

Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat. Aufder Grundlage
der Übersetzung von Carl Gebhardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben

von Günter Gawlick, Hamburg 1994.

45



kommen das häusliche Gebet und eine Fülle im Haus auszuübender

religiöser Sitten und Gebräuche, nicht zuletzt auch das Haus als

Aufbewahrungsort ritueller Gegenstände und Bücher religiösen Inhalts.
Die auf den Alltag bezogenen Religionsgesetze der Halacha bestimmten

grosse Teile der Haushaltsführung. Diesen Grundcharakter behielt
das jüdische Haus durch die Jahrtausende bei, welche Veränderungen
sich in der Aussenwelt auch immer vollziehen mochten, welche
Forderungen an die Juden am jeweiligen Ort, zur jeweiligen Zeit gestellt
und welche Anpassungsleistungen infolgedessen notwendig wurden.
Die zur Rechtsprechung autorisierten Rabbiner fanden Interpretationen

und Auslegungen der Halacha, um sie unter veränderten
Gegebenheiten anwendbar zu machen. Die Gesetzerfüllung blieb Herzstück
jüdisch-häuslichen Lebens, doch ihre Formen konnten angesichts
wechselnder Umstände variieren.

Wenn also der spirituelle Grundcharakter des jüdischen Hauses auch

durch die Zeiten hindurch derselbe blieb, geregelt vom jüdischen
Religionsgesetz, erfüllt vom Dualismus alltäglichen Lebens, oft auch Arbeitens

(oder anderen Gelderwerbs) zum einen, und Studium, Unterweisung,

Gebotserfüllung zum anderen, war ein konkretes Haus zugleich in
andere Systeme der Jurisdiktion eingebunden. Jedes Haus ist Bestandteil

einer Sozialordnung und als solches staatlichen Regelungen
unterworfen, in unserem Fall, in der frühen Neuzeit in Preußen, denen des

Preußischen Staates, eines monarchisch regierten Kurfürstentums und

späteren Königreichs.
Da der preußische Staat, wie jede andere politische Einrichtung zu

dieser Zeit auch, unsere heutige Konzeption des „Privaten" nicht kannte,

waren seine auch „Häuser" betreffenden Anordnungen viel
weitreichender als in unseren Tagen üblich und möglich. Einige dieser staatlichen

Anordnungen würden heute als eindeutiger Eingriff in das Privatleben

gewertet. Das galt für alle Rechtspraktiken, und es betraf nicht
nur die jüdischen Mitbürger. Angesichts der Regulierung des jüdischen
Alltags durch Religion und Tradition war der Konflikt zwischen dem

althergebrachten und unumstösslichen Religionsgesetz und dem Staatsgesetz

oft unvermeidlich. Zwar galt schon seit der Antike für Juden der
Grundsatz KP7 KniDbül sn („Das Gesetz des Staates ist Gesetz"),2 nach

2 Dieser Grundsatz, zuerst formuliert von dem babylonischen Amora
Samuel ca. 242 u. Z. und in vier Traktaten des babylonischen Talmud zitiert
(bNed 28a, bGit 10b, bBQ 113 a und bBB 54b-55a), passt das jüdische
Gesetz der zivilen Gesetzgebung des jeweiligen Aufenthaltslandes der jüdi-

46



welchem die Gesetze des Staates, in dem man lebt - von gewissen
Ausnahmen abgesehen - angenommen und ausgeführt werden müssen.
Es wurde Aufgabe der grossen rabbinischen Autoritäten, in Antworten
auf Anfragen aus jüdischen Gemeinden (Response!, mmwm nt>m) die
Halacha so auszulegen, dass sie an alltägliche Gegebenheiten angepasst
wurde. Bevor sich jedoch jüdische Hausbewohner an halachische
Regeln anlehnen konnten, sahen sie sich im kleinen Rahmen, innerhalb
des jüdischen Hauses, mit dem Problem der ihrem Religionsgesetz
zuwiderlaufenden staatlichen Anordnungen konfrontiert. In ihrem Haus

begann die Auseinandersetzung, und dort musste sie zunächst von den

jeweiligen Familien oder wenigstens Familienoberhäuptern, von einfachen

Leuten, als Konfliktsituation bewältigt werden.

Synagoge und Gottesdienst

Die Synagoge (riDlDn rrn, „Versammlungshaus") ist ein Gebäude mit
verschiedenen Funktionen, allen voran - zumindest seit dem Fall des

Jerusalemer Tempels im Jahre 70 - der Gottesdienst und die damit
verbundenen rituellen Handlungen. Doch erst in der Zerstreuung nach dem
Jahre 70 gewann die Synagoge ihre heutige Bedeutung als Symbol
jüdischen Lebens, an welchem Ort der Welt auch immer. Da für ihre
äussere Form, die Art und Konstruktion des Gebäudes, Zustand und
Schnitt der Räume etc. keine anderen Bedingungen erfüllt sein müssen

als ein Richtung Jerusalem aufgestellter Schrein mit einer Tora-
Rolle (ttUpn ynx), ein Podium zum Vorlesen (na,3) und Platz für den

sehen Gemeinde an. Es räumt im Zweifelsfall dem jeweiligen Landesgesetz
die Priorität bei der Entscheidung ein und verleiht ihm auf diese Weise, auf
den betreffenden Fall bezogen, eine quasi-halachische Geltung. So wurde
zum Beispiel Steuerzahlung und Verschuldung eingehend reguliert;
Steuerhinterziehung galt als Raub. Strikt wurde von der jüdischen Bevölkemng das

Befolgen regierungsamtlicher Entscheidungen gefordert, welche Zahlungen
in der jeweiligen Landeswährung zum Inhalt hatten. Das Gesetz zeigt das
Bemühen der jüdischen Gemeinden um ein möglichst entspanntes Verhältnis
zu den staatlichen Autoritäten. Allerdings konnte es in Bezug auf Fragen der
rituellen Religionsausübung nicht angewandt werden, auch nicht, wo es der
Mittäterschaft an offensichtlichem Raub (oder anderen Kapitalverbrechen)
Vorschub geleistet oder manifestes Unrecht unterstützt hätte. Auch konnte
einer erzwungenen Einsetzung regiemngshöriger Rabbiner, Richter oder
Gemeindefunktionäre durch die Gemeinde opponiert werden. Vgl. Shmuel
Shilo, Art. Dina de-Malkhuta Dina, in: Encyclopaedia Judaica Bd. 6,
Jerusalem 21972, Sp. 51-55.

47



Minjan (TM), das Gebetsquorum von zehn volljährigen jüdischen Männern,

kann eine Synagoge an fast jedem geschützten Ort, selbst in einer
Höhle oder einem Zelt, eingerichtet werden. Diese Mobilität ermöglichte

die Verbreitung des „kleinen Heiligtums" (ü37ü ttUpü)3 über die

Erde, an fast jeden Ort, an dem sich einige Juden aufhalten, selbst auf
Reisen, im Feldlager, in Gefangenschaft oder - wie heute - auf Flughäfen.

Diese Tatsache war von zentraler Bedeutung für das Überleben
der Juden als Religionsgemeinschaft nach der Zerstörung des eigentlichen

Heiligtums.
Als 1670 die Jüdische Gemeinde aus Wien vertrieben wurde, war

Kurfürst Friedrich Wilhelm („der Große Kurfürst") schon vorab informiert

und bekundete sein Interesse an der Aufnahme der wohlhabendsten

Flüchtlings-Familien auf seinem Territorium.4 Daher instruierte er
seinen Unterhändler, den preußischen Residenten zu Wien, Andreas
Neumann:

Ob Wir nun wohl mehr Juden ins Land zu nehmen Bedenken tragen, so
möchten Wir doch endlich nicht ungeneigt sein, daferne es reiche, wohlhabende

Leute wären, welche ihre Mittel ins Land bringen und hier anlegen
wollten, ein vierzig bis fünfzig Familien in Unsern Landen aufzunehmen,
jedoch hättet ihr voraus zu sagen, dass Wir ihnen keine Synagogen verstatten
könnten, es sollte aber ihnen in ihren Häusern ihren Gottesdienst privatim zu
verrichten vergönnet sein, und müssten sie im übrigen auch denen Statutis,
so im Reiche und Unserem Lande wegen der Juden Herkommens wären, sich
gemäß verhalten...5

Der Herrscher schien zu wissen, dass die Synagoge einen zentralen
Punkt jüdischer Identität darstellte - sowohl, was den Zusammenhalt
der Gemeinde betraf, als auch die Repräsentation einer religiösen
Minderheit nach aussen - und setzte hier gezielt sein Verbot an: er hoffte
offenbar, dass eine Gemeinde ohne Synagoge schwächer und im Gefühl
des Provisorischen gefangen bleiben würde wie ein Mensch ohne eigenes

Haus. Möglich ist auch, dass hier das Missverständnis vorlag, dass

Christen einen Synagogenbau mit einer „jüdischen Kirche" gleichsetz-

J Mit Bezug auf Ez 11,16 heisst im Babylonischen Talmud (bMeg 29a) die
Synagoge miqdas me'at (im Unterschied zum grossen Heiligtum, dem Tempel).

4 SELMA STERN, Der preußische Staat und die Juden, 4 Tie in 8 Bden,
Tübingen 1962-1975, I. Teil, Bd. 1. Darstellung, S. 12 und 2. Abt., S. 6-7, Akten
Nr. 7 und 8.

5
Abgedruckt in: Stern, Der preußische Staat, I. Teil, 2. Abt., S. 6-7, Akte

Nr. 7.

48



ten. Vor dem Hintergrund des bisher Festgestellten ist daher interessant,
dass die Juden, die sich auf das kurfürstliche Angebot, nach Preußen

einzuwandern, einliessen, zwar in einer Reihe von anderen Punkten mit
dem zukünftigen Landesherrn Verhandlungen führten, doch das Verbot
der Errichtung von Synagogen offenbar widerspruchslos hinnahmen.6

Die Bereitschaft der jüdischen Familien, trotz des kurfürstlichen
Synagogen-Verbots nach Brandenburg zu kommen, erklärt sich aus der
ihnen wohlbekannten Unabhängigkeit der Synagoge vom Gebäude, das

sie aufnimmt: Parallel zum Wechsel von einer hierarchisch geordneten
Priesterschaft zur demokratisch organisierten Laiengemeinde als
Ausführenden des Gottesdienstes vollzog sich in der Synagoge der Wechsel

vom Tempel zum einfachen Haus. Wenn die Synagogen Babylons auch

OTQ tinpü (miqdas méat) genannt wurden und der Talmud dahin
interpretiert werden kann, dass alle Synagogen der Welt an der Heiligkeit
des EHpan rro {bet ha-miqdas), des „Tempels" teilhaben, ist sie doch

zugleich ein jüdisches Haus, schon wegen ihrer Multifunktionalität, der

Sublimierung des Geschehens vom Opfer- zum reinen Wortgottesdienst
und ihrer weitgehenden Losgelöstheit vom Charakter des Bauwerkes
selbst. Architektur, Grösse, Material, Baukosten etc. haben keinen Ein-
fluss auf die spirituelle Bedeutung einer Synagoge. Dadurch wird die
Grenze zwischen Synagoge und Haus fliessend. Ein jüdisches Wohnhaus

(oder ein Raum desselben) kann durch Einrichtung eines Tora-
Schreins mit einer Tora-Rolle und regelmässiges Zusammenkommen
eines Minjans zum Gebet in eine Synagoge verwandelt werden.

Die aus Wien einwandernden jüdischen Familien wussten deshalb

wohl besser als der Kurfürst, dass eine Synagoge in einem einfachen

jüdischen Wohnhaus eingerichtet werden kann und ein besonderes
Gebäude nicht vonnöten ist. Eine der Voraussetzungen für das Betreiben
einer Synagoge in einem halachisch geführten Wohnhaus, die besondere

Vorkehrungen nötig macht, ist allenfalls die Sicherheit der Tora-
Rollen. Meist gibt es deren mehrere, an besonderen Tagen (etwa wenn
Schabbat und erster Tag eines neuen Monats mit einem Halbfeiertag
zusammenfallen) werden bis zu drei verschiedene Tora-Rollen zum
Gottesdienst benötigt. Eine Tora-Rolle ist ein kostspieliger Gegenstand,
nicht nur, weil sie von Hand auf Pergament geschrieben wird, sondern

6 Zu den Verhandlungsergebnissen siehe Stern, Der preußische Staat, I.
Teil, 1. Darstellung, S. 13. Das Edikt ist abgedmckt in STERN, Der preußische
Staat, I. Teil, 2. Abt., S. 13-16, Akte Nr. 12, Synagoge unter § 6.

49



auch, weil das Beschreiben fehlerlos vorgenommen werden muss. Ein
einziger falscher Buchstabe macht die Tora-Rolle unverwendbar. Eine
Tora-Rolle konnten sich somit nur wohlhabende Familien leisten. Tora-
Rollen konnten aber mehreren Mitgliedern des Minjans, des Gebetquorums,

gemeinsam gehören. Da die Aufbewahrung einer Tora-Rolle
bestimmten Regeln unterliegt, und nicht zuletzt weil diese Rollen sehr
wertvoll sind, müssen sie angemessen und sicher aufbewahrt werden.
Daher geben bis heute Privatleute ihre Tora meist einer Synagoge, wo
sie genutzt wird, weiterhin aber im Privatbesitz des Gebers bleibt. Eine
Privatsynagoge musste natürlich auch genügend Platz für einen Gottesdienst

mit Gebetsquorum bieten, vor allem, wenn er auf regelmässig
abgehalten werden sollte.

Der Fall, dass eine Tora-Rolle in ein anderes Flaus transportiert werden

muss, tritt beispielsweise ein, wenn Trauernde, wie vom Religionsgesetz

vorgeschrieben, während der siebentägigen Traueiperiode das

Flaus nicht verlassen darf (also shiwe sass7), aber dennoch in den Minjan

der Gemeinde einbezogen wird. Dazu muss eine Tora-Rolle in sein
Haus geschafft werden. Neben solchen durch das Gesetz bestimmten
Fällen gibt es andere, die durch „Bräuche" (PrUQ) - zum Teil auch hart

an der Grenze des halachisch Erlaubten - entstanden. So wurden
scheinbar im 18. Jahrhundert im deutschen Raum Tora-Rollen in das

Zimmer einer Gebärenden gebracht, um als heiliges Objekt Mutter und
Kind zu beschützen.8

Wie bereits generell für die Situation jüdischer Gemeinden in der

Diaspora festgestellt, spielte für die Gestaltung jüdischen Lebens zu
einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort neben der Halacha
auch die gesetzliche Situation der nicht-jüdischen Umgebung eine Rolle,

in diesem Fall die gesetzlichen Vorgaben der preußischen Behörden.

Wegen des Verbots des Kurfürsten, Synagogen einzurichten, gab es

7 Für das shiwe-Sitzen gelten dieselben Regeln für Frauen wie für Männer;
da aber Frauen nicht zum Minjan zählten, entfielen die Regelungen zum
Gottesdienst.

8 Siehe Shalom Sabar, Childbirth and Magic: Jewish Folklore and
material Culture, in: David Biale (ed.), Cultures of the Jews. A New History,
New York 2002, S. 676-678. Sollte die Interpretation des Gegenstandes als
Torarolle richtig sein, dann bedeute dass, das es sich um einen volkstümlichen

Brauch handelt, der der Halacha zuwiderläuft. Der Raum einer
kreissenden Frau ist im religiösen Sinne unrein und als Aufenthaltsort der Tora
verboten.

50



zunächst auf preußischem Staatsgebiet fast ausschliesslich Privatsynagogen

in Privathäusern. Je kleiner die jüdische Gemeinde war - falls
man überhaupt von einer solchen sprechen kann, in vielen preußischen
Dörfern lebten nur eine oder zwei jüdische Familien -, desto eher konnte

sie sich selber verwalten, desto sicherer war sie folglich vor behördlicher

Kontrolle. Das zeigt zum Beispiel der Bericht der Magdeburger
Regierung zur „Einrichtung des Judenwesens" aus dem Jahre 1721, der
in knappen Worten feststellt, dass sich Juden bisher entweder in
Synagogen oder in Betstuben zum Gottesdienst treffen.9

In grösseren Gemeinden mussten auch die Privatsynagogen sowohl
von den jüdischen als auch von den preußischen Behörden erst als solche

autorisiert werden. Wenn in einem Haus ein Gebet mit Gebetsquorum

stattfinden sollte, musste diese Zusammenkunft behördlich genehmigt

werden. Als ein typisches Beispiel dafür soll hier ein Fall aus

Landsberg an der Warthe10 aus dem Jahre 1718 stehen, der deutlich
macht, wie sich der preußische Staat in die private Religionsausübung
der Juden einmischte und aus ihr ein Politikum machte.

Der Schutzjude Beerman (Bärmann) Benjamin Frenkel bat um die

Erlaubnis, beim kommenden Neujahrsfest, also einmalig, einen Minjan
in seiner Wohnstube versammeln zu dürfen, da die sonst benutzte
private Synagoge im Hause des Moses Marcus zu klein sei. Damit machte

er sich - zumindest bei den preußischen Behörden - sofort verdächtig,
eine alternative Betstube eröffnen zu wollen und dadurch Unruhe in die
Gemeinde zu bringen. Möglicherweise schlug sich der behördliche
Unwillen über seinen Antrag in der Langsamkeit der Bearbeitung des Falles

nieder. Gute zwei Wochen vor dem Neujahrsfest, das 1718 auf den

26. September fiel, war die behördliche Untersuchung noch immer
nicht abgeschlossen. Staatlicherseits war aber vorgeschrieben, für eine

solche Absicht bei den Behörden um Erlaubnis nachzusuchen. Doch
zumeist, wenn auch nicht immer, wurden diese Anliegen abgelehnt. Es

müsste noch erforscht werden, wie sich die jüdischen Gemeindemitglieder

verhielten, wenn es sich um eine gewissermassen spontan
eintretende Notwenigkeit handelte, wie im oben beschriebenen Fall des

s/z/we-Sitzens.

9
Abgedmckt in STERN, Der preußische Staat, II. Teil, 2. Abt., S. 673, Akte

Nr. 534, Punkt 48. Halle besass schon seit 1704 ein Synagogengebäude.
10

Abgedmckt in Stern, Der preußische Staat, II. Teil, 2. Abt., S. 63-64,
Akte Nr. 45.

51



Als fast ein halbes Jahrhundert später, 1764, der Schutzjude Aron
Saul Samuel in Frankfurt/Oder beantragte, aus Gesundheitsgründen
eine Betstube in seinem Haus einrichten zu dürfen, und dazu noch fünf
andere Juden einzuladen - sein Haushalt umfasste offensichtlich schon

fünf männliche Mitglieder über 13 Jahre - wurde seinem Gesuch
stattgegeben, nachdem ihm der Land- und Stadt-Physicus Doktor Eberti
einen schlechten Gesundheitszustand attestiert hatte." Die staatliche

Ordnung, die sich aus dem Eingriff in Religionssachen ergab, wurde insofern

aufrechterhalten, als dass Aron Samuel verpflichtet wurde, weiterhin

seine Beiträge, wie alle anderen Mitglieder auch, an die Synagoge
der Gemeinde zu entrichten.

In Berlin befanden sich die Privatsynagogen vor allem in Häusern
namhafter Familien. Zuerst besassen zwei Familien Privatsynagogen,
und bis zum Bau der Gemeindesynagoge im Jahre 1714 gab es vier.12

Erst ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts folgten die kleineren
Gemeinden Deutschlands mit der Errichtung von Gemeindesynagogen,
insofern sie genügend Geld aufbringen und einen geeigneten Bauplatz
vorschlagen konnten, der wiederum von den preußischen Behörden

genehmigt werden musste. Privatsynagogen, Bet- und Studierstuben in

jüdischen Privathäusern blieben daher in weiten Teilen Preußens die
Regel.13

Doch bei der preußischen Obrigkeit vollzog sich seit dem Zuzug der
Wiener Familien hinsichtlich der Einrichtung von Synagogen offenbar
ein Gesinnungswandel. Das Verbot der Synagogen hatte erkennbar
nicht die vom Kurfürsten erhoffte Wirkung gehabt, die regelmässigen
Zusammenkünfte von Gruppen jüdischer Männer zu Gebet, Studium
und anderem Gedankenaustausch also nicht unterbinden oder für die
christliche Umwelt „unsichtbar" machen können. Stattdessen fanden

11 Central Archives for the History of the Jewish People, CAHJP, D Fr 1 /
62 ohne Blattzählung.

12 Der Streit innerhalb der jüdischen Gemeinde um Privatsynagogen ist zu-
sammengefasst in STEVEN LOWENSTEIN, The Berlin Jewish Community.
Enlightenment, Family, and Crisis 1770 - 1830, New York und Oxford 1994,
S. 16, siehe auch S. 202, Fußnoten 30 und 31.

13 Zu Gottesdiensten in Gemeinden des übrigen deutschen Raumes, vor
allem zu Privatgottesdiensten, siehe Robert Liberles, An der Schwelle zur
Moderne: 1618 - 1780, in: Marion Kaplan (ed.), Geschichte des jüdischen
Alltags in Deutschland. Vom 17. Jahrhundert bis 1945, München 2003, S. 94 -
97.

52



diese Zusammenkünfte zwar, wie im Aufnahme-Edikt angeordnet, in
privaten Häusern statt, dort aber, so lehrte schnell die Erfahrung, waren
sie behördlicher Kontrolle fast gänzlich entzogen. Daher wurden zu
Beginn des 18. Jahrhunderts schliesslich doch Gemeindesynagogen
genehmigt, ja sogar geboten. Der preußischen Regierung war es nun
weitaus lieber, wenn sich die Juden in einer durch die preußischen
Behörden kontrollierbaren Gemeinde konstituierten und in einem zentralen,

öffentlichen, von der Gemeinde verwalteten Gebäude beteten. Die
Einrichtung einer Gemeindesynagoge stand von Anfang an, angefangen
von den für Grundstückskauf und Baubeginn unerlässlichen Genehmigungen,

unter der Kontrolle von staatlich-königlichen Beamten.

Zugleich wurde 1715 die Aufrechterhaltung von Privatsynagogen
unter Strafe der „confiscation aller seiner Haab, und Güter" generell
untersagt.14 Man kann allerdings mit Sicherheit davon ausgehen, dass

dieses Verbot nicht eingehalten wurde, und sich Familien immer wieder
zum gemeinsamen Gottesdienst in privaten Häusern zusammenfanden.
Die Gründe hierfür sind vielfaltig. Zum einen ist das Leben in einer
Gemeinde von vielschichtigen und komplexen zwischenmenschlichen
Strukturen geprägt. Besonders gut dokumentiert sind häufige Fälle von
Zwietracht, die in der Berliner Gemeinde vorkamen. Privatgottesdienste
waren eine Gelegenheit, sich ungestört in Interessensgruppen
zusammenzufinden. Zum anderen garantierte eine Privatsynagoge Einfluss
auf einen Teil der Gemeinde. So kann durch das Überreichen oder
Zurückholen einer Torarolle innerhalb einer Gemeinde Politik gemacht

14 GStA PK, I. HA Rep 21 N. 205, fasz. 4, Blatt 480. Extract der königlichen
Resolution vom 20. März 1715: So wurde von nun an, wenn eine jüdische
Gemeinde zu stark anwuchs, um in einer Privatsynagoge Platz zu finden, und genug
Geld aufbringen konnte, um ein passendes Gebäude zu erstehen und der Kauf
und Ort des Gebäudes trotz der preußischen restriktiven Bestimmungen behördlich

genehmigt war, eine Gemeindesynagoge im jeweiligen Ort errichtet. Im
Sinne der Vermeidung von „Trennung und Uneinigkeit" war es auch christlichen
Predigern verboten, in ihren Häusern Privatversammlungen, so genannte
„Erbauungstunden" abzuhalten, allerdings ohne Strafandrohung, siehe Corporis

Constitutionum Marchicarum Continuatio II. Derer in der Chur- und
Marek Brandenburg, auch incorporirten Landen, ergangenen Edicten, Mandaten,
Rescripten, von 1741. biss 1744. inclusive, Erster Theil. Erste Abtheilung,
XXXVI, Circular Verordnung wegen derer Privat-Versammlungen in denen
Häusern Vom 9. Decembr. 1742, S. 92-94 im Internet veröffentlicht unter:
http://altedrucke.staatsbibliothek-berlin.de/Rechtsquellen/CCMC2/start.html
(Text unter Inhalt).

53



werden, ebenso wie durch Anwesenheit oder Nicht-Anwesenheit bei
bestimmten Minjanim. Auf diese Weise entsteht ein Beziehungsgeflecht

und es eröffnen sich Einflussbereiche. Eine Privatsynagoge hat
weitere Vorteile, die über die politischen hinausgehen, Vorteile für die
einfachen Gemeindeangehörigen, denen lange Wege oder andere Unge-
legenheiten erspart blieben.

So ist es zu erklären, dass trotz der schweren Strafe, die auf Verstoss

gegen das Verbot des „Gottesdienstes in Privathäusern" stand, 1744 der
Berliner Bürgermeister Kircheisen, nun Polizeidirektor, angewiesen
wurde, „durch die Policey-Meister und Diener auf die Schulhaltenden
in denen privat Eläusern, so morgends und abends durch das Geräusch
ihres lauten Gebehts - in denen hinter- und Seiten-Gebäuden der
Judenwohnungen bald zu entdecken, in der Stille acht haben..."15, da trotz des

Verbots „selbige dennoch im Schwange gingen..."16
Es gab fortan nur noch wenige Ausnahmen, bei denen der König eine

Genehmigung zum Gottesdienst in einer Privatsynagoge erteilte.17

Nach dem Wortlaut der oben genannten königlichen Resolution bestand
die Möglichkeit, eine „spezial Concession" einzuholen. So schreibt der
Berliner Schutzjude Marcus Ries18 im Jahre 1745 ein Gesuch an den

König, in dem er mit eindrucksvollen Worten erklärt, warum der
gegenwärtige Stand einer offenbar schon vorher geführten Diskussion um
das neue königliche Gesetz, nämlich für die alten und kränklichen
Juden innerhalb der Gemeinde zwei Häuser bzw. zwei Stuben zu bestimmen,

in denen für diese der Gottesdienst abgehalten wird, nicht an die

alltäglichen Umstände angepasst ist. Bisher war seine Stube als Synagoge

genutzt worden, so Ries, und er war daran interessiert, den
Gottesdienst auch weiterhin bei sich abzuhalten. Das erste Argument, dass

alte und kranke Juden, die in der Jüdenstrasse und unmittelbar
anliegenden Gassen leben, „bey schlimmem Wetter, wenn es sehr Regnet,

15 GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kurmark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 4.

16 Ebenda.
17

Beispielsweise Abraham Meyer Jakob im Februar des Jahres 1716, siehe
GStA PK, Rep. 21 N. 205, fasz. 4.

18 Nicht zu verwechseln mit dem reichen Seidenwarenfabrikanten Moses
Ries. Von Marcus Ries ist ausser einigen von ihm erhobenen Wechselforderungen

nichts weiter bekannt, es ist auch unklar, wie sein hebräischer Name
lautete. Gemeinhin stand Marcus für Mordechai, aber ein Mordechai Ries
erscheint nicht im Protokollbuch der jüdischen Gemeinde Berlins.

54



starck Schneyet, Harter frosst, Kalter auch Hefftiger Wind ist, morgens
Frühe, und Abends späth nicht nach der weit von ihnen gelegenen
Synagoge gehen können",19 ist nicht aus der Luft gegriffen. Da das

Morgengebet möglichst gleich nach Sonnenaufgang gehalten werden soll,
das Abendgebet aber erst nach Sonnenuntergang, macht die Entfernung
selbst für rüstige Synagogengänger einen Unterschied. Zum einen liegt
die Jüdenstrasse relativ weit von der Heidereutergasse entfernt, in der
sich die Gemeindesynagoge befand; zum anderen befanden sich beide

genehmigte Privatsynagogen „eine bey dem hiesigen Schutz Juden
Heine Ephraim, in der Spandauer Strasse, und die andere ...in eben

gedl. Strasse".20 Die Spandauer Strasse liegt zwar näher an der Jüdenstrasse

als die Synagoge, die wirkliche Entfernung könnte aber nur
anhand der damaligen Hausnummern geklärt werden, die heute
grösstenteils unbekannt sind.21 So argumentiert Marcus Ries weiter, dass

nirgendwo so viele Juden wohnten wie in der „Judenstrass"22 und dass

schon deshalb für Alte und Kranke eine Lösung gefunden werden müsse.

Er selber stelle für seine studierenden Söhne ohnehin einen
Schulmeister an, daher kämen auch immer gleich einige betagte Männer, die

er namentlich aufführt, in seiner Wohn- und Studierstube zusammen.
Im Sinne seiner Argumentation betont Marcus Ries den familiären
Aspekt dieser Zusammenkünfte, „dass sie fernerhin in meiner Stube, wo
ich mit meiner Frauen, und Kinder, mich täglich aufhalte, darinnen
Essen, und Trincken, und Schlaffen, ihren Gottesdienst und Gebeth mit
mir verrichten mögen...". Ferner versuchte er offensichtlich, obrigkeitliche

Befürchtungen zu zerstreuen, es könnte zu Unregelmässigkeiten
im Ritus und damit zu Problemen innerhalb der Gemeinde kommen. Er
führt zu diesem Zweck an, dass die „Privatbetstunden" nach keinem
anderen Ritus als dem üblichen abgehalten würden, dass sie ein Gebet
für ein langes und gesundes Leben der königlichen Majestät und der

Regierung beinhalteten und dass sie den Gottesdienst in der Synagoge

19 GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kunnark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 14a und b.

20 Ebenda Blatt 14.
21 Das Haus des Heine Ephraim befand sich in der Spandauer Strasse Nr.

302, siehe: GStA PK, I. Rep. 104 IV A. Nr. 24. Eine Karte des Viertels, in dem
der Grossteil der jüdischen Bevölkerung Berlins lebte, befindet sich in Lo-
WENSTEIN, The Berlin Jewish Community, S. 17.

22 GStA PK, II. Gen.-Dir. Abt. 14 Kurmark Tit. CCXXXII Generalia Nr.
12, Blatt 14 b.

55



nicht vollständig ersetzen könnten, weshalb er sich bei Gelegenheit,
wenigstens an den hohen Feiertagen, weiterhin dort einfinden wolle.

Offenbar waren aber auch die Vorsteher der Berliner Gemeinde
darum bemüht, dass Privatgottesdienste durch die Behörde untersagt wurden.

Ihnen lag daran, die Gemeindesynagoge als zentrale Institution zu
erhalten und auszubauen. Sie erhoben ihrerseits Strafgebühren für
diejenigen, die sich bei besonderen Anlässen, vor allem an Feiertagen, an

Sabbattagen oder Tagen mit Tora-Lesung, nicht in der Gemeindesynagoge

zur allgemeinen Zusammenkunft einfanden, sondern in einem

Privatgottesdienst beteten.23

In Hinblick darauf, besonders aber im Hinblick auf das Verbot der

preußischen Regierung ist interessant, dass die gemeindeinterne Regelung

in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts dahin ging, gegen Zahlung

einer jährlichen Gebühr von 25 Reichstalern an die Zentralgemeinde24

das Abhalten von Privatgottesdiensten zu gestatten. Der
Gemeindeleitung lag eher an der Kontrolle ihrer Gemeinde, als an

übergrosser Beflissenheit gegenüber den preußischen Behörden. Das erklärt
auch die mit der Regelung verbundene Auflage, in solchen privaten
Gottesdiensten geleistete Spendenzahlungen von einem
Gemeindevorstandsmitglied einsammeln zu lassen, der die Summe dann an die jüdische

Armenkasse weitergab.25 Einer - womöglich auch finanziellen -
Verselbstständigung sollte vorgebaut werden.

Wie sehr diese interne Regelung die preußische Massgabe aufweichte,

zeigt einmal die Tatsache, dass es um 1774 in Berlin 22
Privatgottesdienste gab.26 Darüber hinaus ist bekannt, dass man Ausnahmen
machte und gewisse Privatgottesdienste willentlich nicht zur Kenntnis
nahm oder von der Genehmigungspflicht ausnahm. Eine besondere
Regelung sah beispielsweise vor, dass zu bestimmten Zeiten die Gottesdienste

im Bet ha-Midrasch («man im „Betstube") des Hauses von Dr.

23 JOSEF Meisl (ed.), Protokollbuch der jüdischen Gemeinde Berlin (1723-
1854), Jerusalem 1962, S. LV. Vergleiche auch LOWENSTEIN, The Berlin Jewish

Community, S. 200, Fußnote 22.
24

Vgl. Meisl, Protokollbuch, S. LV.
25 Ebenda.
26

Vgl. Max SlNASOHN, Die Berliner Privatsynagogen und ihre Rabbiner
1671-1971, Jerusalem 1971, S. 13 und auch Mordechai Breuer, Frühe Neuzeit

und Beginn der Moderne, in: Michael Meyer, Michael Brenner (eds.),
Deutsch-Jüdische Geschichte in der Neuzeit, Bd.l, München 2000, S. 166.

56



Benjamin Lemos, dem Vater von Henriette Herz, nicht anmeldepflichtig
waren.27

Erst ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts folgten die kleineren
Gemeinden Deutschlands den grösseren Städten mit der Errichtung von
Gemeindesynagogen nach. Bedingung war, dass sie genügend Geld
aufbrachten und einen geeigneten Bauplatz nachweisen konnten, der

von den preußischen Behörden genehmigt werden musste. Dennoch
blieb die Ausübung von Gottesdiensten in Stuben privater Häuser auch

in kleineren Gemeinden üblich und mit ihr die geschilderte Problematik
bestehen.

So steht die Synagoge als „jüdisches Haus" im oben beschriebenen
Sinne für die Anhänglichkeit ihrer Benutzer an traditionell gebotene
Regeln, die für die einfachen Menschen das Wesen des Judentums
ausmachten. Obwohl die Gemeinde als Institution in staatlicher Hand

lag, Befehle der Behörden entgegennahm und an ihre Mitglieder
weiterzuleiten hatte, und obwohl die einzelnen jüdischen Gemeindemitglieder

nicht nur die Pflicht hatten, staatliche Gesetze einzuhalten,
sondern sich mit ihnen auch in der Absicht auseinandersetzten, ein (preu-
ßisch-jvorschriftsmässiges religiöses Leben zu führen, kollidierte ihre

jahrtausendealte Auffassung vom jüdischen Haus notwendigerweise
mit der Sichtweise der preußischen Behörden und führte immer wieder
zu Konflikten im Alltag. Deshalb musste sowohl der kurfürstliche
Versuch, die jüdische Religion nur im Verborgenen ausüben zu lassen, als

auch die spätere königliche Umkehrung dieser Anordnung im Sinne
einer staatlichen Kontrolle, am Festhalten der Juden an ihrer traditionellen

Auffassung von Art und Beschaffenheit der Synagoge als
„jüdischem Haus" scheitern. Oder auf den Punkt gebracht: Das Betreiben
einer öffentliche Synagoge zu verbieten, war möglich, Privatsynagogen
zu untersagen, hingegen nicht.

Armenfürsorge, Besucher, Obdachlose

Ein Jude ist durch religiöse Gebote verpflichtet, den Armen zu helfen,
sie in sein Haus aufzunehmen und ihre Not zu lindern. „Denn es wird
nie an Bedürftigen im Lande fehlen", sieht das 5. Buch Mose 15,11

voraus, woran sich sogleich die göttliche Weisung anschliesst: „Deshalb

befehle ich dir: Öffne deine Hand deinem Bruder, dem Armen und

Bedürftigen in deinem Land" (um den wenige Zeilen zuvor, 5. Mose

27 Siehe GStA PK, I HA Rep. 21 Nr. 2205 Fasz. 3-4.

57



15,4, genannten Idealzustand zu erreichen: „Es soll unter dir keine
Bedürftigen geben"). Die Anrechte der Armen auf einen gewissen Anteil
am Gemeindevermögen werden schon in der Tora genau geregelt, so,

um nur wenige Beispiele zu nennen, in den Bestimmungen bezüglich
„Ackerecke" (nXD), „Nachlese" (üpb) und „Liegengebliebenes" (nmü)
in 3. Mose 23,22, der Früchte des „Erlassjahres" (nEPöW) in 3. Mose
25,1-7, oder die von der Gemeinde zu tragende Teilnahme der Armen
an den drei Wallfahrtsfesten. Der Talmud betont besonders, dass

Almosen gern und freudig gegeben werden sollen (R. EFazar in bSuk
49b), und Mose ben Maimon zählt in seinen „Gesetzen für die Gaben
an die Armen"28 acht Grade der Wohltätigkeit auf, wobei der höchste
darin besteht, einer armen Person zu einem eigenen Einkommen zu
verhelfen, der niedrigste, ein Almosen mit sichtlichem Unwillen zu
geben.

Was die Aufnahme von Armen ins eigene Haus betrifft, erklärt die
Mischna in mAv 1,5: „Dein Haus sei weit offen, mögen Arme in
deinem Haus verkehren". Das Gebot der Armenfürsorge galt und gilt bis
heute für jeden traditionellen jüdischen Haushalt. Oft stellte sich die

Frage, wie die Umsetzung des Gebots geregelt werden könne: ob man
Arme an den Sabbattisch laden soll, ob es zulässig ist, das eigene
Familienleben ihnen zuliebe hintan zu stellen, oder wie sich der Hausherr
und seine Familie vor unerwünschten Nebenerscheinungen der Armen-
fürsorge schützen können. Natürlich waren sich die Rabbiner der

Tragweite dieser Vorschrift bewusst, aber auch der Gefahren, die sie

mit sich bringt, und der Schwierigkeit, sie umzusetzen. Im Laufe der
Jahrhunderte haben sie sich intensiv mit den halachischen Gesetzen der

Armenfürsorge beschäftigt.29 Hier interessiert vor allem, was sich in
den Wohnungen jüdischer Einwohner Preußens abspielte, wie die

Umsetzung dieses Gebotes in ihr tägliches Leben eingriff.
Jüdische Familien lebten über ganz Preußen verstreut. Aus den vom

Monarchen angeordneten Bevölkerungszählungen geht hervor, dass

vielfach in kleineren Orten auf dem Lande einzelne Juden oder jüdische
Familien lebten. Wenn sie am Gemeindeleben teilnehmen wollten,

28 Maimonides, Mishneh Torah HilchotMatanot leAni'im, 10, 7-14.
29 Dazu siehe vor allem Elimelech HOROWITZ, Armenfürsorge, Arme und

Armenkontrolle in jüdischen Gemeinden Europas (Hebr.), in: Menachem Ben
SASSON, Religion und Wirtschaft. Beziehungen und Interaktionen (Hebr.),
Jerusalem 1995, S. 209-231.

58



mussten sie sich zum nächstgrösseren Ort begeben/0 Wo genügend
Juden lebten, um eine Gemeinde bilden zu können, regelte die Gemeinde
die Armenfürsorge. Es gab Begräbnisvereine, Vereine zur finanziellen
Unterstützung von heiratsfähigen Mädchen, Vereine zur Unterstützung
der Armen, Einrichtungen zur Krankenpflege und jüdische Krankenhäuser.

Die Pflege der Kranken übernahmen im Allgemeinen die Krankenhäuser,

doch die Arbeit der Vereine reichte zuweilen bis in die

Wohnungen und Unterkünfte jüdischer Familien hinein.31 Sie organisierten
Besuche in den Wohnungen der Kranken, wo sie deren Versorgung in
allen Einzelheiten überwachten: ob das Krankenhaus und sein Personal
die Pflege zufriedenstellend ausübten, ob Kranke sauberes Bettzeug
bekamen und angemessen ernährt wurden.32 Darüber hinaus sorgten
sie für moralische und religiöse Erbauung der an Pfaus oder Bett
Gebundenen.33 Zur Ausführung des religiösen Gebots des Krankenbesuches

(D,i7irr"np,n) gab es in jeder Gemeinde verschiedene detaillierte
Regelungen. Etwa, wann und in welcher Weise diese Besuche stattfinden

sollten, besonders dort, wo zu befürchten war, dass der Kranke im
Sterben lag.34 Sogar die nächsten Angehörigen gerade Verstorbener,
die nach religiösem Gebot sieben Tage lang trauernd in ihrem Hause
bleiben mussten und nicht arbeiten durften, aber so arm waren, dass

sie sich die Ausübung des Gebots eigentlich nicht leisten konnten,

30 Das galt auch für Krankheits- oder Todesfälle, wenn die nächstgelegene
Gemeinde einen Friedhof oder ein Krankenhaus besass. Siehe als Fallbeispiel
ausserhalb Preußens, in dem sowohl eine Feier als auch der Transport einer
Torarolle involviert war, STEFAN ROHRBACHER, Zur "inneren" Situation der
süd- und westdeutschen Juden in der Frühneuzeit, in: MONIKA RlCHARZ &
REINHARD RORUP (eds), Jüdisches Leben aufdem Lande. Studien zur

deutschjüdischen Geschichte, Tübingen 1997, S. 37-58, dort S. 39.
31 Jacob R. Marcus, Communal Sick-Care in the German Ghetto, Cincinnati

1947, S. 120-125.
32 Marcus, Communal Sick-Care, S. 128.
33 Ebenda. Es ist noch nicht genügend erforscht, inwieweit weibliche

Patientinnen davon profitierten. In Berlin wurde im Jahre 1745 ein Frauenwohlfahrtsverein

gegründet, in Königsberg im Jahre 1763. Vorher waren vermutlich
Arzt und weibliche Helferinnen für die Kranke zuständig, siehe MARCUS,
Communal Sick-Care,. S. 138-140.

34
Vgl. MARCUS, Communal Sick-Care, S. 261-271.

59



wurden von der Gemeinde „unterhalten und mit ausreichend Almosen
versorgt."35

Indes führte die Überlastung der Gemeinden nicht selten dazu, dass

sie sich gezwungen sahen, zugereiste Kranke zurückzuweisen. Jüdische
Gemeinden einer Messestadt oder eines nahe gelegenen Ortes sahen

sich mit dem Problem konfrontiert, dass sie nicht nur für ihre eigenen
Kranken oder Toten zu sorgen hatten, wie es das preußische Gesetz

vorschrieb, sondern sich zudem mit Krankheitsfällen oder anderen Un-
pässlichkeiten, wie Schwangerschaft und Geburt, unter den Zugereisten
kümmern mussten. So beschwerte sich beispielsweise die Gemeinde
der Stadt Fürstenwalde 1798 darüber, dass ihnen von Frankfurt an der
Oder viele Kranke und Betteljuden zugeschickt würden, deren Verpflegung

nun an sie fiele, und man sich daher genötigt sähe, das königliche
Reskript aus dem Jahre 1796 in Anwendung zu bringen und die Kranken

wieder zurückzuschicken. Obwohl sich in den folgenden sechs

Jahren nur drei solcher Fälle ereigneten, leidet man als Leser des

Dokuments noch mit der kranken Jüdin Golde, die im Jahre 1804
postwendend zurückgeschickt wurde.36

Die Gemeinden regelten auch die Armenfürsorge im Sinne der
religiösen Gebote, indem sie ihren Mitgliedern vorschrieben, wie viele
Arme beköstigt werden mussten. Die ungewissen Umstände, unter
denen jüdische Bewohner Preußens in der Neuzeit leben mussten, führten
dazu, dass viele Familien in Armut gerieten und entwurzelt wurden.

Abgesehen davon, dass Juden die Ausübung nur weniger Berufe erlaubt
war,37 wurden mit den Jahren auch die Abgaben an die Könige immer
drückender. Sie lasteten sowohl auf den einzelnen Familien als auch auf
der Gemeinde als Körperschaft. Die Gemeinden wurden für
Pauschalzahlungen herangezogen, wodurch ihnen weniger Mittel für die

Versorgung der eigenen Bedürftigen blieb. Wie stark der Zustrom der
Armen schon gegen Ende des 17. Jahrhunderts auf die damals wachsende

35 Aus dem Vertrag des Begräbnisvereins Frankfurt Oder mit der Gemeinde
Grünberg, 1759. CAHJP D/Fr 1/70, ohne Blattzählung.

36 Ebenda.
37 Sehr überzeugend dargestellt ist das Dilemma derjenigen, die zu den

ihnen vorgeschriebenen Berufen kein Talent hatten, von Erika Flerzfeld in ihrem
Essay „Der soziale Abstieg des Levin Joseph aus Spandau. Zur Situation der
Juden in Brandenburg-Preußen Ende des 18. Jahrhunderts", Siehe Erika
Herzfeld, Juden in Brandenburg-Preußen. Beiträge zu ihrer Geschichte im
17. und 18. Jahrhundert, Berlin 2001, S. 165-176.

60



und wohlhabende Gemeinde Berlins war, und wie sehr die Versorgung
der eigenen und der durchreisenden Bedürftigen die einzelnen
Gemeindemitglieder belastete, belegen die 1693 beginnenden mehrjährigen
Streitigkeiten, die zur Entscheidung sogar vor den Kurfürsten getragen
wurden.

Der Fall überschritt die Grenzen der internen jüdischen Regelung,
weil eine behördliche Verordnung verlangte, die Gemeinde müsse dafür
Sorge tragen, dass sich keine bettelnden Juden in der Stadt aufhielten.38

Es ergab sich die Frage, wie die Armenvorsteher die Vergabe der
sogenannten Pletten, auch Ballette oder Billetten9 genannt, handhaben sollten,

zumal ein Gemeindemitglied verpfliehtet war, bei Nichtbefolgung
von Anweisungen der Armenvorsteher dem Armen umgehend zehn
Reichstaler zu zahlen.40 1699 beklagten sich die Armenvorsteher beim
Kurfürsten, dass pro Woche ungefähr 70 bis 80 fremde an- oder
durchreisende Juden einträfen, am vergangenen Schawuot-Fest („unserem
lezten Pfingsten") wären es sogar 200 gewesen.41 Da die jüdische
Gemeinde nicht nur für die Verköstigung der Reisenden verantwortlich
gemacht wurde, sondern auch für die Bereitstellung der nötigen
Reisegelder, wundert es nicht, dass unter der drückenden Last der Abgaben
Streit ausbrach und Unregelmässigkeiten auftraten.

In einem Brief an die königlichen Behörden verteidigt sich einer der
Annenvorsteher der Berliner jüdischen Gemeinde, der oben im Zu-

38 GStA PK, HA I. Rep 21 Nr. 207 b Fasz. 23, ohne Zählung. Im Reglement

für die Oberältesten und übrigen Ältesten der berlinischen Judenschaft
vom 16.März 1722 wird unter 12) festgelegt, dass die Ältesten die Aufsicht
über fremde und durchreisende Juden zu führen haben. Es ist in Meisl,
Protokollbuch, S. 419-421. Auch ausserhalb Preußens ergab sich dasselbe Bild,
siehe Fritz Backhaus, "Im Heckhuß die Lahmen, Blinden und Hungerleider..."

Die sozialen Institutionen in der Frankfurter Judengasse, in: Stefi
Jersch-Wenzel, François Guesnet, Gertrud Pickhan, Andreas Reinke
& Desanka SCHWARA (eds.), Juden und Armut in Mittel- lind Osteuropa,
Köln 2000, S. 43-44.

39 Vermutlich von Billet. Gemeindemitglieder hatten je nach Vermögen
Pletten abzugeben, die dann in der Regel von den Armen wie Lose gezogen
wurden. Auf diese Weise wurden Almosenempfänger auf die einzelnen Häuser
verteilt und nahmen an den Familienessen im Hause der Gemeindemitglieder
teil.

40 Eine Anweisung der preußischen Behörde, GStA PK, I. HA Rep 21 Nr.
207 b Fasz. 23, ohne Blätterzählung.

41 Ebenda.

61



sammenhang mit seinem Antrag auf Einrichtung einer privaten Betstube

für das Neujahrsfest bereits bekannte gewordene Beerman Benjamin
Frenkel, gegen Vorwürfe von Amsel Schulhoff, einem anderen

Gemeindevorstandsmitglied aus einflussreicher Berliner Familie. Amsel
hatte Beerman beschuldigt, es wäre seinetwegen im Hause Schulhoff zu
einem Tumult mit den Armen gekommen.42 Beerman Frenkel rechtfertigte

sich, indem er Amsel Schulhoff und seinen Bruder Joseph bezichtigte,

dass sie selber sich den Annenverordnungen widersetzten, die

Billetten, die sie schrieben, zerrissen und die „Armen mit grossem
Ungestüm zurückweisen und in Arrest bringen lassen"43. Wenn es

einen Tumult gegeben haben sollte, dann sei er, Schulhoff, sicher selbst
daran Schuld. Auch weist Beerman Frenkel nochmals darauf hin, dass

die Gemeindemitglieder 200 Personen feier- und wochentags zu
versorgen hätten.44 Da nach jüdischen religiösen Vorstellungen die Würde
sowohl des Armen als auch des Spenders gewahrt werden muss45, sind
solcherart „Tumulte" nicht nur ein öffentliches Ärgernis, sondern peinlich

für den Almosenempfänger und rufschädigend für das wohlhabendere

Gemeindemitglied.
Man ist geneigt anzunehmen, dass für Berlin als Residenzstadt das

Problem der Armenversorgung besonders schwerwiegend war und die

Verantwortung für Reisende besonders belastend. Tatsächlich mag die
Berliner Gemeinde unter grösserem Druck gestanden haben als die

jüdischen Gemeinden unbedeutenderer Orte, die beispielsweise keine
Messestädte waren, doch bleibt die Problematik eine generelle. Sie

ergibt sich aus den religiösen Geboten, die grundsätzlich von einer
jüdischen Gemeinde umfassende Fürsorge für Mittellose und Bedürftige
verlangen, deren Umsetzung aber aufgrund der preußischen (oder auch

anderen) staatlichen oder landesherrlichen, restriktiven und drückenden

42 Ebenda, Juli 1699.
43 Ebenda.
44 Ebenda. Aufgrund ungenauer Zählungen ist es schwer festzustellen, wie

viele Juden zu der Zeit in Berlin lebten. Es müssen um die hundert Familien
gewesen sein, siehe Stern, Der preußische Staat, I. Teil, 1. Darstellung, S.

141. Für ähnlich überlastete Verhältnisse in Süddeutschland siehe Yacov
Guggenheim, Von den Schalantjuden, in: S. Jersch-Wenzel u.a. (eds.),
Juden und Armut, S. 65.

45 Zu dieser Problematik im alltäglichen Umgang vergleiche v.a. Horowitz,

Armenfürsorge, S. 213.

62



Vorgaben, die Gemeinden als ganze wie auch die jüdischen
Gemeindemitglieder im einzelnen überlasten mussten.

Dennoch nahmen jüdische Familien nicht nur Arme auf, wenn sie

dazu durch die Gemeinde veranlasst wurden, sondern auch aus eigenem
Antrieb, im Sinne der Erfüllung der Gebote, ihrer Schuldigkeit gegenüber

Gott und/oder ihrem Nächsten. Mittellose Neuankömmlinge wurden

in Häuser aufgenommen, oder konnten, wenn sie gelehrt genug
waren, eine Anstellung als Hauslehrer erlangen, wie Moses Mendelssohn

oder Salomon Maimon.46 Mendelssohn, der Sohn eines Dessauer

Tora-Schreibers, hatte eine traditionelle jüdische Erziehung erhalten
und war im Alter von 14 Jahren seinem Lehrer David Fränkel nach
Berlin gefolgt, wo dieser 1743 das Amt eines Rabbiners antrat.
Mendelssohn verdiente sein Geld als Kopist und Hauslehrer. Erst zwanzig
Jahre nach seiner Ankunft in Berlin erhielt er dort eine befristete
Aufenthaltserlaubnis. Salomon Maimon war im Alter von 25 Jahren nach
Berlin gekommen, wo er zunächst keine gute Aufnahme fand, bis Moses

Mendelssohn auf seine aussergewöhnliche Begabung aufmerksam
wurde und für seinen Unterhalt sorgte, indem er ihn an reiche Juden

weiter empfahl, die ihn verpflegten und ihm ihre Bibliotheken zur
Verfügung stellten.47

Zuweilen brachten jüdische Hausherren Reisende oder Zugereiste
nicht in ihrer eigenen Wohnung, sondern in ihren Geschäftsräumen
oder Manufakturen unter48, vermutlich, wenn die Kapazität ihrer Häuser

erschöpft war, sie aber dennoch einer bestimmten Person den
Aufenthalt ermöglichen wollten.

Wie auch in anderen Teilen Deutschlands war die Aufnahme von
Reisenden in Preußen streng reglementiert. Berlin wurde so lückenlos
kontrolliert, dass Betteljuden gar nicht erst in die Stadt hereinkamen. In

46 Salomon Maimon beschreibt, wie er bettelarm in Posen ankommt und
eine Anstellung als Hauslehrer erlangt, siehe Zwi BATSCHA (ed), Salomon
Maimons Lebensgeschichte. Von ihm selbst geschrieben und herausgegeben
von Karl Philipp Moritz, Frankfurt am Main 1995, S. 133-137.

In Universitätsstädten gab es jüdische Studenten, die entweder bei
Verwandten oder auch bei wohlhabenden Gemeindemitgliedern Unterkunft
fanden, siehe GUIDO KlSCH, Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Halle
1686-1730, Berlin 1970, S. 73-75.

47 BATSCHA (ed), Salomon Maimons Lebensgeschichte, S. 153-154.
48 Salomon Maimon wohnte zeitweise in einer Lederfabrik in Potsdam,

BATSCHA (ed), Salomon Maimons Lebensgeschichte, S. 204.

63



kleineren Orten, vor allem auf dem Land, war das sicher anders. Das

Beispiel des streitbaren, aber ehrwürdigen Gemeindemitglieds in Halle,
Salomon Israel, zeigt jedoch, dass es sich bei Betteljuden nicht in jedem
Fall um unliebsame Gäste handelte, die man - sei es von Seiten der

preußischen Behörden, sei es von Seiten der jüdischen Gemeinde - so

schnell wie möglich wieder loszuwerden trachtete.
Salomon Israel war eines der ersten Mitglieder der Gemeinde Halle.

Er und der recht wohlhabende Kaufmann Assur Marx waren dort die

einzigen Juden, die sowohl ein Haus als auch einen Garten besassen.49

Als Salomon am Sabbatabend arme, auf der Durchreise befindliche
Juden aufnahm, obwohl ein Edikt aus dem Jahre 1712 festhielt, dass

das „Einschleichen von Betteljuden" verboten sei, reagierte der Magdeburger

Rat Dr. Johann Berendes mit drakonischen Massnahmen.50 Am
folgenden Tag wurden Salomon Israels Gäste aus dem Haus geholt und

aus der Stadt vertrieben. Salomon Israel, der vorhatte, sich für ihre
Belange einzusetzen, wurde inhaftiert. Obwohl die Berliner Behörden
sofort auf seiner Entlassung bestanden, und das Berliner Kammergericht

dem Magdeburger Rat die vorschnelle Verhaftung eines Bürgers
vorwarf, endete der Fall damit, dass Salomon Israel verboten wurde,
fortan fremde Juden zu beherbergen. Auf diese Weise wurde er durch
die preußische Rechtsprechung dauerhaft in seinen Möglichkeiten
behindert, die religiösen Gebote der „Sabbateinladung" (crnTix nomn) und
der „Verpflegung der Notleidenden" (nptüt) zu erfüllen; eine
schwerwiegende Einschränkung für fromme Juden, mit der Salomon Israel als

Jude in Preußen allerdings zu leben hatte. Salomon Israel ist ein
Beispiel dafür, wie sich sesshafte, geachtete Juden für die Belange fremder,
durchreisender Glaubensbriider einzusetzen versuchten, sogar unter
Hinnahme unerfreulicher Folgen.51

Sein Fall zeigt andererseits aber einmal mehr, dass die preußische
Behörde wenig Verständnis für die jüdische Auslegung ihrer eigenen

49 Das belegt ein preußischer Fragebogen zur Bestandsaufnahme der Juden
in Halle, abgedruckt in: Stern, Der preußische Staat, II. Teil, 2. Abt., S. 672,
Akte Nr. 533 Punkt 42.

50 Der Fall findet sich zusammengefasst in Stern, Derpreußische Staat, II.
Teil, 1. Darstellung, S. 35, Dokumente sind teilweise abgedruckt in: 2. Abt., S.

639-642, Akten Nr. 499-502, 504-505. Als Akte GStA PK, I. HA Geheimer
Rat, Rep. 52, Nr. 159 klb Paket 3.

51 Weitere Beispiele finden sich beispielsweise im Stadtarchiv Schwerin,
M 88.

64



Gesetze hatte. Gegenüber dem Zugriff der Behörden bot sein Haus, wie
sich zeigte, keinen wirklichen Schutz, weder für seine jüdischen Besucher

noch für ihn, den Besitzer und Hausherrn. Der folgende aus Berlin
bekannte Fall illustriert diese Nichtachtung vielleicht noch deutlicher.

Ein alter jüdischer Brauch ist die Aufführung eines Theaterstückes

zu Purirn, das sogenannte Purim-Spiel. Wie aus dem Folgenden
hervorgeht, war es jedoch den jüdischen Einwohnern Preußens keineswegs
freigestellt, sich in ihren Privatwohnungen damit zu amüsieren. Obwohl
dieser Brauch die Bevölkerungspolitik nicht störte, konnte er offenbar
christliche Befindlichkeiten verletzen.52 Zu Purim im Jahre 1704 bewirtete

der schon mehrfach erwähnte Armenvorsteher Beerman Frenkel in
seinem Haus Gäste, von denen einige, traditionell als Mordechai,
Esther oder Haman verkleidet, kleine amüsante Stücke (heute würde
man sagen Sketche) aufführten. Ein Volksbrauch, der sich bis heute
erhalten hat, wie auch das Purim-Fest bis heute feucht-fröhlich und mit
Länn begangen wird.

1704 fiel Purim allerdings in die Karwoche, in der Christen der

Kreuzigung Christi gedenken und sich durch die Fröhlichkeit Purim
feiernder jüdischer Nachbarn offenbar in ihren religiösen Gefühlen
verletzt fühlten. In der Tat liesse sich kaum ein grösserer Kontrast
zwischen zwei religiösen Ereignissen denken als der zwischen dem
jüdischen Purim (auch Juden-Fastnacht genannt) und dem christlichen
Osterfest, besonders der letzterem vorangehenden Karwoche. Die mit
Bussübungen und Einkehr beschäftigten christlichen Nachbarn konnten
sich sicherlich durch ausgelassene Purim-Feierl ichkeiten empfindlich
gestört fühlen.53 Freilich kommt es eher selten vor, schon gar nicht in
regelmässigen Abständen, dass Purim in die Woche vor Ostern fällt, da

Purim zwar immer am 14. Adar gefeiert wird, dieser Tag aber wiede-

52 Zu Juden als eigentliche Störer des Sonntags- und Feiertagsfriedens siehe
Friedrich Battenberg, Zwischen Integration und Segregation, in: Aschke-
nas 6 (1996), S. 421-454, dort S. 421-423. Zu Komplikationen während der
Karwoche im Mittelalter, allerdings nicht durch Purim, Elliot HOROWITZ,
Reckless Rites, Purim and the Legacy ofJewish Violence, Princeton 2006, S.

151. Für Horowitz ist Purim kein unschuldiges Frühlingsfest, sondern emotions-

und gewaltgeladen. Dass diese Sicht für die jüdischen Bewohner Preußens

im 18. Jahrhundert zutrifft, dafür finden sich in den von mir eingesehenen
Quellen keine Beweise.

53 Die Festumzüge werden natürlich auch heute von praktizierenden Christen

als störend empfunden, wenn sie in die Zeit der Andacht fallen, vergleiche
beispielsweise http://www.ekiba.de/glaubeakt 6326.htm.

65



rum im julianischen Kalender stark variiert, zumal häufig ein zweiter
Monat Adar in den Kalender eingeschoben wird, so dass Purim in die
Zeit zwischen Februar und Anfang April fallen kann. Aus diesem
Grunde scheint es auch keine königliche Anordnung für den seltenen
Fall des Zusammenfallens beider Feiertage gegeben zu haben, da im
Straffall wegen des Purim-Spiels im Hause Beerman Frenkels keine
solche zitiert wird. Frenkel war offenbar ein Opfer der unglücklichen
Konstellation des Jahres 1704 geworden.

Die Ereignisse dieses besonderen Jahres wurden vom preußischen
Generalfiskal Wilhelm Duhram ein Jahr später in einem Gutachten so

zusammengefasst:

Wann nun dieses Fest, wie vor dem Jahre, in der so genannten stillen Woche
einfallt, so kann unmöglich, ohne Aergernis der Christen, solche ihre Mummerei

und Spielwerk abgehen, zumalen, wie ich sonsten wohl gehöret habe,
dass sie alsdann auch den Haman aufzuhängen pflegen. Denn wer kann dafür
gut sagen, dass nicht solches per indirectum in contumeliam Salvatoris, dessen

bitteres Leiden und Kreuzetod unter den Christen alsdann betrachtet
wird, geschehe, und dadurch tacite verspottet werde? Zu schweigen von der
Üppigkeit, so in verstelltem Habit (wie dann besage protocolli gar Weibes
Personen in Mannes Kleider sich gestecket) mit Musik, Herumlaufen auf der
Gassen und Nachtschwärmen, begangen worden.. ,54

Das Gutachten gibt die Empfehlung, dass „an sämtliche Juden ein
ernstes Mandat ergehe", da Seine Königliche Majestät diesen Bericht
„mit höchstem Missfallen vernommen" habe. Sollten daher in der
Zukunft wieder einmal Purim und die Karwoche zusammenfallen, lautet die

Anweisung und Drohung, dass die Juden „solches Fest keineswegs mit
üppigen Vorstellungen, verkleideten Personen und lustiger Musik celeb-

rieren, sondern die Wohltat, so ehemals Gott ihrem Volke erwiesen mit
Andacht und vielmehr in christlicher Freude betrachten sollen, oder da es

anders geschehe, gegenwärtig sein sollen, dass nicht allein diejenigen, so

sich verkleidet, sondern auch der Wirt, in dessen Hause einige Vorstellung

geschieht, mit den Zuschauem durch die Wache aufgenommen und
hemach zu gebührender Strafe gezogen werden sollen."55

Dieses Gutachtens entstand im Zusammenhang mit der Untersuchung

des Geschehens im Hause Beerman Frenkels, die im April 1705

mit der Verurteilung Beermans zu 20 Talem Strafe endete, einer zur

54 Aus dem Gutachten des Generalfiskals Wilhelm Duhram, abgedmckt in
STERN, Der preußische Staat, I. Teil, 2. Abt., S. 246-248, Akte Nr. 277.

55
Ebenda, S. 247.

66



damaligen Zeit sehr hohen Geldstrafe, zumal, wenn man bedenkt, dass

es sich bei der „Tat" um ein Purim-Spiel im eigenen Haus handelte.56

Dass sich die heitere Feier in der Abgeschlossenheit seines Hauses

abspielte, scheint bei der Verhängung der Strafe nicht als mildernder
Umstand in Betracht gezogen worden zu sein. Vielmehr weist die im
Zusammenhang mit dem Fall Beerman Frenkel zitierte Akte der
preußischen Behörden darauf hin, dass die Juden auch den Haman
aufzuhängen pflegten. Im Aufhängen Hamans konnte „per indirectum" eine

Anspielung auf die Kreuzigung Jesu gesehen werden, eine „Beleidigung

des Erlösers" („contumelia Salvatoris"), umso mehr, als populärer

Judenhass seit Jahrhunderten den Juden die Schuld an Jesu
Kreuzigung zugewiesen hatte. Daher ist es nicht abwegig, dass die preußischen

Behörden über die unglückliche Koinzidenz von Purim und
Karwoche in Unruhe gerieten und laute Purim-Feiern in jüdischen
Häusern als mögliche Gefahrenquelle für die öffentliche Ordnung
betrachteten.

Bezeichnend an diesem dritten Fall um Bermann Frenkel aus Berlin

ist, dass die Behörden ihre repressiven Massnahmen offensichtlich
allein gegen die Juden richteten, die nichts anderes taten als, ebenso

wie die Christen, ihren traditionellen Feiertag zu begehen. Der
Ursprung des Purim-Festes in Persien, mehr als 2000 Jahre vor den hier
beschriebenen Ereignissen, deutet nicht nur darauf hin, dass ein

Zusammenhang zwischen Haman und dem Stifter der christlichen Religion

unwahrscheinlich ist, er scheint ausserdem, wenigstens aus
jüdischer Sicht, wenig Anlass für jüdische Rücksichten auf christliche
Empfindlichkeiten zu liefern. Die Juden sahen sich an Purim in einer
uralten innerreligiösen Tradition, die durch das Auftauchen neuer
Kulte und Heiliger nur peripher tangiert werden konnte. Der
Vorschlag, ihren Feiertag in christlicher Freude zu begehen, mag auf
Unverständnis gestossen sein.

Die christliche Binnensicht dagegen musste das Purim-Spiel im
Frenkeischen Hause anders interpretieren; daher gingen die Massnahmen

der preußischen Behörden soweit, die Abgeschlossenheit des
jüdischen Hauses zu ignorieren. Mit der Nicht-Anerkennung der Unverletzlichkeit

des jüdischen Hauses traf die Behörde einen empfindlichen
Punkt im jüdischen Selbstgefühl.

56
Abgedruckt in STERN, Der preußische Staat, I. Teil, 2. Abt., S. 248, Akte

Nr. 278.

67



Schluss

Da dem jüdischen Haus, wie hier gezeigt worden ist, eine ganz eigene,
spezielle Bedeutung zukommt, die weit über den Rahmen eines Gebäudes

oder die Funktion von Beherbergung hinausgeht, trafen die repressiven

Massnahmen, die auf das jüdische häusliche Leben abzielten, die

jüdische Minderheit besonders hart.
Das jüdische Haus ist der nucleus jüdischen Lebens; in ihm kommt

es für Juden zu einer tiefen Verbindung zwischen Mensch und Gott,
profan und heilig. Das Eindringen, das praktische Eingreifen in die

religiösen Alltagsabläufe in den eigenen Häusern, um die Ausübung
jüdischer Traditionen innerhalb des Hauses zu reglementieren oder gar
zu verbieten, sei es absichtlich oder aus reiner Ignoranz, bedeutete
daher eine besondere Demonstration jüdischer Rechtlosigkeit und lieferte
einen deutlichen Beweis mehr, dass die Juden nicht wirklich Herren
ihrer Häuser und dort keineswegs in der Lage waren, ihre Traditionen
und Bräuche ungehindert zu pflegen, und so musste die dezidierte
Eigenheit des jüdischen Hauses zwangsläufig zu Konflikten mit dem

preußischen Gesetz führen, auch in ganz „einfachen" Alltagssituationen.

68


	Die religiöse Eigenheit des "jüdischen Hauses" : Grund für Konflikte mit den preussischen Behörden in der frühen Neuzeit

