Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Der b6se Trieb als rabbinisches Sinnbild des B&sen
Autor: Oberhansli-Widmer, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der bose Trieb
als rabbinisches Sinnbild des Bosen

von Gabrielle Oberhansli-Widmer*

,Satan, der bose Trieb und der Todesengel sind identisch,” sagt Resch
Laqisch, ein in Tiberias wirkender Rabbine des 3. nachchristlichen
Jahrhunderts, im Babylonischen Talmud (bBB 16a) und bringt damit
eine dem alttestamentlichen Schrifttum noch nicht bekannte Denkfigur
ins Spiel, kennt doch die Hebrdische Bibel sowohl den Satan als auch
den Todesengel,' der ¥171 %> aber, der sogenannte ‘bose Trieb’, ist eine
der talmudisch-rabbinischen Mythologie eigene allegorische Ausgestal-
tung. Andere Epochen der jiidischen Geistesgeschichte haben andere
Bilder und Namen, an denen sie das Bose verorten: das Frithjudentum
der Zeitenwende am Fall der Engel und speziell an der Gestalt Satans,
die lurianische Kabbala des ausgehenden Mittelalters am Bruch der
kosmischen Gefidsse, das 20. Jahrhundert am Vernichtungssystem von
Auschwitz — um nur ein paar Beispiele zu nennen. All diese Ansitze
versuchen auf ihre Weise, der fatalen Grosse des Bosen gedanklich
beizukommen, driicken damit auch je etwas ithrer Epoche Spezifisches
aus, spezielle Erfahrungen, bestimmte Absichten, religiése oder ideolo-
gische Uberzeugungen.

Fiir die Rabbinen der talmudischen Epoche griindet nun das Bose —
wie Resch Laqisch das eingangs repridsentativ formuliert hat — vor-
nehmlich im bésen Trieb. Grund genug, dieses Gebilde, das der moder-
ne Leser, die zeitgendssische Leserin filschlicherweise mit einer blos-
sen Disposition zur fleischlichen Verfilhrung assoziieren kénnte, ndher
zu betrachten, machen die Rabbinen doch den bdsen Trieb nicht einfach
fiir Leidenschaft oder Sinnlichkeit, sondern ebenso fiir den Abfall vom
Glauben oder sogar fiir die Zerstérung des Ersten und Zweiten Tempels
verantwortlich. So soll die folgende Zusammenschau antik-spitantiker

* Prof. Dr. Gabrielle Oberhdnsli-Widmer, Albert-Ludwigs-Universitét,
Orientalisches Seminar, Judaistik, Werthmannplatz 3, D-79085 Freiburg 1. Br.

' Die als Engel allegorisierte Figur des Todes tritt namentlich im Bericht
der Volkszdhlung Davids auf: II Sam 24; I Chr 21.

18



Texte — in erster Linie Ausschnitte aus Talmudim und Midraschim des
ersten bis sechsten Jahrhunderts n. Chr. — die vermuteten Wurzeln des
bdsen Triebes freilegen, seine eigentliche mythologische Beschaffen-
heit beschreiben, um dann die rabbinischen Intentionen aufzudecken,
die zur Ausgestaltung dieser Denkfigur gefiihrt haben. Ein kleiner Aus-
blick auf die Triebtheorie Sigmund Freuds, welche von der talmudi-
schen Topik des bosen Triebes nicht unberiihrt ist, soll die Uberlegun-
gen zu dieser bemerkenswerten Vorstellung rabbinischer Anthropologie
abrunden.

Der Ursprung des bosen Triebes:
eine Herleitung aus der Hebriischen Bibel?

Altere und traditionelle Studien zum bésen Trieb® verbinden ihn durch-
aus berechtigt mit dem hebridischen Verb %>, was ‘schaffen’, ‘bilden’
oder das ‘Formen’ des Topfers bedeutet, und im zweiten Schopfungs-
bericht verwendet wird, in dem es heisst: Und Gott der Herr bildete
(7x°™) den Menschen aus Staub der Ackererde (Gen 2,7). Die talmudi-
schen Weisen fithren die Wurzeln des bdsen Triebes denn auch auf
diesen biblischen Vers zuriick, unter ihnen Rav Nachman, wenn er sagt
(bBer 61a):

Rav Nachman Ben Rav Chisda trug vor: Weshalb steht im Vers (Gen 2,7) Und
Gott bildete (1) den Menschen [das Wort] 7% mit zwei Jud (*°)? — Weil der
Heilige, gepriesen sei Er, zwei Triebe erschuf, einen guten Trieb und einen
bésen Trieb.

Damit argumentiert Rav Nachman nicht auf der Ebene des Literalsinns,
indem er einfach auf den Inhalt der Schaffung Adams im Zusammen-
hang der betreffenden Gen-Stelle eingehen wiirde, vielmehr griindet er
sein Argument auf die spezifische Orthographie des Verbes %™, wel-
che an dieser Stelle den Konsonanten Jod doppelt anfiithrt, wéhrend
dieselbe Form andernorts nur mit einem Jod geschrieben steht — so etwa

2 SUSANNE PLIETZSCH, Das Bose ist ausser Kontrolle, in: Kirche und Is-
rael 17 (2002), S. 115-132; EPHRAIM E. URBACH, The two Inclinations, in:
DERS., The Sages. Their Concepts and Beliefs, transl. . ABRAHAMS, 2 Bde,
Jerusalem 1975 Bd. 1, S. 471-483, Bd. I, S. 893-899; Art. Good and Evil In-
clination, \n: Encyclopaedia Judaica, Bd. 8, Jerusalem 21971, Sp. 1318-1319;
JAcOoB HAMBURGER, Die Lehre vom Bésen und vom Guten nach dem Tal-
mud und den Midraschim, in: Allgemeine Zeitung des Judentums Nr. 50
(1858), S. 690-695; Nr. 51 (1858), S. 708-710; Nr. 8 (1859), S. 113-116; Nr.
29 (1859), S. 419-422.

19



ber der Schaffung der Tiere in Gen 2,19, woraus die Rabbinen denn
auch konsequenterweise schliessen, dass die Tiere keinen bdsen Trieb
hitten. Was die Beschaffenheit des Menschen betrifft, so klaffen alttes-
tamentliche und talmudische Aussage inhaltlich deutlich auseinander,
denn nirgendwo spricht die Bibel davon, dass die menschliche Neigung
zum Bosen ein direktes Produkt géttlichen Schaffens sei, und an keiner
Stelle gilt der Mensch als genuin bose, im Gegenteil, laut dem ersten
Schopfungsbericht sind alle Werke Gottes gut, wihrend Rav Nachman
im vorliegenden Talmud-Ausschnitt unumwunden postuliert, dass der
Mensch — zumindest zur Hilfte — bose geschaffen sei.’

Die zweite Paradestelle, welche wiederholt als Briicke von der bibli-
schen zur rabbinischen Anthropologie dient, entstammt dem Rahmen
der Sintfluterzdhlung, genauer dem resignierten gottlichen Urteil tiber
die menschliche Spezies in Gen 6,5 und 8,21. Als Illustration hier die
letztere Passage (Gen 8,20-22):

(20) Und Noah baute dem Herrn einen Altar und nahm von all den reinen
Tieren und von all den reinen Vogeln und brachte Brandopfer dar auf dem
Altar. (21) Und der Herr roch den Wohlgeruch, und der Herr sprach in seinem
Herzen: Ich werde die Erde nicht noch einmal verfluchen um des Menschen
willen, denn das Sinnen (7¥°) des Herzens des Menschen ist bése von seiner
Jugend an, und ich werde nicht noch einmal alles Lebendige schlagen, wie ich
es getan habe. (22) Solange die Erde besteht, werden Aussaat und Ernte, Kilte
und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht nicht aufthéren.

In dieser negativen Einschitzung der menschlichen Natur fillt der Aus-
druck yeser, ein vom oben behandelten Verb 7% abgeleitetes Nomen,
was hier zundchst mit ‘Sinnen‘ wiedergegeben ist. Der spatantike Gen-
Kommentar nimmt denn auch den Sintflutbericht auf, um ihm sein eben-
so negatives Menschenbild an die Seite zu stellen (BerR XXXIV,10):
Antoninus fragte unseren Rabbi, er sagte zu ihm: Wann wird der bose Trieb
(¥777 7%") in den Menschen gelegt, wenn er aus dem Bauch seiner Mutter he-
rauskommt, oder bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt? Er
[Rabbi] antwortete: Bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt.
Jener [Antoninus] erwiderte: Nein, denn wenn er [der bdse Trieb] in ihn [den
Menschen] gelegt wiirde, bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt,
wiirde er ihre Eingeweide durchwiihlen und gewaltsam herauskommen. Rabbi
stimmte ithm zu, denn seine [Antoninus’] Meinung ist im Einklang mit der

Heiligen Schrift, wie es heisst (Gen 8,21): Denn der Trieb (1X°) des Herzens
des Menschen ist bose von seiner Jugend an. Rav Judan sagte: Von seiner

> GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER, Schafft Gott das Bose? Schapfung
und Siindenfall biblisch, talmudisch und kabbalistisch gelesen, in: Judaica 59
(2003), S. 129-143.

20



Jugend an (1 v1n) — von der Stunde an, da er geschiittelt wurde (7¥11), um aus
dem Bauch seiner Mutter herauszukommen.

Ahnlich wie im talmudischen Kommentar zur biblischen Schaffung des
Menschen, steht auch hier die midraschische Auslegung auf der Ebene
des Literalsinns in offenem Widerspruch zur biblischen Vorlage: Denn
wihrend Gott angesichts der Sintflut davon spricht, dass der Mensch
eine gewisse Neigung zum Bdsen ,,von seiner Jugend an“ habe, be-
trachten die Rabbinen im vorliegenden Midrasch den bosen Trieb als
eine dem Menschen von seiner Entstehung an innewohnende Veranla-
gung. Rabbi — gemeint ist der als Redaktor der Mischna geltende Jehu-
da ha-Nasi — wéhnt diesen Trieb zunéchst schon bei der Zeugung, ldsst
sich dann aber von Antoninus iiberzeugen, dass der bose Trieb erst bei
der Geburt in den Menschen gelegt werde, was Rav Judan schliesslich
mit einem Wortspiel stiitzt, indem er das Nomen o*71¥1 (Jugend), mit
der homonymen Wurzel 7¥3, die im Nif’al ‘schiitteln’ bedeutet, verbin-
det und dies in dem Sinne auflost, dass die 0°71w1 die Lebensphase be-
deute, in welcher der Mensch (aus dem Bauch der Mutter) geschiittelt
werde: also die Geburt. Dennoch bleibt die Diskrepanz zwischen Bibel
und Midrasch augenfillig und es mag deshalb kein Zufall sein, dass
nicht ein Rabbine, sondern ein Fremder, ein Kaiser, Antoninus,’ diese
Meinung einbringt.

Dass die Diskrepanz zwischen biblischem und rabbinischem Men-
schenbild zunéchst nicht weiter auffillt, liegt an dem gemeinsamen Be-
griff yeser, der nun allerdings vom biblischen zum Mischna-Hebrii-
schen eine deutliche semantische Wandlung durchlauft,” denn wihrend
die insgesamt neun alttestamentlichen Belege yeser als Ergebnis einer
handwerklichen Tétigkeit oder eines menschlichen Geschdpfes im Sin-
ne von formatio als ‘Gebilde’ oder ‘Beschaffenheit’ ausweisen,’ bedeu-

* Bei Antoninus handelt es sich kaum um eine konkrete historische Person,
sondern eher um eine literarische Figur, da einige Kaiser in der Folge des An-
toninus Pius (138-161) den Beinamen ‘Antoninus’ getragen haben. Ahnlich
wie die ‘Matrone’, der ‘Epikurier’ oder der ‘Philosoph’ gehort wohl auch An-
toninus zu dem Akteurenkreis, der im talmudischen Schrifttum dann auf den
Plan gerufen wird, wenn besonders heikle oder ketzerisch anmutende Fragen
aufgeworfen werden.

° Zum Verb 7% und zum Nomen yeser vgl. B. OTZEN, Art. 1%, in: Theolo-
gisches Worterbuch zum Alten Testament, Bd. 3, Stuttgart 1982, Sp. 830-839.

® Gen 6,5; 8,21: Dtn 31,21; Jes 26,3: 29.16; Hab 2,18; Ps 103,14; I Chr
28,9; 29,18.

21



tet yeser seit tannaitischer Zeit ‘Trieb’ — deshalb auch die unterschiedli-
che Ubersetzung in den beiden obigen Zitaten, je nachdem ob Gen 8,21
als eigenstindiger biblischer Text oder als Zitat in einem rabbinischen
Kontext steht. Im frithjiidischen Schrifttum lasst sich der Weg von der
‘Beschaffenheit’ zum ‘Trieb’ ziemlich genau nachzeichnen, denn be-
reits Ben Sira (um 190 v.Chr.) tendiert dazu, yeser als etwas Triebhaf-
tes zu verstehen,” und unter den Qumran-Texten findet sich ein Psalm,
der meines Wissens erstmals die Verbindung ¥777 7%°, ‘boser Trieb’, als
feste Grosse verwendet, und diese bezeichnenderweise zusammen mit
Satan anfiihrt.”

Vergleichbar mit der Bezeichnung Satan, die in der Hebridischen Bi-
bel vom Nomen mit der Bedeutung ‘Befeinder’ oder ‘Ankldger’ zu
einer eigentlichen allegorischen Figur diabolischen Charakters heran-
wichst,” lisst sich auch beim ¥777 7%° eine Tendenz zur Allegorisierung
feststellen, die sachlich noch deutlich zutage treten wird, sich zunéchst
aber auch sprachlich manifestiert, indem die friihen Belege noch mehr-
heitlich von einem ¥77 7% sprechen, einem unbestimmten ‘bdsen
Trieb’, die spiteren Belege jedoch, namentlich von amoriischer Zeit
an, von dem y171 7%°, dem bosen Trieb an sich. ™

7 Im Zusammenhang mit dem freien Willen des Menschen schreibt Ben
Sira (15,14): ,,Gott hat von Anfang an den Menschen geschaffen und ihn der
Hand des Feindes iiberlassen, ihn in die Hand seines Triebes (17¥°) gegeben.*
Zum hebriischen Wortlaut des Verses vgl. MOSHE ZWI SEGAL, X7°0 72 790
oowi, Jerusalem 1972, S. 95.

511 QPs"Plea 19,15.16: ,,Lass Satan nicht iiber mich herrschen, und einen
unreinen Geist, Schmerz und bdsen Trieb (¥77 7¥°) lass nicht von mir Besitz
ergreifen.” Ediert, ins Englische tibersetzt und kommentiert von JAMES A.
SANDERS, The Psalms Scroll of Cumran Cave 11, Oxford 1965 (= Discoveries
of the Judaean Desert of Jordan, Bd. 1V), S. 40,76-79; paldographisch ldsst
sich das Manuskript in die erste Halfte des ersten Jahrhunderts n.Chr. datieren.

? Besonders deutlich wird der Ubergang vom Nomen ‘Feind’ zum Namen
‘Satan’ im Kontext der Volkszdhlung Davids, I Chr 21,1, wo Satan in der
Rolle des personifizierten Bosen keinen Artikel trigt und den ‘Zorn des
Herrn” aus der Parallelstelle II Sam 24,1 ersetzt; vgl. K. NIELSEN, Art. jow,
in: Theologisches Worterbuch zum Alten Testament, Bd. 7, Stuttgart 1993, Sp.
745-751; PEGGY L. DAY, An Adversary in Heaven. Satan in the Hebrew Bible,
Atlanta 1988.

'" Im Gegensatz dazu heisst der ‘gute Trieb’, den die Rabbinen kaum be-
handeln, grammatikalisch unbestimmt 212 7%°, woraus man wohl ableiten kann,
dass die Wendung y771 ¥ keine Constructus-Verbindung im Sinne eines
‘Trieb des Bosen’, sondern ein Name mit attributivem Adjektiv darstellt. Wiir-

22



Damit zuriick zur Tatsache, dass das biblische und das rabbinische
Bild des Menschen in mehr als einer Hinsicht auseinanderklatfen: Nicht
nur, dass die Rabbinen den Menschen als explizit mit Bosem geschaf-
fen betrachten und dieses Bose als thm genuin inhdrent erkldren, sie
gehen — im Gegensatz zur Hebrdischen Bibel — auch von einer grund-
sitzlichen Zweiteilung des menschlichen Herzens aus. Als locus classi-
cus dazu steht der Kommentar der Mischna zu Dtn 6,5 (mBer IX,5):

Der Mensch ist verpflichtet, fiir das Bose ebenso zu preisen wie fiir das Gute,
wie es heisst (Dtn 6,5): “Und du sollst den Herrn deinen Gott lieben mit dei-
nem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele und mit all deiner Kraft.” Mit
deinem ganzen Herzen: mit beiden Trieben, mit dem guten Trieb und mit dem
bosen Trieb. Und mit deiner ganzen Seele: Selbst wenn man dir das Leben
nimmt. Und mit all deiner Kraft: Mit deinem ganzen Eigentum.

Diese Deutung von Dtn 6,5 hat im Judentum bis heute eine geradezu
dogmatische Verbindlichkeit:'' Die Dreierreihe ‘Herz-Seele-Kraft’
wird von den Tannaiten nicht einfach als rhetorische Synonymkette
aufgefasst, sondern mit klar abgegrenzten Inhalten verbunden, indem
die Kraft (7n) auf den Einsatz finanzieller Giiter, die Seele (wo1) auf
den Einsatz des Lebens, das Herz (227) schliesslich auf die beiden Trie-
be verweist, den guten Trieb und den bdsen Trieb. Dabei machen sich
die Rabbinen exegetisch den Umstand zunutze, dass hier fiir das No-
men ‘Herz’ nicht das hiufigere 1% steht, sondern die seltenere Form
derselben Wurzel 22% mit dem verdoppelten Konsonanten Beth, und
folglich betrachten sie die Reduplizierung des Buchstabens als Zeichen
fiir die beiden Triebe. Damit, dass diese Auslegung an prominentester
Stelle der Liturgie, ndmlich im Rahmen des Shma‘ Israel und damit des
taglichen Gebetes einsetzt, erlangt sie eine optimale Verbreitung, ge-
hort schlechthin zum jlidischen Allgemeinwissen und kehrt mithin in
verschiedenen Variationen wieder, so beispielsweise im Babylonischen
Talmud (mBer 61a):

Rav sagte: Der bose Trieb gleicht einer Fliege und sitzt zwischen den beiden
Offnungen seines Herzens, denn es heisst (Qoh 10,1): Tote Fliegen machen

de x> als einfaches Nomen betrachtet, miisste er ebenfalls einen Artikel tra-
gen, mithin ¥77 7% genannt werden, was aber nicht der Fall ist. Somit ist bei
Satan und yeser eine vergleichbare sprachliche und sachliche Entwicklung
anzunehmen.

""" 7Zu den traditionellen Kommentaren von Dtn 6,5 aus verschiedensten
Epochen vgl. JOSEPH HERMAN HERTZ, Pentateuch und Haftaroth. Hebrdischer
Text und deutsche Ubersetzung mit Kommentar, Bd. 5: Deuteronomium, Basel
/ Ziirich 1995, S. 84-87 (= Neudruck der Ausgabe Berlin 1937-1938).

23



stinkend und gérend das wiirzige Ol. Und Samuel sagte: Er gleicht dem Wei-
zen (70°m), wie es heisst (Gen 4,7): Vor der Tiir lagert die Siinde (nXun).
Erneut entwerfen hier die Rabbinen das Bild eines zweigeteilten Her-
zens: Einerseits hat es zwei Offnungen, und andererseits besteht es aus
zwel Substanzen, einer an sich guten Grundsubstanz (dem wiirzigen
Ol), welches indes vom bosen Trieb (sprich: der toten Fliege) verdor-
ben wird. Auffillig in Mar Samuels Argumentation ist die Metaphern-
wahl fir den bosen Trieb, leitet sie der amordische Lehrer doch aus
dem Kontext von Kains Brudermord und auf der Basis eines Wortspiels
zwischen nxvn (Stinde), und nvn (Weizen), ab: als ob der bose Trieb
dem Menschen so unverdusserlich wire wie das tdgliche Brot, und
nicht zuletzt haftet dem Bild des Gérens eine gewisse Dynamik inne.
Inwiefern diese Aspekte den bdsen Trieb charakterisieren, wird spéter
noch zu kldren sein.

Vorerst beschéftigt jedoch die grundsitzliche Spaltung des Men-
schen in Gut und Bose, welche die Rabbinen immer wieder postulieren.
Wihrend in der Hebridischen Bibel die Trennlinie zwischen Gut und
Bose prinzipiell zwischen guten und bdsen Menschen verlduft, zwi-
schen saddigim und resa‘im, zwischen Gottesfiirchtigen und Gottlosen,
so verlduft sie im talmudischen Schrifttum mitten durch das menschli-
che Herz, in welchem der gute Trieb unabldssig mit dem bosen Trieb
ringt. Alttestamentlich gilt das Herz — mit 858 Belegen der hiufigste
anthropologische Begriff tiberhaupt — als das Zentrum des Menschen an
sich, als Sitz von Verstand und Vernunft, als Ort von Uberlegung und
Entschluss, von Sensibilitit und Emotionalitit und ebenso als Raum,
der Gewissen und Geheimnisse birgt.'* Das Herz als Schauplatz zweier
sich unablissig bekdmpfender Triebe aber ist dem biblischen Denken
nicht eigen.

Wenn nun nicht die Hebrdische Bibel dem rabbinischen Triebkon-
zept Pate gestanden hat, wer dann? Angesichts des hellenistischen Um-

12 S1LviA SCHROER & THOMAS STAUBLIL, Ein Herz mit Verstand, in: DIES.,
Die Korpersymbolik der Bibel, Darmstadt 1998, S. 45-60; MOTOSUKE OGUSHI,
Ist nur das Herz die Mitte des Menschen?, in: FRANK CRUSEMANN / CHRIS-
TOPH HARDMEIER & RAINER KESSLER (eds.), Was ist der Mensch? Beitrdge
zur Anthropologie des Alten Testaments, Hans Walter Wolff zum 80. Geburts-
tag Miunchen 1992, S. 42-47; ADRIAN SCHENKER, Die Tafel des Herzens, in:
Vierteljahresschrift fiir Heilpddagogik und ihre Nachbargebiete 48 (1979), S.
236-250; HANS WALTER WOLFF, leb(ab) — der verniinftige Mensch, in: DERS.,
Anthropologie des Alten Testaments, Giitersloh 2002 (1973), S. 68-95.

24



feldes, in welchem die Juden der Spitantike lebten, liegt es auf der
Hand, die namhaften anthropologischen Modelle der klassischen Anti-
ke zum Vergleich heranzuziehen. Seit den Arbeiten von Saul Lieber-
man und David Daube tritt der hellenistische Einfluss auf das rabbini-
sche Schaffen immer deutlicher zutage," und gerade die Anthropologie
kann hier als Beispiel dienen, genauer: Platos Entwurf des Menschen.

Auf welchen Wegen die griechische Philosophie den jiidischen Wei-
sen zukam, muss an dieser Stelle offen bleiben, ob durch das Studium
gewisser Primirquellen oder mittels popularisierter Uberlieferungen.
Ein heutiger Vergleich legt auf jeden Fall die Parallelen zu Platos 7i-
maios und Phaidros nahe. So unterscheidet Plato in seinem 7imaios die
verschiedenen Seelenbereiche des Menschen, wobei sich der unsterbli-
che Teil der Seele im Kopf, der sterbliche Teil im Rumpf befindet.
Dieser sterbliche Teil wiederum zerfillt in einen ménnlichen und einen
weiblichen Bereich, den das Zwerchfell teilt. Nun hat der ménnliche
Seelenteil die Aufgabe zwischen der gottlichen Vernunft und den weib-
lichen Begierden zu vermitteln, wobei dem Herzen als Knotenpunkt des
Korpers diese Vermittlungstatigkeit als einem Regulativ zwischen Gut
und Bose zukommt. In ein eingidngiges Bild fasst Plato seine Seelenleh-
re dann im Phaidros, wo er im Kontext einer Diskussion iiber Verlieb-
theit und Eros den ‘Seelenwagen’ anfiihrt:

!> GUNTER STEMBERGER, Griechisch-romische und rabbinische Herme-
neutik, in: Communio Viatorum 41 (1999), S. 101-115; ERICH GRUEN, Heri-
tage and Hellenism: The Reinvention of Jewish Tradition, Berkeley 1998; LEE
. LEVINE, Judaism and Hellenism in Antiquity: Conflict or Confluence?, Seat-
tle 1998; PHILIP S. ALEXANDER, Quid Athenis et Hierosolymis? Rabbinic
Midrash and Hermeneutics in the Graeco-Roman World, in: PHILIPP R. DAVIES
& R.T. WHITE (eds.), A Tribute to Geza Vermes — Essays on Jewish and
Christian Literature and History, Sheffield 1990, 101-124; MARTIN HENGEL,
Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonderer
Beriicksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tiibingen *1988
(= Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament; Bd. 10); SAUL
LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine. Studies in the Literary Transmis-
sion Beliefs and Manners of Palestine in the I Century B.C.E.-1V Century C.E.,
New York 1962; DERS., Greek in Jewish Palestine. Studies in the Life and
Manners of Jewish Palestine in the II-1V Centuries C.E., New York 1965
(1942); DAvVID DAUBE, Texts and Interpretation in Roman and Jewish Law, in:
Jewish Journal of Sociology 3 (1961), S. 3-28; ERWIN R. GOODENOUGH, Jew-
ish Symbols in the Greco-Roman Peroid, 13 vols., Princeton, 1953-1968;
DAviD DAUBE, Rabbinic Methods of Interpretation and Hellenistic Rhetoric,
in: Hebrew Union College Annual 22 (1949), S. 239-264.

25



Wie ich im Anfang dieses Mythos jede Seele in drei Teile zerlegt habe, ndm-
lich zwei rossgestaltige Gebilde und zum dritten das eines Wagenlenkers, so
soll das auch jetzt noch gelten. Von den Rossen, sagten wir, ist eines gut, das
andere nicht. Doch worin die Trefflichkeit des guten und die Schlechtigkeit
des schlechten bestehe, das haben wir nicht erklidrt. Aber jetzt wollen wir es
sagen. Nun, das eine, das die bessere Stelle einnimmt, ist von geradem Wuch-
se, fein gegliedert, hochnackig, mit gebogener Nase, von weisser Farbe,
schwarzdugig, ehrliebend mit Besonnenheit und Schamgefiihl, richtiger Mei-
nung vertraut, und ohne Schldge zu brauchen wird es allein durch Anruf und
Zuspruch gelenkt; das andere dagegen ist krumm, massig, ein Blendling ver-
schiedenster Rassen, starknackig, von kurzem Hals und stumpfer Nase, von
schwarzer Farbe, mit blaugrauen, rot unterlaufenen Augen, der Frechheit und
Flunkerei vertraut, zottig um die Ohren, schwerhérig und nur der Peitsche und
den Stacheln fligt es sich notdiirftig. Wenn nun der Lenker, nachdem er das
Liebesantlitz erblickt und durch seine Anschauung die ganze Seele sich
durchwiérmt hat, von den Stacheln kitzelnden Verlangens gespornt wird, dann
hilt das dem Lenker gehorsame Ross, das wie immer auch jetzt durch Scham
sich meistern lasst, selbst an sich, um nicht loszuspringen auf den Geliebten;
das andere aber kehrt sich jetzt nicht ldnger an Lenkstacheln und an Peitsche,
sondern in gewaltsamen Spriingen stiirzt es auf sein Ziel zu und zwingt den
Spanngenossen und den Lenker, denen es alle mogliche Not bereitet, zu dem
Geliebten hinzugehen und der Liebesgunst Erwdhnung zu tun. Anfangs wider-
streben die beiden voll Unwillens, im Gedanken, dass sie zu etwas Schreckli-
chem und Bésem gezwungen werden sollen: schliesslich aber, wenn des Ubels
kein Ende ist, lassen sie sich mitreissen, nachgebend und einwilligend, das
Gebotene zu tun. Und so kommen sie hin und schauen des geliebten Knaben
leuchtendes Angesicht."

Sachlich dem rabbinischen Konzept vom bésen und vom guten Trieb,
die den Menschen in seinem Innersten umtreiben, sehr nahe, skizziert
hier Plato den Wagenlenker, der zwei Pferde unterschiedlichster Be-
schaffenheit zligeln muss: das bose Pferd der Begierde und das gute
Pferd der Besonnenheit und Standhaftigkeit. Bei aller Uberzeichnung
der beiden Pferde — das gute ein Schimmel, das bése tiefschwarz —
verfillt Plato in keiner Weise einer Schwarz-Weiss-Malerei, i1st doch
bemerkenswert, dass das schwarze Pferd der Agens der Handlung ist,
ohne den das Handlungsziel (der geliebte Knabe) nicht erreicht wiirde.
Doch vorerst zuriick zu den Rabbinen: Der dualistische Ansatz tal-
mudischer Anthropologie scheint mithin nicht unerheblich von platoni-
schem Denken durchdrungen, sodass man bei der rabbinischen Argu-
mentation eine methodisch-wortliche von einer ideologisch-sachlichen
Ebene unterscheiden kann, denn wihrend die talmudischen Weisen ihr

" PLATON, Scimtliche Dialoge, ed. O. APELT, Bd. II, Hamburg 1988, S. 69-70.

26



Modell vom ¥771 7%° und 210 7¥* an der Tora festmachen und damit die
Anbindung an das biblische Erbe garantieren, fithren sie doch gleich-
zeitig ein neues Denkmodell in die jiidische Tradition ein.

Die Konturen des bosen Triebes

Wie sind guter und boser Trieb beschaffen? In welcher Gestalt treten
sie auf? Wie leiten sie, oder wozu verleiten sie den Menschen?

Um es gleich vorwegzunehmen: Dem guten Trieb ist eine literari-
sche Karriere génzlich versagt, und bei seinen wenigen Auftritten
kommt ihm lediglich der Part zu, den eigentlichen Protagonisten des
Geschehens, ndmlich den bosen Trieb, besser in Szene zu setzen. Zahl-
reich und iiber das ganze rabbinische Schrifttum verstreut sind denn
auch die Passagen zum ¥y17 1%, wobei namentlich zwei Stellen eine
gewisse Biindelung des Materials vornehmen: einerseits der Midrasch
in BerR XXII, der den Brudermord Kains an Abel von Gen 4 kommen-
tiert,"” andererseits der Babylonische Talmud in bSuk 52a-52b, wo die
Triebthematik mit Uberlegungen zum Messias verwoben ist, denn bei
aller Meinungsverschiedenheit herrscht doch Einigkeit dariiber, dass
mit dem Kommen des Messias der bdse Trieb seine Macht iiber den
Menschen verliere; nachdem er zusammen mit dem Satan im Endge-
richt gegen den Menschen Zeugnis abgelegt habe, werde es ihn in der
kommenden Welt nicht mehr geben. Aus der Fiille des Materials zum
¥ 7¥° hier eine Auswahl der rabbinischen Diskussionen.

Bereits beim obigen Vergleich Mar Samuels zwischen dem bdsen
Trieb und dem Weizen, ebenso wie bei Platos Temperament des steif-
nackigen (Seelen-)Pferdes hat sich die Frage gestellt, ob es sich beim
Jezer ha-ra® — bei aller Abwertung — nicht auch um eine lebensnotwen-
dige Kraft handle, ein Paradox, das der Gen-Midrasch auf folgende
Weise zu 16sen versucht (BerR 1X,7):

Rav Nachman sagte im Namen des Rav Samuel: Siehe, es war sehr gut — das
ist der gute Trieb, und sieche, es war sehr gut (Gen 1,31) — das ist der bdse
Trieb. — Der bose Trieb soll sehr gut sein? Wirklich? — Wenn der bose Trieb
nicht wire, wiirde der Mensch kein Haus bauen, keine Frau heiraten, keine
Kinder zeugen und keinen Handel treiben. Und so sagt Salomo (Qoh 4,4): Und

ich sah, dass alles Miihen und alles Gelingen nur Eifersucht des einen gegen
den andern ist.

5 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER, Das Bése an Kains Tiir. Die Erzih-

lung von Kain und Abel in der jiidischen Literatur, in: Kirche und Israel 19
(2004), S. 164-181.

27



Nicht zufillig bindet Rav Nachman den bosen Trieb in die optimisti-
sche Sicht des ersten biblischen Schdpfungsberichtes ein, demgemass
alles gut geschaffen ist. Am Ende des sechsten Tages, nach der Schaf-
fung des Menschen lédsst sich Gott bekanntlich — wie im obigen Mid-
rasch zitiert — sogar zu der Beurteilung ,,sehr gut* hinreissen. Rav
Nachman ist mithin bemiiht, die offensichtliche Spannung zur rabbini-
schen, ungleich pessimistischeren Sicht abzubauen: einerseits innerbib-
lisch mit dem Gegenzitat des skeptischen Kohelet, andererseits mit dem
rabbinischen Methodenschritt des Ribbui, der ‘Vermehrung’, der kleine
Fillworter — wie hier in Gen 1,31 das ‘und’ — als Vehikel einer verbor-
genen Botschaft versteht, was Rav Nachman im vorliegenden Fall als
den bosen Trieb entschliisselt, der sich, getarnt mit dem kleinen Wort-
chen -1, ‘und’, schon zu Urbeginn in die Schopfung, genauer in den
Menschen eingeschlichen hatte. Relevant ist weniger der methodische
Schritt als vielmehr die Aussage, attestiert doch Rav Nachman in seiner
Argumentation dem bésen Trieb eine unabdingbare Tatkraft in einem
guten Sinn: Aktivitit und Kreativitit, ohne die Existenz und Zivilisati-
on unmoglich wiren. In der Verldngerung dieser Aussageintention ist
denn auch die ebenfalls paradox scheinende Aussage eines ungenann-
ten Sprechers im Dialog mit dem babylonischen Amorier Abbaje zu
verstehen (bSuk 52a):

Ein alter Mann kam und lehrte vor thm [vor Abbaje]: Wer grosser ist als sein
Nichster, dessen Trieb ist auch grosser.

Gemdss diesem Ausspruch sieht der anonyme Sprecher im (bGsen)
Trieb eine Art Motor der Natur, einen Genius des Schaffens, der spezi-
ell den tatkrdftigen Menschen umtreibt, kann doch dessen Betriebsam-
keit nicht zuletzt auf Kosten seines Mitmenschen gehen, sein Engage-
ment nur einen Schritt weg vom Fanatismus liegen.

Doch bevor die Uberlegungen zum bésen Trieb in solche Veriste-
lungen flihren, vorerst seine eher lapidare Wirkungsform, allem voran
die sexuelle Anfechtung (bAZ 17a/b):

Rav Chanina und Rav Jochanan befanden sich einst auf einem Weg. Da
gelangten sie an zwei Strassen, von denen die eine zur Tur eines Gotzentem-
pels und die andere zur Tir eines Bordells fiihrte. Da sprach der eine zum
anderen: Wir wollen lieber tiber die Tiire des Gotzentempels gehen, dessen
Trieb geschlachtet ist. Der andere aber sprach zu thm: Wollen wir lieber tiber
die Tiir des Bordells gegen und unseren Trieb besiegen, damit wir die Be-
lohnung erhalten?!

Die unselige Strassenkreuzung, an die sich die beiden Rabbinen hier
verirrt haben, ruft den (bosen) Trieb gleich doppelt auf den Plan: Bor-

28



dellbesuch oder Eintritt in den fremden Tempel. Laut den Akteuren gilt
der Glaubensabfall indes als iiberwunden, sodass nur die weibliche
Verlockung eine ernsthafte Priifung darstellen kann, der sie sich des-
halb heldenhaft aussetzen wollen, um den Lohn fiir ihre Standhaftigkeit
(in der kommenden Welt) zu erhalten. Sei’s! Wie die beiden dies be-
werkstelligen wollen, mége an dieser Stelle noch dahingestellt sein.
Nicht alle talmudischen Weisen teilen indes die Meinung von Rav
Chanina und Rav Jochanan, dass der bose Trieb oder einzelne Verlo-
ckungen, zu denen er verleiten will, ,geschlachtet’ werden kdnnen,
vielmehr scheint seine Gefédhrlichkeit gerade darin zu bestehen, dass er
sich anfénglich in harmloser Pose im Hintergrund hélt, dann aber die
Biihne fiir sich allein beansprucht (bSchab 105b):
Rabbi Simon Ben Eleazar sagte im Namen des Chilpha Bar Agra, der es im
Namen des Rabbi Jochanan Ben Nuri gesagt hat: Wenn jemand in seiner Wut
Kleider zerreisst, Gefdsse zerschldgt oder Miinzen hinwirft, so sei es in deinen
Augen, als treibe er Gotzendienst. Denn dies ist eben die Kunst des bdsen
Triebes: Heute sagt er zu ihm, tue dies, morgen sagt er zu ihm, tue jenes, bis er
zu ihm sagt, geh, treibe Gotzendienst, und dieser geht dann und tut dies. Rav
Abin sagte: Darauf deutet folgender Schriftvers (Ps 81,10): “Es soll in dir kein
anderer Gott sein, und einen fremden Gott sollst du nicht anbeten.” Was ist das
fiir ein fremder Gott, der im Koérper des Menschen wohnt? Sag: Das ist der
bose Trieb!
Aussert sich der bose Trieb in diesem Text eingangs als simpler Jih-
zorn, so verleitet er anschliessend zum schlimmst moéglichen Szenario
an sich, ndmlich zur Abkehr vom Gott Israels und von der jiidischen
Gemeinschaft, entpuppt sich am Ende gar als fremder Gott. Rav Abins
Schlussvotum stattet den Zusammenhang zwischen ¥ 7% und frem-
dem Gott zudem mit einer Doppelbddigkeit aus, die Anlass zu weiterer
Beunruhigung gibt. Nicht nur, dass, wer ausser sich ist, sich von Gott
entfernt, eventuell sogar einem fremden Gott dient, viel gravierender:
Dieser fremde Gott ist in der Gestalt des bosen Triebes tief im men-
schlichen Innern eingenistet. Die vorliegende talmudische Passage legt
mithin den Mechanismus frei, in dem die grosste Gefahr des bosen
Triebes besteht, nimlich die unkontrollierbare Dynamik vom Belanglo-
sen zum Desastrosen. In einer ganzen Bildkette malt der Midrasch die-
sen Gedanken weiter aus (BerR XXII,6):
Anfangs ist der bose Trieb so schwach wie eine Frau, nachher aber wichst er
und wird wie ein Mann. Rabbi Aqgiva sagte: Anfangs gleicht er dem Faden

eines Spinngewebes, am Ende wird er so stark wie ein Schiffstau; dies ist es,
was geschrieben steht (Jes 5,18): "Wehe denen, welche die Siinde mit Stricken

29



des Frevlers und das Vergehen wie mit Wagenseilen herbeiziehen.” Rabbi
Isaak sagte: Anfangs spielt er den Wanderer, hernach aber den Hausherrn.

Von der schwachen Frau zum starken Mann, von der Spinnwebe zum
Schiffstau, vom Gast zum Hausherrn schwingt sich der bdse Trieb auf,
wenn einmal entfesselt und nicht von Anfang an in seine Schranken
gewiesen. Die Dimensionen seiner Zerstorung reichen demzufolge weit
iiber den moralischen Zerfall des Individuums hinaus und bestimmen
genauso den Lauf historischer Ereignisse (bSuk 52a):

Die Rabbanan lehrten (Joel 2,20): Den Versteckten werde ich von euch entfer-
nen, das 1st der bose Trieb, der im Herzen der Menschen versteckt ist; und in
ein diirres und odes Land verstossen, zu einem Ort, wo keine Menschen sich
aufhalten, die er reizen konnte; seine Vorhut in das Ostmeer, er richtete seine
Augen auf den Ersten Tempel, zerstorte ithn und totete alle Schriftgelehrten,
die da waren; und seine Nachhut in das Westmeer, er richtete seine Augen auf
den Zweiten Tempel, zerstorte ithn und tétete alle Schriftgelehrten, die da war-
en; dass Gestank von ihm aufsteigen und Modergeruch von ihm emporsteigen
soll, er lasst die weltlichen Volker und reizt die Feinde Israels; denn er hat
Grosses veriibt. Abbaje sagte: Am allermeisten bei den Schriftgelehrten.

Der vorliegende Passus verwebt die Aussagen tiber den bosen Trieb mit
einem prophetischen Aufruf zur Busse (Joel 2,20), welche im bibli-
schen Kontext Gott von seinem Urteil abhalten soll, Zion zu zerstdren.
Die Rabbinen, die inzwischen anders als der alttestamentliche Joel die
Zerstorung Jerusalems vor Augen haben, machen nun den bésen Trieb
fiir den Untergang der Stadt durch Nebukadnezar 586 v.Chr. und durch
Titus 70 n.Chr. verantwortlich. Doch trotz dieser scheinbaren Vernich-
tung von Aussen, verbirgt sich der bose Trieb wiederum im Inneren des
Menschen, denn erstaunlicherweise werden weder Babylonier noch
Romer beschuldigt, sondern die Rabbinen selber, umschreiben doch die
,JFeinde Israels™ in chiffrierter Form Israel selber: Der bose Trieb setzt
demzufolge sein Zerstorungswerk namentlich bei den Juden an und —
laut Abbajes Votum — namentlich bei den jiidischen Weisen. Auf thnen
lastet die ganze Verantwortlichkeit. Wie sollen sie diese tragen?

Bevor nach Antworten auf diese Frage gesucht wird, ein zusammen-
fassender Blick zuriick: Gemiss rabbinischer Auffassung ist der bose
Trieb die zerstorerische Macht schlechthin, die Gott in der Urzeit der
Schopfung und zu Beginn jeder menschlichen Kreatur in den Menschen
geschaffen hat, der Mensch ist mithin — entgegen der Sicht in der Gen —
nicht einfach gut, sondern ebenso genuin bdse geschaffen. Damit
zeichnet sich ein erstes Paradox ab, ist doch der bose Trieb eine Kreatur
Gottes und gleichzeitig ein Gegengott, der die gottliche Schopfung

30



unterminiert. Schon hier zeigt sich, dass die Polarisierung in guten und
bosen Trieb keinesfalls einem simplen Gegensatz zwischen Korper und
Seele entspricht, erstrecken sich seine destruktiven Erscheinungsformen
doch von Jdhzorn und weiblicher Verlockung bis hin zu Héresie, Tod
und selbst zum Untergang des jiidischen Staates. Zwar nimmt der bose
Trieb seinen Ausgangspunkt in einem innerseelischen Geschehen, seine
Wirkungen jedoch greifen ins Weltgeschehen ein.

Ein zweites Paradox haftet diesem bosen Trieb an, sozusagen seine
gute Seite, denn er wirkt als Agens der Existenz schlechthin, spornt den
Menschen zur Familiengriindung und zum Fortschritt an. Dennoch ist
der y17 7% grundsitzlich eine fatale Kraft, deren Dynamik primér eine
deletidre Eigendynamik entwickelt, unaufhaltsam vom geringfiigigen
Vergehen zur kollektiven Katastrophe. Gefihrlich ist der bose Trieb in
erster Linie, weil er sich und seine monstrose Zerstorungskraft glan-
zend zu tarnen weiss. Wehrt man nicht seinen Anfingen, ist der
Mensch ithm am Schluss géinzlich ausgeliefert. Die Spinnwebe wird
zum Wagenseil, der geduldete Gast schwingt sich zum Hausherrn auf.

Angesichts der Paradoxa und Aporien, welche die gedankliche Be-
wiltigung des Bdsen evoziert, verzichten die Rabbinen darauf, dieses
Bose mittels theoretischer Umschreibungen abzuhandeln, vielmehr
greifen sie zu Bildern und Parabeln, entzieht sich doch das B&se hart-
ndckig jeder abstrakten Theoriebildung, ist begrifflich kaum zu bewil-
tigen (vom Praktischen ganz zu schweigen), wihrend eine komplexe
Bildlichkeit oder ein verschlungenes Narrativ angemessenere Erklé-
rungsansitze ermdglichen. Damit beschreitet das talmudische Schrift-
tum denselben Weg wie der griechische Mythos, welcher das Bose in
der Biichse der Pandora ortet: Pandora, die ,mit allen Gaben Versehe-
ne‘, die erste Frau, die Zeus als Plage der Menschheit erschaffen hatte,
von zahlreichen Géttern mit den besten Eigenschaften, doch ebenso mit
einer unheilbringenden Biichse ausgestattet. Als Pandora — den Vor-
warnungen zum Trotz — die Biichse offnete, kamen alle Ubel heraus,
welche die Menschheit je plagen wiirden, und obwohl Pandora ihre
Biichse unverziiglich wieder schloss, konnte sie nicht mehr verhindern,
dass die Ubel hinfort die Menschheit allenorts heimsuchten. Einmal
entfesselt, ist dem Bosen nicht beizukommen?!

Wer bezwingt den bosen Trieb? Und wie ist ihm beizukommen?

Die Rabbinen kennen da aber einen Weg. Aus den bisherigen Ausfiih-
rungen wird mehr und mehr deutlich, dass das Konzept vom bdsen

31



Trieb in erster Linie deshalb auf die Eigenverantwortlichkeit des Men-
schen abzielt, weil die talmudischen Lehrer grundsitzlich erzieherische
Intentionen verfolgen. Somit zeigen sie der jiidischen Gemeinschaft
denn auch Moglichkeiten auf, wie den Anfechtungen des bosen Triebes
begegnet werden kann.

Dabei entwickeln einige Rabbinen erstaunlich viel Nachsicht, wenn
beispielsweise Rabbi Simon Ben Eleasar sagt, dass man den Trieb zwar
mit der einen Hand von sich stossen, mit der andern Hand aber zu sich
ziehen solle (bSanh 107b), wohl ein Indiz dafiir, dass sich Rabbi Simon
der Gefahr bewusst war, welche ein allzu besessenes Ausblenden des
Bdsen in sich bergen kann. Noch einen Schritt weiter als dieser Tannai-
te geht ein paar Generationen spéter ein offensichtlich lebenserfahrener
Amoréer, der den folgenden — fiir einen religiosen Erzieher doch eher
ungewOhnlichen — Gedanken ausfiihrt (bChag 16a):

Rav Elea, der Alte, sagte: Sieht jemand, dass sein boser Trieb sich seiner be-
michtigt, so gehe er zu einem Ort, wo man thn nicht kennt, kleide sich
schwarz, hiille sich schwarz und folge dem Trieb seines Herzens, nur entweihe
er den gottlichen Namen nicht 6ffentlich.

Einmal mehr beschwort Rav Elea an dieser Stelle die Akzelerationsdy-
namik des ¥777 7% herauf, die bis zur Schindung des Heiligsten gehen
kann. Ahnlich wie Rabbi Simon vertritt Rav Elea dann die Position,
dass — in einer modernen psychoanalytischen Sprache gesprochen — die
absolute Verdrdngung des Triebes zu weit fataleren Folgen fiihren kon-
ne, als eine harmlose Form von Triebbefriedigung.

Dennoch mag die Mechrzahl der Rabbinen eine solche Position be-
stenfalls als Beobachtung am menschlichen Verhalten taxiert haben, die
jedoch mitnichten zum Erziehungsprinzip erkldrt werden konnte. So
fihrt die péddagogische Ausrichtung grundsétzlich in eine andere
Richtung.

Das talmudisch-midraschische Textmaterial hat gezeigt, dass der
bose Trieb sowohl zum Auftakt der Menschheitsgeschichte als auch bei
der Entstehung jedes einzelnen Individuums die Herrschaft iiber den
Menschen und iiber den guten Trieb an sich gerissen hat. Ein Um-
schwung war und ist indes auf kollektiver wie auf individueller Ebene
moglich. Hier zunédchst die massgebliche Wende, die der erste jiidische
Patriarch dem aus den Fugen geratenen Weltenlauf abzuringen ver-
mochte (BerR XXIL6):

Rav Abba sagte: Der bose Trieb gleicht einem Réauber, welcher lauernd am

Scheideweg sitzt, und sooft ein zagender Reisender voriiberzieht, sagt er: Gib
her, was du bei dir hast! Da ging einmal ein Kluger vortiber. Als er sah, dass

32



dieser keine Chance hatte, ihn zu berauben, fing er an, ihn zu stossen und ihn
zu Boden zu werfen. Ebenso verhélt es sich mit dem bosen Trieb, der so viele
Geschlechter zugrunde gerichtet hat: das Geschlecht des Enosch, das Ge-
schlecht der Zerstreuung und das Geschlecht der Sintflut, bis Abraham, unser
Vater, aufstand. Als er sah, dass er [der bose Trieb] keine Chance gegen ihn
hatte, fing er an, ihn zu stossen und zu Boden zu werfen; dies ist es, was ge-
schrieben steht (Ps 89,24): "Und ich werde seine Feinde vor ihm zermalmen,
und die ihn hassen, schlage ich nieder."

Im vorliegenden Gleichnis gelingt es dem klugen Abraham, den Riauber
(sprich: den bosen Trieb), der alle vorhergehenden Generationen terro-
risiert hatte, endlich zu iiberwinden. Zahlreich sind die Variationen
dieses Motivs im talmudischen Schrifttum, gilt doch der Konsens, dass
seit dem Siindenfall Adams die Menschheit iiber die Generationen hin
dem bdsen Trieb hilflos ausgeliefert war, bis Abraham, der erste Repri-
sentant des Judentums, zum ersten Bezwinger des bosen Triebes wurde,
oder wie es der Midrasch auf den Punkt bringt (ARN 1,37): ,,Abraham
hat den bésen Trieb gut gemacht.*

Parallel zu diesem Umschwung in der Menschheits- und Stammes-
geschichte gibt es nun auch im Leben eines jedes Juden diese Wende,
die ihm die Uberwindung des bosen Triebes moglich macht. Die ent-
sprechende Passage findet sich im Midrasch zu Qoh 4,13 (Besser ist ein
Jiingling, der diirftig und weise, als ein Konig, der alt und ein Tor ist,
einer, der sich nicht mehr warnen ldsst), eine der wenigen Passagen,
die vom guten Trieb spricht (QohR 1V,13):

Unter dem duirftigen, aber weisen Jiingling ist der gute Trieb zu verstehen.
Warum heisst derselbe aber Jiingling? Weil er im Menschen erst vom drei-
zehnten Jahre an sich regt. Warum heisst er diirftig? Weil ihm nicht alle gehor-
chen. Warum heisst er weise? Weil er den Menschen den geraden Weg lehrt.
Unter dem alten und torichten Konig dagegen ist der bose Trieb zu verstehen.
Warum heisst derselbe Konig? Weil ihm alle gehorchen. Warum heisst er alt?
Weil er dem Menschen von seiner Jugend bis zu seinem Alter zu schaffen
macht. Warum heisst er Tor? Weil er den Menschen den schlechten Weg lehrt,
indem er nicht weiss, wie viel Leid und Schmerzen tiber ihn kommen und er
sich doch nicht von ihnen warnen lésst.

Noch pessimistischer als die vorausgegangenen Voten dussert sich die-
ser Midrasch zur Natur des Menschen, ist doch die doppelte Beschaf-
fenheit aus gutem und bosen Trieb hier ginzlich vom bosen Trieb
Uberwuchert, denn erst die Miindigkeit des Dreizehnjidhrigen in der
judischen Gemeinde mag den guten Trieb iiberhaupt zu wecken. Der
bose Trieb herrscht Zeit seines Lebens im Menschen, der gute Trieb
jedoch regt sich erst mit seiner Bar Mizwa, wenn er das ,Joch des Ge-

>3



setzes’ auf sich nimmt. Im weiteren Verlauf des Textes weicht der hier
angestellte Vergleich zwischen Konig (sprich: bosem Trieb) und Jiing-
ling (gutem Trieb) einem weiteren Vergleich, der kaum zu mehr Opti-
mismus ermutigt: Wie ein Konig herrscht der bose Trieb {iber die 248
Teile des Menschen, der gute Trieb aber ist nichts weiter als ein Gefan-
gener des Konigs (QohR 1V,14; 1X,7). Bei einem solchen Prominenz-
gefille verwundert es wiederum kaum, dass dem guten Trieb kaum
Beachtung zukommt — wer kiimmert sich um einen Héftling, wenn der
Konig Hof hilt.

Mit Abraham als Vorbild und der Bar Mizwa als Wendepunkt
zeichnet sich nun deutlich die Strategie ab, welche die Rabbinen der
jidischen Gemeinschaft im Kampf gegen den ¥77 7% vermitteln wol-
len. Und ebenso explizit wie eindringlich bringt sie der Babylonische
Talmud zum Ausdruck (bQidd 30b):

Ebenso sprach der Heilige, gepriesen sei Er, zu Israel: Meine S6hne, ich habe
den bdsen Trieb erschaffen, und ich habe die Tora als Mittel gegen ihn er-

schaffen. Wenn 1hr euch mit der Tora befasst, so werdet ithr nicht in seine
Hand ausgeliefert. (...).

Im Haus des Rabbi Jischmael wurde gelehrt: Mein Sohn, begegnet dir dieser
Schuft [der bdse Trieb], so schleppe thn mit ins Lehrhaus. Ist er Stein, so wird
er zerrieben, ist er Eisen, so wird er zerschmettert, denn es heisst (Jer 23,29):
So ist mein Wort wie Feuer, ist der Ausspruch des Herrn, wie ein Hammer, der
Felsen zerschmettert. Ist er Stein, so wird er zerrieben, denn es heisst (Jes
55,1): Wehe, ihr Durstigen alle, kommt zum Wasser, und ferner heisst es (Hiob
14,19): Wie Wasser Steine zerreibt.

Mithin ist die Tora das Mittel gegen den bdsen Trieb. Hatten sich zu-
nichst auch offenere Stimmen wie diejenige des Rabbi Simon Ben
Eleasar oder die des Rav Elea zu Wort gemeldet, welche den bdsen
Trieb wenigstens beschrinkt gewdhren lassen wollten, so verlautet der
rabbinische Tenor doch klar dahingehend, dass dem ,Scheusal’ einzig
mit Torastudium und Liebeswerken beizukommen sei. Mag der bose
Trieb — der obigen Metaphorik entsprechend — auch noch so stark sein,
Stein und Eisen gleich, so vermag doch die Tora ihm in jedem Fall
beizukommen.

Intentionen des rabbinischen Modells

Als dusserst schillerndes Phidnomen hat sich mithin der bose Trieb pré-
sentiert, an Gott und an den Menschen direkt gebunden, eine Grosse
von massiver Destruktionskraft und nicht einfach die korperliche Ver-
lockung, wie im Volksmund spéter doch eher harmlos rezipiert.

34



Der bose Trieb als der rabbinische Inbegriff des Bosen ist ein prin-
zipiell anderes Konzept als das Bose in der Hebrdischen Bibel: Eine
Zusammenschau der 787 alttestamentlichen Belege von 1y (Boses),
und seinen Derivaten ortet das Bdse in ganz anderen Zusammenhén-
gen,'® namentlich im Kontext von Siinde, Strafe und Exil; und zudem
scheidet das biblische Schrifttum — wie bereits gesagt — gute Menschen
von bésen Menschen, wihrend die entsprechende Trennung zwischen
Gut und Bose rabbinisch mitten durch das menschliche Herz verlduft
als Kampflinie zwischen gutem und bésem Trieb.

Abweichend von der alttestamentlichen Darstellung des Schop-
fungsberichtes schafft Gott laut den Rabbinen den Menschen explizit
bose, und der Mensch ist — entgegen Gen 1 — nicht gut, sondern zumin-
dest zur Hilfte bose, da mit dem bosen Trieb geschaffen. Dabei kniip-
fen die talmudischen Weisen nicht etwa an Jes 45,7 (Der ich Licht bilde
und Finsternis schaffe, der ich Wohlergehen wirke und Boses schaffe,
ich bin es, der Herr, der dies alles wirkt.) an,17 sondern beziehen sich
sehr wohl auf die alttestamentliche Schopfung (Gen 2,7), verankern die
Figur des y7n 7% dann aber vor allem im yeser des Sintflutberichtes
(Gen 6,5; 8,21), also dem dunkelsten Kapitel der biblischen Mensch-
heitsgeschichte tiberhaupt.

Angesichts der Kluft zwischen biblischem und rabbinischem Bosen
stellt sich die Frage nach Ursprung und Quellen des bosen Triebes be-
sonders dringlich. Unsere Spekulationen haben uns hier zum platoni-
schen Seelenmodell gefiihrt, welches eventuell Einfluss auf die Rabbi-
nen ausgeiibt hat. Griechische und jiidische Denker mégen jedoch auch
gleichermassen Beobachtungen an der Realitdt angestellt haben, und
infolgedessen die menschliche Natur, welcher die Neigung zum Kons-
truktiven, doch ebenso der Hang zum Destruktiven eigen ist, in ver-
gleichbarer Weise entlarvt haben. Nicht anders als das gute und das
bose Pferd Platos versinnbildlichen der gute und der bése Trieb der
Rabbinen die unselige Verquickung von Gut und Bdése, die seit dem
Uranfang mit dem ,,Baum der Erkenntnis von Gut und Bose* des bibli-
schen Paradiesgartens (Gen 2,9.17) als ewig unauflosbare Verstrickung
auftaucht.

' CHRISTOPH DOHMEN, Art. 7y7, in: 7 heologisches Warterbuch zum Alten
Testament, Bd. 7, Stuttgart 1993, Sp. 582-611.

'" Diese viel zitierte unheimliche Aussage Deuterojesajas, als direkte Got-
tesrede formuliert, bezieht sich auf das Bose als abstrakte Grosse und spricht
nicht von der Beschaffenheit des Menschen.

35



Uber das Anthropologische hinaus ist der bése Trieb als Mythos des
ausgehenden Altertums dann vielleicht auch als Symbolgestalt zu ver-
stehen, welche die Befindlichkeit der Epoche an sich zum Ausdruck
bringt: die spétantike Krisenerfahrung im Allgemeinen, die jiidische
Exilsituation im Besonderen. Nicht anders als die Chaostiere der rab-
binischen Mythologie, allen voran Leviathan und Behemoth, wiirde
der ¥y717 7% somit die tiefe Gebrochenheit menschlicher Existenz ver-
korpern.'®

Weniger spekulativ als die Urspriinge des bdsen Triebes scheinen
die didaktischen Aufgaben, die er in Talmud und Midrasch zu erfiillen
hat. Bekanntlich verfolgt das rabbinische Schrifttum ausgeprigt erzie-
herische Absichten. Nach der Tempelzerstorung und dem Verlust der
Eigenstaatlichkeit miissen die Rabbinen die Neuorientierung der Reli-
gion bewerkstelligen. Sie tun dies in erster Linie mittels absoluter Ver-
pflichtung auf die Tora, mit einem Appell sowohl an die Selbstverant-
wortung als auch an die Verantwortung des Einzelnen gegeniiber der
jidischen Gemeinschaft als Minderheitsgesellschaft. Da kann kein
Interesse mehr daran bestehen, zwischen guten und bdsen Mitgliedern
der Gemeinde zu unterscheiden, vielmehr muss jeder Einzelne das Bose
bezwingen helfen, bei sich selbst anfangen in der Uberwindung des
bosen Triebes mit Hilfe von Torastudium und guten Werken, dem Mit-
tel, das laut Rabbi Eleasars viel zitiertem Votum in jeder Anfechtung
Schutz biete.'” Den bésen Trieb im Rahmen des Zulissigen gewihren
lassen, vor allem aber, ihn in den guten Trieb einzubinden und seine
Anfechtungen im Torastudium zu sublimieren, erkldren die Rabbinen
zu den probaten Strategien im Kampf gegen das Bose. Tora und Gottes-
furcht neutralisieren die Macht des bésen Triebes, und so liegt die Ent-
scheidung fiir Gut und Bése letztlich im menschlichen Willen, geméss
der bekannten talmudischen Sentenz (bNid 16b): “Alles ist in den Han-
den des Himmels, ausser der Gottesfurcht.*

Als Ausdruck der didaktischen Bemiithungen der Rabbinen ist das
Denkmodell vom gutem und vom bésem Trieb zudem ein Lohn-Strafe-
Schema in dem Sinn, dass es die ausgleichende Gerechtigkeit, die in
dieser Welt offensichtlich fehlt, in die kommende Welt projiziert. Die-

'* WALBURGA, ZUMBROICH, Mythos und Chaos. Die Frage nach dem Lei-
den und nach dem Bésen im friihrabbinischen Midrasch, Stuttgart 2003.

' bSanh 98b: ,,Seine Schiiler fragten Rabbi Eleazar, was ein Mensch zu tun
habe, um vor den Leiden der messianischen Zeit geschiitzt zu sein, und er
erwiderte ithnen: Er befasse sich mit Tora und Liebeswerken.*

36



ses erzieherisch-eschatologische Moment bringt Rabbi Jehuda auf den
Punkt, wenn er sagt (bSuk 52a):

Rabbi Jehuda legte aus: In der Zukunft, die da kommt, bringt der Heilige,
gepriesen sei Er, den bosen Trieb und schlachtet ihn in Gegenwart der From-
men und in Gegenwart der Frevler. Den Frommen erscheint er wie ein hoher
Berg, und den Frevlern erscheint er wie ein Haarfaden. Diese weinen und jene
weinen. Die Frommen weinen und sagen: Wie vermochten wir einen so hohen
Berg wie diesen zu bezwingen? Und die Frevler sagen: Wie vermochten wir
nicht, diesen Haarfaden zu bezwingen?

Der bose Trieb ist demzufolge gerade auch aus der Perspektive der
kommenden Welt zu betrachten, wo am Ende die Miihen, die man ge-
gen ihn aufgewendet oder aber nicht aufgebracht hat, belohnt bezie-
hungsweise bestraft werden.

Zum Schluss soll ein kurzer Seitenblick auf die patristische Literatur
den spezifisch rabbinischen Ansatz des ¥777 7% in ein noch deutlicheres
Licht riicken. Die christlichen Kirchenviter als Zeitgenossen der Rab-
binen belasten den Menschen in vergleichbarer Weise, denn wéhrend
die talmudischen Lehrer den Menschen mit seinem bésen Trieb fiir das
Bose verantwortlich machen, so tun es die Kirchenviter, allen voran
Augustin (354-430), mit der Lehre vom Fall der Engel und Menschen
und besonders mit dem Dogma der Erbsiinde.”” Hier wie da ist das Bo-
se dem Menschen also urspriinglich innewohnend. Demzufolge ist es
dem Menschen unmoglich, dem Bosen auszuweichen, da er seit seiner
Zeugung oder Geburt mit der Erbsiinde beziehungsweise dem bdsen
Trieb befleckt ist — eine Schuldbeladenheit, die der Bibel fremd war.
Inwicfern ein daraus resultierendes Schuldbewusstsein als Steuerungs-
mechanismus ausgenutzt wurde, sei in diesem Kontext dahingestellt.
Verwiesen werden muss aber auf den Unterschied zwischen Rabbinen
und Kirchenvétern: Denn einerseits hat — im Gegensatz zur (paulinisch-
augustinischen) Erbstindenlehre — die Ursiinde Adams in rabbinischer
Sicht nichts mit Sexualitit zu tun,”' und die erste Siinde der Mensch-

** GEORG KOHLER, Woher der bose Wille der bosen Engel? Zur augustini-
schen Theorie des Bosen in ,,De civitate Dei XII%, in: DERS., Uber das Bése,
das Gliick und andere Rdtsel. Zur Kunst des Philosophierens, Ziirich 2005,
169-184; CARSTEN COLPE, Religion und Mythos im Altertum, in: DERS. &
WILHELM SCHMIDT-BIGGEMANN (eds.), Das Bose. Eine historische Phinome-
nologie des Unerkldrlichen, Frankfurt a.M. 1993, S. 13-89.

*!" Anschaulich illustriert Rav Acha im Babylonischen Talmud, dass die
Siinde des ersten Menschen nichts mit seiner Sexualitiit zu tun hatte, wenn er
den fraglichen Zeitraum aus Adams Biographie sozusagen im Zeitraffer vor

37



heitsgeschichte gilt mitnichten als Mitte des Bdsen. Andererseits ver-
binden die Rabbinen den bdsen Trieb mit dem Menschen und mit Gott,
indem sie postulieren, dass Gott den bosen Trieb geschaffen hat, die
patristischen Lehrer aber biirden dem Menschen die gesamte Verant-
wortung fiir das Bose auf, da Gott gemiss ihrer Sicht das Bose nicht
geschaffen hat, dem Bosen fern ist, alles Ubel sich lediglich als Mangel
des Guten, als privatio boni erweist. Christlich gesehen hat das Bose
Ursprung im Stindenfall von Gen 3, rabbinisch gesehen aber in der
Schaffung des Menschen von Gen 2,7.

Dementsprechend steht das spitantike Christentum der Theodizee
grundsétzlich anders gegeniiber als das Judentum. Fiir die Kirchenviter,
genauer fiir Augustin, der sich am intensivsten und nachhaltigsten mit
dem Bdésen auseinandergesetzt hat, eriibrigt sich die Theodizee, da nicht
Gott, sondern einzig der Mensch die Ursache des Bosen in der Welt
darstellt.”” Anders das talmudische Judentum: Wohl wird der Mensch
fiir das Bose stirker zur Rechenschaft gezogen als in der Hebréischen
Bibel, auch wird die Frage nach der Theodizee nicht so laut wie etwa in
den alttestamentlichen Monologen Hiobs, das Problem der Verantwort-
lichkeit Gottes fiir das Bose aber bleibt unterschwellig nach wie vor
priasent, fiihrt doch die Figur des bosen Triebes mehrfach in denkeri-
sche Sackgassen: Gott schafft den bésen Trieb in den Menschen, ob-
wohl dieser Trieb den Menschen von Gott entfernt? Inwiefern kann der
Mensch in Ansehung seiner defektiven Beschaffenheit dann zur Re-
chenschaft gezogen werden? Und wieso schafft Gott diesen Trieb iiber-
haupt? Auf diese letzte Frage geht meines Wissens kein Midrasch der
talmudischen Epoche ein, und nur zaghaft dussern sich ein paar babylo-

Augen fithrt (bSanh 38b): ,,Rav Acha Ben Chanina sagte: Zwolf Stunden hat
der Tag. In der ersten Stunde wurde sein [Adams] Staub gesammelt, in der
zweiten wurde er zu einem Klumpen geformt, in der dritten wurden seine
Glieder gedehnt, in der vierten wurde ihm eine Seele eingehaucht, in der fiinf-
ten stellte er sich auf seine Fiisse, in der sechsten gab er den Tieren Namen, in
der siebten wurde ihm Eva zugesellt, in der achten stiegen sie zu zweit ins Bett
und verliessen es zu viert, in der neunten wurde ihm verboten vom Baum zu
essen, in der zehnten siindigte er, in der elften wurde iiber ihn Gericht gehal-
ten, in der zwdlften wurde er verjagt, und er ging fort, denn es heisst (Ps
49,13): ... und der Mensch, in Herrlichkeit iibernachtet er nicht.”*

_* WALTER GROSS & KARL-JOSEF KUSCHEL, Die Ordnungsfunktion des
Ubels: Augustin, in: DIES., ,,Ich schaffe Finsternis und Unheil!" Ist Gott ver-
antwortlich fiir das Ubel?, Mainz 1995, S. 70-76.

38



nische Amoréer dahingehend, dass es Gott schliesslich selber leid war,
den bosen Trieb geschaffen zu haben (bSuk 52b):

Rav Chana Bar Acha sagte: Im Hause Ravs sagten sie: Vier Dinge gereut es
den Heiligen, gepriesen sei Er, geschaffen zu haben, und das sind sie: das Exil,
die Chaldier, die Ismaeliten und der bdse Trieb. (...). Der bose Trieb, denn es
heisst (M1 4,6): ,,Was ich Béses verursacht habe.*

Was die Schule Ravs hier moderat anklingen ldsst, formulieren einige
Generationen spidter die Verfasser des frithmittelalterlichen Midrasch
schon eher forsch, wenn sie das Volk Israel die folgenden Worte an
Gott richten lassen (ShemR XLVI4):

Israel sagte: Herr der Welt, du hast uns aufgetragen (Jer 18,6): Siehe, wie Ton
in der Hand des Topfers so seid ihr in meiner Hand, Israel. Deshalb, auch
wenn wir vor dir siindigen und dich erziirnen, wende dich nicht von uns ab.
Und warum? Weil wir der Ton sind und du unser Topfer. Komm und schau:
Wenn dieser Topfer einen Krug macht und drin einen Kieselstein ldsst, wenn
er den Krug anschliessend aus dem Ofen nimmt, jemand Fliissigkeit hineinfiillt
und er an der Stelle tropft, wo der Kieselstein war und die Fliissigkeit verliert
die drin war, wer hat dann veranlasst, dass der Krug tropft und seine Fliissig-
keit verliert? Der Topfer, der den Kieselstein drin gelassen hat. So sprach Is-
rael vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: Herr der Welt, du hast in uns den
bisen Trieb geschaffen von Jugend auf, wie es heisst (Gen 8,21): Der Trieb
des Herzens des Menschen ist bose von Jugend auf, und er veranlasst uns, dass
wir vor dir stindigen, doch du wendest die Siinde nicht von uns ab, deshalb
bitten wir dich: Lass die Siinde an uns vorbeiziehen, damit wir deinen Willen
tun! Er sagte zu ihnen: So werde ich in der Zukunft tun, die kommen wird, wie
es heisst (M1 4,6): An jenem Tag, ist der Ausspruch des Herrn, will ich sam-
meln, was hinkt, und zusammenbringen, was versprengt ist, und was ich Béses
verursacht habe, — das ist der bose Trieb.

Zwar stiitzen sich die Verfasser hier mit Mi 4,6 — einem Vers, der das
kommende Friedensreich beschreibt — auf denselben Schriftbeweis wie
vorausgehend die Schule Ravs, der Ton indes ist ungleich offensiver
geworden, sagt doch das Gleichnis in kaum beschonigender Manier,
dass Gott (sprich: der Topfer) bei seiner Schaffung des Menschen ein
Kunstfehler unterlaufen sei, fiir den man nun nicht das Produkt haftbar
machen konne: einen mit dem bosen Trieb behafteten Menschen, einem
Krug mangelhafter Fabrikation gleich. Mithin ist die Problematik der
Theodizee in diesem mittelalterlichen Text deutlich virulenter als in
seinen spétantiken Vorgédngern. Eine allegorisierte Gestalt des Bosen,
wie sie der bose Trieb darstellt, mag vielleicht vordergriindig die Theo-
dizee in den Hintergrund zu riicken, da diese Gestalt und nicht Gott fiir
das Ubel in der Welt verantwortlich scheint, die komplexe Beschaffen-

39



heit des y17 7%” eriibrigt indes die ewig brennende Frage der monotheis-
tischen Religion in keiner Weise.

Der platonische Seelenwagen, die biblische Urgeschichte, der
anthropologische Pessimismus der Rabbinen, die sozio-politischen
Umstédnde der Spitantike, all dies und zweifellos zusitzliche Faktoren,
die uns nicht mehr greifbar sind, haben die talmudischen Weisen des
ausgehenden Altertums zur allegorischen Ausgestaltung des Jezer ha-
ra‘ inspiriert. Damit entstand in der talmudischen Literatur ein neuer
Mythos, auf den auch in spiteren Epochen der hebriischen Literatur
immer wieder zuriickgegriffen wurde, wenn es galt, dem Bdésen eine
Gestalt zu geben. In der Moderne schliesslich scheint der bose Trieb
gar — in sdkularem Gewand, aber nicht weniger bedrohlich — ein spezi-
ell erfolgreiches Comeback zu feiern.

Sigmund Freuds Triebtheorie als rabbinische Wirkungsgeschichte?

Sicher nicht nur, aber auch! Wie das rabbinische Triebkonzept ist auch
Sigmund Freuds Triebtheorie primér ein Kind seiner Zeit. In unserem
Kontext soll es abschliessend nur darum gehen, in groben Strichen ein
paar Verbindungslinien zwischen den beiden anthropologischen Model-
len nachzuziehen, dort wo sich die Parallelen sachlich und bildlich be-
sonders deutlich abzeichnen.

Auf den Spuren Platos und der Rabbinen geht Sigmund Freud
(1856-1939) von einer Teilung des Seelenapparates aus, wobei die Tei-
le wiederum ein Tauziehen ohne Ende austragen. Was Plato die beiden
Pferde seines Seelenwagens und den talmudischen Weisen der bose und
der gute Trieb des menschlichen Herzens, sind dem Begriinder der Psy-
choanalyse das Ich und das Es, die er folgendermassen beschreibt:

Ein Individuum ist nun fiir uns ein psychisches Es, unerkannt und unbewusst,
diesem sitzt das Ich oberfldchlich auf, aus dem W-System als Kern entwickelt.
Streben wir nach graphischer Darstellung, so werden wir hinzufligen, das Ich
umhiillt das Es nicht ganz, sondern nur insoweit das System W dessen Ober-

fliche bildet, also etwa so wie die Keimscheibe dem Ei aufsitzt. Das Ich ist
vom Es nicht scharf getrennt, es fliesst nach unten hin mit thm zusammen. (...).

Es ist leicht einzusehen, das Ich ist der durch den direkten Einfluss der Aus-
senwelt unter Vermittlung von W-Bw verinderte Teil des Es, gewissermassen
eine Fortsetzung der Oberflichendifferenzierung. Es bemtht sich auch, den
Einfluss der Aussenwelt auf das Es und seine Absichten zur Geltung zu brin-
gen, ist bestrebt, das Realitédtsprinzip an die Stelle des Lustprinzips zu setzen,
welches im Es uneingeschrinkt regiert. Die Wahrnehmung spielt fiir das Ich
die Rolle, welche im Es dem Trieb zufillt. Das Ich repridsentiert, was man

40



Vernunft und Besonnenheit nennen kann, im Gegensatz zum Es, welches die
Leidenschaften enthilt. Dies alles deckt sich mit allbekannten populdren Un-
terscheidungen, ist aber auch nur als durchschnittlich oder ideell richtig zu
verstehen.

Die funktionelle Wichtigkeit des Ichs kommt darin zum Ausdruck, dass ihm
normaler Weise die Herrschaft {iber die Zuginge zur Motilitdt eingerdumt ist.
Es gleicht so im Verhiltnis zum Es dem Reiter, der die tiberlegene Kraft des
Pferdes ziigeln soll, mit dem Unterschied, dass der Reiter dies mit eigenen
Kriften versucht, das Ich mit geborgten. Dieses Gleichnis tragt ein Stiick wei-
ter. Wie dem Reiter, will er sich nicht vom Pferd trennen, oft nichts anderes
librig bleibt, als es dahin zu fiihren, wohin es gehen will, so pflegt das Ich den
Willen des Es in Handlung umzusetzen, als ob es der eigene wiire.

Mit Platos Metapher des widerspenstigen Pferdes illustriert Freud hier
seine These zur menschlichen Psyche als Gebilde, in welchem das Ich
(das Prinzip von Vernunft und Besonnenheit) ein dominantes Es (das
Unbewusste, dem Lustprinzip und Trieb Verhaftete) zu ziigeln ver-
sucht, wobei das W-System sowie das W-Bw (die Wahrnehmung und
das Wahrnehmungsbewusste) dem Ich helfend zur Seite stehen.

Zwar ist das Es — nicht anders als der bose Trieb — eine destruktiv
dunkle Grosse, doch ebenso das Movens des Menschen, also die Dy-
namik, welche die Rabbinen als den guten Aspekt des ¥ 1% bezeich-
net hatten. Im Rahmen der Freudschen Lehre:

Wir dirfen also wohl schliessen, dass sie, die Triebe, und nicht die dusseren

Reize, die eigentlichen Motoren der Fortschritte sind, welche das so unendlich
leis‘[ungsf‘eihig)t;:1 Nervensystem auf seine gegenwértige Entwicklungshdhe ge-

bracht haben.”

Dennoch ist das Es primir eine gefdhrliche Macht, die der Mensch
in seinem sozialen Gefiige zu beherrschen gezwungen ist. Entsprechend
— und auch da den talmudischen Ansitzen vergleichbar — nennt Freud
unter den verschiedenen Triebschicksalen (Verkehrung ins Gegenteil,
Wendung gegen die eigene Person, Verdrangung) die Sublimierung und
speziell die Verschiebungsenergie der desexualisierten Libido:
Schliessen wir die Denkvorgénge im weiteren Sinne unter diese Verschiebun-

gen ein, so wird e‘t%en auch die Denkarbeit durch Sublimierung erotischer
Triebkraft bestritten.*

2> SIGMUND FREUD, Das Ich und das Es, in: Gesammelte Werke, Bd. XIII,
Frankfurt a.M. 1940, S. 235-289; 251-253.

** SIGMUND FREUD, Triebe und Triebschicksale, in: Gesammelte Werke,
Bd. X, Frankfurt a.M. 1946, S. 210-232, 213.

2> SIGMUND FREUD, Das Ich und das Es, S. 274.

41



Es liegt auf der Hand dabei an das Mittel zu denken, mit welchem
die Rabbinen den bosen Trieb zu bekdmpfen suchten: das Studium der
Tora.

Zu Recht mag der skeptische Leser, die kritische Leserin nun ein-

wenden, Sigmund Freud sei tiberzeugter Atheist gewesen und hitte
keine profunde jiidische Erziehung genossen. Freuds Triebtheorie ist
denn auch entsprechend sdkularisiert, ersetzt er doch Gott (als die hoch-
ste Instanz 1m religidsen System) in seiner psycholoanalytischen Lehre
durch das Uber-Ich, welches dem Ich sein Wertsystem aufzwingt, wo-
bei dieses Uber-Ich — in der Denkwelt Freuds — den Werten des Vaters
entspricht. Inwiefern Freud mit dem klassisch-rabbinischen Schrifttum
vertraut war, sei hier dahingestellt. Auf jeden Fall weist seine Trieb-
theorie vermehrt rabbinische Metaphern auf. So spricht Freud in einer
bertihmten Passage seiner Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoa-
nalyse von drei grossen Kriankungen, welche die Wissenschaft der
Menschheit zugefiigt habe. An erster Stelle der Verlust des Glaubens an
die Erde als Mittelpunkt der Welt durch Kopernikus, an zweiter Stelle
der Nachweis der tierischen Herkunft des Menschen durch Darwin, und
an dritter Stelle schliesslich kratzt Freud selber an der menschlichen
Eigenliebe:
Die dritte und empfindlichste Krinkung, aber soll die menschliche Grossen-
sucht durch die heutige psychologische Forschung erfahren, welche dem Ich
nachweisen will, dass es nicht einmal Herr ist im eigenen Hause, sondern auf
kédrgliche Nachrichten angewiesen bleibt von dem, was unbewusst in seinem
Seelenleben Vorgeht.26

Die Metapher vom Ich, das nicht Herr im eigenen Haus ist, erinnert
fraglos an BerR XXII,6, wo der bose Trieb als Gast beschrieben wurde,
der sich zuletzt zum Haushermn aufschwingt — ein auch im Talmud wie-
derholter Vergleich (bSuk 52b). Freuds Es und der bose Trieb rabbini-
scher Provenienz kommen sich hier einmal mehr sehr nahe.

Soweit der Bilderbogen zum boésen Trieb als dem rabbinischen
Sinnbild des Bdsen, flankiert von einem Bild Platos auf der einen Seite,
von einem Bild Freuds auf der anderen Seite.

Ganz zum Schluss eine (selbst)kritische Note. Gedanklich ewig
unauflosbar tritt uns das Bose im Brennpunkt mehrerer Paradoxa ent-
gegen. Eines davon ist die Tatsache, dass das religios-ethische Ziel stets
das Gute wire, die tatsdchliche Beschiftigung aber unablissig auf das

* SIGMUND FREUD, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, in:
Gesammelte Werke, Bd. XI, Frankfurt a.M. 1944, S. 295.

42



Bose fixiert ist — von Plato bis Freud und dariiber hinaus. Bekanntlich
erfreut sich kein Engel so grosser Popularitit wie der gefallene Engel
Samael, also Satan personlich, neben dem selbst die Aristokratie der
Erzengel, Michael, Gabriel und Raphael nur wie blissliche Putten das-
tehen. Desaster statt Idyllen beherrschen das Terrain in den Medien, in
Kunst und Literatur, ebenso wie in der Theologie. Auch der vorliegen-
de Artikel macht da leider keine 16bliche Ausnahme, doch angesichts
des Textkorpus mit seinem reichen Material zum bdsen Trieb gegenii-
ber den kiimmerlichen Zeugnissen zum guten Trieb moégen Leser und
Leserin Nachsicht tiben und bedenken, dass der dynamische platonische
Rappen, der dominante K&nig in der Pose des 771 7%° und das méchtige
freudianische Es doch ungleich attraktiver daherkommen als ihre Ge-
genparts: ein bldsslicher Schimmel, ein schmichtiger Jingling oder gar
ein hilfloses Ich.

43



	Der böse Trieb als rabbinisches Sinnbild des Bösen

