
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Der böse Trieb als rabbinisches Sinnbild des Bösen

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der böse Trieb
als rabbinisches Sinnbild des Bösen

von Gabrielle OberhänsIi-Widmer*

„Satan, der böse Trieb und der Todesengel sind identisch," sagt Resch

Laqisch, ein in Tiberias wirkender Rabbine des 3. nachchristlichen
Jahrhunderts, im Babylonischen Talmud (bBB 16a) und bringt damit
eine dem alttestamentlichen Schrifttum noch nicht bekannte Denkfigur
ins Spiel, kennt doch die Hebräische Bibel sowohl den Satan als auch
den Todesengel,1 der snn "ür aber, der sogenannte 'böse Trieb', ist eine
der talmudisch-rabbinischen Mythologie eigene allegorische Ausgestaltung.

Andere Epochen der jüdischen Geistesgeschichte haben andere

Bilder und Namen, an denen sie das Böse verorten: das Frühjudentum
der Zeitenwende am Fall der Engel und speziell an der Gestalt Satans,
die lurianische Kabbala des ausgehenden Mittelalters am Bruch der
kosmischen Gefässe, das 20. Jahrhundert am Vernichtungssystem von
Auschwitz - um nur ein paar Beispiele zu nennen. All diese Ansätze
versuchen auf ihre Weise, der fatalen Grösse des Bösen gedanklich
beizukommen, drücken damit auch je etwas ihrer Epoche Spezifisches
aus, spezielle Erfahrungen, bestimmte Absichten, religiöse oder ideologische

Überzeugungen.
Für die Rabbinen der talmudischen Epoche gründet nun das Böse -

wie Resch Laqisch das eingangs repräsentativ formuliert hat -
vornehmlich im bösen Trieb. Grund genug, dieses Gebilde, das der moderne

Leser, die zeitgenössische Leserin fälschlicherweise mit einer blossen

Disposition zur fleischlichen Verführung assoziieren könnte, näher

zu betrachten, machen die Rabbinen doch den bösen Trieb nicht einfach
für Leidenschaft oder Sinnlichkeit, sondern ebenso für den Abfall vom
Glauben oder sogar für die Zerstörung des Ersten und Zweiten Tempels
verantwortlich. So soll die folgende Zusammenschau antik-spätantiker

* Prof. Dr. Gabrielle Oberhäns Ii-Widmer, Albert-Ludwigs-Universität,
Orientalisches Seminar, Judaistik, Werthmannplatz 3, D-79085 Freiburg i. Br.

' Die als Engel allegorisierte Figur des Todes tritt namentlich im Bericht
der Volkszählung Davids auf: II Sam 24; I Chr 21.

18



Texte - in erster Linie Ausschnitte aus Talmudim und Midraschim des

ersten bis sechsten Jahrhunderts n. Chr. - die vermuteten Wurzeln des

bösen Triebes freilegen, seine eigentliche mythologische Beschaffenheit

beschreiben, um dann die rabbinischen Intentionen aufzudecken,
die zur Ausgestaltung dieser Denkfigur geführt haben. Ein kleiner
Ausblick auf die Triebtheorie Sigmund Freuds, welche von der talmudischen

Topik des bösen Triebes nicht unberührt ist, soll die Überlegungen

zu dieser bemerkenswerten Vorstellung rabbinischer Anthropologie
abrunden.

Der Ursprung des bösen Triebes:
eine Herleitung aus der Hebräischen Bibel?

Ältere und traditionelle Studien zum bösen Trieb2 verbinden ihn durchaus

berechtigt mit dem hebräischen Verb IS1, was 'schaffen', 'bilden'
oder das 'Formen' des Töpfers bedeutet, und im zweiten Schöpfungsbericht

verwendet wird, in dem es heisst: Und Gott der Herr bildete
("lüPP) den Menschen aus Staub der Ackererde (Gen 2,7). Die talmudischen

Weisen führen die Wurzeln des bösen Triebes denn auch auf
diesen biblischen Vers zurück, unter ihnen Rav Nachman, wenn er sagt
(bBer 61a):
Rav Nachman Ben Rav Chisda tmg vor: Weshalb steht im Vers (Gen 2,7) Und
Gott bildete ("IX"!) den Menschen [das Wort] "ixm mit zwei Jud (")? - Weil der
Heilige, gepriesen sei Er, zwei Triebe erschuf, einen guten Trieb und einen
bösen Trieb.

Damit argumentiert Rav Nachman nicht auf der Ebene des Literalsinns,
indem er einfach auf den Inhalt der Schaffung Adams im Zusammenhang

der betreffenden Gen-Stelle eingehen würde, vielmehr gründet er
sein Argument auf die spezifische Orthographie des Verbes "PP,1, welche

an dieser Stelle den Konsonanten Jod doppelt anführt, während
dieselbe Form andernorts nur mit einem Jod geschrieben steht - so etwa

2 Susanne Plietzsch, Das Böse ist ausser Kontrolle, in: Kirche und
Israel 17 (2002), S. 115-132; Ephraim E. Urbach, The two Inclinations, in:
DERS., The Sages. Their Concepts and Beliefs, transi. 1. ABRAHAMS, 2 Bde,
Jerusalem 1975 Bd. I, S. 471-483, Bd. II, S. 893-899; Art. Good and Evil
Inclination, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 8, Jerusalem 21971, Sp. 1318-1319;
Jacob Hamburger, Die Lehre vom Bösen und vom Guten nach dem
Talmud und den Midraschim, in: Allgemeine Zeitung des Judentums Nr. 50

(1858), S. 690-695; Nr. 51 (1858), S. 708-710; Nr. 8 (1859), S. 113-116; Nr.
29 (1859), S. 419-422.

19



bei der Schaffung der Tiere in Gen 2,19, woraus die Rabbinen denn
auch konsequenterweise schliessen, dass die Tiere keinen bösen Trieb
hätten. Was die Beschaffenheit des Menschen betrifft, so klaffen alttes-
tamentliche und talmudische Aussage inhaltlich deutlich auseinander,
denn nirgendwo spricht die Bibel davon, dass die menschliche Neigung
zum Bösen ein direktes Produkt göttlichen Schaffens sei, und an keiner
Stelle gilt der Mensch als genuin böse, im Gegenteil, laut dem ersten

Schöpfungsbericht sind alle Werke Gottes gut, während Rav Nachman
im vorliegenden Talmud-Ausschnitt unumwunden postuliert, dass der
Mensch - zumindest zur Hälfte - böse geschaffen sei.3

Die zweite Paradestelle, welche wiederholt als Brücke von der
biblischen zur rabbinischen Anthropologie dient, entstammt dem Rahmen
der Sintfluterzählung, genauer dem resignierten göttlichen Urteil über
die menschliche Spezies in Gen 6,5 und 8,21. Als Illustration hier die
letztere Passage (Gen 8,20-22):

(20) Und Noah baute dem Herrn einen Altar und nahm von all den reinen
Tieren und von all den reinen Vögeln und brachte Brandopfer dar auf dem
Altar. (21) Und der Herr roch den Wohlgeruch, und der Herr sprach in seinem
Herzen: Ich werde die Erde nicht noch einmal verfluchen um des Menschen
willen, denn das Sinnen (IX1) des Herzens des Menschen ist böse von seiner
Jugend an, und ich werde nicht noch einmal alles Lebendige schlagen, wie ich
es getan habe. (22) Solange die Erde besteht, werden Aussaat und Ernte, Kälte
und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht nicht aufhören.

In dieser negativen Einschätzung der menschlichen Natur fällt der
Ausdruck yeser, ein vom oben behandelten Verb TT abgeleitetes Nomen,
was hier zunächst mit 'Sinnen' wiedergegeben ist. Der spätantike Gen-

Kommentar nimmt denn auch den Sintflutbericht auf, um ihm sein ebenso

negatives Menschenbild an die Seite zu stellen (BerR XXXIV, 10):

Antoninus fragte unseren Rabbi, er sagte zu ihm: Wann wird der böse Trieb
(inn nx1) in den Menschen gelegt, wenn er aus dem Bauch seiner Mutter
herauskommt, oder bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt? Er
[Rabbi] antwortete: Bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt.
Jener [Antoninus] erwiderte: Nein, denn wenn er [der böse Trieb] in ihn [den
Menschen] gelegt würde, bevor er aus dem Bauch seiner Mutter herauskommt,
würde er ihre Eingeweide durchwühlen und gewaltsam herauskommen. Rabbi
stimmte ihm zu, denn seine [Antoninus'] Meinung ist im Einklang mit der
Heiligen Schrift, wie es heisst (Gen 8,21): Denn der Trieb (IX1) des Herzens
des Menschen ist böse von seiner Jugend an. Rav Judan sagte: Von seiner

3 Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Schafft Gott das Böse? Schöpfung
und Sündenfall biblisch, talmudisch und kabbalistisch gelesen, in: Judaica 59

(2003), S. 129-143.

20



Jugend an - von der Stunde an, da er geschüttelt wurde ("im), um aus
dem Bauch seiner Mutter herauszukommen.

Ähnlich wie im talmudischen Kommentar zur biblischen Schaffung des

Menschen, steht auch hier die midraschische Auslegung auf der Ebene
des Literalsinns in offenem Widerspruch zur biblischen Vorlage: Denn
während Gott angesichts der Sintflut davon spricht, dass der Mensch
eine gewisse Neigung zum Bösen „von seiner Jugend an" habe,
betrachten die Rabbinen im vorliegenden Midrasch den bösen Trieb als

eine dem Menschen von seiner Entstehung an innewohnende Veranlagung.

Rabbi - gemeint ist der als Redaktor der Mischna geltende Jehu-
da ha-Nasi - wähnt diesen Trieb zunächst schon bei der Zeugung, lässt
sich dann aber von Antoninus überzeugen, dass der böse Trieb erst bei
der Geburt in den Menschen gelegt werde, was Rav Judan schliesslich
mit einem Wortspiel stützt, indem er das Nomen nniw (Jugend), mit
der homonymen Wurzel "lin, die im Nifal 'schütteln' bedeutet, verbindet

und dies in dem Sinne auflöst, dass die oniM die Lebensphase
bedeute, in welcher der Mensch (aus dem Bauch der Mutter) geschüttelt
werde: also die Geburt. Dennoch bleibt die Diskrepanz zwischen Bibel
und Midrasch augenfällig und es mag deshalb kein Zufall sein, dass

nicht ein Rabbine, sondern ein Fremder, ein Kaiser, Antoninus,4 diese

Meinung einbringt.
Dass die Diskrepanz zwischen biblischem und rabbinischem

Menschenbild zunächst nicht weiter auffällt, liegt an dem gemeinsamen
Begriff yeser, der nun allerdings vom biblischen zum Mischna-Hebräi-
schen eine deutliche semantische Wandlung durchläuft,5 denn während
die insgesamt neun alttestamentlichen Belege yeser als Ergebnis einer
handwerklichen Tätigkeit oder eines menschlichen Geschöpfes im Sinne

von formatio als 'Gebilde' oder 'Beschaffenheit' ausweisen,6 bedeu-

4 Bei Antoninus handelt es sich kaum um eine konkrete historische Person,
sondern eher um eine literarische Figur, da einige Kaiser in der Folge des
Antoninus Pius (138-161) den Beinamen 'Antoninus' getragen haben. Ähnlich
wie die 'Matrone', der 'Epikuräer' oder der 'Philosoph' gehört wohl auch
Antoninus zu dem Akteurenkreis, der im talmudischen Schrifttum dann auf den
Plan gerufen wird, wenn besonders heikle oder ketzerisch anmutende Fragen
aufgeworfen werden.

5 Zum Verb "IX1 und zum Nomen yeser vgl. B. Otzen, Art. IX1, in:
Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament, Bd. 3, Stuttgart 1982, Sp. 830-839.

6 Gen 6,5; 8,21; Dtn 31,21; Jes 26,3; 29,16; Hab 2,18; Ps 103,14; I Chr
28,9; 29,18.

21



tet yeser seit tannaitischer Zeit 'Trieb' - deshalb auch die unterschiedliche

Übersetzung in den beiden obigen Zitaten, je nachdem ob Gen 8,21
als eigenständiger biblischer Text oder als Zitat in einem rabbinischen
Kontext steht. Im frühjüdischen Schrifttum lässt sich der Weg von der
'Beschaffenheit' zum 'Trieb' ziemlich genau nachzeichnen, denn
bereits Ben Sira (um 190 v.Chr.) tendiert dazu, yeser als etwas Triebhaftes

zu verstehen,7 und unter den Qumran-Texten findet sich ein Psalm,
der meines Wissens erstmals die Verbindung mn "P\ 'böser Trieb', als

feste Grösse verwendet, und diese bezeichnenderweise zusammen mit
Satan anführt.8

Vergleichbar mit der Bezeichnung Satan, die in der Hebräischen Bibel

vom Nomen mit der Bedeutung 'Befeinder' oder 'Ankläger' zu
einer eigentlichen allegorischen Figur diabolischen Charakters
heranwächst,9 lässt sich auch beim inn tür eine Tendenz zur Allegorisierung
feststellen, die sachlich noch deutlich zutage treten wird, sich zunächst
aber auch sprachlich manifestiert, indem die frühen Belege noch
mehrheitlich von einem snn TT sprechen, einem unbestimmten 'bösen

Trieb', die späteren Belege jedoch, namentlich von amoräischer Zeit
an, von dem mn ~P\ dem bösen Trieb an sich.1"

7 Im Zusammenhang mit dem freien Willen des Menschen schreibt Ben
Sira (15,14): „Gott hat von Anfang an den Menschen geschaffen und ihn der
Hand des Feindes überlassen, ihn in die Hand seines Triebes (nr1) gegeben."
Zum hebräischen Wortlaut des Verses vgl. Moshe Zwi Segal, nto p ~idd

htm, Jerusalem 1972, S. 95.
K

11 QPsaPlea 19,15.16: „Lass Satan nicht über mich herrschen, und einen
unreinen Geist, Schmerz und bösen Trieb (snn nn) lass nicht von mir Besitz
ergreifen." Ediert, ins Englische übersetzt und kommentiert von JAMES A.
Sanders, The Psalms Scroll of Cumran Cave 11, Oxford 1965 Discoveries
of the Judaean Desert of Jordan, Bd. IV), S. 40,76-79; paläographisch lässt
sich das Manuskript in die erste Hälfte des ersten Jahrhunderts n.Chr. datieren.

9 Besonders deutlich wird der Übergang vom Nomen 'Feind' zum Namen
'Satan' im Kontext der Volkszählung Davids, I Chr 21,1, wo Satan in der
Rolle des personifizierten Bösen keinen Artikel trägt und den 'Zorn des

Herrn' aus der Parallelstelle II Sam 24,1 ersetzt; vgl. K. Nielsen, Art. piff,
in: Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament, Bd. 7, Stuttgart 1993, Sp.
745-751 ; PEGGY L. Day, An Adversary in Heaven. Satan in the Hebrew Bible,
Atlanta 1988.

10 Im Gegensatz dazu heisst der 'gute Trieb', den die Rabbinen kaum
behandeln, grammatikalisch unbestimmt 3TO 12'', woraus man wohl ableiten kann,
dass die Wendung mn HT keine Constructus-Verbindung im Sinne eines
'Trieb des Bösen', sondern ein Name mit attributivem Adjektiv darstellt. Wtir-

22



Damit zurück zur Tatsache, dass das biblische und das rabbinische
Bild des Menschen in mehr als einer Hinsicht auseinanderklaffen: Nicht
nur, dass die Rabbinen den Menschen als explizit mit Bösem geschaffen

betrachten und dieses Böse als ihm genuin inhärent erklären, sie

gehen - im Gegensatz zur Hebräischen Bibel - auch von einer
grundsätzlichen Zweiteilung des menschlichen Herzens aus. Als locus classi-

cus dazu steht der Kommentar der Mischna zu Dtn 6,5 (mBer IX,5):
Der Mensch ist verpflichtet, für das Böse ebenso zu preisen wie für das Gute,
wie es heisst (Dtn 6,5): "Und du sollst den Herrn deinen Gott lieben mit
deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele und mit all deiner Kraft." Mit
deinem ganzen Herzen: mit beiden Trieben, mit dem guten Trieb und mit dem
bösen Trieb. Und mit deiner ganzen Seele: Selbst wenn man dir das Leben
nimmt. Und mit all deiner Kraft: Mit deinem ganzen Eigentum.

Diese Deutung von Dtn 6,5 hat im Judentum bis heute eine geradezu
dogmatische Verbindlichkeit:" Die Dreierreihe 'Herz-Seele-Kraft'
wird von den Tannaiten nicht einfach als rhetorische Synonymkette
aufgefasst, sondern mit klar abgegrenzten Inhalten verbunden, indem
die Kraft (T1X3) auf den Einsatz finanzieller Güter, die Seele (L'D!) auf
den Einsatz des Lebens, das Herz (33b) schliesslich auf die beiden Triebe

verweist, den guten Trieb und den bösen Trieb. Dabei machen sich
die Rabbinen exegetisch den Umstand zunutze, dass hier für das

Nomen 'Herz' nicht das häufigere 3b steht, sondern die seltenere Form
derselben Wurzel 33b mit dem verdoppelten Konsonanten Beth, und

folglich betrachten sie die Reduplizierung des Buchstabens als Zeichen
für die beiden Triebe. Damit, dass diese Auslegung an prominentester
Stelle der Liturgie, nämlich im Rahmen des Shmac Israel und damit des

täglichen Gebetes einsetzt, erlangt sie eine optimale Verbreitung,
gehört schlechthin zum jüdischen Allgemeinwissen und kehrt mithin in
verschiedenen Variationen wieder, so beispielsweise im Babylonischen
Talmud (mBer 61a):
Rav sagte: Der böse Trieb gleicht einer Fliege und sitzt zwischen den beiden
Öffnungen seines Herzens, denn es heisst (Qoh 10,1): Tote Fliegen machen

de nr als einfaches Nomen betrachtet, müsste er ebenfalls einen Artikel
tragen, mithin inn "ISM genannt werden, was aber nicht der Fall ist. Somit ist bei
Satan und yeser eine vergleichbare sprachliche und sachliche Entwicklung
anzunehmen.

" Zu den traditionellen Kommentaren von Dtn 6,5 aus verschiedensten
Epochen vgl. Joseph Herman Hertz, Pentateuch und Haftaroth. Hebräischer
Text und deutsche Übersetzung mit Kommentar, Bd. 5: Deuteronomium, Basel
/ Zürich 1995, S. 84-87 Neudruck der Ausgabe Berlin 1937-1938).

23



stinkend und gärend das würzige Öl. Und Samuel sagte: Er gleicht dem Weizen

(Htm), wie es heisst (Gen 4,7): Vor der Tür lagert die Sünde (riKün).

Erneut entwerfen hier die Rabbinen das Bild eines zweigeteilten
Herzens: Einerseits hat es zwei Öffnungen, und andererseits besteht es aus
zwei Substanzen, einer an sich guten Grundsubstanz (dem würzigen
Öl), welches indes vom bösen Trieb (sprich: der toten Fliege) verdorben

wird. Auffällig in Mar Samuels Argumentation ist die Metaphernwahl

für den bösen Trieb, leitet sie der amoräische Lehrer doch aus
dem Kontext von Kains Brudermord und auf der Basis eines Wortspiels
zwischen nxon (Sünde), und nom (Weizen), ab: als ob der böse Trieb
dem Menschen so unveräusserlich wäre wie das tägliche Brot, und
nicht zuletzt haftet dem Bild des Gärens eine gewisse Dynamik inne.
Inwiefern diese Aspekte den bösen Trieb charakterisieren, wird später
noch zu klären sein.

Vorerst beschäftigt jedoch die grundsätzliche Spaltung des
Menschen in Gut und Böse, welche die Rabbinen immer wieder postulieren.
Während in der Hebräischen Bibel die Trennlinie zwischen Gut und
Böse prinzipiell zwischen guten und bösen Menschen verläuft,
zwischen saddiqim und resaim, zwischen Gottesfürchtigen und Gottlosen,
so verläuft sie im talmudischen Schrifttum mitten durch das menschliche

Herz, in welchem der gute Trieb unablässig mit dem bösen Trieb
ringt. Alttestamentlich gilt das Herz - mit 858 Belegen der häufigste
anthropologische Begriff überhaupt - als das Zentrum des Menschen an

sich, als Sitz von Verstand und Vernunft, als Ort von Überlegung und
Entschluss, von Sensibilität und Emotionalität und ebenso als Raum,
der Gewissen und Geheimnisse birgt.12 Das Herz als Schauplatz zweier
sich unablässig bekämpfender Triebe aber ist dem biblischen Denken
nicht eigen.

Wenn nun nicht die Hebräische Bibel dem rabbinischen Triebkonzept

Pate gestanden hat, wer dann? Angesichts des hellenistischen Um-

12 Silvia Schroer & Thomas Staubli, Ein Herz mit Verstand, in: dies.,
Die Körpersymbolik der Bibel, Darmstadt 1998, S. 45-60; MOTOSUKE OGUSHI,
Ist nur das Herz die Mitte des Menschen?, in: Frank Crüsemann / CHRISTOPH

HARDMEIER & Rainer Kessler (eds.), Was ist der Mensch? Beiträge
zur Anthropologie des Altert Testaments, Hans Walter Wolffzum 80. Geburtstag

München 1992, S. 42-47; Adrian Schenker, Die Tafel des Herzens, in:

Vierteljahresschrift für Heilpädagogik und ihre Nachbargebiete 48 (1979), S.

236-250; Hans Walter Wolff, leb(ab) - der vernünftige Mensch, in: ders.,
Anthropologie des Alten Testaments, Gütersloh 2002 (1973), S. 68-95.

24



feldes, in welchem die Juden der Spätantike lebten, liegt es auf der
Hand, die namhaften anthropologischen Modelle der klassischen Antike

zum Vergleich heranzuziehen. Seit den Arbeiten von Saul Lieber-
man und David Daube tritt der hellenistische Einfluss auf das rabbini-
sche Schaffen immer deutlicher zutage,13 und gerade die Anthropologie
kann hier als Beispiel dienen, genauer: Piatos Entwurf des Menschen.

Auf welchen Wegen die griechische Philosophie den jüdischen Weisen

zukam, muss an dieser Stelle offen bleiben, ob durch das Studium
gewisser Primärquellen oder mittels popularisierter Überlieferungen.
Ein heutiger Vergleich legt auf jeden Fall die Parallelen zu Piatos 77-

maios und Phaidros nahe. So unterscheidet Plato in seinem Timaios die
verschiedenen Seelenbereiche des Menschen, wobei sich der unsterbliche

Teil der Seele im Kopf, der sterbliche Teil im Rumpf befindet.
Dieser sterbliche Teil wiederum zerfällt in einen männlichen und einen

weiblichen Bereich, den das Zwerchfell teilt. Nun hat der männliche
Seelenteil die Aufgabe zwischen der göttlichen Vernunft und den
weiblichen Begierden zu vermitteln, wobei dem Herzen als Knotenpunkt des

Körpers diese Vermittlungstätigkeit als einem Regulativ zwischen Gut
und Böse zukommt. In ein eingängiges Bild fasst Plato seine Seelenlehre

dann im Phaidros, wo er im Kontext einer Diskussion über Verliebtheit

und Eros den 'Seelenwagen' anführt:

13 Günter Stemberger, Griechisch-römische und rabbinische Hermeneutik,

in: Communio Viatorum 41 (1999), S. 101-115; Erich Gruen, Heritage

and Hellenism: The Reinvention ofJewish Tradition, Berkeley 1998; Lee
I. Levine, Judaism and Hellenism in Antiquity: Conflict or Confluence!, Seattle

1998; Philip S. Alexander, Quid Athenis et Hierosolymis? Rabbinic
Midrash and Henneneutics in the Graeco-Roman World, in: Philipp R. Davies
& R. T. WHITE (eds.), A Tribute to Geza Vermes - Essays on Jewish and
Christian Literature and Histoiy, Sheffield 1990, 101-124; Martin Hengel,
Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonderer
Berücksichtigung Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tübingen 31988

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament; Bd. 10); Saul
LlEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine. Studies in the Literary Transmission

Beliefs and Manners ofPalestine in the I Century B.C.E.-IV Century C.E.,
New York 1962; DERS., Greek in Jewish Palestine. Studies in the Life and
Manners of Jewish Palestine in the II-IV Centuries C.E., New York 1965

(1942); David Daube, Texts and Interpretation in Roman and Jewish Law, in:
Jewish Journal ofSociology 3 (1961), S. 3-28; Erwin R. Goodenough, Jewish

Symbols in the Greco-Roman Peroid, 13 vols., Princeton, 1953-1968;
David Daube, Rabbinic Methods of Interpretation and Hellenistic Rhetoric,
in: Hebrew Union College Annual 22 (1949), S. 239-264.

25



Wie ich im Anfang dieses Mythos jede Seele in drei Teile zerlegt habe, nämlich

zwei rossgestaltige Gebilde und zum dritten das eines Wagenlenkers, so
soll das auch jetzt noch gelten. Von den Rossen, sagten wir, ist eines gut, das
andere nicht. Doch worin die Trefflichkeit des guten und die Schlechtigkeit
des schlechten bestehe, das haben wir nicht erklärt. Aber jetzt wollen wir es

sagen. Nun, das eine, das die bessere Stelle einnimmt, ist von geradem Wüchse,

fein gegliedert, hochnackig, mit gebogener Nase, von weisser Farbe,
schwarzäugig, ehrliebend mit Besonnenheit und Schamgefühl, richtiger
Meinung vertraut, und ohne Schläge zu brauchen wird es allein durch Anruf und
Zuspruch gelenkt; das andere dagegen ist krumm, massig, ein Blendling
verschiedenster Rassen, starknackig, von kurzem Hals und stumpfer Nase, von
schwarzer Farbe, mit blaugrauen, rot unterlaufenen Augen, der Frechheit und
Flunkerei vertraut, zottig um die Ohren, schwerhörig und nur der Peitsche und
den Stacheln fügt es sich notdürftig. Wenn nun der Lenker, nachdem er das

Liebesantlitz erblickt und durch seine Anschauung die ganze Seele sich
durchwärmt hat, von den Stacheln kitzelnden Verlangens gespornt wird, dann
hält das dem Lenker gehorsame Ross, das wie immer auch jetzt durch Scham
sich meistern lässt, selbst an sich, um nicht loszuspringen auf den Geliebten;
das andere aber kehrt sich jetzt nicht länger an Lenkstacheln und an Peitsche,
sondern in gewaltsamen Sprüngen stürzt es auf sein Ziel zu und zwingt den

Spanngenossen und den Lenker, denen es alle mögliche Not bereitet, zu dem
Geliebten hinzugehen und der Liebesgunst Erwähnung zu tun. Anfangs
widerstreben die beiden voll Unwillens, im Gedanken, dass sie zu etwas Schrecklichem

und Bösem gezwungen werden sollen: schliesslich aber, wenn des Übels
kein Ende ist, lassen sie sich mitreissen, nachgebend und einwilligend, das

Gebotene zu tun. Und so kommen sie hin und schauen des geliebten Knaben
leuchtendes Angesicht.14

Sachlich dem rabbinischen Konzept vom bösen und vom guten Trieb,
die den Menschen in seinem Innersten umtreiben, sehr nahe, skizziert
hier Plato den Wagenlenker, der zwei Pferde unterschiedlichster
Beschaffenheit zügeln muss: das böse Pferd der Begierde und das gute
Pferd der Besonnenheit und Standhaftigkeit. Bei aller Überzeichnung
der beiden Pferde - das gute ein Schimmel, das böse tiefschwarz -
verfällt Plato in keiner Weise einer Schwarz-Weiss-Malerei, ist doch

bemerkenswert, dass das schwarze Pferd der Agens der Handlung ist,
ohne den das Handlungsziel (der geliebte Knabe) nicht erreicht würde.

Doch vorerst zurück zu den Rabbinen: Der dualistische Ansatz
talmudischer Anthropologie scheint mithin nicht unerheblich von platonischem

Denken durchdrungen, sodass man bei der rabbinischen
Argumentation eine methodisch-wörtliche von einer ideologisch-sachlichen
Ebene unterscheiden kann, denn während die talmudischen Weisen ihr

14 Platon, Sämtliche Dialoge, ed. O. Apelt, Bd. II, Hamburg 1988, S. 69-70.

26



Modell vom snn "IV und 31ü "UP an der Tora festmachen und damit die

Anbindung an das biblische Erbe garantieren, führen sie doch gleichzeitig

ein neues Denkmodell in die jüdische Tradition ein.

Die Konturen des bösen Triebes

Wie sind guter und böser Trieb beschaffen? In welcher Gestalt treten
sie auf? Wie leiten sie, oder wozu verleiten sie den Menschen?

Um es gleich vorwegzunehmen: Dem guten Trieb ist eine literarische

Karriere gänzlich versagt, und bei seinen wenigen Auftritten
kommt ihm lediglich der Part zu, den eigentlichen Protagonisten des

Geschehens, nämlich den bösen Trieb, besser in Szene zu setzen. Zahlreich

und über das ganze rabbinische Schrifttum verstreut sind denn
auch die Passagen zum snn 12T, wobei namentlich zwei Stellen eine

gewisse Bündelung des Materials vornehmen: einerseits der Midrasch
in BerR XXII, der den Brudermord Kains an Abel von Gen 4 kommentiert,15

andererseits der Babylonische Talmud in bSuk 52a-52b, wo die
Triebthematik mit Überlegungen zum Messias verwoben ist, denn bei
aller Meinungsverschiedenheit herrscht doch Einigkeit darüber, dass

mit dem Kommen des Messias der böse Trieb seine Macht über den

Menschen verliere; nachdem er zusammen mit dem Satan im Endgericht

gegen den Menschen Zeugnis abgelegt habe, werde es ihn in der
kommenden Welt nicht mehr geben. Aus der Fülle des Materials zum
Inn 12P hier eine Auswahl der rabbinischen Diskussionen.

Bereits beim obigen Vergleich Mar Samuels zwischen dem bösen
Trieb und dem Weizen, ebenso wie bei Piatos Temperament des

steifnackigen (Seelen-)Pferdes hat sich die Frage gestellt, ob es sich beim
Jezer ha-ra' - bei aller Abwertung - nicht auch um eine lebensnotwendige

Kraft handle, ein Paradox, das der Gen-Midrasch auf folgende
Weise zu lösen versucht (BerR IX,7):
Rav Nachman sagte im Namen des Rav Samuel: Siehe, es war sehr gut - das
ist der gute Trieb, und siehe, es war sehr gut (Gen 1,31) - das ist der böse
Trieb. - Der böse Trieb soll sehr gut sein? Wirklich? - Wenn der böse Trieb
nicht wäre, würde der Mensch kein Haus bauen, keine Frau heiraten, keine
Kinder zeugen und keinen Handel treiben. Und so sagt Salomo (Qoh 4,4): Und
ich sah, dass alles Mühen und alles Gelingen nur Eifersucht des einen gegen
den andern ist.

15 Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Das Böse an Kains Tür. Die Erzählung

von Kain und Abel in der jüdischen Literatur, in: Kirche und Israel 19

(2004), S. 164-181.

27



Nicht zufällig bindet Rav Nachman den bösen Trieb in die optimistische

Sicht des ersten biblischen Schöpfungsberichtes ein, demgemäss
alles gut geschaffen ist. Am Ende des sechsten Tages, nach der Schaffung

des Menschen lässt sich Gott bekanntlich - wie im obigen Mid-
rasch zitiert - sogar zu der Beurteilung „sehr gut" hinreissen. Rav
Nachman ist mithin bemüht, die offensichtliche Spannung zur rabbini-
schen, ungleich pessimistischeren Sicht abzubauen: einerseits innerbiblisch

mit dem Gegenzitat des skeptischen Kohelet, andererseits mit dem
rabbinischen Methodenschritt des Ribbui, der 'Vermehrung', der kleine
Füllwörter - wie hier in Gen 1,31 das 'und' - als Vehikel einer verborgenen

Botschaft versteht, was Rav Nachman im vorliegenden Fall als

den bösen Trieb entschlüsselt, der sich, getarnt mit dem kleinen Wörtchen

-1, 'und', schon zu Urbeginn in die Schöpfung, genauer in den
Menschen eingeschlichen hatte. Relevant ist weniger der methodische
Schritt als vielmehr die Aussage, attestiert doch Rav Nachman in seiner

Argumentation dem bösen Trieb eine unabdingbare Tatkraft in einem

guten Sinn: Aktivität und Kreativität, ohne die Existenz und Zivilisation

unmöglich wären. In der Verlängerung dieser Aussageintention ist
denn auch die ebenfalls paradox scheinende Aussage eines ungenannten

Sprechers im Dialog mit dem babylonischen Amoräer Abbaje zu
verstehen (bSuk 52a):

Ein alter Mann kam und lehrte vor ihm [vor Abbaje]: Wer grösser ist als sein
Nächster, dessen Trieb ist auch grösser.

Gemäss diesem Ausspruch sieht der anonyme Sprecher im (bösen)
Trieb eine Art Motor der Natur, einen Genius des Schaffens, der speziell

den tatkräftigen Menschen umtreibt, kann doch dessen Betriebsamkeit

nicht zuletzt auf Kosten seines Mitmenschen gehen, sein Engagement

nur einen Schritt weg vom Fanatismus liegen.
Doch bevor die Überlegungen zum bösen Trieb in solche Verästelungen

führen, vorerst seine eher lapidare Wirkungsform, allem voran
die sexuelle Anfechtung (bAZ 17a/b):

Rav Chanina und Rav Jochanan befanden sich einst auf einem Weg. Da
gelangten sie an zwei Strassen, von denen die eine zur Tür eines Götzentempels

und die andere zur Tür eines Bordells führte. Da sprach der eine zum
anderen: Wir wollen lieber über die Türe des Götzentempels gehen, dessen
Trieb geschlachtet ist. Der andere aber sprach zu ihm: Wollen wir lieber über
die Tür des Bordells gegen und unseren Trieb besiegen, damit wir die
Belohnung erhalten?!

Die unselige Strassenkreuzung, an die sich die beiden Rabbinen hier
verirrt haben, ruft den (bösen) Trieb gleich doppelt auf den Plan: Bor-

28



dellbesuch oder Eintritt in den fremden Tempel. Laut den Akteuren gilt
der Glaubensabfall indes als überwunden, sodass nur die weibliche
Verlockung eine ernsthafte Prüfung darstellen kann, der sie sich
deshalb heldenhaft aussetzen wollen, um den Lohn für ihre Standhaftigkeit
(in der kommenden Welt) zu erhalten. Sei's! Wie die beiden dies

bewerkstelligen wollen, möge an dieser Stelle noch dahingestellt sein.

Nicht alle talmudischen Weisen teilen indes die Meinung von Rav
Chanina und Rav Jochanan, dass der böse Trieb oder einzelne
Verlockungen, zu denen er verleiten will, ,geschlachtet' werden können,
vielmehr scheint seine Gefährlichkeit gerade darin zu bestehen, dass er
sich anfänglich in hannloser Pose im Hintergrund hält, dann aber die
Bühne für sich allein beansprucht (bSchab 105b):

Rabbi Simon Ben Eleazar sagte im Namen des Chilpha Bar Agra, der es im
Namen des Rabbi Jochanan Ben Nuri gesagt hat: Wenn jemand in seiner Wut
Kleider zerreisst, Gefässe zerschlägt oder Münzen hinwirft, so sei es in deinen
Augen, als treibe er Götzendienst. Denn dies ist eben die Kunst des bösen
Triebes: Heute sagt er zu ihm, tue dies, morgen sagt er zu ihm, tue jenes, bis er
zu ihm sagt, geh, treibe Götzendienst, und dieser geht dann und tut dies. Rav
Abin sagte: Darauf deutet folgender Schriftvers (Ps 81,10): "Es soll in dir kein
anderer Gott sein, und einen fremden Gott sollst du nicht anbeten." Was ist das

für ein fremder Gott, der im Körper des Menschen wohnt? Sag: Das ist der
böse Trieb!

Äussert sich der böse Trieb in diesem Text eingangs als simpler
Jähzorn, so verleitet er anschliessend zum schlimmst möglichen Szenario

an sich, nämlich zur Abkehr vom Gott Israels und von der jüdischen
Gemeinschaft, entpuppt sich am Ende gar als fremder Gott. Rav Abins
Schlussvotum stattet den Zusammenhang zwischen snn "UT und fremdem

Gott zudem mit einer Doppelbödigkeit aus, die Anlass zu weiterer
Beunruhigung gibt. Nicht nur, dass, wer ausser sich ist, sich von Gott
entfernt, eventuell sogar einem fremden Gott dient, viel gravierender:
Dieser fremde Gott ist in der Gestalt des bösen Triebes tief im
menschlichen Innern eingenistet. Die vorliegende talmudische Passage legt
mithin den Mechanismus frei, in dem die grösste Gefahr des bösen
Triebes besteht, nämlich die unkontrollierbare Dynamik vom Belanglosen

zum Desaströsen. In einer ganzen Bildkette malt der Midrasch diesen

Gedanken weiter aus (BerR XXII,6):
Anfangs ist der böse Trieb so schwach wie eine Frau, nachher aber wächst er
und wird wie ein Mann. Rabbi Aqiva sagte: Anfangs gleicht er dem Faden
eines Spinngewebes, am Ende wird er so stark wie ein Schiffstau; dies ist es,
was geschrieben steht (Jes 5,18): "Wehe denen, welche die Sünde mit Stricken

29



des Frevlers und das Vergehen wie mit Wagenseilen herbeiziehen." Rabbi
Isaak sagte: Anfangs spielt er den Wanderer, hernach aber den Hausherrn.

Von der schwachen Frau zum starken Mann, von der Spinnwebe zum
Schiffstau, vom Gast zum Hausherrn schwingt sich der böse Trieb auf,
wenn einmal entfesselt und nicht von Anfang an in seine Schranken

gewiesen. Die Dimensionen seiner Zerstörung reichen demzufolge weit
über den moralischen Zerfall des Individuums hinaus und bestimmen

genauso den Lauf historischer Ereignisse (bSuk 52a):

Die Rabbanan lehrten (Joel 2,20): Den Versteckten werde ich von euch entfernen,,

das ist der böse Trieb, der im Herzen der Menschen versteckt ist; und in
ein dürres und ödes Land Verstössen, zu einem Ort, wo keine Menschen sich
aufhalten, die er reizen könnte; seine Vorhut in das Ostmeer, er richtete seine

Augen auf den Ersten Tempel, zerstörte ihn und tötete alle Schriftgelehrten,
die da waren; und seine Nachhut in das Westmeer, er richtete seine Augen auf
den Zweiten Tempel, zerstörte ihn und tötete alle Schriftgelehrten, die da waren;

dass Gestank von ihm aufsteigen und Modergeruch von ihm emporsteigen
soll, er lässt die weltlichen Völker und reizt die Feinde Israels; denn er hat
Grosses verübt. Abbaje sagte: Am allermeisten bei den Schriftgelehrten.

Der vorliegende Passus verwebt die Aussagen über den bösen Trieb mit
einem prophetischen Aufruf zur Busse (Joel 2,20), welche im
biblischen Kontext Gott von seinem Urteil abhalten soll, Zion zu zerstören.
Die Rabbinen, die inzwischen anders als der alttestamentliche Joel die

Zerstörung Jerusalems vor Augen haben, machen nun den bösen Trieb
für den Untergang der Stadt durch Nebukadnezar 586 v.Chr. und durch
Titus 70 n.Chr. verantwortlich. Doch trotz dieser scheinbaren Vernichtung

von Aussen, verbirgt sich der böse Trieb wiederum im Inneren des

Menschen, denn erstaunlicherweise werden weder Babylonier noch
Römer beschuldigt, sondern die Rabbinen selber, umschreiben doch die

„Feinde Israels" in chiffrierter Form Israel selber: Der böse Trieb setzt

demzufolge sein Zerstörungswerk namentlich bei den Juden an und -
laut Abbajes Votum - namentlich bei den jüdischen Weisen. Auf ihnen
lastet die ganze Verantwortlichkeit. Wie sollen sie diese tragen?

Bevor nach Antworten auf diese Frage gesucht wird, ein zusammenfassender

Blick zurück: Gemäss rabbinischer Auffassung ist der böse

Trieb die zerstörerische Macht schlechthin, die Gott in der Urzeit der

Schöpfung und zu Beginn jeder menschlichen Kreatur in den Menschen

geschaffen hat, der Mensch ist mithin - entgegen der Sicht in der Gen -
nicht einfach gut, sondern ebenso genuin böse geschaffen. Damit
zeichnet sich ein erstes Paradox ab, ist doch der böse Trieb eine Kreatur
Gottes und gleichzeitig ein Gegengott, der die göttliche Schöpfung

30



unterminiert. Schon hier zeigt sich, dass die Polarisierung in guten und
bösen Trieb keinesfalls einem simplen Gegensatz zwischen Körper und
Seele entspricht, erstrecken sich seine destruktiven Erscheinungsformen
doch von Jähzorn und weiblicher Verlockung bis hin zu Häresie, Tod
und selbst zum Untergang des jüdischen Staates. Zwar nimmt der böse
Trieb seinen Ausgangspunkt in einem innerseelischen Geschehen, seine

Wirkungen jedoch greifen ins Weltgeschehen ein.
Ein zweites Paradox haftet diesem bösen Trieb an, sozusagen seine

gute Seite, denn er wirkt als Agens der Existenz schlechthin, spornt den
Menschen zur Familiengründung und zum Fortschritt an. Dennoch ist
der snn -|2T grundsätzlich eine fatale Kraft, deren Dynamik primär eine
deletäre Eigendynamik entwickelt, unaufhaltsam vom geringfügigen
Vergehen zur kollektiven Katastrophe. Gefährlich ist der böse Trieb in
erster Linie, weil er sich und seine monströse Zerstörungskraft glänzend

zu tarnen weiss. Wehrt man nicht seinen Anfängen, ist der
Mensch ihm am Schluss gänzlich ausgeliefert. Die Spinnwebe wird
zum Wagenseil, der geduldete Gast schwingt sich zum Hausherrn auf.

Angesichts der Paradoxa und Aporien, welche die gedankliche
Bewältigung des Bösen evoziert, verzichten die Rabbinen darauf, dieses

Böse mittels theoretischer Umschreibungen abzuhandeln, vielmehr
greifen sie zu Bildern und Parabeln, entzieht sich doch das Böse
hartnäckig jeder abstrakten Theoriebildung, ist begrifflich kaum zu bewältigen

(vom Praktischen ganz zu schweigen), während eine komplexe
Bildlichkeit oder ein verschlungenes Narrativ angemessenere
Erklärungsansätze ermöglichen. Damit beschreitet das talmudische Schrifttum

denselben Weg wie der griechische Mythos, welcher das Böse in
der Büchse der Pandora ortet: Pandora, die ,mit allen Gaben Versehene',

die erste Frau, die Zeus als Plage der Menschheit erschaffen hatte,
von zahlreichen Göttern mit den besten Eigenschaften, doch ebenso mit
einer unheilbringenden Büchse ausgestattet. Als Pandora - den

Vorwarnungen zum Trotz - die Büchse öffnete, kamen alle Übel heraus,
welche die Menschheit je plagen würden, und obwohl Pandora ihre
Büchse unverzüglich wieder schloss, konnte sie nicht mehr verhindern,
dass die Übel hinfort die Menschheit allenorts heimsuchten. Einmal
entfesselt, ist dem Bösen nicht beizukommen?!

Wer bezwingt den bösen Trieb? Und wie ist ihm beizukommen?

Die Rabbinen kennen da aber einen Weg. Aus den bisherigen Ausführungen

wird mehr und mehr deutlich, dass das Konzept vom bösen

31



Trieb in erster Linie deshalb auf die Eigenverantwortlichkeit des
Menschen abzielt, weil die talmudischen Lehrer grundsätzlich erzieherische
Intentionen verfolgen. Somit zeigen sie der jüdischen Gemeinschaft
denn auch Möglichkeiten auf, wie den Anfechtungen des bösen Triebes

begegnet werden kann.
Dabei entwickeln einige Rabbinen erstaunlich viel Nachsicht, wenn

beispielsweise Rabbi Simon Ben Eleasar sagt, dass man den Trieb zwar
mit der einen Hand von sich stossen, mit der andern Hand aber zu sich
ziehen solle (bSanh 107b), wohl ein Indiz dafür, dass sich Rabbi Simon
der Gefahr bewusst war, welche ein allzu besessenes Ausblenden des

Bösen in sich bergen kann. Noch einen Schritt weiter als dieser Tannai-
te geht ein paar Generationen später ein offensichtlich lebenserfahrener

Amoräer, der den folgenden - für einen religiösen Erzieher doch eher

ungewöhnlichen - Gedanken ausführt (bChag 16a):
Rav Elea, der Alte, sagte: Sieht jemand, dass sein böser Trieb sich seiner
bemächtigt, so gehe er zu einem Ort, wo man ihn nicht kennt, kleide sich
schwarz, hülle sich schwarz und folge dem Trieb seines Herzens, nur entweihe
er den göttlichen Namen nicht öffentlich.

Einmal mehr beschwört Rav Elea an dieser Stelle die Akzelerationsdynamik

des inn "I2P herauf, die bis zur Schändung des Heiligsten gehen
kann. Ähnlich wie Rabbi Simon vertritt Rav Elea dann die Position,
dass - in einer modernen psychoanalytischen Sprache gesprochen - die
absolute Verdrängung des Triebes zu weit fataleren Folgen führen könne,

als eine harmlose Form von Triebbefriedigung.
Dennoch mag die Mehrzahl der Rabbinen eine solche Position

bestenfalls als Beobachtung am menschlichen Verhalten taxiert haben, die

jedoch mitnichten zum Erziehungsprinzip erklärt werden konnte. So

führt die pädagogische Ausrichtung grundsätzlich in eine andere

Richtung.
Das talmudisch-midraschische Textmaterial hat gezeigt, dass der

böse Trieb sowohl zum Auftakt der Menschheitsgeschichte als auch bei
der Entstehung jedes einzelnen Individuums die Herrschaft über den
Menschen und über den guten Trieb an sich gerissen hat. Ein
Umschwung war und ist indes auf kollektiver wie auf individueller Ebene

möglich. Hier zunächst die massgebliche Wende, die der erste jüdische
Patriarch dem aus den Fugen geratenen Weltenlauf abzuringen
vermochte (BerR XXII,6):
Rav Abba sagte: Der böse Trieb gleicht einem Räuber, welcher lauernd am
Scheideweg sitzt, und sooft ein zagender Reisender vorüberzieht, sagt er: Gib
her, was du bei dir hast! Da ging einmal ein Kluger vorüber. Als er sah, dass

32



dieser keine Chance hatte, ihn zu berauben, fing er an, ihn zu stossen und ihn
zu Boden zu werfen. Ebenso verhält es sich mit dem bösen Trieb, der so viele
Geschlechter zugrunde gerichtet hat: das Geschlecht des Enosch, das
Geschlecht der Zerstreuung und das Geschlecht der Sintflut, bis Abraham, unser
Vater, aufstand. Als er sah, dass er [der böse Trieb] keine Chance gegen ihn
hatte, fing er an, ihn zu stossen und zu Boden zu werfen; dies ist es, was
geschrieben steht (Ps 89,24): "Und ich werde seine Feinde vor ihm zermalmen,
und die ihn hassen, schlage ich nieder."

Im vorliegenden Gleichnis gelingt es dem klugen Abraham, den Räuber
(sprich: den bösen Trieb), der alle vorhergehenden Generationen
terrorisiert hatte, endlich zu überwinden. Zahlreich sind die Variationen
dieses Motivs im talmudischen Schrifttum, gilt doch der Konsens, dass

seit dem Sündenfall Adams die Menschheit über die Generationen hin
dem bösen Trieb hilflos ausgeliefert war, bis Abraham, der erste
Repräsentant des Judentums, zum ersten Bezwinger des bösen Triebes wurde,
oder wie es der Midrasch auf den Punkt bringt (ARN 1,37): „Abraham
hat den bösen Trieb gut gemacht."

Parallel zu diesem Umschwung in der Menschheits- und
Stammesgeschichte gibt es nun auch im Leben eines jedes Juden diese Wende,
die ihm die Überwindung des bösen Triebes möglich macht. Die
entsprechende Passage findet sich im Midrasch zu Qoh 4,13 (Besser ist ein

Jüngling, der dürftig und weise, als ein König, der alt und ein Tor ist,
einer, der sich nicht mehr warnen lässt), eine der wenigen Passagen,
die vom guten Trieb spricht (QohR IV, 13):

Unter dem dürftigen, aber weisen Jüngling ist der gute Trieb zu verstehen.
Warum heisst derselbe aber Jüngling? Weil er im Menschen erst vom
dreizehnten Jahre an sich regt. Warum heisst er dürftig? Weil ihm nicht alle gehorchen.

Warum heisst er weise? Weil er den Menschen den geraden Weg lehrt.
Unter dem alten und törichten König dagegen ist der böse Trieb zu verstehen.
Warum heisst derselbe König? Weil ihm alle gehorchen. Warum heisst er alt?
Weil er dem Menschen von seiner Jugend bis zu seinem Alter zu schaffen
macht. Warum heisst er Tor? Weil er den Menschen den schlechten Weg lehrt,
indem er nicht weiss, wie viel Leid und Schmerzen über ihn kommen und er
sich doch nicht von ihnen warnen lässt.

Noch pessimistischer als die vorausgegangenen Voten äussert sich dieser

Midrasch zur Natur des Menschen, ist doch die doppelte Beschaffenheit

aus gutem und bösen Trieb hier gänzlich vom bösen Trieb
überwuchert, denn erst die Mündigkeit des Dreizehnjährigen in der
jüdischen Gemeinde mag den guten Trieb überhaupt zu wecken. Der
böse Trieb herrscht Zeit seines Lebens im Menschen, der gute Trieb
jedoch regt sich erst mit seiner Bar Mizwa, wenn er das ,Joch des Ge-

33



setzes' auf sich nimmt. Im weiteren Verlauf des Textes weicht der hier
angestellte Vergleich zwischen König (sprich: bösem Trieb) und Jüngling

(gutem Trieb) einem weiteren Vergleich, der kaum zu mehr
Optimismus ermutigt: Wie ein König herrscht der böse Trieb über die 248
Teile des Menschen, der gute Trieb aber ist nichts weiter als ein Gefangener

des Königs (QohR IV, 14; IX,7). Bei einem solchen Prominenzgefälle

verwundert es wiederum kaum, dass dem guten Trieb kaum
Beachtung zukommt - wer kümmert sich um einen Häftling, wenn der

König Hof hält.
Mit Abraham als Vorbild und der Bar Mizwa als Wendepunkt

zeichnet sich nun deutlich die Strategie ab, welche die Rabbinen der

jüdischen Gemeinschaft im Kampf gegen den jnn IX1 vermitteln wollen.

Und ebenso explizit wie eindringlich bringt sie der Babylonische
Talmud zum Ausdmck (bQidd 30b):
Ebenso sprach der Heilige, gepriesen sei Er, zu Israel: Meine Söhne, ich habe
den bösen Trieb erschaffen, und ich habe die Tora als Mittel gegen ihn
erschaffen. Wenn ihr euch mit der Tora befasst, so werdet ihr nicht in seine
Hand ausgeliefert.
Im Haus des Rabbi Jischmael wurde gelehrt: Mein Sohn, begegnet dir dieser
Schuft [der böse Trieb], so schleppe ihn mit ins Lehrhaus. Ist er Stein, so wird
er zerrieben, ist er Eisen, so wird er zerschmettert, denn es heisst (Jer 23,29):
So ist mein Wort wie Feuer, ist der Ausspruch des Herrn, wie ein Hammer, der
Felsen zerschmettert. Ist er Stein, so wird er zerrieben, denn es heisst (Jes

55,1): Wehe, ihr Durstigen alle, kommt zum Wasser, und femer heisst es (Hiob
14,19): Wie Wasser Steine zerreibt.

Mithin ist die Tora das Mittel gegen den bösen Trieb. Hatten sich
zunächst auch offenere Stimmen wie diejenige des Rabbi Simon Ben
Eleasar oder die des Rav Elea zu Wort gemeldet, welche den bösen
Trieb wenigstens beschränkt gewähren lassen wollten, so verlautet der
rabbinische Tenor doch klar dahingehend, dass dem ,Scheusal' einzig
mit Torastudium und Liebeswerken beizukommen sei. Mag der böse

Trieb - der obigen Metaphorik entsprechend - auch noch so stark sein,
Stein und Eisen gleich, so vermag doch die Tora ihm in jedem Fall
beizukommen.

Intentionen des rabbinischen Modells

Als äusserst schillerndes Phänomen hat sich mithin der böse Trieb
präsentiert, an Gott und an den Menschen direkt gebunden, eine Grösse

von massiver Destruktionskraft und nicht einfach die körperliche
Verlockung, wie im Volksmund später doch eher harmlos rezipiert.

34



Der böse Trieb als der rabbinische Inbegriff des Bösen ist ein
prinzipiell anderes Konzept als das Böse in der Hebräischen Bibel: Eine
Zusammenschau der 787 alttestamentlichen Belege von Hin (Böses),
und seinen Derivaten ortet das Böse in ganz anderen Zusammenhängen,16

namentlich im Kontext von Sünde, Strafe und Exil; und zudem
scheidet das biblische Schrifttum - wie bereits gesagt - gute Menschen

von bösen Menschen, während die entsprechende Trennung zwischen
Gut und Böse rabbinisch mitten durch das menschliche Herz verläuft
als Kampflinie zwischen gutem und bösem Trieb.

Abweichend von der alttestamentlichen Darstellung des

Schöpfungsberichtes schafft Gott laut den Rabbinen den Menschen explizit
böse, und der Mensch ist - entgegen Gen 1 - nicht gut, sondern zumindest

zur Hälfte böse, da mit dem bösen Trieb geschaffen. Dabei knüpfen

die talmudischen Weisen nicht etwa an Jes 45,7 (Der ich Licht bilde
und Finsternis schaffe, der ich Wohlergehen wirke und Böses schaffe,
ich bin es, der Herr, der dies alles wirkt) an,17 sondern beziehen sich
sehr wohl auf die alttestamentliche Schöpfung (Gen 2,7), verankern die

Figur des inn "ix1 dann aber vor allem im yeser des Sintflutberichtes
(Gen 6,5; 8,21), also dem dunkelsten Kapitel der biblischen
Menschheitsgeschichte überhaupt.

Angesichts der Kluft zwischen biblischem und rabbinischem Bösen
stellt sich die Frage nach Ursprung und Quellen des bösen Triebes
besonders dringlich. Unsere Spekulationen haben uns hier zum platonischen

Seelenmodell geführt, welches eventuell Einfluss auf die Rabbinen

ausgeübt hat. Griechische und jüdische Denker mögen jedoch auch

gleichennassen Beobachtungen an der Realität angestellt haben, und

infolgedessen die menschliche Natur, welcher die Neigung zum
Konstruktiven, doch ebenso der Hang zum Destruktiven eigen ist, in
vergleichbarer Weise entlarvt haben. Nicht anders als das gute und das

böse Pferd Piatos versinnbildlichen der gute und der böse Trieb der
Rabbinen die unselige Verquickung von Gut und Böse, die seit dem

Uranfang mit dem „Baum der Erkenntnis von Gut und Böse" des
biblischen Paradiesgartens (Gen 2,9.17) als ewig unauflösbare Verstrickung
auftaucht.

16 Christoph Dohmen, Art. run, in: Theologisches Wörterbuch zum Alten
Testament, Bd. 7, Stuttgart 1993, Sp. 582-611.

17 Diese viel zitierte unheimliche Aussage Deuterojesajas, als direkte
Gottesrede formuliert, bezieht sich auf das Böse als abstrakte Grösse und spricht
nicht von der Beschaffenheit des Menschen.

35



Über das Anthropologische hinaus ist der böse Trieb als Mythos des

ausgehenden Altertums dann vielleicht auch als Symbolgestalt zu
verstehen, welche die Befindlichkeit der Epoche an sich zum Ausdruck
bringt: die spätantike Krisenerfahrung im Allgemeinen, die jüdische
Exilsituation im Besonderen. Nicht anders als die Chaostiere der rab-
binischen Mythologie, allen voran Leviathan und Behemoth, würde
der inn lir somit die tiefe Gebrochenheit menschlicher Existenz
verkörpern.18

Weniger spekulativ als die Ursprünge des bösen Triebes scheinen
die didaktischen Aufgaben, die er in Talmud und Midrasch zu erfüllen
hat. Bekanntlich verfolgt das rabbinische Schrifttum ausgeprägt
erzieherische Absichten. Nach der Tempelzerstörung und dem Verlust der

Eigenstaatlichkeit müssen die Rabbinen die Neuorientierung der Religion

bewerkstelligen. Sie tun dies in erster Linie mittels absoluter
Verpflichtung auf die Tora, mit einem Appell sowohl an die Selbstverantwortung

als auch an die Verantwortung des Einzelnen gegenüber der

jüdischen Gemeinschaft als Minderheitsgesellschaft. Da kann kein
Interesse mehr daran bestehen, zwischen guten und bösen Mitgliedern
der Gemeinde zu unterscheiden, vielmehr muss jeder Einzelne das Böse

bezwingen helfen, bei sich selbst anfangen in der Überwindung des

bösen Triebes mit Hilfe von Torastudium und guten Werken, dem Mittel,

das laut Rabbi Eleasars viel zitiertem Votum in jeder Anfechtung
Schutz biete.19 Den bösen Trieb im Rahmen des Zulässigen gewähren
lassen, vor allem aber, ihn in den guten Trieb einzubinden und seine

Anfechtungen im Torastudium zu sublimieren, erklären die Rabbinen

zu den probaten Strategien im Kampf gegen das Böse. Tora und Gottesfurcht

neutralisieren die Macht des bösen Triebes, und so liegt die

Entscheidung für Gut und Böse letztlich im menschlichen Willen, gemäss
der bekannten talmudischen Sentenz (bNid 16b): "Alles ist in den Händen

des Himmels, ausser der Gottesfurcht."
Als Ausdruck der didaktischen Bemühungen der Rabbinen ist das

Denkmodell vom gutem und vom bösem Trieb zudem ein Lohn-Strafe-
Schema in dem Sinn, dass es die ausgleichende Gerechtigkeit, die in
dieser Welt offensichtlich fehlt, in die kommende Welt projiziert. Die-

18
WALBURGA, Zumbroich, Mythos und Chaos. Die Frage nach dem Leiden

und nach dem Bösen im frührabbinischen Midrasch, Stuttgart 2003.
19 bSanh 98b: „Seine Schüler fragten Rabbi Eleazar, was ein Mensch zu tun

habe, um vor den Leiden der messianischen Zeit geschützt zu sein, und er
erwiderte ihnen: Er befasse sich mit Tora und Liebeswerken."

36



ses erzieherisch-eschatologische Moment bringt Rabbi Jehuda auf den

Punkt, wenn er sagt (bSuk 52a):
Rabbi Jehuda legte aus: In der Zukunft, die da kommt, bringt der Heilige,
gepriesen sei Er, den bösen Trieb und schlachtet ihn in Gegenwart der Frommen

und in Gegenwart der Frevler. Den Frommen erscheint er wie ein hoher
Berg, und den Frevlem erscheint er wie ein Haarfaden. Diese weinen und jene
weinen. Die Frommen weinen und sagen: Wie vermochten wir einen so hohen
Berg wie diesen zu bezwingen? Und die Frevler sagen: Wie vermochten wir
nicht, diesen Haarfaden zu bezwingen?

Der böse Trieb ist demzufolge gerade auch aus der Perspektive der
kommenden Welt zu betrachten, wo am Ende die Mühen, die man
gegen ihn aufgewendet oder aber nicht aufgebracht hat, belohnt
beziehungsweise bestraft werden.

Zum Schluss soll ein kurzer Seitenblick auf die patristische Literatur
den spezifisch rabbinischen Ansatz des inn TT in ein noch deutlicheres
Licht rücken. Die christlichen Kirchenväter als Zeitgenossen der Rab-
binen belasten den Menschen in vergleichbarer Weise, denn während
die talmudischen Lehrer den Menschen mit seinem bösen Trieb für das

Böse verantwortlich machen, so tun es die Kirchenväter, allen voran
Augustin (354-430), mit der Lehre vom Fall der Engel und Menschen
und besonders mit dem Dogma der Erbsünde.20 Hier wie da ist das Böse

dem Menschen also ursprünglich innewohnend. Demzufolge ist es

dem Menschen unmöglich, dem Bösen auszuweichen, da er seit seiner

Zeugung oder Geburt mit der Erbsünde beziehungsweise dem bösen
Trieb befleckt ist - eine Schuldbeladenheit, die der Bibel fremd war.
Inwiefern ein daraus resultierendes Schuldbewusstsein als
Steuerungsmechanismus ausgenutzt wurde, sei in diesem Kontext dahingestellt.
Verwiesen werden muss aber auf den Unterschied zwischen Rabbinen
und Kirchenvätern: Denn einerseits hat - im Gegensatz zur (paulinisch-
augustini sehen) Erbsündenlehre - die Ursünde Adams in rabbinischer
Sicht nichts mit Sexualität zu tun,21 und die erste Sünde der Mensch-

20 Georg Kohler, Woher der böse Wille der bösen Engel? Zur augustini-
schen Theorie des Bösen in „De civitate Dei XII", in: DERS., Über das Böse,
das Glück und andere Rätsel. Zur Kunst des Philosophierens, Zürich 2005,
169-184; Carsten Colpe, Religion und Mythos im Altertum, in: ders. &
Wilhelm Schmidt-Biggemann (eds.), Das Böse. Eine historische Phänomenologie

des Unerklärlichen, Frankfurt a.M. 1993, S. 13-89.
21 Anschaulich illustriert Rav Acha im Babylonischen Talmud, dass die

Sünde des ersten Menschen nichts mit seiner Sexualität zu tun hatte, wenn er
den fraglichen Zeitraum aus Adams Biographie sozusagen im Zeitraffer vor

37



heitsgeschichte gilt mitnichten als Mitte des Bösen. Andererseits
verbinden die Rabbinen den bösen Trieb mit dem Menschen und mit Gott,
indem sie postulieren, dass Gott den bösen Trieb geschaffen hat, die

patristischen Lehrer aber bürden dem Menschen die gesamte
Verantwortung für das Böse auf, da Gott gemäss ihrer Sicht das Böse nicht
geschaffen hat, dem Bösen fern ist, alles Übel sich lediglich als Mangel
des Guten, als privatio boni erweist. Christlich gesehen hat das Böse

Ursprung im Sündenfall von Gen 3, rabbinisch gesehen aber in der

Schaffung des Menschen von Gen 2,7.
Dementsprechend steht das spätantike Christentum der Theodizee

grundsätzlich anders gegenüber als das Judentum. Für die Kirchenväter,
genauer für Augustin, der sich am intensivsten und nachhaltigsten mit
dem Bösen auseinandergesetzt hat, erübrigt sich die Theodizee, da nicht
Gott, sondern einzig der Mensch die Ursache des Bösen in der Welt
darstellt.22 Anders das talmudische Judentum: Wohl wird der Mensch
für das Böse stärker zur Rechenschaft gezogen als in der Hebräischen
Bibel, auch wird die Frage nach der Theodizee nicht so laut wie etwa in
den alttestamentlichen Monologen Hiobs, das Problem der Verantwortlichkeit

Gottes für das Böse aber bleibt unterschwellig nach wie vor
präsent, führt doch die Figur des bösen Triebes mehrfach in denkerische

Sackgassen: Gott schafft den bösen Trieb in den Menschen,
obwohl dieser Trieb den Menschen von Gott entfernt? Inwiefern kann der
Mensch in Ansehung seiner defektiven Beschaffenheit dann zur
Rechenschaft gezogen werden? Und wieso schafft Gott diesen Trieb
überhaupt? Auf diese letzte Frage geht meines Wissens kein Midrasch der
talmudischen Epoche ein, und nur zaghaft äussern sich ein paar babylo-

Augen führt (bSanh 38b): „Rav Acha Ben Chanina sagte: Zwölf Stunden hat
der Tag. In der ersten Stunde wurde sein [Adams] Staub gesammelt, in der
zweiten wurde er zu einem Klumpen geformt, in der dritten wurden seine
Glieder gedehnt, in der vierten wurde ihm eine Seele eingehaucht, in der fünften

stellte er sich auf seine Fiisse, in der sechsten gab er den Tieren Namen, in
der siebten wurde ihm Eva zugesellt, in der achten stiegen sie zu zweit ins Bett
und verliessen es zu viert, in der neunten wurde ihm verboten vom Baum zu
essen, in der zehnten sündigte er, in der elften wurde über ihn Gericht gehalten,

in der zwölften wurde er verjagt, und er ging fort, denn es heisst (Ps
49,13): und der Mensch, in Herrlichkeit übernachtet er nicht

22 Walter Gross & Karl-Josef Kuschel, Die Ordnungsfunktion des
Übels: Augustin, in: DIES., ,,Ich schaffe Finsternis und Unheil!" Ist Gott
verantwortlich für das Übel?, Mainz 1995, S. 70-76.

38



nische Amoräer dahingehend, dass es Gott schliesslich selber leid war,
den bösen Trieb geschaffen zu haben (bSuk 52b):
Rav Chana Bar Acha sagte: Im Hause Ravs sagten sie: Vier Dinge gereut es
den Heiligen, gepriesen sei Er, geschaffen zu haben, und das sind sie: das Exil,
die Chaldäer, die Ismaeliten und der böse Trieb. Der böse Trieb, denn es
heisst (Mi 4,6): „Was ich Böses verursacht habe."

Was die Schule Ravs hier moderat anklingen lässt, formulieren einige
Generationen später die Verfasser des frühmittelalterlichen Midrasch
schon eher forsch, wenn sie das Volk Israel die folgenden Worte an
Gott richten lassen (ShemR XLVI,4):
Israel sagte: Herr der Welt, du hast uns aufgetragen (Jer 18,6): Siehe, wie Ton
in der Hand des Töpfers so seid ihr in meiner Hand, Israel. Deshalb, auch
wenn wir vor dir sündigen und dich erzürnen, wende dich nicht von uns ab.
Und warum? Weil wir der Ton sind und du unser Töpfer. Komm und schau:
Wenn dieser Töpfer einen Krug macht und drin einen Kieselstein lässt, wenn
er den Krug anschliessend aus dem Ofen nimmt, jemand Flüssigkeit hineinfüllt
und er an der Stelle tropft, wo der Kieselstein war und die Flüssigkeit verliert
die drin war, wer hat dann veranlasst, dass der Krag tropft und seine Flüssigkeit

verliert? Der Töpfer, der den Kieselstein drin gelassen hat. So sprach
Israel vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: Herr der Welt, du hast in uns den
bösen Trieb geschaffen von Jugend auf, wie es heisst (Gen 8,21): Der Trieb
des Herzens des Menschen ist böse von Jugend auf, und er veranlasst uns, dass

wir vor dir sündigen, doch du wendest die Sünde nicht von uns ab, deshalb
bitten wir dich: Lass die Sünde an uns vorbeiziehen, damit wir deinen Willen
tun! Er sagte zu ihnen: So werde ich in der Zukunft tun, die kommen wird, wie
es heisst (Mi 4,6): An jenem Tag, ist der Ausspruch des Herrn, will ich
sammeln, was hinkt, und zusammenbringen, was versprengt ist, und was ich Böses
verursacht habe, - das ist der böse Trieb.

Zwar stützen sich die Verfasser hier mit Mi 4,6 - einem Vers, der das

kommende Friedensreich beschreibt - auf denselben Schriftbeweis wie
vorausgehend die Schule Ravs, der Ton indes ist ungleich offensiver
geworden, sagt doch das Gleichnis in kaum beschönigender Manier,
dass Gott (sprich: der Töpfer) bei seiner Schaffung des Menschen ein
Kunstfehler unterlaufen sei, für den man nun nicht das Produkt haftbar
machen könne: einen mit dem bösen Trieb behafteten Menschen, einem

Krug mangelhafter Fabrikation gleich. Mithin ist die Problematik der
Theodizee in diesem mittelalterlichen Text deutlich virulenter als in
seinen spätantiken Vorgängern. Eine allegorisierte Gestalt des Bösen,
wie sie der böse Trieb darstellt, mag vielleicht vordergründig die Theodizee

in den Hintergrund zu rücken, da diese Gestalt und nicht Gott für
das Übel in der Welt verantwortlich scheint, die komplexe Beschaffen-

39



heit des snn "IX1 erübrigt indes die ewig brennende Frage der monotheistischen

Religion in keiner Weise.
Der platonische Seelenwagen, die biblische Urgeschichte, der

anthropologische Pessimismus der Rabbinen, die sozio-politischen
Umstände der Spätantike, all dies und zweifellos zusätzliche Faktoren,
die uns nicht mehr greifbar sind, haben die talmudischen Weisen des

ausgehenden Altertums zur allegorischen Ausgestaltung des Jezer ha-

ra' inspiriert. Damit entstand in der talmudischen Literatur ein neuer
Mythos, auf den auch in späteren Epochen der hebräischen Literatur
immer wieder zurückgegriffen wurde, wenn es galt, dem Bösen eine
Gestalt zu geben. In der Moderne schliesslich scheint der böse Trieb

gar - in säkularem Gewand, aber nicht weniger bedrohlich - ein speziell

erfolgreiches Comeback zu feiern.

Sigmund Freuds Triebtheorie als rabbinische Wirkungsgeschichte?
Sicher nicht nur, aber auch! Wie das rabbinische Triebkonzept ist auch

Sigmund Freuds Triebtheorie primär ein Kind seiner Zeit. In unserem
Kontext soll es abschliessend nur dämm gehen, in groben Strichen ein

paar Verbindungslinien zwischen den beiden anthropologischen Modellen

nachzuziehen, dort wo sich die Parallelen sachlich und bildlich
besonders deutlich abzeichnen.

Auf den Spuren Piatos und der Rabbinen geht Sigmund Freud

(1856-1939) von einer Teilung des Seelenapparates aus, wobei die Teile

wiederum ein Tauziehen ohne Ende austragen. Was Plato die beiden
Pferde seines Seelenwagens und den talmudischen Weisen der böse und
der gute Trieb des menschlichen Herzens, sind dem Begründer der
Psychoanalyse das Ich und das Es, die er folgendermassen beschreibt:

Ein Individuum ist nun für uns ein psychisches Es, unerkannt und unbewusst,
diesem sitzt das Ich oberflächlich auf, aus dem W-System als Kern entwickelt.
Streben wir nach graphischer Darstellung, so werden wir hinzufügen, das Ich
umhüllt das Es nicht ganz, sondern nur insoweit das System W dessen
Oberfläche bildet, also etwa so wie die Keimscheibe dem Ei aufsitzt. Das Ich ist
vom Es nicht scharf getrennt, es fliesst nach unten hin mit ihm zusammen.
Es ist leicht einzusehen, das Ich ist der durch den direkten Einfluss der Aus-
senwelt unter Vermittlung von W-Bw veränderte Teil des Es, gewissermassen
eine Fortsetzung der Oberflächendifferenzierung. Es bemüht sich auch, den
Einfluss der Aussenwelt auf das Es und seine Absichten zur Geltung zu bringen,

ist bestrebt, das Realitätsprinzip an die Stelle des Lustprinzips zu setzen,
welches im Es uneingeschränkt regiert. Die Wahrnehmung spielt für das Ich
die Rolle, welche im Es dem Trieb zufällt. Das Ich repräsentiert, was man

40



Vernunft und Besonnenheit nennen kann, im Gegensatz zum Es, welches die
Leidenschaften enthält. Dies alles deckt sich mit allbekannten populären
Unterscheidungen, ist aber auch nur als durchschnittlich oder ideell richtig zu
verstehen.

Die funktionelle Wichtigkeit des Ichs kommt darin zum Ausdruck, dass ihm
normaler Weise die Herrschaft über die Zugänge zur Motilität eingeräumt ist.
Es gleicht so im Verhältnis zum Es dem Reiter, der die überlegene Kraft des

Pferdes zügeln soll, mit dem Unterschied, dass der Reiter dies mit eigenen
Kräften versucht, das Ich mit geborgten. Dieses Gleichnis trägt ein Stück weiter.

Wie dem Reiter, will er sich nicht vom Pferd trennen, oft nichts anderes

übrig bleibt, als es dahin zu führen, wohin es gehen will, so pflegt das Ich den
Willen des Es in Handlung umzusetzen, als ob es der eigene wäre.23

Mit Piatos Metapher des widerspenstigen Pferdes illustriert Freud hier
seine These zur menschlichen Psyche als Gebilde, in welchem das Ich
(das Prinzip von Vernunft und Besonnenheit) ein dominantes Es (das

Unbewusste, dem Lustprinzip und Trieb Verhaftete) zu zügeln
versucht, wobei das W-System sowie das W-Bw (die Wahrnehmung und
das Wahrnehmungsbewusste) dem Ich helfend zur Seite stehen.

Zwar ist das Es - nicht anders als der böse Trieb - eine destruktiv
dunkle Grösse, doch ebenso das Movens des Menschen, also die
Dynamik, welche die Rabbinen als den guten Aspekt des snn TP bezeichnet

hatten. Im Rahmen der Freudschen Lehre:

Wir dürfen also wohl schliessen, dass sie, die Triebe, und nicht die äusseren
Reize, die eigentlichen Motoren der Fortschritte sind, welche das so unendlich
leistungsfähige Nervensystem auf seine gegenwärtige Entwicklungshöhe
gebracht haben."

Dennoch ist das Es primär eine gefährliche Macht, die der Mensch
in seinem sozialen Gefüge zu beherrschen gezwungen ist. Entsprechend

- und auch da den talmudischen Ansätzen vergleichbar - nennt Freud

unter den verschiedenen Triebschicksalen (Verkehrung ins Gegenteil,
Wendung gegen die eigene Person, Verdrängung) die Sublimierung und

speziell die Verschiebungsenergie der desexualisierten Libido:
Schliessen wir die Denkvorgänge im weiteren Sinne unter diese Verschiebungen

ein, so wird eben auch die Denkarbeit durch Sublimierung erotischer
Triebkraft bestritten."

23 Sigmund Freud, Das Ich und das Es, in: Gesammelte Werke, Bd. XIII,
Frankfurt a.M. 1940, S. 235-289; 251-253.

24 Sigmund Freud, Triebe und Triebschicksale, in: Gesammelte Werke,
Bd. X, Frankfurt a.M. 1946, S. 210-232, 213.

25 Sigmund Freud, Das Ich und das Es, S. 274.

41



Es liegt auf der Hand dabei an das Mittel zu denken, mit welchem
die Rabbinen den bösen Trieb zu bekämpfen suchten: das Studium der
Tora.

Zu Recht mag der skeptische Leser, die kritische Leserin nun
einwenden, Sigmund Freud sei überzeugter Atheist gewesen und hätte
keine profunde jüdische Erziehung genossen. Freuds Triebtheorie ist
denn auch entsprechend säkularisiert, ersetzt er doch Gott (als die höchste

Instanz im religiösen System) in seiner psycholoanalytischen Lehre
durch das Über-Ich, welches dem Ich sein Wertsystem aufzwingt, wobei

dieses Über-Ich - in der Denkwelt Freuds - den Werten des Vaters
entspricht. Inwiefern Freud mit dem klassisch-rabbinischen Schrifttum
vertraut war, sei hier dahingestellt. Auf jeden Fall weist seine
Triebtheorie vermehrt rabbinische Metaphern auf. So spricht Freud in einer
berühmten Passage seiner Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse

von drei grossen Kränkungen, welche die Wissenschaft der
Menschheit zugefügt habe. An erster Stelle der Verlust des Glaubens an
die Erde als Mittelpunkt der Welt durch Kopernikus, an zweiter Stelle
der Nachweis der tierischen Herkunft des Menschen durch Darwin, und
an dritter Stelle schliesslich kratzt Freud selber an der menschlichen
Eigenliebe:
Die dritte und empfindlichste Kränkung, aber soll die menschliche Grössen-
sucht durch die heutige psychologische Forschung erfahren, welche dem Ich
nachweisen will, dass es nicht einmal Hen- ist im eigenen Hause, sondern auf
kärgliche Nachrichten angewiesen bleibt von dem, was unbewusst in seinem
Seelenleben vorgeht.26

Die Metapher vom Ich, das nicht Herr im eigenen Haus ist, erinnert
fraglos an BerR XXII,6, wo der böse Trieb als Gast beschrieben wurde,
der sich zuletzt zum Hausherrn aufschwingt - ein auch im Talmud
wiederholter Vergleich (bSuk 52b). Freuds Es und der böse Trieb rabbini-
scher Provenienz kommen sich hier einmal mehr sehr nahe.

Soweit der Bilderbogen zum bösen Trieb als dem rabbinischen
Sinnbild des Bösen, flankiert von einem Bild Piatos auf der einen Seite,

von einem Bild Freuds auf der anderen Seite.

Ganz zum Schluss eine (selbst)kritische Note. Gedanklich ewig
unauflösbar tritt uns das Böse im Brennpunkt mehrerer Paradoxa

entgegen. Eines davon ist die Tatsache, dass das religiös-ethische Ziel stets
das Gute wäre, die tatsächliche Beschäftigung aber unablässig auf das

26 Sigmund Freud, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, in:
Gesammelle Werke, Bd. XI, Frankfurt a.M. 1944, S. 295.

42



Böse fixiert ist - von Plato bis Freud und darüber hinaus. Bekanntlich
erfreut sich kein Engel so grosser Popularität wie der gefallene Engel
Samael, also Satan persönlich, neben dem selbst die Aristokratie der

Erzengel, Michael, Gabriel und Raphael nur wie blässliche Putten
dastehen. Desaster statt Idyllen beherrschen das Terrain in den Medien, in
Kunst und Literatur, ebenso wie in der Theologie. Auch der vorliegende

Artikel macht da leider keine löbliche Ausnahme, doch angesichts
des Textkorpus mit seinem reichen Material zum bösen Trieb gegenüber

den kümmerlichen Zeugnissen zum guten Trieb mögen Leser und
Leserin Nachsicht üben und bedenken, dass der dynamische platonische
Rappen, der dominante König in der Pose des inn "I2P und das mächtige
freudianische Es doch ungleich attraktiver daherkommen als ihre
Gegenparts: ein blässlicher Schimmel, ein schmächtiger Jüngling oder gar
ein hilfloses Ich.

43


	Der böse Trieb als rabbinisches Sinnbild des Bösen

