
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Abraham Joshua Heschel : Prophet der Prophetie

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abraham Joshua Heschel

- Prophet der Prophétie

von Bernhard Dobia*

Im Juni 1963 schrieb Rabbiner Professor Abraham Joshua Heschel an
den Präsidenten John F. Kennedy ins Weisse Haus, der ihn zu einem
Treffen religiöser Führer zum Thema „Rassismus" eingeladen hatte,
folgende Antwort:
Freue mich über Privileg, morgen 4 p.m. auf Treffen anwesend zu sein.
Wahrscheinlich wird Rassismus wie das Wetter sein. Jeder spricht davon, aber
niemand tut etwas. Bitte, verlangen Sie von den religiösen Führern persönliches
Engagement, nicht nur feierliche Erklärungen. Wir verwirken das Recht, Gott
zu verehren, wenn wir weiterhin Schwarze demütigen. Kirche und Synagoge
haben versagt. Sie müssen bereuen. Fordern Sie die religiösen Führer auf,
nationale Busse und persönliches Opfer zu verlangen. Die religiösen Führer
mögen ein Monatsgehalt in einen Fonds für Wohnungen und Ausbildung der
Schwarzen einbringen. Ich schlage vor, dass Sie, Herr Präsident, den moralischen

Notstand erklären. Ein Marschall-Plan für die Schwarzen wird eine

Notwendigkeit. Die Stunde verlangt nach moralische Grösse und geistigem
Mut. Abraham Heschel.

Wer war Rabbiner Professor Abraham Joshua Heschel, der sich selbst
einmal als „Holzscheit", bezeichnete, „das aus dem Feuer Europas
gerissen wurde, in dem sein Volk verbrannte"?2 Wer war er, dessen Leben
sich grösstenteils im Studierzimmer und in den Seminarräumen des

Jewish Theological Seminary in New York (von 1945-1972) abspielte?
Dessen unglaubliche Gelehrsamkeit von Kollegen gerühmt wurde, der
wie wenige in die USA emigrierte Juden Osteuropas sowohl osteuropä-

* Dr. Bernhard Dolna,. International Theological Institue, A-3292 Gaming,
Austria.

1 Susannah Heschel, Abraham Joshua Heschel in New York, in: Nachlese

2 (Berlin 1994), S. 52.
2 SUSANNAH Heschel (ed.), Moral Grandeur and Spiritual Audacity, New

York 1996, S. 120. Dieser Begriff für Holocaustüberlebende spielt an auf Sach
3,2: ra» bsiü "TIN: „...ein Holzscheit, aus dem Feuer gerissen". - Zitierte Texte
aus dem Englischen, die nicht in Deutsch verfügbar sind, habe ich selbst übersetzt

und bei möglichen Übersetzungsvarianten den Originaltext beigefügt.

1



ische jüdische Tradition als auch westliche Bildung und Kultur in sich

vereinigte? Was bewegte diesen Gelehrten, den Jacob Neusner „the
greatest Judaic theologian of the twentieth century"3 bezeichnete, sich
auch in politischer Meinungsbildung und entsprechendem Handeln zu
engagieren? Der soziales Unrecht als ein religiöses Anliegen verstand,
und tur den Religion ohne Entrüstung über politische Greueltaten
unmöglich war? „Über Gott zu sprechen und zu Vietnam nicht seine
Stimme zu erheben ist gotteslästerlich", schrieb er 1967.

Um sein Denken und seine Anliegen tiefer zu erfassen und um zu
verstehen, warum er handelte, wie er handelte, ist es hilfreich seine

Herkunft, seine Bildung und die Geschichte seines Lebens in einigen
wenigen fragmentarischen Zügen darzustellen.

Biographische Skizze

Abraham J. Heschel, dem heuer ein Gedenkjahr gewidmet ist, wurde am
11. Januar 1907 in Warschau geboren und war Nachkomme einer bereits
sieben Generationen umfassenden Familie von chassidischen Rabbinern.4

Der Anfang der bereits seit dem 15.Jahrhundert in Polen ansässigen
Heschelfamilie als einer chassidischen Dynastie geht auf den Apter Rav
(1748-1825)5 zurück, einem der bedeutendsten Wortführer der dritten
chassidischen Generation nach dem Tod des Beseht, des Ba'al Schern

Tov 1698-1760).6 Heschels Familie kam aus Miçdzybôrz bzw. Miç-
dzyböz (jidd. MEZBIZH), wo der Apter Rav neben dem Bacal Schern

3
JACOB Neusner, Judaism in Contemporary Context, London 2007, S. 91.

4 Väterlicherseits ist Abraham J. Heschel mit der Friedman-Dynastie
verwandt, die auf Israel Friedman (1798-1850), den Ruzhiner Rebben, und in
weiterer Folge auf Rabbi Dov Baer von Meseritsch (Miçdzyrzecze; jidd. MEZ-
RITSH), den grossen Maggid (1704/10-1772), zurückgeht. Mütterlicherseits ist
er mit den Familien des Rabbi Schlomo von Karlin (1738-1792) und des Lewi
Jitzchak von Berditschew (Berdyczöw), dem Berditshever Rebben (1740-
1810), verwandt. Zur Genealogie siehe: Edward K. Kaplan & Samuel
Dresner, Prophetic Witness, New Haven, Conn. 1998, S. XIff.

5 D. i. Rabbi Avraham Jehoschua Heschel von Opatôw.
6

Akronym für Sacal SCHem Tov. Zur gegenwärtigen Forschungsstand mit
weiteren Literaturhinwesein siehe: Karl E. GrÖtzinger, Die Geschichten
vom Baal Schern Tov, Schivche ha-Bescht, Teil 1 (hebr. mit dt. Übersetzung),
Wiesbaden 1997, vor allem von S. IX-LV. Moshe Rosman, Founder ofChas-
sidism, A quest for the historical Ba'al Shem Tov, Berkely 1996; IMMANUEL

Etres, The Besht, Waltham, Mass. 2005.

2



Tov begraben liegt. Heschel selbst berichtete in seinem letzten, kurz

vor seinem Tod verfassten Buch Passion for Truth1 über eine Kindheit:
Ich wurde in Warschau geboren, aber meine Wiege stand in Miçdzybôrz [in
der Provinz Podolien / Ukraine], wo der Bacal Schern Tov, der Gründer der
chassidischen Bewegung, die letzten 20 Jahre seines Lebens verbrachte. Von
dorther kam mein Vater [Mosche Mordechai], und er hörte nie auf, diesen Ort
als seine Heimat zu betrachten.

Bereits mit drei Jahren begann er, seiner Herkunft entsprechend unter
Anleitung von ausgesuchten Privatlehrern, mit dem üblichen „Cheder-
lernen", und schon als Knabe wurde er mit Ehrerbietung behandelt. So

erhoben sich die Erwachsenen, wenn er ein Zimmer betrat, als Geste
der Achtung seiner Familie gegenüber. Seine ausserordentlichen
intellektuellen Begabungen, besonders sein phänomenales Gedächtnis, wurden

früh erkannt und gefördert. Im frühen Alter von 5 Jahren hob man
ihn auf einen Tisch, um „Draschot" zu halten, gelehrte Auslegungen
biblischer und talmudischer Texte. Er erfüllte die Erwartungen eines

Illui, eines Genies, und auch von seinem Charme und seinem originellen

Humor wird berichtet.9

Im Alter von 9 Jahren starb sein Vater, Mosche Mordechai Heschel,
der ihm die Welt des Ba'al Schern aufgeschlossen hatte, und die weitere

Erziehung übernahm der Novominsker Rabbi, Abraham Joshua He-
schels Onkel. Er war Anhänger der Chassidim des Rabbi Menachem
Mendel von Kotzk, des Kotzker Rebben (1787-1859), dessen Lehre die
Antithese zur Lehre des Bacal Schern darstellte.10 Auch die geistige
Ausrichtung dieser Chassidim sollte nachhaltig auf Heschels weiteren
Lebensweg Einfluss. Darüber schrieb er:

Später erkannte ich, dass ich von beiden, dem Baal Schern Tov und dem Kotzker

Rabbi geführt wurde. Der Beseht wirkte in meinem Leben wie eine Lampe,
der Kotzker schlug wie ein Blitz ein. Der Beseht gab mir Flügel, der Kotzker
warnte mich vor der ständig drohenden Gefahr, Wahrhaftigkeit zu verwirken.
Vom Beseht steigt Gesang auf, vom Kotzer - Wehgeschrei. War es gut mit

7 Abraham Joshua Heschel, Passion for Truth, New York 1973.
8 Heschel, Passionfor Truth, S. XIII.
9 Detaillierte Ausführungen dazu in: Kaplan & Dresner, Prophetic

Witness, S. 4-96.
10 Rabbi Menachem Mendel von Kotzk war nach Heschels Meinung der

letzte grosse Rabbiner des Chassidismus: „Er war der Höhepunkt und die Antithese

in einem" (Heschel, Passion for Truth, S. 80). Weiters dazu: Abraham
JOSHUA Heschel, Art. Kotzk, Menachem Mendel, in: Encyclopaedia Judaica
Bd.10, Jerusalem 21972, Sp. 1222-1224.

3



einem Herzen zu leben, das zwischen der Freude von Miedzyborz und der
Angst von Kotzk hin- und hergerissen war - in Ehrfurcht und Erschütterung
zugleich? Mit dem Wissen um Barmherzigkeit und mit meinen Augen auf
Auschwitz? Zwischen Begeisterung und Entsetzen hin und hergeworfen? War
das ein Leben, das ein Mensch wählen würde, um es zu leben? Ich hatte keine
Wahl, Mein Herz war in Miçdzybôrz und mein Verstand in Kotzk.1 '

Polarität im Fühlen, Denken und Erfahren sollte Heschel schon von
früher Kindheit an prägen. Später wird er sie als Wesensmerkmal
jüdischen Denkens und Lebens beschreiben.12 In seinen letzten Lebensjahren

verfasste er das in Jiddisch geschriebene Buch über den Kotzker
Rebben13. Darin stellte er „den Kotzker" und „den Beseht" unter der
Überschrift „Jesaja und Hiob" einander gegenüber und wurzelte sie,
und die damit ausgedrückte Polarität als ein biblisches Wesensmerkmal
in die prophetische Tradition ein.14

Von dem jungen A. J. Heschel aber erwartete man, dass er ein
würdiger Vertreter der Miedschyborzer Dynastie als Nachfolger seines

Vaters und Grossvaters werden würde. Er sollte die in ihn gelegten
Hoffnungen nicht erfüllen. Neben dem, dass er bereits mit 15 Jahren
seine in Hebräisch verfassten Artikel über talmudische Fragestellungen
verfasste15, begann er auch jiddische Gedichte zu veröffentlichen. Sein
erstes Gedicht DER TSADDIK FUN FRAYD erschien 1923 in den literari-
SHE BLETER in Warschau. Im selben Jahr verliess er Warschau und
damit das streng religiöse Klima seiner Familie und seiner Umgebung, um
in Wilna das fortschrittliche jiddische Realgymnasium zu besuchen. Er

" Heschel, Passion for Truth, S. 14. In Passion for Truth, S. 8, schreibt
er: „Es ist meine Überzeugung, dass die Bewegung [Chassidismus], die durch
den Baal Schern ins Leben gerufen worden war in Rabbi Mendel vo Kotzk
beides erreichte: ihren Höhepunkt und ihre Antithese... Die Polarität dieser
Rabbiner stellt eines der bedeutendsten Kapitel der spirituellen Geschichte des
Judentums dar."

12

„Das Herz des Judentums ist Polarität von Ideen und Ereignissen, von
Mitzwa und Sünde, von Kawwana, von Reglement und Spontaneität, von
Halacha und Aggada, von Innerlichkeit und Tat, von Zeit und Ewigkeit, von
dieser Welt und der kommenden Welt, von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
usw. Abstrakt betrachtet schliessen sie einander aus. Im konkreten Leben
gehen sie ineinander über..." (S. Heschel [ed.], Moral Grandeur, S. 385).

13 Abraham Joshua Heschel, kotsk - gerangel far emesdigkayt,
2 Bde, Tel Aviv 1973. Eine gekürzte Fassung der hier ausgeführten Gedanken
findet sich auch in: Heschel, Passion for Truth, S. 3-82.

14 Siehe Heschel, kotsk, S. 27f.
15 Kaplan & Dresner, Prophetic Witness, S. 48f.

4



schloss sich dort einer Gruppe jiddisch schreibender Schriftsteller an,
die später unter dem Namen YUNG VILNE Berühmtheit erlangen sollte.
Nach Abschluss des Gymnasiums übersiedelte er 1927 nach Berlin und
inskribierte sich an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums.

Dort waren berühmte Repräsentanten deutsch-jüdischer
Gelehrsamkeit seine Lehrer wie Chanoch Albeck, Ismar Elbogen, Julius
Guttmann und Leo Baeck u. a. Zugleich besuchte er das von Esriel
Hildesheimer (1820-1899) 1873 gegründete „Rabbiner-Seminar für das

orthodoxe Judenthum". Ab 1929 war er Student an der Humboldt
Universität, wo er Philosophie, Kunstgeschichte und Semitische Philologie
studierte. Schon 1932 hatte er seine Dissertation Das prophetische Be-
wusstsein fertiggestellt. 1933 veröffentlichte er seinen ersten jiddischen
Gedichtband DER SHEM HAMEFOYRESH - MENTSH.16 1934 wurde er zum
Rabbiner ordiniert und 1935 zum Dr. phil. promoviert.17 Danach wurde
er Herausgeber und Lektor der Reihe „Judentum in Geschichte und

Gegenwart im Erich Reiss Verlag. 1937 lud ihn Martin Buber ein, in
Frankfurt das Jüdische Lehrhaus für Erwachsenenbildung zu leiten. Im
Oktober 1938 wurde er mitten in der Nacht von der Gestapo verhaftet
und in einem Viehwagen nach Polen deportiert, wo er einige Monate in
einem Internierungslager verbringen musste. Im Sommer 1939, sechs

Wochen vor Hitlers Überfall auf Polen, konnte A. J. Heschel nach London

und im März des folgenden Jahres nach den USA emigrieren. Er
kam niemals mehr nach Deutschland, Österreich oder Polen zurück,
obwohl er öfters dorthin eingeladen worden war.

Die erste Zeit in den USA lehrte er am Hebrew Union College in
Cincinnati und von 1945-1972 „Jüdische Mystik und Ethik" am Jewish

Theological Seminary in New York. Er wurde zum Lehrer von zwei
Generationen von Studenten, deren Leben und Persönlichkeit er
entscheidend prägen sollte.

Während den ersten Jahren in den USA musste er auch erfahren, dass

beinahe seine ganze Familie in Europa von den Nazis ausgelöscht wor-

16 Diese Gedichtsammlung ist jetzt wieder erhältlich unter: Abraham
Joshua Heschel, The Ineffable Name of God: Man (Poems), transi, from Yiddish

by M. Leifman, New York 2004.
17

Geldmangel und die Machtergreifung Hitlers 1933 machten es jüdischen
Studenten unmöglich, ihre Dissertation zu veröffentlichen. Heschels Dissertation

wurde 1936 unter dem Titel Die Prophétie - O istocie proroctwa [ Vom
Wesen der Prophétie] in Krakau von der Polnischen Akademie der
Wissenschaften (Polska Akademia Umiejçtnosci - PAU) gedruckt.

5



den war.18 Er sprach nie öffentlich darüber. Aber aus dem Schweigen
ging eine bezeichnende Antwort durch sein Leben selbst hervor: er
schwieg nicht, wenn Unrecht geschah. Öffentlicher Protest war für ihn
eine Notwendigkeit, eine Pflicht der er unbedingt folgte, - ob in der

Bürgerrechtsbewegung der Schwarzen an der Seite seines Freundes Martin
Luther King, ob in seiner öffentlichen Stellungnahme gegen den

Vietnamkrieg, oder ob während des II. Vatikanischen Konzils, in dem er sich
vehement gegen eine Empfehlung zur Konversion und Missionierung
von Juden aussprach: „Sollte ich vor die Alternative gestellt werden,
Konversion oder Tod, bin ich jederzeit bereit, nach Auschwitz zu
gehen."19 - Das war seine leidenschaftliche Reaktion auf falsches Verstehen

und feiges Verhalten so vieler gebildeter Menschen angesichts des

Furchtbaren, das man seiner Familie und seinem Volk angetan hatte.20 In
seinem letzten Fernsehinterview, knapp vor seinem Tod am Sabbatmorgen

des 23. Dezember 1972, gab A. J. Heschel noch einen weiteren
vertiefenden Grund für sein öffentliches und politisches Engagement an. Es

war seine intensive Beschäftigung mit den Propheten Israels:

Ich habe ein Buch über die Propheten geschrieben. Es ist eher umfangreich
und ich habe viele Jahre daran gearbeitet. Und in der Tat, das Buch veränderte
mein Leben! Bis dahin war meine grosse Liebe Lernen und Studieren. Und der
von mir bevorzugte Platz in meinem Leben war mit Lernen, Büchern, mit
Schreiben und Nachdenken verbunden. Von den Propheten habe ich gelernt,
dass ich in die Angelegenheiten des Menschen, des leidenden Menschen,
involviert zu sein habe.

Die Propheten Israels

In seinem 1962 veröffentlichten Opus Magnum The Prophets,22 einer
erweiterten und ergänzten Fassung seiner Dissertation von 1932,23 for-

18 Siehe Kaplan & Dresner, Prophetic Witness, S. 4-72.289f.
19 Nachlese 2, S. 53. In seinem letzten Fernsehinterview berichtete

Heschel: „Ich konnte sogar das Oberhaupt der Kirche, den Papst [Paul VI.]
überzeugen, so dass er persönlich den Paragraphen herausstrich, der einen Hinweis
auf Konversion und Mission der Juden beinhaltete" (S. HESCHEL [ed.], Moral
Grandeur, S. 405).

20 Siehe dazu: W. D. Davies, Conscience; Scholar, Witness, in: America 1

(1973), S. 213-215.
21

S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 399.
22 Abraham Joshua Heschel, The Prophets, New York 1962. Heschel

konzentrierte sich in seiner Darstellung nur auf die klassische Ära der Prophétie:

„... this book deals with the classical or literary prophets of the eighth and se-

6



mulierte Heschel in der Einleitung, - sozusagen im Rückblick auf seine

jahrzehntelange Beschäftigung mit den Propheten Israels, - eine
entscheidende Motivation dafür, die in ihm schon von Kindheit an präsente

Realität der Prophétie24 zu einem Lebensthema zu wählen. Es war
seine Erfahrung, dass intellektuelle Bildung keinen Schutz vor spirituellem

und moralischem Bankrott darstellt.

In der akademischen Umgebung, in der ich meine Studienjahre verbracht habe,
wurde die Philosophie als eine isolierte, sich selbst genügende und selbstnachsichtige

Wesenheit betrieben, „ein Ding an Sich", das Argwohn anstatt Liebe
zur Weisheit förderte. Die angebotenen Antworten waren ohne Beziehung zu
den Problemen. Sie waren gegenüber dem Ringen eines Menschen gleichgültig,

der angesichts einer gewaltigen Herausforderung die zunehmende Preisgabe

von Sensibilität wahrnahm. Die Antworten waren gegenüber einer Situation
indifferent, in der Gut und Böse irrelevant wurden, und der Mensch im Nahen
der Katastrophe zusehends abstumpfte und bereit war, den Grundsatz der
Wahrheit aufzugeben. Langsam realisierte ich, dass einige der Denkkategorien,
der Motivationen und Anliegen, die unser Denken dominieren, sich als
destruktiv für die Wurzeln menschlicher Verantwortung und als verräterisch
gegenüber dem letzten Grund menschlicher Solidarität herausstellen könnten.
Die Herausforderung, vor die wir alle gestellt sind und das fürchterliche
Schamgefühl, das an unserer Fähigkeit zu innerem Frieden rüttelt, trotzen
unseren Methoden und Denkmustem. Man ist genötigt, zuzugeben, dass einige
der Gründe und Motive unseres Denkens unsere Existenz irregeführt haben,
dass intellektueller Reichtum keine Antwort auf spirituellen Bankrott ist. Es

war die Erkenntnis, dass die rechten Münzen in der allgemeinen Währung
nicht verfügbar waren, die mich zum Studium des Denkens der Propheten
hinzog.25

venth century B:C:E: Of other prophets there is only occasional mention, with
exception of Second Isaiah, whose message illumines many of the enigmas in
the words and intentions of his predecessors" (HESCHEL, The Prophets, S. 15).

23 Darin versuchte er„die prophetische Inspiration in ihrem Wesen, in ihrem
Inhalt und in ihrer Relation zum prophetischen Bewusstsein" darzustellen
(HESCHEL, Das prophetische Bewusstsein, S. 4). Er beschäftigte sich bereits in
seiner ersten Arbeit nur mit der klassischen Ära der Prophétie und versuchte
dabei die ihnen allen zukommende Inspiration zu beschreiben.

24 Seine Kindheit verlebte Heschel in einer lebendigen, von chassidischer
Mystik bestimmten Atmosphäre, „wo es Menschen gab, die ich verehren konnte.

Menschen, die sich um ein innerliches Leben mühten, um Spiritualität und
Wahrhaftigkeit, Menschen, die grosses Mitgefühl und Verstehen für andere
Menschen zeigten,... und in der das Erscheinen des Baal Schern Tov als eine
prophetisches Ereignis wahrgenommen wurde (S. Heschel [ed.], Moral
Grandeur, S. 395; KAPLAN & DRESNER, Prophetic Witness, S. 437).

25
Heschel, The Prophets, S. XVIII.

7



Heschel suchte eine Form jüdischen Denkens, das der Tradition
verpflichtet wäre,26 Bildung mit dem Geist der Offenbarung verknüpft und
für die Wirklichkeit der „hebräischen Bibel" sensibilisieren sollte. Ein
Denken, das „den Wurzeln der biblischen Erfahrung von Sein und
Wirklichkeit" entspräche.27 Das bedeutete für ihn „in das religiöse Drama

Israels einzutauchen",28 das die Propheten vorstellen, „die beunruhigendsten

Menschen, die je gelebt haben, und deren Inspiration die Bibel
hervorgebracht hat".29 Was für Menschen aber waren die Propheten?

Heschel beschreibt sie als Menschen, die in einen Bezug eingeordnet

sind, der höher liegt als alle Nationen und Königreiche. Das Mass
ihrer Botschaft übersteigt die Grenzen der eigenen Religion ins Universelle.

Und deshalb ist das Wesen ihrer Erwählung nicht adäquat ausgesagt,

wenn man es nur Charisma nennt. Nicht die Tatsache, dass sie

Betroffene sind, sondern die Tatsache, dass ihnen die Macht gegeben
wurde, andere zu Betroffenen zu machen, zeigt die Einzigartigkeit ihrer
Existenz.30 Einem Menschen, der mit prophetischer Schau begabt ist,
erscheint jeder andere fast wie ein Blinder. Einem Menschen, der Gottes

Stimme vernimmt, scheint jeder andere taub zu sein. Keiner ist
gerecht, kein Wissen ist tief, kein Vertrauen ist vollkommen genug. Der
Prophet hasst das „Beinahe", er verachtet es, den mittleren Weg zu
gehen. Der Mensch muss auf dem Scheitel des Berges leben, wenn er
nicht in den Abgrund stürzen will. An nichts kann er sich festhalten nur

26 Besonders für das Judentum beklagte er die Tragik, säkulare Kultur an
die Stelle jüdischer Tradition zu stellen: „Zahlreiche Anstrengungen wurden in
der Diaspora unternommen, um einen Weinberg säkularer Kultur zu pflanzen,
der an die Stelle der Tradition treten sollte: Kunst, Musik, Literatur, Theater
und Presse. Mit wieviel Mühe wurde dieser Weinberg gepflegt, wieviel Arbeit
und Energie wurde hineingesteckt! Und was geschah? Wie der Rizinus des
Jona entstand er über Nacht und verging über Nacht. Technische Zivilisation
und säkulare Kultur sind keine Antwort auf die letzten Fragen des Menschen.
Literatur und Sprache sind nur Gefässe, nicht der Inhalt. Das trifft im besonderen

Masse auf die jüdische Existenz zu. Gelingt es uns zu vermitteln, dass

Trennung vom Judentum geistiger Selbstmord bedeutet?" (Abraham Joshua
Heschel, Die ungesicherte Freiheit, Neukirchen-Vluyn 1985, S. 156.

"7 Abraham Joshua Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie

des Judentums, übers. I. M. SOLLTMANN & R. OLMESDAHL, Neukirchen-
Vluyn 52000, S. 26.

2S
Heschel, Gott sucht den Menschen, S. 26.

29 Heschel, The Prophets, S. IX.
30 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 21.

8



an Gott.31 - Und doch zugleich vernimmt er das stumme Seufzen der
leidenden Kreatur und des davon betroffenen Schöpfers32.

Das Leben der Propheten ist folglich eine Lebensform, die sehr wenig

mit dem allgemeinen Verständnis zu tun hat, indem sie diejenigen
sind, die die Zukunft voraussagen, die wegen der Sünden vor göttlicher
Bestrafung warnen und die soziale Gerechtigkeit einfordern. Solch
mässigendes Verständnis verfehlt das Wesentliche:

Das ist das Einzigartige im Tun des Propheten: in seinen Worten wird der
unsichtbare Gott hörbar. Er beweist nicht, noch argumentiert er. Das Wort das er
zu übermitteln hat, übersteigt, was Sprache zu enthalten vermag. Göttliche
Macht bricht aus seinen Worten hervor. Seine Autorität gründet in der Präsenz,
die seine Worte aufschlössen... Die Prophétie ist Gerichtstimme, ein
Kreuzungspunkt von Gott und Mensch. Gott verschafft sich Gehör in den Worten
der Propheten.33

Während gemeinhin Ungerechtigkeiten wohl kritisiert werden, bleiben
sie dennoch tolerierbar, aber für den Propheten nimmt jede kleinste
Ungerechtigkeit kosmische Proportion an, „er ist die Stimme, die Gott
der stummen Agonie geliehen hat, eine Stimme für die ausgebeuteten
Armen, für die verweltlichten Reichen dieser Welt."34 Wenn man heute
die Schriften der Propheten liest, könnte man fragen: Was bedeutet es

denn, wenn im alten Israel ein paar arme Leute von anderen, die die
Macht haben, nicht anständig behandelt werden? Was soll die Drohung
mit Weltuntergängen angesichts von Vorgängen in Israel, wie sie sich

täglich in aller Welt ereignen? Betrug beim Abwickeln von Geschäften
hat es immer gegeben, Ausbeutung von wehrlosen Armen ebenso. Stehen

diese Ausbrüche der Entrüstung nicht im Missverhältnis zu ihrer
Ursache? Sieht der Prophet die Schuld nicht durch ein Vergrösserungs-
glas? Ist ihre atemlose Ungeduld gegenüber der Ungerechtigkeit nicht
hysterisch? Der Prophet würde erwidern:
Wenn eine solche tiefe Sensibilität gegenüber dem Bösen hysterisch genannt
wird, welche Worte habt ihr dann angesichts der abgründigen Gleichgültigkeit

gegenüber dem Bösen? Eurer Gefühllosigkeit stellen wir unseren Zorn
entgegen.

31 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 16
32 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 9.
33 Heschel, The Prophets, S. 27.
34 Heschel, The Prophets, S. 5.
3" Siehe Heschel, The Prophets, S. 5.

9



Fragen, die Prophétie betreffend, waren nicht nur das oft verborgene
Wasserzeichen in Heschels Denken, Schreiben und Handeln, sondern
sie waren auch das Licht, in das er alle seine Fragestellungen und seine

Handlungen eintauchte und prüfte. Sie bildeten den Rahmen, in
welchem er lebte und arbeitete, der ihn formte und ihn auch legitimierte,
seine Lehrtätigkeit und wissenschaftliche Arbeit und sein
öffentlichpolitisches Engagement als Gottesdienst zu betrachten.36

Noch in seinem letzten Interview kommt er ausführlich auf die
Prophétie und auf die Persönlichkeit des Propheten zu sprechen, den er als

einen Menschen beschreibt, „der nicht Mensch sagen kann, ohne Gott
zu denken [...]. der die Fähigkeit besitzt, Gott und Mensch ein für
allemal in einen Gedanken [zusammenzuhalten. Das ist so gross und so
erstaunlich. Das bedeutet, was immer ich einem Menschen antue, tue
ich Gott an. Wenn ich einen Menschen verletze, verletzte ich Ihn."37

Heschel verstand sein Schreiben, immer auch als apolgia pro vita
sua, wie er das immer wieder betonte. Deshalb können diese Worte
sowohl als Essenz seines Forschens und Lehrens als auch als Fenster
verstanden werden, durch das er einen Einblick in seine inneren Anliegen

und Aspirationen gewährt. Es war die Prophétie in der er die
Essenz des Judentums: das Volk Israel, die Tora, den Gottesdienst, die
Mizwot und Eretz Israel38 verankert sah.

36 Ja es erhebt sich die Frage, ob er sich nicht auch selbst als der prophetischen

Inspiration würdig verstand. In Prophetic Wittness ist zu lesen: „In den

USA veröffentlichte Abraham J. Heschel zwei Artikel, die die Auffassungen
abstützten, dass ruah ha-qodes [„Geist der Prophétie"] auch nach Maleachi,
dem letzten Propheten, zu erlangen sei. Diese Auffassung, die konträr zur
Überzeugung der meisten jüdischen Autoritäten steht, impliziert, dass Heschel
sich selbst sensibel für 'heilige Intuitionen' verstand" (KAPLAN & DRESNER,

Prophetic Witness, S. 204). Die beiden ursprünglich hebräisch verfassten Artikel

finden sich in: MORRIS M. FAIERSTEIN (ed.), Abraham J. Heschel, Prophetic

Inspiration after the Prophets: Maimonides and other Medivial Authorities,
New York 1994. Siehe G. STEMBERGER, Propheten und Prophétie in der
Tradition des nachbiblischen Judentums, JBTH, 14(1999) 145-174.

37 S. Heschel (ed.), Moral Grandeur, S. 399.
38 Arnold Eisen, Prophecy as Vocation: New Light on the Thought and

Practice of Abraham Joshua Heschel (hebr.), in: Yehoyada Amir (ed.), The
Path of the Spirit, The Eliezer Schweid Jubilee Volume II, Jerusalem 2006,
S. 840f.

10



Prophetische Erfahrung und jüdische Mystik
In einem seiner Artikel The Mystical Element of Judaism (I960),39 in
dem der Sohar im Blickpunkt der Betrachtung steht, ist es auffällig,
dass Heschel nicht mit dem Sohar oder einem anderen mystischen Text
des Mittelalters seine Ausführungen abschliesst, sondern mit einer
Beschreibung der Prophétie.
Das Sehnen nach dem Mystischen hat viele verschiedene Ausdrucksformen in
Ideen, und Lehren, in Bräuchen und Liedern in Visionen und Bestrebungen
gefunden. Sie ist Erbteil der Psalmisten und der Propheten?0

Das bedeutet, dass jüdische Mystik auch in der Prophétie gründet,
die er im Vergleich zu der kurzen Erwähnung der Psalmisten in diesem

Artikel ins Zentrum stellt und den er mit der Vorstellung seiner
Pathostheologie abschliesst.

Die Propheten beabsichtigten nicht, dem Menschen eine Sicht auf den Himmel
zu bieten, über geheime Dinge, die sie sahen und hörten zu berichten, sondern
sie beabsichtigten das aufzuschliessen, was mit Gott in Beziehung zu Israel
geschah. Das was sie predigten war mehr als ein Konzept göttlicher Macht und
Weisheit. Sie sprachen von einem inneren Leben Gottes, von seiner Liebe oder
seinem Zorn... Das Konzept eines Innenlebens im göttlichen Wesen ist ein
Angelpunkt für die mystischen Lehren des Judentums... Das ist der herausragende

Unterschied zwischen prophetischer Erfahrung und allen anderen Arten
von Inspiration wie sie von vielen Poeten und Mystikern berichtet wird. Für
den Propheten ist diese Erfahrung nicht ein inneres seelisch-geistiges Ereignis
sondern zuerst ein transzendenter Akt, etwas das Gott geschieht. Die aktuelle
Wirklichkeit der Offenbarung spielt sich ausserhalb des prophetischen Be-
wusstseins ab. Er erfahrt Offenbarung sozusagen als eine Ekstase Gottes, der
aus seiner unfassbaren Distanz heraustritt, um seinen Willen den Menschen zu
offenbaren.

Das Heraustreten (Ekstase) des Göttlichen aus der Verborgenheit ist das

Grundlegende der prophetischen Erfahrung, die das biblische Denken
und das mystische Denken bestimmt: „Die Bibel spricht nicht nur von
der Suche des Menschen nach Gott, sondern auch von Gottes Suche

nach dem Menschen. 'Du jagst mich wie einen Löwen' [Ijob 16,16]...
Es ist das geheimnisvolle Paradox des Glaubens der Bibel: Gott
verfolgt den Menschen."42

39 In: S. Heschel (ed.), Moral Grandeur, S. 164-185.
40 S. Heschel (ed.), Moral Grandeur, S. 181.
41

S. Heschel (ed.), Moral Grandeur, S. 182f.
42 Heschel, Gott sucht den Menschen, S. 104. Diese Suche dokumentiert

sich in verschiedenen literarischen Quellen der Tradition; z. B: „Rabbi Yose

11



Die Propheten erlebten diese Ekstase als Anteilnahme am Innenleben
Gottes in seiner Beziehung zu Israel als göttliches Pathos. Dieses stellt
kein Wesensattribut oder eine unveränderliche Qualität Gottes dar,
sondern einen veränderbaren Aspekt43 seines personalen Engagements für
Schöpfung und Bund, das sich als Sorge um den Menschen und Betroffenheit

äussert: in Freude oder Trauer, in Zustimmung oder Empörung.
Gott ist in das Leben der Menschen einbezogen und verwoben.
Demgegenüber reagierten die Propheten mit Sympathie, als Antwort auf die

Inspiration, als eine Reaktion auf eine transzendente Sensibilität.

Prophetische Sympathie ist nicht wie die Liebe, ein Angezogensein vom
Göttlichen, sondern eine Assimilation des emotionalen Lebens des Propheten an
das Göttliche. Sympathie ist eine funktionelle Assimilation, keine essentielle...
Er hört die Stimme und fühlt das Herz.44

Deshalb liebten sie Israel, weil Gott Israel liebte, sie missbilligten etwas

an Israel, sobald sie wussten, dass dies auch die Haltung Gottes war.
Deshalb war die Heirat des Hosea ein Akt der Sympathie: der Prophet
hatte die Erfahrung durchzumachen, betrogen zu werden, so wie Israel
Gott betrogen hatte. Er musste in einem eigenen Leben erfahren, was es

heisst, von einer Person betrogen zu werden, die er liebte, um ein Ver¬

sagt: Juda pflegte auszulegen: 'Der Herr kam vom Sinai' [Dtn 33,2]. Lies nicht
so, sondern: 'Der Herr kam zum Sinai'. Ich aber akzeptiere diese Interpretation
nicht, sondern: 'Der Herr kam vom Sinai', um Israel zu empfangen, wie ein
Bräutigam hinausgeht, um seine Braut zu empfangen" (MekhY ba-Hodes zu
Ex 19,17) Und Jehuda ha-Lewi interpretiert den Bund Gottes mit Israel als
Gnadenakt. In seinem Sefer ha-Kuzari (Der Kusari, Zürich 1990) schreibt er:
„Er war es, der unsere Befreiung aus Ägypten in Angriff setzte, damit wir sein
Volk würden und er unser König" (Kuzari 1,50). „Der erste Mensch hätte Gott
nicht gekannt, wenn Er ihn nicht angeredet und bestraft hätte... Dadurch wurde

er überzeugt, dass Er der Schöpfer der Welt war, und er beschrieb Ihn mit
Worten und Eigenschaften und nannte Ihn 'Herr'. Wenn er diese Erfahrung
nicht gehabt hätte, wäre er mit dem Namen 'Gott' zufrieden gewesen. Er hätte
nicht erkannt, wie Gott ist, ob Er einer ist oder viele, ob Er den Menschen
kennt oder nicht" (Kuzari IV, 3).

43 „Die Propheten haben das göttliche Pathos niemals mit seinen Wesen
gleichgesetzt, da sie es nicht als etwas Absolutes verstanden, sondern als eine
Form der Beziehung Gottes zu einem Volk in einer bestimmten historischen
Situation... Wenn die Struktur des Pathos unveränderlich wäre, nachdem das

Volk die 'Umkehr' vollzogen hat, dann würde die Prophétie ihre Funktion
verlieren, die ja darin besteht, eine Aufhebung der göttlichen Trauer und Verwerfung

durch 'Umkehr' zu bewirken (HESCHEL, The Prophets, S. 231).
44 Heschel, The Prophets, S. 26.

12



stehen von Gottes Innenleben zu erlangen.. Ähnlich ist die Sympathie
für Gott im Herzen Jeremias „wie brennendes Feuer, eingeschlossen in
mein Gebein, und ich war zu schwach, es zu fassen und hielt es nicht
aus." (20,19)45

Die wesentliche Lehre der Propheten bezeichnete Heschel als pathetische

Theologie, und ihre Haltung gegenüber dem, was sie von Gott
wussten, beschrieb er als Religion der Sympathie. Das ist das Erbe der

Propheten an das Volk Israel, an das Judentum, an die Welt, mit der sie
die Quelle jüdischer Mystik erschlossen haben. Und an sie habe man sich

zu wenden, um zu authentischer biblischer Erfahrung in ihrer gesamten
Fülle durchzustossen, die ein Innenleben Gottes (Pathos) impliziert.
Das ist das Muster jüdischer Mystik: ein offenes Herz für das Innenleben
Gottes zu haben. Das basiert auf zwei Voraussetzungen: dass es ein Innenleben

in Gott gibt und dass die Existenz des Menschen um das Leben Gottes
kreisen sollte.46

Die rabbinische Rezeption
Das Erbe der Prophétie ist auch in Heschels dreibändigen, hebräisch
verfassten Werk Theology ofAncient Judaism41 präsent. Dort kommt er
im Zusammenhang mit den Lehren über die Schechina bei den Rabbi-
nen auf das göttliche Pathos der Propheten zu sprechen. Die paradigmatische

Gegenüberstellung (Polarität!) von Rabbi Aqiva und von Rabbi
Jischmael,48 die das gesamte Werk charakterisiert, steht auch bei
Thematik Schechina im Mittelpunkt. Rabbi Aqiva und seine Schule, „die

45 Siehe S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 183.
46 S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 184.
47 Abraham Joshua Heschel, nnm ïw nn^pDosn awn jo mvi, 3 Bde,

London / New York / Jerusalem 1962-1995. Zitiert wird hier Bd. 1 der
hebräischen Ausgabe in der englischen Übersetzung von Gordon Tucker (ed. &
transi.), Abraham Joshua Heschel, Heavenly Torah as refracted through the
Generations (HT), New York 2006.

4S Die zu R. Aqiva gegensätzliche Position von R. Jischmael wird in diesen
Ausführungen nicht ausgearbeitet, da dies den Rahmen sprengen würde. Einige

Hinweise mögen genügen: „Rabbi Jischmael lehrte: 'Wenn ihr euch mit den
Worten der Tora beschäftigt, hat der böse Trieb über euch keine Macht' Rabbi
Aqiva lehrte: 'Wenn ihr meinen Gesetzen folgt' [Lev.26,3] Das lehrt: Der
Heilige sehnt sich danach, dass Israel sich in der Tora müht. Und der Ausdruck
'wenn' meint nichts anderes als eine Bitte. Die einen verstehen die Aufforderung,

in der Tora zu lernen als einen Ratschlag, die andern sehen darin ein
Verlangen Gottes" (bAZ 5a, in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 73).

13



an die Immanenz des Göttlichen glauben"49, verstehen die prophetischen

Andeutungen, die das göttliche Pathos betreffen, in ihrem

wortgenauen Sinn.

Zu den Glaubensfundamenten gehört, dass der Heilige, gepriesen sei Er, an
den Leiden Israels teilhat. Und auch das Gegenteil der Sache gilt: jedes Mal,
wenn Israel sich in Freude befindet, dann ist Freude vor Ihm.50

Diese rabbinische Vorstellung entspricht dem Konzept des göttlichen
Pathos der Propheten Israels, das die Herzen erweckte, „an der Not des

Heiligen, gepriesen sei Er, Anteil zu nehmen. Und es formte auch die
innere Gestalt des Propheten als einen, der Sympathie mit dem göttlichen

Pathos hat."51 Im Laufe der Zeit trat aber eine Änderung der

diesbezüglichen Begrifflichkeit ein. In der Sprache der Propheten ist die

göttliche Anteilnahme eine emotionale Reaktion rQ"Un), ein
Gefühl (nwnn), während die Tannaim diese Anteilnahme als „Abstieg
der Schechina mit ihnen" (DHÜV nrot£> rTTT) beschreiben.

Rabbi Eliezer sagt: 'Warum offenbarte sich der Heilige, gepriesen sei Er, aus
dem erhabenen Himmel her und sprach mit Mose aus dem Dornbusch?' So
wie der Dombusch der niedrigste von allen Bäumen in der Welt ist, so stieg
Israel auf die unterste Stufe herab, und der Heilige, gepriesen sei Er, stieg
mit ihnen herab und offenbarte sich ihnen. Denn es heisst: 'Und ich werde
hinuntergehen, um dich aus der Hand Ägyptens zu befreien.' [Ex.3,8] Rabbi
Jehoscha sagt: '... Als die Israeliten nach Ägypten hinuntergingen, ging die
Schechina mit ihnen hinunter.' Denn es heisst: 'Ich werde mit dir hinabsteigen'

[Gen 46,4],52

In der zweiten Generation der Tannaim gebrauchte man den Begriff
nTT, des Hinabsteigens, im Sinne von „Ich bin mit ihm in der Not"
(mXÜ ''Dm T7357).

Da kam Rabbi Aqiva und lehrte, dass die Teilnahme, des Heiligen, gepriesen

sei Er, am Leben Israels ist nicht nur eine mentale allein ist, ein Mitleid,
das allein aus der Beziehung Gottes zu seinem Volk kommt. Die Not des
Mitleids steht unter dem Gesichtspunkt der Distanz, sie ist ein Kummer eines
Betrachters, während die Teilnahme des Heiligen, gepriesen sei Er, eine aus

49 Rabbi Jischmael und seine Schule hingegen zogen auf Grand ihres Glaubens

an die Transzendenz Gottes andere Konsequenzen aus den Worten der
Propheten. Sie mühten sich um eine Interpretation der Ausdrücke in der Tora,
die die transzendente göttliche Herrlichkeit zu wahren suchte. Siehe: Heschel,
Heavenly Torah, S. 104.

50
HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65.

51
HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65.

52 MekhShbY zu Ex 3, 8 (in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65).

14



Identifikation (mniTH) ist, die Sein Wesen berührt, Seine Herrlichkeit, Ihn
selbst. Er wird sozusagen von der Leiden des Volkes getroffen.53

Die Schechina ist das geheimnisvolle Medium der Identifikation mit
Israel: Gott und Israel bedürfen beide der Erlösung, denn die Schechina

geht mit Israel ins Exil und Gott selbst wird als sich im Exil befindend
dargestellt. Der gewagte Gedanke wurde auch von einem Schüler R.

Aqivas gelehrt, von R. Meir:
Und der Herr befreite an jenem Tag (Ex 14,30) wa-yosa' (yttmi) steht
geschrieben - lies nicht wa-yosa', sondern wa-yiwwasa': 'Der Herr wurde befreit
an jenem Tag' - Als Israel erlöst wurde, wurde Er erlöst. - 'Mir und Euch ist
die Erlösung' - Ich wurde mit Euch erlöst. Denn es heisst: 'den du erlöst hast
für dich aus Ägypten, ein Volk und seinen Gott'.

Heschel beschrieb diese Lehren als eine Revolution im religiösen Denken,

denn die Erlösung Israels ist nicht nur ein menschliches Bedürfnis
OWOX ~[~D22), ein nationales Bedürfnis (DS?n "pIX), sondern die Erlösung
Israels ist ein göttliches Bedürfnis (ITDH da das Schicksal Gottes

mit dem Israels verwoben ist. „Wenn ihr meine Zeugen seid, dann bin ich

Gott, aber wenn ihr nicht meine Zeugen seid, dann bin ich nicht Gott."55

Aus dem hier Vorgestellten lässt sich sagen, dass für A. J. Heschel
das leidenschaftliche Betroffensein Gottes - das göttliche Pathos - und
die antwortende Sympathie des Propheten56das eigentliche Konzept für
das Verstehen von Offenbarung darstellt57 und die wesentliche Quelle

53 Heschel, Heavenly Torah, S. 66
54 ShemR XV (in: Heschel, Heavenly Torah, S. 66).
55 PesK ba-hodes 102b (in: Heschel, Heavenly Torah, S. 69).
56 Die auch die subjektive Seite des Propheten mit einbezieht:„Die Aufgabe

des Propheten ist es, eine göttliche Perspektive zu übermitteln, jedoch als Person

ist er der Ausgangspunkt. Er spricht von der Perspektive Gottes, wie er sie

aus der Perspektive der eigenen Situation wahrnahm... es geht also nicht nur
darum, was er sagte, sondern auch um das, was er lebte, um die private, die
intime Dimension des Wortes, um die subjektive Seite der Botschaft"
(Heschel, The Prophets, S. XXII).

57 „Für mehr als zweitausend Jahre wurden Juden und später auch Christen
durch die ständigen Hinweise auf das göttliche Pathos in der Bibel in
Verlegenheit gebracht. Was waren die Gründe für diese Verlegenheit? Warum
widersetzten sie sich der Idee des Pathos? Es scheint, dass die Opposition ihren
Grund in einer Kombination von philosophischen Voraussetzungen hat, die
ihren Urspmng im klassischen griechischen Denken haben.... Seit undenklichen

Zeiten her fühlte man, dass die Gottheit nicht berührt oder an irgendetwas
leiden könne. Passivität war mit der göttlichen Würde unvereinbar. Aus diesen
Gründen - aus dem Konzept der Causa Prima und ihrer Dignität - wurde das

15



für jüdisches mystisches Denken, Fühlen und Handeln58 - ja für ein
authentisches jüdisches Leben.

Heschels authentischer Weg

Was bewegte A. J. Heschel neben dem Leben eines Gelehrten und Lehrers,

sich in politischer Meinungsbildung zu engagieren und gegen
Unrecht öffentlich aufzutreten? Was haben ihm die Propheten gelehrt?
Voraussichtlich etwas Ähnliches, das Heschel in seiner Biographie über
Maimonides beschrieb, der „sich während seiner Jugend in die Mysterien

der Prophétie vertiefte und sein Nachdenken darüber wurde zum
Mittelpunkt seines gesamten geistigen Lebens".59 Im letzten Kapitel des

Buches mit der Überschrift Imitatio Dei wird die letzte Wandlung des

Maimonides nachgezeichnet: „Von der Kontemplation zu Praxis, von
der Erkenntnis zur Nachahmung Gottes, von der Metaphysik zur Medizin.

Und die Nachahmung Gottes meinte nun: den Dienst als Arzt an
den Kranken."60

Moses ben Maimon wird als ein Mensch beschrieben, der auf das

Postulat der Zurückgezogenheit um des Lernens willen, „dass man sich
anderen Menschen nur im Notfall zugesellen solle",61 verzichtete, da es

ihm nun gelang „mit anderen Menschen zu sprechen und zugleich
unaufhörlich an Gott zu denken und im Herzen unaufhörlich vor Gott
zu stehen, wenn er auch körperlich bei den Menschen war, wie es im
Hohen Lied heisst: rieh schlafe, aber mein Herz ist wach'."62

Pathos verworfen... Diesem Konzept folgte, in den Fussspuren von Philo auch
Maimonides" (HESCHEL, Passion for Truth, S. 248).

58 „Von Rabbi Eleazar ha-Kappar, einem Zeitgenossen der R. Jehuda ha-
Nasi stammt dieses bemerkenswerte Wort: 'Meine Tora ist in euren Händen
und das Ende ist in meinen. Wir brauchen einander. Ihr braucht mich, um das
Ende herbeizuführen, und ich brauche Euch, dass ihr meine Tora bewahrt, um
den Aufbau meines Hauses und Jerusalems nahe zu bringen.' - Wir brauchen
einander. Mit dieser Aussage ist eine Anschauung verbunden, dass Israel die
Macht besitzt, Gottes Macht zu mindern oder zu mehren. .Diese Anschauung
diente als ein Eckstein für die Lehren der Kabbala" (Heschel, Heavenly To-
rah, S. 74).

39 Abraham Joshua Heschel, Maimonides. Eine Biographie, Berlin 1935

(repr. Neukirchen-Vluyn 1991), S. 29.
60 Heschel, Maimonides, S. 274.
61

Heschel, Maimonides, S. 276.
62 Heschel, Maimonides, S. 276.

16



Heschel sprach eine ähnliche Erfahrung aus, wenn er in seinem letzten

Interview meinte, dass „der Prophet einer ist, der nicht Mensch

sagen kann, ohne Gott zu denken... der die Fähigkeit besitzt, Gott und
Mensch für ein und allemal in einen Gedanken [zusammen] zu halten".63

Aus dem Gesagten ist deutlich, dass A. J. Heschel durch die intensive

Beschäftigung mit der Prophétie Israels konsequent seinen Weg der

Nachahmung Gottes gegangen ist. „Von den Propheten habe ich
gelernt, dass ich in die Angelegenheiten des Menschen involviert zu sein

habe, in die Angelegenheiten des leidenden Menschen."64 Wie die
Propheten lehrte er nicht nur durch Worte, sondern er gab auch ein
Beispiel. Dadurch, dass er ihren Spuren folgte, zeigte er einen Weg, wie
heute ein religiöses jüdisches Leben authentisch gelebt werden kann Er
erkannte sowohl das Lernen als auch die Sorge um den Menschen als

Notwendigkeit, „um den Heiligen, gepriesen sei Er, bei Seinem Tikkun
beizustehen".65 Wenn er auch kein Prophet im buchstäblichen Sinn des

Wortes war, so war und ist Abraham Joshua Heschel doch ein Prophet
der Prophétie.

63 Siehe Anm. 37. Eine Darstellung und ein Vergleich der verschiedenen
Konzepte von Prophétie beim R. Mose b. Maimon und bei Abraham Joshua
Heschel wäre eine sehr lohnenswerte Aufgabe, die hier nicht durchgeführt
werden kann. Auffallend ist, dass sie beide in der praktischen „Nachahmung
Gottes" ihr Ziel finden.

64 S. Heschel (ed.), Moral Grandeur, S. 399.
65 Siehe: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 92.

17


	Abraham Joshua Heschel : Prophet der Prophetie

