Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Abraham Joshua Heschel : Prophet der Prophetie
Autor: Dolna, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abraham Joshua Heschel
— Prophet der Prophetie

von Bernhard Dolna*

Im Juni 1963 schrieb Rabbiner Professor Abraham Joshua Heschel an
den Prisidenten John F. Kennedy ins Weisse Haus, der ihn zu einem
Treffen religidser Fithrer zum Thema ,,Rassismus* eingeladen hatte,
folgende Antwort:

Freue mich tber Privileg, morgen 4 p.m. auf Treffen anwesend zu sein. Wahr-
scheinlich wird Rassismus wie das Wetter sein. Jeder spricht davon, aber nie-
mand tut etwas. Bitte, verlangen Sie von den religidsen Fithrern personliches
Engagement, nicht nur feierliche Erkldrungen. Wir verwirken das Recht, Gott
zu verehren, wenn wir weiterhin Schwarze demiitigen. Kirche und Synagoge
haben versagt. Sie miissen berecuen. Fordern Sie die religiosen Fiihrer auf,
nationale Busse und personliches Opfer zu verlangen. Die religidsen Fiihrer
mogen ein Monatsgehalt in einen Fonds fiir Wohnungen und Ausbildung der
Schwarzen einbringen. Ich schlage vor, dass Sie, Herr Prisident, den morali-
schen Notstand erkldren. Ein Marschall-Plan fiir die Schwarzen wird eine

Notwendigkeit. Die Stunde verlangt nach moralische Grosse und geistigem
Mut. Abraham Heschel.'

Wer war Rabbiner Professor Abraham Joshua Heschel, der sich selbst
einmal als ,,Holzscheit”, bezeichnete, ,,das aus dem Feuer Europas ge-
rissen wurde, in dem sein Volk verbrannte*?* Wer war er, dessen Leben
sich grosstenteils im Studierzimmer und in den Seminarrdumen des
Jewish Theological Seminary in New York (von 1945-1972) abspielte?
Dessen unglaubliche Gelehrsamkeit von Kollegen geriihmt wurde, der
wie wenige in die USA emigrierte Juden Osteuropas sowohl osteuropé-

* Dr. Bernhard Dolna,. International Theological Institue, A-3292 Gaming,
Austria.

! SUSANNAH HESCHEL, Abraham Joshua Heschel in New York, in: Nachle-
se 2 (Berlin 1994), S. 52.

* SUSANNAH HESCHEL (ed.), Moral Grandeur and Spiritual Audacity, New
York 1996, S. 120. Dieser Begriff fiir Holocaustiiberlebende spielt an auf Sach
3,2: wXn XM T ,,...ein Holzscheit, aus dem Feuer gerissen”. — Zitierte Texte
aus dem Englischen, die nicht in Deutsch verfiigbar sind, habe ich selbst iiber-
setzt und bei moglichen Ubersetzungsvarianten den Originaltext beigefiigt.



1sche jiidische Tradition als auch westliche Bildung und Kultur in sich
vereinigte? Was bewegte diesen Gelehrten, den Jacob Neusner ,the
greatest Judaic theologian of the twentieth century*’ bezeichnete, sich
auch in politischer Meinungsbildung und entsprechendem Handeln zu
engagieren? Der soziales Unrecht als ein religioses Anliegen verstand,
und fiir den Religion ohne Entriistung tiber politische Greueltaten un-
moglich war? ,Uber Gott zu sprechen und zu Vietnam nicht seine
Stimme zu erheben ist gottesldsterlich®, schrieb er 1967.

Um sein Denken und seine Anliegen tiefer zu erfassen und um zu
verstehen, warum er handelte, wie er handelte, ist es hilfreich seine
Herkunft, seine Bildung und die Geschichte seines Lebens in einigen
wenigen fragmentarischen Ziigen darzustellen.

Biographische Skizze

Abraham J. Heschel, dem heuer ein Gedenkjahr gewidmet ist, wurde am
11. Januar 1907 in Warschau geboren und war Nachkomme einer bereits
sieben Generationen umfassenden Familie von chassidischen Rabbinern.*

Der Anfang der bereits seit dem 15.Jahrhundert in Polen anséssigen
Heschelfamilie als einer chassidischen Dynastie geht auf den Aprer Rav
(1748-1825)° zuriick, einem der bedeutendsten Wortfiihrer der dritten
chassidischen Generation nach dem Tod des Bescht, des Ba‘al Schem
Tov (1698-1760).° Heschels Familie kam aus Miedzyborz bzw. Mie-
dzyboz (jidd. MEZBIZH), wo der Apter Rav neben dem Ba‘al Schem

3 JACOB NEUSNER, Judaism in Contemporary Context, London 2007, S. 91.

* Viterlicherseits ist Abraham J. Heschel mit der Friedman-Dynastie ver-
wandt, die auf Israel Friedman (1798-1850), den Ruzhiner Rebben, und in
weiterer Folge auf Rabbi Dov Baer von Meseritsch (Migdzyrzecze; jidd. MEZ-
RITSH), den grossen Maggid (1704/10-1772), zuriickgeht. Miitterlicherseits ist
er mit den Familien des Rabbi Schlomo von Karlin (1738-1792) und des Lewi
Jitzchak von Berditschew (Berdyczow), dem Berditshever Rebben (1740-
1810), verwandt. Zur Genealogie siehe: EDWARD K. KAPLAN & SAMUEL
DRESNER, Prophetic Witness, New Haven, Conn. 1998, S. XIff.

° D. i. Rabbi Avraham Jehoschua Heschel von Opatow.

® Akronym fiir Ba‘al SCHem Tov. Zur gegenwirtigen Forschungsstand mit
weiteren Literaturhinwesein siehe: KARL E. GROTZINGER, Die Geschichten
vom Baal Schem Tov, Schivche ha-Bescht, Teil 1 (hebr. mit dt. Ubersetzung),
Wiesbaden 1997, vor allem von S. [X-LV. MOSHE ROSMAN, Founder of Chas-
sidism, A quest for the historical Ba‘al Shem Tov, Berkely 1996; IMMANUEL
ETKES, The Besht, Waltham, Mass. 2005.

2



Tov begraben liegt. Heschel selbst berichtete in seinem letzten, kurz
vor seinem Tod verfassten Buch Passion for Truth’ iiber eine Kindheit:
Ich wurde in Warschau geboren, aber meine Wiege stand in Miedzyborz [in
der Provinz Podolien / Ukraine], wo der Ba‘al Schem Tov, der Griinder der
chassidischen Bewegung, die letzten 20 Jahre seines Lebens verbrachte. Von
dorther kam mein Vater [Mosche Mordechai], und er horte nie auf, diesen Ort
als seine Heimat zu betrachten.’

Bereits mit drei Jahren begann er, seiner Herkunft entsprechend unter
Anleitung von ausgesuchten Privatlehrern, mit dem iiblichen ,,Cheder-
lernen®, und schon als Knabe wurde er mit Ehrerbietung behandelt. So
erhoben sich die Erwachsenen, wenn er ein Zimmer betrat, als Geste
der Achtung seiner Familie gegeniiber. Seine ausserordentlichen intel-
lektuellen Begabungen, besonders sein phinomenales Gedéchtnis, wur-
den friih erkannt und gefoérdert. Im frithen Alter von 5 Jahren hob man
thn auf einen Tisch, um ,,Draschot™ zu halten, gelehrte Auslegungen
biblischer und talmudischer Texte. Er erfiillte die Erwartungen eines
IMui, eines Genies, und auch von seinem Charme und seinem originel-
len Humor wird berichtet.”

Im Alter von 9 Jahren starb sein Vater, Mosche Mordechai Heschel,
der ihm die Welt des Ba'al Schem aufgeschlossen hatte, und die weite-
re Erziehung ibernahm der Novominsker Rabbi, Abraham Joshua He-
schels Onkel. Er war Anhinger der Chassidim des Rabbi Menachem
Mendel von Kotzk, des Kotzker Rebben (1787-1859), dessen Lehre die
Antithese zur Lehre des Ba‘al Schem darstellte.'” Auch die geistige
Ausrichtung dieser Chassidim sollte nachhaltig auf Heschels weiteren
Lebensweg Einfluss. Dartiber schrieb er:

Spiter erkannte ich, dass ich von beiden, dem Baal Schem Tov und dem Kotz-
ker Rabbi gefiihrt wurde. Der Bescht wirkte in meinem Leben wie eine Lampe,
der Kotzker schlug wie ein Blitz ein. Der Bescht gab mir Fliigel, der Kotzker

warnte mich vor der stindig drohenden Gefahr, Wahrhaftigkeit zu verwirken.
Vom Bescht steigt Gesang auf, vom Kotzer — Wehgeschrei. War es gut mit

7 ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, Passion for Truth, New York 1973.
® HESCHEL, Passion for Truth, S. XIIL.

? Detaillierte Ausfiihrungen dazu in: KAPLAN & DRESNER, Prophetic Wit-
ness, S. 4-96.

' Rabbi Menachem Mendel von Kotzk war nach Heschels Meinung der
letzte grosse Rabbiner des Chassidismus: ,,Er war der Hohepunkt und die Anti-
these in einem* (HESCHEL, Passion for Truth, S. 80). Weiters dazu: ABRAHAM
JOSHUA HESCHEL, Art. Kotzk, Menachem Mendel, in: Encyclopaedia Judaica
Bd.10, Jerusalem 21972, Sp. 1222-1224.



einem Herzen zu leben, das zwischen der Freude von Miedzyborz und der
Angst von Kotzk hin- und hergerissen war — in Ehrfurcht und Erschiitterung
zugleich? Mit dem Wissen um Barmherzigkeit und mit meinen Augen auf
Auschwitz? Zwischen Begeisterung und Entsetzen hin und hergeworfen? War
das ein Leben, das ein Mensch wihlen wiirde, um es zu leben? Ich hatte keine
Wahl, Mein Herz war in Migdzyborz und mein Verstand in Kotzk.'"

Polaritdt im Fihlen, Denken und Erfahren sollte Heschel schon von
frither Kindheit an prigen. Spéter wird er sie als Wesensmerkmal jiidi-
schen Denkens und Lebens beschreiben.'? In seinen letzten Lebensjah-
ren verfasste er das in Jiddisch geschriebene Buch tiber den Kotzker
Rebben". Darin stellte er ,,den Kotzker und ,,den Bescht unter der
Uberschrift ,.Jesaja und Hiob* einander gegeniiber und wurzelte sie,
und die damit ausgedriickte Polaritdt als ein biblisches Wesensmerkmal
in die prophetische Tradition ein."*

Von dem jungen A. J. Heschel aber erwartete man, dass er ein wiir-
diger Vertreter der Miedschyborzer Dynastie als Nachfolger seines
Vaters und Grossvaters werden wiirde. Er sollte die in thn gelegten
Hoffnungen nicht erfiillen. Neben dem, dass er bereits mit 15 Jahren
seine in Hebréisch verfassten Artikel tiber talmudische Fragestellungen
verfasste'”, begann er auch jiddische Gedichte zu verdffentlichen. Sein
erstes Gedicht DER TSADDIK FUN FRAYD erschien 1923 in den LITERARI-
SHE BLETER in Warschau. Im selben Jahr verliess er Warschau und da-
mit das streng religise Klima seiner Familie und seiner Umgebung, um
in Wilna das fortschrittliche jiddische Realgymnasium zu besuchen. Er

" HESCHEL, Passion for Truth, S. 14. In Passion for Truth, S. 8, schreibt
er: ,.Es ist meine Uberzeugung, dass die Bewegung [Chassidismus], die durch
den Baal Schem ins Leben gerufen worden war in Rabbi Mendel vo Kotzk
beides erreichte: ihren Hohepunkt und ihre Antithese... Die Polaritit dieser
Rabbiner stellt eines der bedeutendsten Kapitel der spirituellen Geschichte des
Judentums dar.*

12° Das Herz des Judentums ist Polaritit von Ideen und Ereignissen, von
Mitzwa und Siinde, von Kawwana, von Reglement und Spontaneitit, von
Halacha und Aggada, von Innerlichkeit und Tat, von Zeit und Ewigkeit, von
dieser Welt und der kommenden Welt, von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
usw. Abstrakt betrachtet schliessen sie einander aus. Im konkreten Leben ge-
hen sie inemander tber...* (S. HESCHEL [ed.], Moral Grandeur, S. 385).

13 ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, KOTSK - GERANGEL FAR EMESDIGKAYT,
2 Bde, Tel Aviv 1973. Eine gekiirzte Fassung der hier ausgefiihrten Gedanken
findet sich auch in: HESCHEL, Passion for Truth, S. 3-82.

'4 Siehe HESCHEL, KOTSK, S. 271
'S KAPLAN & DRESNER, Prophetic Witness, S. 48f.



schloss sich dort einer Gruppe jiddisch schreibender Schriftsteller an,
die spiter unter dem Namen YUNG VILNE Beriithmtheit erlangen sollte.
Nach Abschluss des Gymnasiums tibersiedelte er 1927 nach Berlin und
inskribierte sich an der Hochschule fiir die Wissenschaft des Juden-
tums. Dort waren beriihmte Reprisentanten deutsch-jiidischer Gelehr-
samkeit seine Lehrer wie Chanoch Albeck, Ismar Elbogen, Julius
Guttmann und Leo Baeck u. a. Zugleich besuchte er das von Esriel
Hildesheimer (1820-1899) 1873 gegriindete ,,Rabbiner-Seminar fiir das
orthodoxe Judenthum®. Ab 1929 war er Student an der Humboldt Uni-
versitdt, wo er Philosophie, Kunstgeschichte und Semitische Philologie
studierte. Schon 1932 hatte er seine Dissertation Das prophetische Be-
wusstsein fertiggestellt. 1933 verdffentlichte er seinen ersten jiddischen
Gedichtband DER SHEM HAMEFOYRESH — MENTSH.'® 1934 wurde er zum
Rabbiner ordiniert und 1935 zum Dr. phil. promoviert.'” Danach wurde
er Herausgeber und Lektor der Reihe ,Judentum in Geschichte und
Gegenwart im Erich Reiss Verlag. 1937 lud thn Martin Buber ein, in
Frankfurt das Jiidische Lehrhaus fiir Erwachsenenbildung zu leiten. Im
Oktober 1938 wurde er mitten in der Nacht von der Gestapo verhaftet
und in einem Viehwagen nach Polen deportiert, wo er einige Monate in
emnem Internierungslager verbringen musste. Im Sommer 1939, sechs
Wochen vor Hitlers Uberfall auf Polen, konnte A. J. Heschel nach Lon-
don und im Mirz des folgenden Jahres nach den USA emigrieren. Er
kam niemals mehr nach Deutschland, Osterreich oder Polen zuriick,
obwohl er 6fters dorthin eingeladen worden war.

Die erste Zeit in den USA lehrte er am Hebrew Union College in
Cincinnati und von 1945-1972 , Judische Mystik und Ethik* am Jewish
Theological Seminary in New York. Er wurde zum Lehrer von zwei
Generationen von Studenten, deren Leben und Personlichkeit er ent-
scheidend prigen sollte.

Wihrend den ersten Jahren in den USA musste er auch erfahren, dass
beinahe seine ganze Familie in Europa von den Nazis ausgeléscht wor-

'* Diese Gedichtsammlung ist jetzt wieder erhiltlich unter: ABRAHAM
JOSHUA HESCHEL, The Ineffable Name of God: Man (Poems), transl. from Yid-
dish by M. LEIFMAN, New York 2004.

'” Geldmangel und die Machtergreifung Hitlers 1933 machten es jiidischen
Studenten unmdglich, ihre Dissertation zu verdffentlichen. Heschels Disserta-
tion wurde 1936 unter dem Titel Die Prophetie — O istocie proroctwa [Vom
Wesen der Prophetie] in Krakau von der Polnischen Akademie der Wissen-
schaften (Polska Akademia Umiejetnosci — PAU) gedruckt.



den war."® Er sprach nie 6ffentlich dariiber. Aber aus dem Schweigen
ging eine bezeichnende Antwort durch sein Leben selbst hervor: er
schwieg nicht, wenn Unrecht geschah. Offentlicher Protest war fiir ihn
eine Notwendigkeit, eine Pflicht der er unbedingt folgte, — ob in der Biir-
gerrechtsbewegung der Schwarzen an der Seite seines Freundes Martin
Luther King, ob in seiner 6ffentlichen Stellungnahme gegen den Viet-
namkrieg, oder ob wihrend des II. Vatikanischen Konzils, in dem er sich
vehement gegen eine Empfehlung zur Konversion und Missionierung
von Juden aussprach: ,,Sollte ich vor die Alternative gestellt werden,
Konversion oder Tod, bin ich jederzeit bereit, nach Auschwitz zu ge-
hen.“'” — Das war seine leidenschaftliche Reaktion auf falsches Verste-
hen und feiges Verhalten so vieler gebildeter Menschen angesichts des
Furchtbaren, das man seiner Familie und seinem Volk angetan hatte.” In
seinem letzten Fernsehinterview, knapp vor seinem Tod am Sabbatmor-
gen des 23. Dezember 1972, gab A. J. Heschel noch einen weiteren ver-
tiefenden Grund fiir sein 6ffentliches und politisches Engagement an. Es
war seine intensive Beschéftigung mit den Propheten Israels:

Ich habe ein Buch iiber die Propheten geschrieben. Es ist eher umfangreich
und ich habe viele Jahre daran gearbeitet. Und in der Tat, das Buch verénderte
mein Leben! Bis dahin war meine grosse Liebe Lernen und Studieren. Und der
von mir bevorzugte Platz in meinem Leben war mit Lernen, Biichern, mit
Schreiben und Nachdenken verbunden. Von den Propheten habe ich gelernt,

dass ich in die Angelegenheiten des Menschen, des leidenden Menschen, in-
volviert zu sein habe.”

Die Propheten Israels

In seinem 1962 veréffentlichten Opus Magnum The Prophets,” einer
erweiterten und erginzten Fassung seiner Dissertation von 1932,% for-

" Siehe KAPLAN & DRESNER, Prophetic Witness, S. 4-72.289f.

¥ Nachlese 2, S. 53. In seinem letzten Fernsehinterview berichtete He-
schel: ,,Ich konnte sogar das Oberhaupt der Kirche, den Papst [Paul VI1.] tiber-
zeugen, so dass er personlich den Paragraphen herausstrich, der einen Hinweis
auf Konversion und Mission der Juden beinhaltete (S. HESCHEL [ed.], Moral
Grandeur, S. 405).

" Siehe dazu: W. D. DAVIES, Conscience; Scholar, Witness, in: America 1
(1973); 8. 213-215.

*1'S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 399.

** ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, The Prophets, New York 1962. Heschel
konzentrierte sich in seiner Darstellung nur auf die klassische Ara der Prophetie:
... this book deals with the classical or literary prophets of the eighth and se-

6



mulierte Heschel in der Einleitung, - sozusagen im Riickblick auf seine
jahrzehntelange Beschiftigung mit den Propheten Israels, - eine ent-
scheidende Motivation dafiir, die in ihm schon von Kindheit an priasen-
te Realitit der Prophetie®® zu einem Lebensthema zu wihlen. Es war
seine Erfahrung, dass intellektuelle Bildung keinen Schutz vor spirituel-
lem und moralischem Bankrott darstellt.

In der akademischen Umgebung, in der ich meine Studienjahre verbracht habe,
wurde die Philosophie als eine isolierte, sich selbst gentigende und selbstnach-
sichtige Wesenheit betrieben, ,,ein Ding an Sich®, das Argwohn anstatt Liebe
zur Weisheit forderte. Die angebotenen Antworten waren ohne Beziehung zu
den Problemen. Sie waren gegeniiber dem Ringen eines Menschen gleichgiil-
tig, der angesichts einer gewaltigen Herausforderung die zunehmende Preisga-
be von Sensibilitdt wahrnahm. Die Antworten waren gegeniiber einer Situation
indifferent, in der Gut und Bése irrelevant wurden, und der Mensch im Nahen
der Katastrophe zusehends abstumpfte und bereit war, den Grundsatz der
Wahrheit aufzugeben. Langsam realisierte ich, dass einige der Denkkategorien,
der Motivationen und Anliegen, die unser Denken dominieren, sich als de-
struktiv fiir die Wurzeln menschlicher Verantwortung und als verriterisch
gegeniiber dem letzten Grund menschlicher Solidaritit herausstellen kénnten.
Die Herausforderung, vor die wir alle gestellt sind und das fiirchterliche
Schamgefiihl, das an unserer Fdhigkeit zu innerem Frieden riittelt, trotzen
unseren Methoden und Denkmustern. Man ist gendtigt, zuzugeben, dass einige
der Griinde und Motive unseres Denkens unsere Existenz irregefiithrt haben,
dass intellektueller Reichtum keine Antwort auf spirituellen Bankrott ist. Es
war die Erkenntnis, dass die rechten Miinzen in der allgemeinen Wihrung
nicht V2esrﬁ'1gbar waren, die mich zum Studium des Denkens der Propheten
hinzog.

venth century B:C:E: Of other prophets there is only occasional mention, with
exception of Second Isaiah, whose message illumines many of the enigmas in
the words and intentions of his predecessors” (HESCHEL, The Prophets, S. 15).

> Darin versuchte er,,die prophetische Inspiration in ihrem Wesen, in ihrem
Inhalt und in ihrer Relation zum prophetischen Bewusstsein® darzustellen
(HESCHEL, Das prophetische Bewusstsein, S. 4). Er beschéftigte sich bereits in
seiner ersten Arbeit nur mit der klassischen Ara der Prophetie und versuchte
dabei die ithnen allen zukommende Inspiration zu beschreiben.

** Seine Kindheit verlebte Heschel in einer lebendigen, von chassidischer
Mystik bestimmten Atmosphére, ,,wo es Menschen gab, die ich verehren konn-
te. Menschen, die sich um ein innerliches Leben miihten, um Spiritualitdt und
Wabhrhaftigkeit, Menschen, die grosses Mitgefiithl und Verstehen fiir andere
Menschen zeigten,... und in der das Erscheinen des Baal Schem Tov als eine
prophetisches Ereignis wahrgenommen wurde (S. HESCHEL [ed.], Moral
Grandeur, S. 395; KAPLAN & DRESNER, Prophetic Witness, S. 437).

*> HESCHEL, The Prophets, S. XVIII.



Heschel suchte eine Form jiidischen Denkens, das der Tradition ver-
pflichtet wiire,”® Bildung mit dem Geist der Offenbarung verkniipft und
fir die Wirklichkeit der ,,hebriischen Bibel*“ sensibilisieren sollte. Ein
Denken, das ,,den Wurzeln der biblischen Erfahrung von Sein und
Wirklichkeit* entspréich@.27 Das bedeutete fiir ihn ,,in das religiése Dra-
ma Israels einzutauchen“,”® das die Propheten vorstellen, ,,die beunruhi-
gendsten Menschen, die je gelebt haben, und deren Inspiration die Bibel
hervorgebracht hat**.*” Was fiir Menschen aber waren die Propheten?
Heschel beschreibt sie als Menschen, die in einen Bezug eingeord-
net sind, der hoher liegt als alle Nationen und Kénigreiche. Das Mass
ithrer Botschaft tibersteigt die Grenzen der eigenen Religion ins Univer-
selle. Und deshalb ist das Wesen ihrer Erwédhlung nicht addquat ausge-
sagt, wenn man es nur Charisma nennt. Nicht die Tatsache, dass sie
Betroffene sind, sondern die Tatsache, dass thnen die Macht gegeben
wurde, andere zu Betroffenen zu machen, zeigt die Einzigartigkeit ihrer
Existenz.”” Einem Menschen, der mit prophetischer Schau begabt ist,
erscheint jeder andere fast wie ein Blinder. Einem Menschen, der Got-
tes Stimme vernimmt, scheint jeder andere taub zu sein. Keiner ist ge-
recht, kein Wissen ist tief, kein Vertrauen ist vollkommen genug. Der
Prophet hasst das ,,Beinahe®, er verachtet es, den mittleren Weg zu
gehen. Der Mensch muss auf dem Scheitel des Berges leben, wenn er
nicht in den Abgrund stiirzen will. An nichts kann er sich festhalten nur

*% Besonders fiir das Judentum beklagte er die Tragik, sikulare Kultur an
die Stelle jiidischer Tradition zu stellen: ,,Zahlreiche Anstrengungen wurden in
der Diaspora unternommen, um einen Weinberg sékularer Kultur zu pflanzen,
der an die Stelle der Tradition treten sollte: Kunst, Musik, Literatur, Theater
und Presse. Mit wieviel Mithe wurde dieser Weinberg gepflegt, wieviel Arbeit
und Energie wurde hineingesteckt! Und was geschah? Wie der Rizinus des
Jona entstand er iiber Nacht und verging {iber Nacht. Technische Zivilisation
und sékulare Kultur sind keine Antwort auf die letzten Fragen des Menschen.
Literatur und Sprache sind nur Gefésse, nicht der Inhalt. Das trifft im besonde-
ren Masse auf die judische Existenz zu. Gelingt es uns zu vermitteln, dass
Trennung vom Judentum geistiger Selbstmord bedeutet?* (ABRAHAM JOSHUA
HESCHEL, Die ungesicherte Freiheit, Neukirchen-Vluyn 1985, S. 156.

> ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, Gott sucht den Menschen. Eine Philoso-
phie des Judentums, iibers. [. M. SOLLTMANN & R. OLMESDAHL, Neukirchen-
Vluyn 2000, S. 26.

2 HESCHEL, Gott sucht den Menschen, S. 26.
*> HESCHEL, The Prophets, S. IX.
0 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 21.



an Gott.”! — Und doch zugleich vernimmt er das stumme Seufzen der
leidenden Kreatur und des davon betroffenen Schopfers™.

Das Leben der Propheten ist folglich eine Lebensform, die sehr we-
nig mit dem allgemeinen Verstdndnis zu tun hat, indem sie diejenigen
sind, die die Zukunft voraussagen, die wegen der Siinden vor géttlicher
Bestrafung warnen und die soziale Gerechtigkeit einfordern. Solch
méissigendes Verstindnis verfehlt das Wesentliche:

Das ist das Einzigartige im Tun des Propheten: in seinen Worten wird der un-
sichtbare Gott horbar. Er beweist nicht, noch argumentiert er. Das Wort das er
zu iibermitteln hat, iibersteigt, was Sprache zu enthalten vermag. Géttliche
Macht bricht aus seinen Worten hervor. Seine Autoritét griindet in der Prisenz,
die seine Worte aufschliessen... Die Prophetie ist Gerichtstimme, ein Kreu-
zungspunkt von Gott und Mensch. Gott verschafft sich Gehor in den Worten
der Propheten.33

Wihrend gemeinhin Ungerechtigkeiten wohl kritisiert werden, bleiben
sie dennoch tolerierbar, aber fiir den Propheten nimmt jede kleinste
Ungerechtigkeit kosmische Proportion an, ,.er ist die Stimme, die Gott
der stummen Agonie gelichen hat, eine Stimme fiir die ausgebeuteten
Armen, fiir die verweltlichten Reichen dieser Welt.“** Wenn man heute
die Schriften der Propheten liest, kdnnte man fragen: Was bedeutet es
denn, wenn im alten Israel ein paar arme Leute von anderen, die die
Macht haben, nicht anstédndig behandelt werden? Was soll die Drohung
mit Weltuntergidngen angesichts von Vorgédngen in Israel, wie sie sich
taglich in aller Welt ereignen? Betrug beim Abwickeln von Geschéften
hat es immer gegeben, Ausbeutung von wehrlosen Armen ebenso. Ste-
hen diese Ausbriiche der Entriistung nicht im Missverhéltnis zu ihrer
Ursache? Sieht der Prophet die Schuld nicht durch ein Vergrosserungs-
glas? Ist ihre atemlose Ungeduld gegeniiber der Ungerechtigkeit nicht
hysterisch? Der Prophet wiirde erwidern:

Wenn eine solche tiefe Sensibilitét gegeniiber dem Bosen hysterisch genannt
wird, welche Worte habt ihr dann angesichts der abgriindigen Gleichgiiltig-

keit gegeniiber dem Bosen? Eurer Gefiihllosigkeit stellen wir unseren Zorn
entgegen.

31 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 16.
32 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 9.
33 HESCHEL, The Prophets, S. 27.

* HESCHEL, The Prophets, S. 5.

3 Siehe HESCHEL, The Prophets, S. 5.



Fragen, die Prophetie betreffend, waren nicht nur das oft verborgene
Wasserzeichen in Heschels Denken, Schreiben und Handeln, sondern
sie waren auch das Licht, in das er alle seine Fragestellungen und seine
Handlungen eintauchte und priifte. Sie bildeten den Rahmen, in wel-
chem er lebte und arbeitete, der ithn formte und ihn auch legitimierte,
seine Lehrtitigkeit und wissenschaftliche Arbeit und sein offentlich-
politisches Engagement als Gottesdienst zu betrachten.*

Noch in seinem letzten Interview kommt er ausfiihrlich auf die Pro-
phetie und auf die Personlichkeit des Propheten zu sprechen, den er als
einen Menschen beschreibt, ,,der nicht Mensch sagen kann, ohne Gott
zu denken [...]. der die Fahigkeit besitzt, Gott und Mensch ein fiir al-
lemal in einen Gedanken [zusammen|zuhalten. Das 1st so gross und so
erstaunlich. Das bedeutet, was immer ich einem Menschen antue, tue
ich Gott an. Wenn ich einen Menschen verletze, verletzte ich Thn.*’

Heschel verstand sein Schreiben, immer auch als apolgia pro vita
sua, wie er das immer wieder betonte. Deshalb kénnen diese Worte
sowohl als Essenz seines Forschens und Lehrens als auch als Fenster
verstanden werden, durch das er einen Einblick in seine inneren Anlie-
gen und Aspirationen gewihrt. Es war die Prophetie in der er die Es-
senz des Judentums: das Volk Israel, die Tora, den Gottesdienst, die
Mizwot und Eretz Israel®® verankert sah.

% Ja es erhebt sich die Frage, ob er sich nicht auch selbst als der propheti-
schen Inspiration wiirdig verstand. In Prophetic Wittness ist zu lesen: ,,In den
USA veroffentlichte Abraham J. Heschel zwei Artikel, die die Auffassungen
abstiitzten, dass ruah ha-qodes |,,Geist der Prophetie] auch nach Maleachi,
dem letzten Propheten, zu erlangen sei. Diese Auffassung, die kontrdr zur
Uberzeugung der meisten jiidischen Autoritéiten steht, impliziert, dass Heschel
sich selbst sensibel fiir ‘heilige Intuitionen’ verstand* (KAPLAN & DRESNER,
Prophetic Witness, S. 204). Die beiden urspriinglich hebrdisch verfassten Arti-
kel finden sich in;: MORRIS M. FAIERSTEIN (ed.), Abraham J. Heschel, Prophe-
tic Inspiration after the Prophets: Maimonides and other Medivial Authorities,
New York 1994. Siehe G. STEMBERGER, Propheten und Prophetie in der
Tradition des nachbiblischen Judentums, JBTH, 14(1999) 145-174.

7 S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 399.

* ARNOLD EISEN, Prophecy as Vocation: New Light on the Thought and
Practice of Abraham Joshua Heschel (hebr.), in: YEHOYADA AMIR (ed.), The
Path of the Spirit, The Eliezer Schweid Jubilee Volume 11, Jerusalem 2006,
S. 840f.

10



Prophetische Erfahrung und jiidische Mystik

In einem seiner Artikel The Mystical Element of Judaism (1960),” in
dem der Sohar im Blickpunkt der Betrachtung steht, ist es auffillig,
dass Heschel nicht mit dem Sohar oder einem anderen mystischen Text
des Mittelalters seine Ausfithrungen abschliesst, sondern mit einer Be-
schreibung der Prophetie.
Das Sehnen nach dem Mystischen hat viele verschiedene Ausdrucksformen in
Ideen, und Lehren, in Brauchen und Liedern in Visionen und Bestrebungen
gefunden. Sie ist Erbteil der Psalmisten und der Propheten.40

Das bedeutet, dass jiidische Mystik auch in der Prophetie griindet,
die er im Vergleich zu der kurzen Erwéhnung der Psalmisten in diesem
Artikel ins Zentrum stellt und den er mit der Vorstellung seiner Pathos-
theologie abschliesst.
Die Propheten beabsichtigten nicht, dem Menschen eine Sicht auf den Himmel
zu bieten, iiber geheime Dinge, die sie sahen und horten zu berichten, sondern
sic beabsichtigten das aufzuschliessen, was mit Gott in Beziehung zu Israel
geschah. Das was sie predigten war mehr als ein Konzept gottlicher Macht und
Weisheit. Sie sprachen von einem inneren Leben Gottes, von seiner Liebe oder
seinem Zorn... Das Konzept eines Innenlebens im gottlichen Wesen ist ein
Angelpunkt fiir die mystischen Lehren des Judentums... Das ist der herausra-
gende Unterschied zwischen prophetischer Erfahrung und allen anderen Arten
von Inspiration wie sie von vielen Poeten und Mystikern berichtet wird. Fiir
den Propheten ist diese Erfahrung nicht ein inneres seelisch-geistiges Ereignis
sondern zuerst ein transzendenter Akt, etwas das Gott geschieht. Die aktuelle
Wirklichkeit der Offenbarung spielt sich ausserhalb des prophetischen Be-
wusstseins ab. Er erfiahrt Offenbarung sozusagen als eine Ekstase Gottes, der
aus seiner unfassbaren Distanz heraustritt, um seinen Willen den Menschen zu
offenbaren.”’
Das Heraustreten (Ekstase) des Goéttlichen aus der Verborgenheit ist das
Grundlegende der prophetischen Erfahrung, die das biblische Denken
und das mystische Denken bestimmt: ,,Die Bibel spricht nicht nur von
der Suche des Menschen nach Gott, sondern auch von Gottes Suche
nach dem Menschen. ‘Du jagst mich wie einen Lowen’ [[job 16,16]...
Es ist das geheimnisvolle Paradox des Glaubens der Bibel: Gott ver-
folgt den Menschen.**

% In: S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 164-185.
'S HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 181.
41 S HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 182f.

*2 HESCHEL, Gott sucht den Menschen, S. 104. Diese Suche dokumentiert
sich in verschiedenen literarischen Quellen der Tradition; z. B: ,,Rabbi Yose

11



Die Propheten erlebten diese Ekstase als Anteilnahme am Innenleben
Gottes in seiner Beziehung zu Israel als gdottliches Pathos. Dieses stellt
kein Wesensattribut oder eine unveridnderliche Qualitdt Gottes dar, son-
dern einen verdnderbaren Aspekt” seines personalen Engagements fiir
Schopfung und Bund, das sich als Sorge um den Menschen und Betrof-
fenheit dussert: in Freude oder Trauer, in Zustimmung oder Empdrung.
Gott 1st in das Leben der Menschen einbezogen und verwoben. Demge-
geniiber reagierten die Propheten mit Sympathie, als Antwort auf die
Inspiration, als eine Reaktion auf eine transzendente Sensibilitit.
Prophetische Sympathie ist nicht wie die Liebe, ein Angezogensein vom Gott-
lichen, sondern eine Assimilation des emotionalen Lebens des Propheten an
das Gottliche. Sympathie ist eine funktionelle Assimilation, keine essentielle...
Er hort die Stimme und fiihlt das Herz. ™
Deshalb liebten sie Israel, weil Gott Israel liebte, sie missbilligten etwas
an Israel, sobald sie wussten, dass dies auch die Haltung Gottes war.
Deshalb war die Heirat des Hosea ein Akt der Sympathie: der Prophet
hatte die Erfahrung durchzumachen, betrogen zu werden, so wie Israel
Gott betrogen hatte. Er musste in einem eigenen Leben erfahren, was es
heisst, von einer Person betrogen zu werden, die er liebte, um ein Ver-

sagt: Juda pflegte auszulegen: ‘Der Herr kam vom Sinai’ [Dtn 33,2]. Lies nicht
so, sondern: ‘Der Herr kam zum Sinai’. Ich aber akzeptiere diese Interpretation
nicht, sondern: ‘Der Herr kam vom Sinai’, um Israel zu empfangen, wie ein
Briutigam hinausgeht, um seine Braut zu empfangen* (MekhY ba-Hodes zu
Ex 19,17) Und Jehuda ha-Lewi interpretiert den Bund Gottes mit Israel als
Gnadenakt. In seinem Sefer ha-Kuzari (Der Kusari, Ziirich 1990) schreibt er:
,,Er war es, der unsere Befreiung aus Agypten in Angriff setzte, damit wir sein
Volk wiirden und er unser Koénig* (Kuzari 1,50). ,,.Der erste Mensch hétte Gott
nicht gekannt, wenn Er ihn nicht angeredet und bestraft hitte... Dadurch wur-
de er iiberzeugt, dass Er der Schopfer der Welt war, und er beschrieb Thn mit
Worten und Eigenschaften und nannte Thn ‘Herr’. Wenn er diese Erfahrung
nicht gehabt hétte, wire er mit dem Namen ‘Gott’ zufrieden gewesen. Er hitte
nicht erkannt, wie Gott ist, ob Er einer ist oder viele, ob Er den Menschen
kennt oder nicht* (Kuzari IV, 3).

*_Die Propheten haben das géttliche Pathos niemals mit seinen Wesen
gleichgesetzt, da sie es nicht als etwas Absolutes verstanden, sondern als eine
Form der Bezichung Gottes zu einem Volk in einer bestimmten historischen
Situation... Wenn die Struktur des Pathos unverdnderlich wire, nachdem das
Volk die ‘Umkehr’ vollzogen hat, dann wiirde die Prophetie ihre Funktion ver-

lieren, die ja darin besteht, eine Aufthebung der géttlichen Trauer und Verwer-
fung durch "Umkehr’ zu bewirken (HESCHEL, The Prophets, S. 231).

* HESCHEL, The Prophets, S. 26.

12



stehen von Gottes Innenleben zu erlangen.. Ahnlich ist die Sympathie
fiir Gott im Herzen Jeremias ,,wie brennendes Feuer, eingeschlossen in
mein Gebein, und ich war zu schwach, es zu fassen und hielt es nicht
aus.“ (20,19)%

Die wesentliche Lehre der Propheten bezeichnete Heschel als patheti-
sche Theologie, und ihre Haltung gegeniiber dem, was sic von Gott
wussten, beschrieb er als Religion der Sympathie. Das ist das Erbe der
Propheten an das Volk Israel, an das Judentum, an die Welt, mit der sie
die Quelle jiidischer Mystik erschlossen haben. Und an sic habe man sich
zu wenden, um zu authentischer biblischer Erfahrung in ihrer gesamten
Fiille durchzustossen, die ein Innenleben Gottes (Pathos) impliziert.

Das ist das Muster jiidischer Mystik: ein offenes Herz fiir das Innenleben
Gottes zu haben. Das basiert auf zwei Voraussetzungen: dass es ein Innenle-

ben in Gott gibt und dass die Existenz des Menschen um das Leben Gottes
kreisen sollte.*

Die rabbinische Rezeption

Das Erbe der Prophetie ist auch in Heschels dreibdndigen, hebriisch
verfassten Werk Theology of Ancient Judaism® prisent. Dort kommt er
im Zusammenhang mit den Lehren {iber die Schechina bei den Rabbi-
nen auf das gottliche Pathos der Propheten zu sprechen. Die paradigma-
tische Gegeniiberstellung (Polaritdt!) von Rabbi Aqiva und von Rabbi
Jischmael,* die das gesamte Werk charakterisiert, steht auch bei The-
matik Schechina im Mittelpunkt. Rabbi Agiva und seine Schule, ,,die

* Siche S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 183.
* S, HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 184.

47 ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, m™77 52 77570082 owwiT 1w 70, 3 Bde,
London / New York / Jerusalem 1962-1995. Zitiert wird hier Bd. 1 der hebri-
ischen Ausgabe in der englischen Ubersetzung von GORDON TUCKER (ed. &
transl.), ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, Heavenly Torah as refracted through the
Generations (HT), New York 2006.

* Die zu R. Aqiva gegensitzliche Position von R. Jischmael wird in diesen
Ausfiihrungen nicht ausgearbeitet, da dies den Rahmen sprengen wiirde. Eini-
ge Hinweise mogen geniigen: ,,Rabbi Jischmael lehrte: *"Wenn ihr euch mit den
Worten der Tora beschiéftigt, hat der bése Trieb tiber euch keine Macht' Rabbi
Aqiva lehrte: “Wenn ihr meinen Gesetzen folgt’ [Lev.26,3] Das lehrt: Der
Heilige sehnt sich danach, dass Israel sich in der Tora miiht. Und der Ausdruck
‘wenn’ meint nichts anderes als eine Bitte. Die einen verstehen die Aufforde-
rung, in der Tora zu lermen als einen Ratschlag, die andern sehen darin ein
Verlangen Gottes* (bAZ 5a, in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 73).

13



an die Immanenz des Géttlichen glauben®, verstehen die propheti-

schen Andeutungen, die das gottliche Pathos betreffen, in ihrem wort-
genauen Sinn.

Zu den Glaubensfundamenten gehort, dass der Heilige, gepriesen sei Er, an
den Leiden Israels teilhat. Und auch das Gegenteil der Sache gilt: jedes Mal,
wenn Israel sich in Freude befindet, dann ist Freude vor Thm.”

Diese rabbinische Vorstellung entspricht dem Konzept des gottlichen
Pathos der Propheten Israels, das die Herzen erweckte, ,,an der Not des
Heiligen, gepriesen sei Er, Anteil zu nehmen. Und es formte auch die
innere Gestalt des Propheten als einen, der Sympathie mit dem gottli-
chen Pathos hat.*’' Im Laufe der Zeit trat aber eine Anderung der dies-
beziiglichen Begrifflichkeit ein. In der Sprache der Propheten ist die
gottliche Anteilnahme eine emotionale Reaktion (N W21 721aN0), ein
Gefiihl (7wann), wihrend die Tannaim diese Anteilnahme als ,,Abstieg
der Schechina mit thnen* (277Y 711°2W 17177°) beschreiben.

Rabbi Eliezer sagt: “Warum offenbarte sich der Heilige, gepriesen sei Er, aus
dem erhabenen Himmel her und sprach mit Mose aus dem Dornbusch?’ So
wie der Dornbusch der niedrigste von allen Baumen in der Welt ist, so stieg
I[srael auf die unterste Stufe herab, und der Heilige, gepriesen sei Er, stieg
mit ihnen herab und offenbarte sich ihnen. Denn es heisst: "Und ich werde
hinuntergehen, um dich aus der Hand Agyptens zu befreien.” [Ex.3,8] Rabbi
Jehoscha sagt: “... Als die Israeliten nach Agypten hinuntergingen, ging die
Schechina mit ihnen hinunter.” Denn es heisst: ‘Ich werde mit dir hinabstei-
gen’ [Gen 46,4].”

In der zweiten Generation der Tannaim gebrauchte man den Begriff
777, des Hinabsteigens, im Sinne von ,,Ich bin mit ihm in der Not*
(77X TONIR MY).

Da kam Rabbi Aqiva und lehrte, dass die Teilnahme, des Heiligen, geprie-
sen sei Er, am Leben Israels ist nicht nur eine mentale allein ist, ein Mitleid,
das allein aus der Beziehung Gottes zu seinem Volk kommt. Die Not des

Mitleids steht unter dem Gesichtspunkt der Distanz, sie ist ein Kummer eines
Betrachters, wihrend die Teilnahme des Heiligen, gepriesen sei Er, eine aus

* Rabbi Jischmael und seine Schule hingegen zogen auf Grund ihres Glau-
bens an die Transzendenz Gottes andere Konsequenzen aus den Worten der
Propheten. Sie miihten sich um eine Interpretation der Ausdriicke in der Tora,
die die transzendente gottliche Herrlichkeit zu wahren suchte. Siehe: HESCHEL,
Heavenly Torah, S. 104.

* HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65.

> HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65.

2 MekhShbY zu Ex 3, 8 (in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 65).

14



Identifikation (M777) ist, die Sein Wesen beriihrt, Seine Herrlichkeit, Thn
selbst. Er wird sozusagen von der Leiden des Volkes getroffen.”

Die Schechina ist das geheimnisvolle Medium der Identifikation mit
Israel: Gott und Israel bediirfen beide der Erlosung, denn die Schechina
geht mit Israel ins Exil und Gott selbst wird als sich im Exil befindend
dargestellt. Der gewagte Gedanke wurde auch von einem Schiiler R.
Aqivas gelehrt, von R. Meir:

Und der Herr befreite an jenem Tag (Ex 14,30) wa-yosa‘ (yw™) steht ge-
schrieben — lies nicht wa-yosa‘, sondern wa-yiwwasa®: ‘Der Herr wurde befreit
an jenem Tag’ — Als Israel erlost wurde, wurde Er erlost. — ‘Mir und Euch ist
die Erlésung’ — Ich wurde mit Euch erlost. Denn es heisst: ‘den du erlost hast
fiir dich aus Agypten, ein Volk und seinen Gott”>*

Heschel beschrieb diese Lehren als eine Revolution im religiGsen Den-
ken, denn die Erlésung Israels ist nicht nur ein menschliches Bediirfnis
(PUNIR 77X), ein nationales Bediirfnis (Q¥n 77X), sondern die Erlosung
Israels ist ein gottliches Bediirfnis (7123 77X), da das Schicksal Gottes
mit dem Israels verwoben ist. ,,Wenn ihr meine Zeugen seid, dann bin ich
Gott, aber wenn ihr nicht meine Zeugen seid, dann bin ich nicht Gott.*>®

Aus dem hier Vorgestellten ldsst sich sagen, dass fiir A. J. Heschel
das leidenschaftliche Betroffensein Gottes — das gottliche Pathos — und
die antwortende Sympathie des Propheten®®das eigentliche Konzept fiir
das Verstehen von Offenbarung darstellt’”” und die wesentliche Quelle

>> HESCHEL, Heavenly Torah, S. 66
** ShemR XV (in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 66).
> PesK ba-hodes 102b (in: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 69).

*% Die auch die subjektive Seite des Propheten mit einbezieht:,,Die Aufgabe
des Propheten ist es, eine gottliche Perspektive zu tibermitteln, jedoch als Per-
son ist er der Ausgangspunkt. Er spricht von der Perspektive Gottes, wie er sie
aus der Perspektive der eigenen Situation wahrnahm... es geht also nicht nur
darum, was er sagte, sondern auch um das, was er lebte, um die private, die
intime Dimension des Wortes, um die subjektive Seite der Botschaft™ (HE-
SCHEL, The Prophets, S. XXII).

37 Fiir mehr als zweitausend Jahre wurden Juden und spiter auch Christen
durch die stindigen Hinweise auf das gottliche Pathos in der Bibel in Verle-
genheit gebracht. Was waren die Griinde fiir diese Verlegenheit? Warum wi-
dersetzten sie sich der Idee des Pathos? Es scheint, dass die Opposition ithren
Grund in einer Kombination von philosophischen Voraussetzungen hat, die
thren Ursprung im klassischen griechischen Denken haben.... Seit undenkli-
chen Zeiten her fiihlte man, dass die Gottheit nicht bertihrt oder an irgendetwas
leiden konne. Passivitit war mit der gottlichen Wiirde unvereinbar. Aus diesen
Griinden — aus dem Konzept der Causa Prima und ihrer Dignitit - wurde das

15



fiir jiidisches mystisches Denken, Fithlen und Handeln™ - ja fur ein
authentisches jiidisches Leben.

Heschels authentischer Weg

Was bewegte A. J. Heschel neben dem Leben eines Gelehrten und Leh-
rers, sich in politischer Meinungsbildung zu engagieren und gegen Un-
recht offentlich aufzutreten? Was haben thm die Propheten gelehrt?
Voraussichtlich etwas Ahnliches, das Heschel in seiner Biographie iiber
Maimonides beschrieb, der ,,sich wihrend seiner Jugend in die Myste-
rien der Prophetie vertiefte und sein Nachdenken dariiber wurde zum
Mittelpunkt seines gesamten geistigen Lebens®.” Im letzten Kapitel des
Buches mit der Uberschrift Imitatio Dei wird die letzte Wandlung des
Maimonides nachgezeichnet: ,,Von der Kontemplation zu Praxis, von
der Erkenntnis zur Nachahmung Gottes, von der Metaphysik zur Medi-
zin. Und die Nachahmung Gottes meinte nun: den Dienst als Arzt an
den Kranken.“®

Moses ben Maimon wird als ein Mensch beschrieben, der auf das
Postulat der Zuriickgezogenheit um des Lernens willen, ,,dass man sich
anderen Menschen nur im Notfall zugesellen solle«,°! verzichtete, da es
ithm nun gelang ,,mit anderen Menschen zu sprechen und zugleich
unaufhoérlich an Gott zu denken und im Herzen unaufthorlich vor Gott
zu stehen, wenn er auch koérperlich bei den Menschen war, wie es im
Hohen Lied heisst: "Ich schlafe, aber mein Herz ist wach'.“%

Pathos verworfen... Diesem Konzept folgte, in den Fussspuren von Philo auch
Maimonides* (HESCHEL, Passion for Truth, S. 248).

% Von Rabbi Eleazar ha-Kappar, einem Zeitgenossen der R. Jehuda ha-
Nasi stammt dieses bemerkenswerte Wort: ‘Meine Tora ist in euren Hinden
und das Ende ist in meinen. Wir brauchen einander. Ihr braucht mich, um das
Ende herbeizufiihren, und ich brauche Euch, dass ihr meine Tora bewahrt, um
den Aufbau meines Hauses und Jerusalems nahe zu bringen.” — Wir brauchen
einander. Mit dieser Aussage ist eine Anschauung verbunden, dass Israel die
Macht besitzt, Gottes Macht zu mindern oder zu mehren. .Diese Anschauung
diente als ein Eckstein fiir die Lehren der Kabbala™ (HESCHEL, Heavenly To-
rah, S. 74).

" ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, Maimonides. Eine Biographie, Berlin 1935
(repr. Neukirchen-Vluyn 1991), S. 29.

% HESCHEL, Maimonides, S. 274.
' HESCHEL, Maimonides, S. 276.
2 HESCHEL, Maimonides, S. 276.

16



Heschel sprach eine dhnliche Erfahrung aus, wenn er in seinem letz-
ten Interview meinte, dass ,,der Prophet einer ist, der nicht Mensch
sagen kann, ohne Gott zu denken... der die Fihigkeit besitzt, Gott und
Mensch fiir ein und allemal in einen Gedanken [zusammen] zu halten*.”

Aus dem Gesagten ist deutlich, dass A. J. Heschel durch die intensi-
ve Beschiftigung mit der Prophetie Israels konsequent seinen Weg der
Nachahmung Gottes gegangen ist. ,,Von den Propheten habe ich ge-
lernt, dass ich in die Angelegenheiten des Menschen involviert zu sein
habe, in die Angelegenheiten des leidenden Menschen.“® Wie die Pro-
pheten lehrte er nicht nur durch Worte, sondern er gab auch ein Bei-
spiel. Dadurch, dass er thren Spuren folgte, zeigte er einen Weg, wie
heute ein religioses judisches Leben authentisch gelebt werden kann Er
erkannte sowohl das Lernen als auch die Sorge um den Menschen als
Notwendigkeit, ,,um den Heiligen, gepriesen set Er, bei Seinem Tikkun
beizustehen“.®> Wenn er auch kein Prophet im buchstiblichen Sinn des
Wortes war, so war und ist Abraham Joshua Heschel doch ein Prophet
der Prophetie.

% Siehe Anm. 37. Eine Darstellung und ein Vergleich der verschiedenen
Konzepte von Prophetie beim R. Mose b. Maimon und bei Abraham Joshua
Heschel wire eine sehr lohnenswerte Aufgabe, die hier nicht durchgefiihrt
werden kann. Auffallend 1st, dass sie beide in der praktischen ,,Nachahmung
Gottes™ ihr Ziel finden.

0 S. HESCHEL (ed.), Moral Grandeur, S. 399.

% Siehe: HESCHEL, Heavenly Torah, S. 92.

17



	Abraham Joshua Heschel : Prophet der Prophetie

