
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Ben-Ahron, ZADOQ, Talmud-Lexikon. Alles, was Sie schon immer über
den Talmud wissen wollten, Neu-Isenburg: Melzer Verlag 2006, 976 S.,

gebunden, 49,95; ISBN 3-937389-72-5.

Das im Internet unter den Rubriken „Esoterik, Religion, Erotik" beworbene Buch,
verfasst von einem Autor, zu dem jede Angabe fehlt (möglicherweise handelt es sich
um den im Forum haGalil als „alias Mario Martin" bezeichneten Schreiber), ist ein

populäres Nachschlagewerk zum religiösen Judentum mit Einträgen wie „Dogmen"
(„hat weder das biblische, noch das nachbiblische Judentum"), „Predigt" („kennt das

mosaische Kultusgesetz noch nicht") und Sohar („für sein Alter sprechen seine

Defektheit"). Schlägt man in Artikeln nach, bei denen man einen Zusammenhang
mit dem Talmud vermutet (etwa „Mehrheit, Majorität", d. h. „die Stimmenmehrheit
in Richterkollegien" oder „Präsumtion", „mutmassliche Annahme"), so fehlen nicht
nur talmudische, sondern auch die elementaren biblischen Belegstellen, zu schweigen

von Angaben zu sonstiger Primär- und Sekundärliteratur. Die biographischen
Angaben zu den rabbinischen Gelehrten entsprechen einem vorkritischen Ansatz.
Dass ein solcher Titel nicht in wissenschaftlichen Bibliotheken - auch nicht im
Regal für Lexika - zu stehen hat, sollte eine Selbstverständlichkeit sein.

Tübingen Matthias Morgenstern

HENGEL, MARTIN et al. {ed.), Talmud Yerushalmi. Band VI/1: Nidda. Die
Menstruierende, übersetzt von Matthias Morgenstern, Tübingen: Mohr
Siebeck 2006, XXXIII + 210 S., gebunden, 89,-; ISBN 3-16-
148906-3.

In der christlichen, aber auch zum Teil in der jüdischen Chronistik werden immer
wieder Geschichten von Frauen, die Tiere (Kröten und ähnliches) zur Welt gebracht
haben, erwähnt. Auch der Talmud Yerushalmi hält im Unterschied zur Tosefta (tBekh
1,9) die Geburt eines Tieres von einer menschlichen Mutter und den umgekehrten
Fall für möglich, wie man jetzt in einer mustergültigen Übersetzung des einschlägigen

Traktats Nidda nachlesen kann (yNid 3,2/1). Diese und ähnliche Stellen
machen es dem Übersetzer, aber auch dem Leser nicht leicht, sich vom heutigen
Kenntnisstand der Embryologie und der physiologischen Vorgänge im Körper der Frau zu
lösen und unvoreingenommen rituelle Vorschriften und deren Probleme zu betrach-

144



ten, die auch heute im orthodoxen Judentum ihre Bedeutung noch nicht verloren
haben. So sei jedem, der keine vertieften judaistischen Kenntnisse hat, als Einstieg
in die schwierige Quellenlektüre zunächst das luzide Nachwort des Tübinger Judai-
sten empfohlen. Dort finden sich die Erläuterungen, die für das Verständnis der oft
kryptischen Stellen, bei denen die Übertragung ins Deutsche gleichzeitig eine
Interpretation darstellt, unentbehrlich sind. Morgenstern erklärt zunächst, was rituelle
Reinheit im Judentum bedeutet, und zieht dazu auch ethnologische Studien heran. Es

folgt ein vergleichender Blick auf die religiöse Umwelt des Judentums, der sogar
über die Spätantike hinausreicht, aber mit dem Mittelalter bereits endet. Gerade die
Frühe Neuzeit bietet noch interessantes Vergleichsmaterial, wie ein Aufsatz von P.

Crawford aus dem Jahre 1981 über Menstruationserfahrung von Frauen im 17.
Jahrhundert zeigt, der eine Vielzahl von aufschlussreichen Selbst- und Fremdzeugnissen
enthält. Ohne Rückgriff auf die aristotelische Naturphilosophie und Entwicklungslehre

menschlichen Lebens sind die rabbinischen Vorstellungen hinsichtlich der
Funktion des Blutes und der Zeugungslehre nicht verständlich, wie Morgenstern zu
Recht betont. Es gehört zu den vielen Verdiensten des Übersetzers, auch diese

ideengeschichtlichen Zusammenhänge in den Anmerkungen und im Nachwort klar
herausgearbeitet zu haben. Allerdings hätte man sich als Medizinhistoriker hier noch
einen vergleichenden Blick auf die „Gynäkologie" des Soranos von Ephesos
gewünscht - eines der einflussreichsten frauenheilkundlichen Werke der Antike, in
dem unter anderem auch die Menstruation abgehandelt wird.

Man kann nur hoffen, dass dieses wichtige Traktat, das jetzt in einer hervorragenden

Übersetzung vorliegt, nicht nur von Judaisten, sondern auch von Medizin-
und Wissenschaftshistorikern für vergleichende Studien genutzt wird.

Stuttgart Robert Jütte

REEVES, John C., Trajectories in Near Eastern Apocalyptic. A Postrab-
binic Jewish Apocalypse Reader, Atlanta: Society of Biblical Literature
[broschiert]/Leiden, Boston: Brill [gebunden] 2005 Resources for Biblical

Study 45), 262 S„ 8°, 29,95 US-$/99,~ ; ISBN 1-58983-102-0.

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit den unter dem Begriff der Apokalyptik
zusammengefassten Schriften revelatorischen und eschatologischen Inhalts hat
üblicherweise die .klassische' Epoche dieser Literatur, zwischen etwa dem 2.

vorchristlichen und dem 2. nachchristlichen Jahrhundert, im Blick. Dass aber das

apokalyptische Denken in den folgenden Jahrhunderten durchaus lebendig blieb und
etwa im 7. Jahrhundert geradezu eine Renaissance erlebte, wird dabei allzuoft
übersehen. Ein Symptom dafür ist, dass selbst ein so einflussreicher Text wie der Sefer

Zerubbavel, der die Quelle zentraler Motive mittelalterlicher Messiaserwartung
bildet, bis heute in keiner befriedigenden kritischen Edition vorliegt. Der Autor hat sich

zum Ziel gesetzt, dieses Missverhältnis zu korrigieren und den Fortgang seines

Forschungsprojekts seit längerem unter dem Titel „Trajectories in Near Eastern

145



Apocalyptic" im Internet dokumentiert http://www.religiousstudies.uncc.edu/
jcreeves/trajectories.htm). Die hier zu besprechende Arbeit ist die erste einer
geplanten Reihe von „annotated English language anthologies] of the influential
apocalyptic compositions produced in the Near East by Jews, Christians, certain dualist

groups, and Muslims over roughly the second half of the first millennium of the
Common Era" (S. vii). Nach einer kurzen Einleitung, die Fragen einer allgemeinen
Charakteristik „apokalyptischer Mentalität" und Literatur, der Bedeutung des Islam
für die frühmittelalterliche apokalyptische Literatur, Parallelen jüdischer, christlicher

und muslimischer Apokalypsen und anderes behandelt, werden in 9 Kapiteln 13

apokalyptische Texte in Übersetzung und mit umfangreichem Anmerkungsapparat
gegeben. Die knappen Einleitungen zu den einzelnen Texten charakterisieren diese

kurz, ordnen sie in ihren jeweiligen literarischen und chronologischen Kontext ein
und enthalten die nötigen bibliographischen Daten zu Editionen und Übersetzungen.
In einem zweiten Hauptteil werden Einzelfragen in thematischen Exkursen besprochen,

darunter die Bedeutung der Gestalt Metatrons oder die des Motivs des Stabes

Moses in einer Reihe der Texte.
Die im Vorwort eingestandenen Lücken wie die Übergehung zweier

hochmittelalterlicher Daniel-Texte, zeitgenössischer und literarisch verwandter karäischer
Texte und der teils engen Beziehungen zwischen den apokalyptischen Texten und der
Hechalot-Literatur - hinzuzufügen wäre die recht spärliche Behandlung von Parallelen

zu verwandten, nichtjüdischen Texten - zeigen, wieviel Forschungsarbeit auf
dem Gebiet noch zu leisten ist und lassen, neben den angekündigten weiteren Bänden

der Reihe, auf künftige Einzelstudien des Autors hoffen. Das Buch bietet
erstmals eine solide Grundlage für das Studium späterer apokalyptischer Traditionen
und leistet damit einen bedeutenden und überaus begrüssenswerten Beitrag zur
jüdischen und allgemeinen Literatur-, Geistes- und Kulturgeschichte. Dank des

Weitblicks der SBL, die eine erschwingliche Paperback-Ausgabe aufgelegt hat, wird
es die Verbreitung finden, die seinem wissenschaftlichen Wert und der Bedeutung
des Themas gerecht wird.

Leipzig Lutz Greisiger

KELLER, Zsolt, Der Blutruf (Mt 27,25). Eine schweizerische
Wirkungsgeschichte 1900-1950, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2006, 200

S„ broschiert, 24,90; ISBN 3-525-55328-5.

Während Pontius Pilatus seine Hände in Unschuld wäscht, ist sich gemäss dem
Bericht des Matthäus „das ganze Volk" - gemeint sind die Juden - seiner Schuld
bewusst. Es ruft: „Sein Blut komme über uns und über unsere Kinder!" (Mt 27,25).
Dieser „Blutruf" ist für die christliche Exegese zu einer „crux interpretum" (W.
Bienert, Von der „Kollektivschuld" am Tode Jesu, in: W. Bienert [ed.], Das
Christentum und die Juden, Köln 1966, S. 27) geworden, denn er wurde seit dem
Mittelalter herangezogen, nicht nur, um antijüdische Einstellungen und Theologeme
zu rechtfertigen, sondern auch, um antijüdische Gewalt erst anzufachen. Eine Theo-

146



logie nach der Shoa muss sich nun ihrer Verantwortung stellen und sich der
„inhärenten Gefährlichkeit heiliger polemischer Texte" (S. 12), wie es im Vorwort
des anzuzeigenden Buches Max Küchler, Professor für Exegese und Theologie des

Neuen Testaments an der Universität Freiburg/Schweiz fasst, bewusst werden. Die
Deutungsgeschichte jenes unheilvollen Verses hat für die Autoren der Spätantike
Rainer Kampling nachgezeichnet (R. Kampling, Das Blut Christi und die Juden. Mt
27,25 bei den lateinischsprachigen christlichen Autoren bis zu Leo dem Großen,
Münster 1983 [= Neutestamentliche Abhandlungen. Neue Folge 16]), für die
Moderne fehlte bis jetzt eine solche genaue Auseinandersetzung. Zsolt Keller legt nun
in einer schmalen Untersuchung das „Resultat einer Spurensuche" des Verses „in
den katholischen Denk- und Lebenswelten der Schweiz in der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts" vor (S. 13). Mit dieser Mikro-Wirkungsgeschichte von Matthäus
27,25 ist der grosse Anspruch verbunden, „die theologische und historische Debatte,
die in den letzten Jahren nicht nur in der Schweiz um den Antijudaismus und den
Antisemitismus entbrannt war, ein Stück weit zusammenzuführen" und damit zu
einer „rationalen Diskussion und lernprozessorientierten Wissensvermittlung" zu
kommen (S. 14).

Das äusserst lesenswerte - und lesbare - Buch ist in drei Teile gegliedert. In der

„Grundlegung" wird der zeit- und theologiegeschichtliche Kontext sowie die
methodisch wichtige hermeneutische Einsicht erläutert, dass der biblische Text primär
als Text gelesen werden muss. Damit ist gemeint, dass es beim Verstehen von
biblischen Texten, das nicht beim Erklären stehen bleiben will, immer auch um die

Rezeptions- und Wirkungsgeschichte gehen muss (S. 41). Der zweite und zentrale
Teil wendet sich den verschiedenen Quellen zu, etwa einer katholischen
Predigtsammlung aus der Seminarbibliothek des pastoraltheologischen Seminars der
Universität Freiburg/Schweiz oder erbaulichen Bibelillustrationen. Es zeigt sich sehr

pointiert, dass Mt 27,25 tatsächlich die „theologische Verbindungslinie - den roten
Faden" (S. 126) für einen diffusen Antisemitismus bildet, der antikes und modernes
Judentum gleichsetzt. In einem dritten Teil wendet sich Keller den möglichen
Auslegungen des „Blutrufs" nach 1945 zu. Hier plädiert er für eine sogenannte
textgenetisch-kritische oder sozialgeschichtliche Argumentation, welche mit Bezug auf
die historische „Situation, in der und in die der Autor schreibt", zeigen würde, dass

„die in der Wirkungsgeschichte des Verses instrumentalisierten judenfeindlichen
Argumente mit ihrer Aussage an der Intention des Evangelisten vorbeigehen" (S.
168).

Der Rezensent hat zwei kritische Anmerkungen: Um seinen inhaltlichen
Anspruch einzulösen, müsste der Autor den Untersuchungsgegenstand ausweiten und
mindestens ein Kapitel zur Wirkungsgeschichte des Römerbriefes, der mir für den
christlichen Antijudaismus ebenso zentral scheint, einfügen. Methodisch greifen die
Hinweise auf Gadamers Hermeneutik-Begriff zu kurz. Denn die neuere
Literaturwissenschaft hat gezeigt, dass es nicht nur um das „Sinnpotential" eines Textes

gehen kann, sondern um das, was sich in ihm dem Sinn widersetzt. Der „Blutruf"
wäre als Fuge zu lesen; als eine Verfügung von Deutung und Text.

Trotz dieser Einwände ist Kellers interdisziplinäre Studie nicht nur ein wertvoller
Beitrag zu einer kritischen Aufarbeitung der schweizerischen Mentalitätsgeschichte,
sie könnte auch als Beispiel dienen für weitere Diskursanalysen vergleichbarer
historisch-theologischer Problemfelder.

Heidelberg Caspar Battegay

147



REICHMAN, RONEN, Abduktives Denken und talmudische Argumentation.
Eine rechtstheoretische Annäherung an eine zentrale Interpretationsfigur
im babylonischen Talmud, Tübingen: Mohr Siebeck 2006 Texts and

Studies in Ancient Judaism 113), XIII + 292 S., gebunden, 89,—; ISBN
3-16-148770-2.

Nichts scheint dem talmudischen Rechtsverständnis in grösserer Spannung
entgegenzustehen als die Trennungsthese des Rechtspositivismus, die den Geltungsbegriff
des formal richtigen Rechts streng von der Frage nach seiner materialen Richtigkeit
unterscheidet und - zugunsten des alleinigen Wertes der Rechtssicherheit - jeden
Rekurs auf das Naturrecht, das Vernunftrecht, die Moral oder die Gerechtigkeit
ablehnt. In seiner Habilitationsschrift bezieht sich der Autor (nach Zurückweisung
des naheliegenden Vorwurfs eines methodologischen Anachronismus: S. 6) freilich
auf einen „raffinierten Rechtspositivismus" (S. 14), der - in der Version des
amerikanischen Rechtsphilosophen Herbert L. A. Hart und der „Reinen Rechtslehre"
Hans Kelsens - die Möglichkeit eröffnet, den Prozess der Rechtsauslegung von dem
der Rechtsschöpfung zu unterscheiden und dabei die „jedem Normtext anhaftenden

Spielräume aufzudecken" (S. 20). Diese „starke" Form des Rechtspositivismus wird
nun mit einem im Talmud immer wieder auftauchenden Interpretationstyp konfrontiert,

der in nachtalmudischer Zeit die Bezeichnung Oqimta erhalten hat, einer
Argumentationsform, die das positiv-tradierte Recht durch die Einbeziehung den
Texthorizont überschreitender Lebenssachverhalte interpretiert und dabei die Lok-
kerung des semantischen Rahmens der Textnormen in Kauf nimmt. Es handelt sich
hier um einen Schluss, der von der „Natur der Sache" her argumentiert, insofern in
einem kritischen Verhältnis zu einem rechtspositivistischen Verfahren steht, aber
dennoch vom Naturrechtsdenken zu unterscheiden ist (S. 262). Diese Oqimta wird
von Reichman nun nach einer von Charles Sanders Peirce eingeführten Terminologie

als „Abduktion" bezeichnet. Es handelt sich hier um einen neben der Induktion
und Deduktion eigenständigen (d. h. auf keinen der beiden anderen Modi
zurückzuführenden) Schlussmodus, der jedoch nicht nur als „logisch", sondern auch als

„kreativ" gilt, insofern behauptet wird, dass der abduktive Gedanke „wie ein Blitz"
komme oder ein „Akt der Eingebung" sei (S. 27).

Der abduktive Syllogismus, der von einem „Resultat" über eine ins Spiel
gebrachte „Regel" auf einen „Fall" schliesst, kann anhand eines vom Autor
beigebrachten Beispiels aus dem Traktat Baba Qama des babylonischen Talmuds (32b)
verdeutlicht werden (S. 78-85). Ausgangspunkt der Argumentation ist folgende
Lehre (hier als „Ergebnis" bezeichnet): „Tritt jemand in den Laden eines Schmiedes
ein und sprühen Funken und schlagen ihm (dem Eintretenden) ins Gesicht, so dass er
stirbt, so ist (der Schmied von Schuld, Strafe oder der Pflicht zum Schadensersatz)
frei, selbst wenn er (der Eintretende) mit Befugnis eingetreten war." Dieser Rechtsspruch

steht aber in Spannung zu der allgemeineren Norm („Regel"), der zufolge der
Schädiger für Folgen mangelhafter Überwachung schadensersatzpflichtig ist, sofern
der Geschädigte den Schaden nicht selbst verursacht hat. Die Leistung der Abduktion

besteht in diesem Fall darin, ein Modell zu entwerfen, auf dessen Grundlage
beide Sätze gleichzeitig Bestand haben können. „Es ist anzunehmen, dass der
Verletzte ein Lehrling des Schmiedes war, der in der Werkstatt trotz ausdrücklicher

Aufforderung des Meisters, aus der Werkstatt hinauszugehen, und entgegen dem

148



normalerweise vom gehorsamen Lehrling zu erwartenden Verhalten geblieben ist"
(S. 85). Die Hypothese dieses „Falles" erhebt nun keinen exklusiven Anspruch und
ist auch nicht im Sinne einer Rekonstruktion des ursprünglichen Textsinnes zu
verstehen; vielmehr kommt ihr eine kommunikative Qualität zu. Reichman tritt in dieser

Hinsicht in eine Diskussion mit der Universalpragmatik Jürgen Habermas' ein.
Während sich in streng logischen Schlussfiguren nach Habermas „denken, jedoch
kein Dialog führen" lässt (der Frankfurter Philosoph zählt, nach Reichman fehlerhaft,

auch die Abduktion dieser Domäne zu: S. 114-115), geht die Oqimta aber
über den monologischen Sprachgebrauch hinaus. Als Ort der Anwendung erinnert
sie an die gerichtliche Verhandlung, wo es in der praktischen Entscheidungsfindung
gilt, Norm und Sachverhalt aufeinander zu beziehen (S. 263). Summa summarum:
eine durch die Einbeziehung moderner rechtswissenschaftlicher und philosophischer
Theorien ausgesprochen innovative Arbeit (coup de chapeau!), die durchweg auf
hohem oder höchstem Niveau argumentiert - gelegentliche Formulierungsschwächen

(vgl. etwa die grammatischen Fehler auf S. 121) vermögen darüber nicht
hinwegzutäuschen -, ein gutes, auch durch die Register fruchtbar erschliessbares Buch,
Schlussfolgerungen, die sich in der künftigen Arbeit an talmudischen Texten werden
bewähren müssen.

Tübingen Matthias Morgenstern

SCHONFIELD, JEREMY, Undercurrents of Jewish Prayer, Oxford,
Portland/ Oregon: Littman 2006 The Littman Library of Jewish Civilization),

XX + 394 S.; ISBN 1-904113-00-1.

Der Siddur, das jüdische Gebetbuch für Sabbate und Wochentage, ist neben Bibel
und Talmud das wichtigste Buch für die tägliche Religionsausübung vieler Juden.

Einführungen in dieses Uber Jahrhunderte gewachsene und auch heute noch sich
verändernde Werk sind zahlreich. Der vorliegende Band stellt jedoch keine gewöhnliche

historische Einführung in das jüdische Gebet dar, sondern versucht, den hinter
bzw. „unter" einigen zentralen Gebetstexten und Ritualen liegenden Sinn des Betens
für den modernen Menschen zu erschliessen. Der in Oxford und London lehrende
Verfasser Vf.) behandelt zwar nur einen kleinen Teil des täglichen Morgengebets,
vom Anlegen der Phylakterien (tefillin) bis zum Schluss der Pesuke de-zimra, doch
gehen seine praktisch orientierten Analysen der Texte über manch andere „vollständige",

historisch orientierte Einleitung in den Siddur hinaus. Das Buch ist insofern
zunächst ein Buch über das Beten und keine allein philologisch orientierte
Untersuchung von Gebets texten. Deutlich wird dabei der Versuch einer Abgrenzung von
Anliegen der Wissenschaft des Judentums, wie sie von L. Zunz und I. Elbogen
vertreten wurden. Der modern orthodoxe Vf. möchte nicht nur bei einer reinen
Deskription stehen bleiben. Eine auf eigener Beobachtung beruhende Grundannahme

ist vielmehr, dass sich selbst oder vor allem traditionell geprägte Beter selten mit
der Liturgie an sich, seiner Choreographie und seiner theologischen Bedeutung
beschäftigen, was einen „korrodierenden Effekt" auf das religiöse Leben mancher
Synagogengemeinde habe. Der „mantraartige" Vortrag von Gebeten in vielen
Gemeinden habe auf unerfahrene Gläubige eine wenig inspirierende Ausstrahlung. Dieser

zeitgenössischen Erscheinung möchte das Buch entgegenwirken.

149



Der Band beginnt und schliesst mit informativen Bemerkungen über
unterschiedliche frühe und moderne Siddur-Editionen wie Ph. Birnbaums Daily Prayer
Book, den Complete Artscroll Siddur sowie einige progressive Siddurim bis hin zu
einigen traditionell inspirierten Einführungen, wobei darauf hingewiesen wird, dass

der Einfluss des von dem Wiesbaden-Biebricher Gelehrten Seligman Baer (1825-
1897) geschaffenen Seder Avodat Yisra'el, Rödelheim 1868, bis in moderne
israelische Siddur-Ausgaben (z.B. Siddur Rinat Yisra'el) zu verfolgen ist. Trotz zahlreicher

Editionen mit quasi wissenschaftlichem Anspruch existiert jedoch bis heute
keine „kritische" Ausgabe des Gebetbuches. Liturgische Studien seien, so der Vf.,
vielmehr lange so etwas wie eine „underground activity" (S. 15) geblieben.

Nach diesen ausführlichen Präliminarien werden in einem zweiten Hauptteil des

Buches die Standardtexte des Morgengebets analysiert, wobei jedem Gebet
Originaltexte auf Grund des Heidenheimschen Druckes und neue englische Übersetzungen

beigegeben sind; in hilfreichen Randglossen werden die relevanten Bibelstellen
und Stellen in der Traditionsliteratur verzeichnet, hierin dem Kommentar Baers
folgend. Die übrigen Erklärungen zu den einzelnen Abschnitten des Gebets werden
informativ mit traditionellen Erklärungen und Bemerkungen zum Vortrag in der
Gemeinde angereichert. Reflektionen der neueren Forschungsliteratur, etwa zum
Qaddish, sucht man allerdings bis auf Ausnahmen vergebens. So wird vom Vf. z.B.
nach wie vor die Meinung vertreten, das Qaddish-Gebet stamme im Grunde aus der
Zeit des Zweiten Tempels - hierin M. Weizman und E. Ullendorff folgend (siehe
dazu jedoch nun S. Reif, „Prayer in Early Judaism", in: R. Egger -Wenzel /J.
Corley {ed.), Prayer from Tobit to Qumran, Berlin et al. 2004, S. 454 Anm. 42).
Trotz solcher Einschränkungen stellt der von einem gelehrten Autor verfasste Band
auch wegen seiner Konzentration auf die am Morgen des Wochentags zu rezitierenden

Gebete und die mit ihnen verbundenen rituellen Handlungen wie das Anlegen
des Tallit und der Tefillin eine didaktisch durchdachte Ergänzung der bereits recht
umfangreichen Literatur zum jüdischen Gebet dar.

Mainz Andreas Lehnardt

Mutius, Hans-Georg von, Die hebräischen Bibelzitate beim englischen
Scholastiker Odo. Versuch einer Revaluation, Frankfurt am Main, Berlin,
Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien 2006 Judentum und Umwelt
78), XIV + 177 S„ broschiert, 8°, 39,-; ISBN 3-631-55382-X.

Nach Jahren der Arbeit an mittelalterlichen Responsen kehrt Vf. zu seiner Arbeit an
der Textgeschichte der hebräischen Bibel zurück. Gegenstand der Untersuchung sind
die hebräischen und aramäischen Bibelzitate in den „Adversus-Judaeos-Passagen"
der zwischen 1140 und 1148 geschriebenen Dogmatik Ysagoge in theologiam des

englischen Scholastikers Odo, die zugleich ein Zeugnis christlicher Hebraistik im
England des 12. Jahrhunderts darstellen (S. I). Da diese Bibelzitate zum Teil vom
masoretischen Text (MT) deutlich abweichen, stellt sich die Frage nach ihrer
Herkunft umso nachdrücklicher. Um sie zu beantworten, untersucht Vf. mit der ihm
eigenen Gründlichkeit und philologischen Genauigkeit der Reihe nach alle 76 in der
Ysagoge enthaltenen, manchmal nur einen Vers, manchmal eine Perikope umfassen-

150



den Bibelzitate im Vergleich zum MT, den Texten von Qumran (soweit zu den
Zitaten vorhanden) und den alten Versionen (einschliesslich Vetus Latina und

Vulgata).
Das Ergebnis der Untersuchung ist überraschend (S. 154-157): War man

bislang davon ausgegangen, dass es sich bei den hebräischen und aramäischen Zitaten
um Odos Rückübersetzung aus der lateinischen Bibel handelt, kann Vf. überzeugend
nachweisen, dass dem nicht so ist. Der überwiegende Teil der Bibelzitate stimmt mit
MT („von gelegentlichen Schreibfehlern und Auslassungen abgesehen") überein und
weist auf „Benutzung echter hebräischer Bibeltexte" hin. Doch auch die von MT
abweichenden Zitate sind keine Rückübersetzungen, vielmehr bezeugen sie, dass

„noch im 12. Jahrhundert andere hebräische Bibeltexte im Umlauf waren, die dem
MT nicht oder nicht ohne Weiteres zugeordnet werden können", aber „kraft ihrer
Punktation als dem MT zugehörig angesehen werden müssen", obwohl sie „gerade
aus dem Bereich der babylonischen Masora mit zum Teil hochinteressanten
Abweichungen vom traditionell bekannten Konsonantentext des MT aufwarten können und
Variantenlesarten jenseits der bis dato bekannten Schwankungsbreite des MT
liefern". Mit anderen Worten: Odos Bibelzitate sind ein Beleg dafür, dass noch im 12.

Jahrhundert MT keineswegs der einzige, akzeptierte Bibeltext war; vielmehr bestätigen

sie, was Viktor Aptowitzer in seinem (von der Bibelwissenschaft ignorierten)
Werk Das Schriftwort in der rabbinischen Literatur (5 Teile, 1906-1915) aufgrund
einer Fülle von nichtmasoretischen Bibelzitaten in der antiken und mittelalterlichen
jüdischen Literatur vor einem Jahrhundert bereits gezeigt hat. Die Bibelwissenschaft
wird kaum mehr umhin können, die Textgeschichte der Biblia Hebraica neu zu
schreiben.

Tübingen Stefan Schreiner

RASPE, Lucia, Jüdische Hagiographie im mittelalterlichen Aschkenas,

Tübingen: Mohr Siebeck 2006 Texts and Studies in Medieval and Early
Modern Judaism 19), X + 403 S., gebunden, 109,—; ISBN 3-16-
148575-0.

Mit der Untersuchung zur mittelalterlichen Hagiographie des aschkenasischen
Judentums, die auf ihrer Dissertation fusst, wendet sich Lucia Raspe einem ebenso
zentralen wie von der Forschung erstaunlicherweise bisher oft vernachlässigten Genre

der jüdischen Erzählprosa zu. Dies allein wäre also schon grosser Aufmerksamkeit

und des respektvollen Lobes wert. Das Ansinnen der Autorin, am Beispiel
zweier bedeutender mittelalterlicher Hagiographa die Entstehung und Verbreitung
jüdischer Erzählprosa zu verfolgen und einen Beitrag zu deren kulturgeschichtlicher
Verankerung zu leisten (S. 86), ist darüber hinaus sorgfältig reflektiert und umgesetzt,

so dass sich die Lektüre des Buches in jedem Falle lohnt.
Nach einer umfänglichen Einleitung (S. 1-88), in der die Vf. Forschungslage,

Grundbegriffe und Methodik ihrer Arbeit umreisst, widmet sie sich vier bekannten
und herausragenden Beispielen aschkenasischer Erzählkunst des Mittelalters: der

Legende von der Reise Amrams in seinem Sarg nach Mainz bzw. Regensburg (Kap.
2, S. 89-129), dem Martyrium des Amnon von Mainz (Kap. 3, S. 130-198), der

151



erstaunlichen Voraussage Raschis an Gottfried von Bouillon (Kap. 4, S. 199-241)
sowie schliesslich der Legende vom jüdischen Papst (Kap. 5, S. 242-322). Eine
Zusammenfassung von Ergebnissen rundet die Forschungsarbeit ab (Kap. 6, S. 323-
331).

Die Grundidee der Untersuchung besteht darin, zwei der einflussreichsten
mittelalterlichen Erzählsammlungen, die Salselet ha-qabbala des Gedalja ibn Jachja
(1587 in Venedig erschienen) und das jiddische MAYSE BUKH (1602 in Basel
gedruckt) in ihrem Werden und Bestand zu vergleichen. Dies geschieht anhand der

genannten vier Erzählungen, die sich jeweils in Synopsen von Handschriften (vor
allem der Moskauer &t/.fefe?-Handschrift Ms. Günzburg) und Drucken einander
gegenübergestellt finden, wobei Gemeinsamkeiten und Unterschiede der hebräischen
und jiddischen Varianten ausgewertet werden. Zusätzlich nutzt die Autorin jede der
vier Erzählungen dazu, in eine besondere Problematik der Hagiographie-Forschung
einzuführen: etwa in das Verhältnis der jüdischen zur christlichen Heiligenlegende
(vgl. vor allem S. llOff.), die Beziehungen zwischen Hagiographie und Volkserzählung

(in Auseinandersetzung mit Thesen J. Dans und I. Marcus', S. 149ff.) oder die
Problematik der Historizität von Legenden (S. 23Iff.).

Die Entscheidung für die Wahl der Salselet (die eigentlich auf einen sefardi-
schen Autor zurückgeht) und des MAYSE BUKHs für die Beschreibung der
mittelalterlichen Hagiographie in Aschkenas wird - ebenso wie die Druck- und
Rezeptionsgeschichte beider Werke - in der Einleitung thematisiert (S. 1-11). Dabei hat,
wie die Vf. in ihrem Forschungsrückblick anschaulich ausführt, insbesondere Salselet

bisher zu Unrecht ein Schattendasein in der judaistischen Wissenschaft geführt.
Ihre Darstellung der Forschungslage, die sich intensiv mit den noch immer
dominierenden Entwürfen J. Dans auseinandersetzt, die jener vor allem in fl'/73£577 n1100

iVfln'ïinï (Jerusalem 1981; vgl. Raspe, S. 16-25) vorgetragen hat, weist bereits
auf die hohe Sorgfalt und beachtliche Eigenständigkeit, mit der die Vf. insgesamt
verfährt.

Weniger einleuchtend indessen erscheinen Einordnung und Ertrag des
methodischen Teils der Einleitung (S. 26-88). Einige Grundbegriffe, insbesondere jener
der „jüdischen Hagiographie" (S. 26-35), werden, zunächst fraglos vorausgesetzt,
erst jetzt problematisiert. Manch terminologische Diskussion (etwa diejenige um
Sevah/Sevahim/Sifrut ha-sevahim, S. 36-47) verläuft schliesslich mit sehr knappen
Resümees im Sande, auch weil literaturwissenschaftliche Vorarbeiten noch immer
fehlen (vgl. S. 38). Der Versuch der Vf., eingeführte hebräische Gattungsbezeichnungen

(„ethnische Genres" wie Ma'asseh) mit Begriffen der Erzählforschung
(„analytische Kategorien" wie Exemplum) in Beziehung zu setzen, greift Ansätze
der jüdischen Folkloristik und Literaturwissenschaft (vgl. J. Meitlis, M. Gaster, Ben
Amos, E. Yassif auf, ohne jedoch das für die Erzählforschung insgesamt
charakteristische terminologische Chaos zu entwirren. Die Definition jüdischer Hagiographie

(,Sevah?), in die die Vf. schliesslich einmündet, wären Erzählzyklen, in denen
die Fähigkeit eines Helden dargestellt wird, Wunder zu wirken (S. 57-59). „Vom
Standpunkt der Volkserzählforschung sind diese Erzählungen Sagen" (S. 60). Mittels
der Definition der „Sage" kann daher, so die Vf., der Begriff des Sevah schärfer

gefasst werden (vgl. S. 62). Die methodische und terminologische Problematik der

Hagiographie-Forschung, die die Vf. in der begrifflichen Überschneidung zwischen

„Sage" und „Legende" (S. 62-70) zwar anspricht, aber letztlich nicht bewältigen
kann, besteht in der disziplinären Vielfalt ihrer Erforscher. Während die Vf. zu-

152



nächst den folkloristischen Zugang zur hagiographischen Erzählung betont (man
solle den Begriff Sage, nicht: Legende verwenden!; vgl. S. 62-63) und mit einer
umfassenden Deutung des Begriffs Vo/ksliteratur absichert, geht es in einem zweiten
Schritt darum, die an christlichen Heiligensagen entwickelten Definitionsrahmen
auch auf jüdische Literatur anzuwenden (S. 66-70). Dabei stellt sich jedoch heraus,
dass auch im deutschen Sprachraum eine Sage mit explizit religiösem Bezugsrahmen

als Legende bezeichnet wird (S. 68)! Somit ergibt sich, dass der Sevah als

Legende aufzufassen wäre, die wiederum eine Sonderform der Sage darstellt (S. 70).
Ebenfalls aus der disziplinären Vielfalt der an den Hagiographen interessierten

Wissenschaften sowie aus den diffusen Vorgaben der bisherigen Forschung und
ihrer Terminologie ergibt sich die Frage, ob bereits eine einzelne Erzählung
(Einzellegende) oder erst ein Zyklus (Heiligenlegende im Sinne einer Vita) als Sevah

bzw. Hagiographie bezeichnet werden darf (S. 70-77). Der Vorschlag der Vf.: „Aus
alldem wird deutlich, dass die Natur des Materials der Handhabung der hier
aufgestellten Kriterien von Zyklushaftigkeit und Biographisierung in der Praxis eine
gewisse Flexibilität abverlangt" (S. 77). Eine Definition, die nur äusserst bedingt
anwendbar ist, hilft jedoch nicht wirklich weiter. Vielleicht sollte man den Mut haben,

einige der gelehrten Diskussionen in der Fachliteratur einfach mit Stillschweigen zu
übergehen. Die Zyklusgeschichte in der jüdischen Hagiographie-Forschung wäre
meines Erachtens ein solcher Fall.

Ziel und Inhalt der Arbeit werden am Schluss des ersten Kapitels beschrieben

(vor allem S. 86-88). Danach geht es der Vf. um die Wurzeln der hagiographischen
Literatur in Aschkenas, die durch die Eruierung ihres ursprünglichen Erzählkontextes

(ursprüngliche Form, Sitz im Leben, Trägergruppe) mittels einer quellenkritischen

Untersuchung beschrieben werden sollen.
Die Untersuchungen der Texte (Kap. 2-5), alle sehr sorgfältig durchgeführt,

werden von einer Darstellung ihres historischen Hintergrunds eingeleitet (S. 89-
91.130-132.199-204.242-247). Anschliessend beschreibt die Vf. ihre aus
jiddischen und hebräischen Handschriften und Drucken bestehende Textbasis, die synoptisch

dargeboten wird. Diese Synopsen werden doppelt ausgewertet: zum einen
hinsichtlich ihrer angenommenen Überlieferungsgeschichte, zum anderen in bezug auf
die Kontextualisierung ihrer Inhalte. Letztere erfolgt sowohl in profanhistorischer als
auch religionsgeschichtlicher Beziehung, was die Lektüre dieser Kapitel für
verschiedene Wissenschaftsdisziplinen interessant macht.

Die Zusammenfassung der Ergebnisse fällt angesichts der in den Einzeluntersuchungen

dargebotenen Materialfülle überraschend kurz aus (S. 323-331). Durch
die geschickte Auswahl und Bearbeitung ihrer Quellen ist es der Vf. jedoch gelungen,

die Anfänge der aschkenasischen Hagiographie aus verschiedenen Perspektiven
(Martyrologie, Historiographie, Literatur- und Familiengeschichte, S. 324) zu
beleuchten. Die Anwendung der literar- und redaktionskritischen Methode auch auf
mittelalterlich-jüdische Quellen erweist sich dabei als ein tragfähiger Ansatz, der
weiter zu verfolgen ist.

Auch die formalen Qualitäten des Werkes sollten Erwähnung finden: Die sehr

geringe Anzahl von Fehlern ist ebenso erfreulich wie bewundernswert und erhöht
das Lesevergnügen. Insgesamt ist Frau Raspe ein Buch gelungen, das ein intensives
Studium lohnt und auf weitere Ergebnisse neugierig macht.

Potsdam Susanne Talabardon

153



Bell, Dean Philip/Stephen G. Burnett (ed.), Jews, Judaism, and the

Reformation in Sixteenth-Century Germany, Leiden, Boston: Brill, 2006
Studies in Central European Histories 37), xxxi + 572 S., gebunden,
99,-; ISBN 90-04-14947-3.

Das Thema Christentum und Judentum in der Reformationszeit ist ein ausserordentlich

schwieriges Thema, gelten doch für manche Autoren bis heute die sogenannten
„Judenschriften" Luthers als die geistige Vorbereitung der Judenverfolgungen und
-Vernichtung im Dritten Reich. Wenig verwunderlich ist deswegen, dass es eine
Vielzahl Literatur zu Luther und den Juden gibt (ausser auf die zahlreichen
Monographien zum Thema sei hier exemplarisch auf das Heft 39/3 dieser Zeitschrift
[1983] verwiesen). Andere Autoren wie etwa Erasmus von Rotterdam, Martin Bucer
oder Johannes Calvin werden in verstreut erscheinenden Aufsätzen, seltener in
Monographien ebenfalls in den Blick genommen. Übergreifende Studien dagegen sind
eher Mangelware, und wenn, dann nur in recht einseitiger, tendenziell apologetischer

Hinsicht (erinnert sei hier nur an Achim Detmers Buch Reformation und
Judentum [2001], vgl. die Rezension in JUDAICA 60/1, S. 80). Dem schafft der
vorliegende Sammelband mit seinen achtzehn englischsprachigen (z. T. übersetzten)
Beiträgen nun Abhilfe. Ihre Autoren stammen aus den Vereinigten Staaten, Kanada,
Israel, Deutschland und Österreich.

Die Beiträge sind in vier sehr unterschiedlich umfangreiche Rubriken aufgeteilt.
Den Anfang machen zwei Artikel auf dem „Weg zur Reformation" (Road to
Reformation, S. 3-65), es folgen acht Beiträge zu „Reformatoren und den Juden"
(Reformers and the Jews, S. 69-299) sowie je vier zu „Repräsentationen von Juden
und Judentum" (Representations of Jews and Judaism, S. 303-417) und zu „Juden,
Judentum, und jüdischen Antworten auf die Reformation" (Jews, Judaism, and Jewish

Responses to the Reformation, S. 421-527). Daneben stehen eine Einleitung (S.

xxi-xxxi) und ein Anhang mit einer Auswahlbibliographie zu den einzelnen
Beiträgen (S. 529-543, vgl. auch die im Band nicht immer befolgte Kurztitelliste S.

ix-xiii) sowie mehrere (Auswahl-)Indizes (S. 545-572).
In der Mehrzahl sind die Beiträge je für sich gelesen sehr informativ und nützliche

Beiträge zur Erforschung der christlich-jüdischen Interaktionen des „langen 16.

Jahrhunderts". Ob sie auch zur Lektüre „an einem Stück" gedacht sind, erscheint
mir fraglich, denn die Redundanzen einerseits und die Lücken andererseits sind
augenscheinlich, und die Herausgeberschaft scheint sich auf das Sammeln und
gegebenenfalls Übersetzen der ursprünglich auf deutsch abgefassten Beiträge und das

vergleichsweise ordentliche Lektorat (aus der Reihe fällt lediglich der Beitrag von
Joy Kammerling, in deren Beitrag insbesondere die Namenschreibungen fragwürdig
sind - z.B. Hieronymus Baumgartner wird S. 221 und 222 sowie im Register S. 561

unterschiedlich falsch geschrieben) beschränkt zu haben. Anders lässt sich nicht
erklären, warum - um nur ein Beispiel zu geben - Martin Bucers Gutachten zur
Judenfrage in Hessen in den Beiträgen sowohl von R. Gerald Hobbs (S. 137-169)
als auch von Dean Philip Bell (S. 421-450) vergleichsweise ausführlich interpretiert

wird. (Vergleichbares liesse sich unter anderem zu Martin Luther, Josel von
Rosheim und Anthonius Margaritha sagen.) Neuere theologische Literatur wird
teilweise nicht wahrgenommen (z.B. hätte Wenzels Beitrag, S. 393-417, hier
insbesondere S. 397 Anm. 14, dringender Ergänzung bedurft: Der jüngste genannte Titel

154



zu „Luther und die Juden" ist von 1991 Y. Deutsch nennt S. 349 Anm. 52 zu Abner
von Burgos zwar Y. Baer, nicht aber die Arbeiten und Editionen Walter Mettmanns;
usw.). Querverweise finden sich lediglich in dem Beitrag von Yaacov Deutsch („Von
der luden Ceremonien", S. 335-356) auf den Beitrag von Maria Diemling (zu
Anthonius Margaritha, S. 303-333) - Letztere hat den Beitrag des Ersteren gelesen
und kommentiert. Die Auswahl der behandelten Autoren scheint auf den ersten
Blick willkürlich. Zwar werden die unvermeintlichen Martin Luther (lesenswert:
Thomas Kaufmann, S. 69-104) und Johannes Calvin (Achim Detmers mit einer
Zusammenfassung aus seiner oben genannten Doktorarbeit, S. 197-217), immerhin
aber auch Martin Bucer (von G. Hobbs, siehe oben) und Andreas Osiander (von Joy
Kammerling, S. 219-247) behandelt. Autoren wie die Hebraisten Wolfgang Capito
oder Sebastian Münster (oder auch die für das Deutschland des 16. Jahrhunderts
bedeutsamen Agostino Giustiniani und Pico della Mirandola) oder der Zürcher
Reformator Heinrich Bullinger (Nachfolger von Zwingli und bedeutendster
Briefschreiber in Sachen Reformation in ganz Europa) jedoch werden allenfalls in
anderen Artikeln en passant erwähnt. Hier haben die Herausgeber eindeutig eine Chance

ausgelassen. Zugute halten muss man ihnen, dass als für die Fragestellung
vergleichsweise unbedeutend erachtete und wenig bedachte Autoren wie Huldrych
Zwingli (Hans-Martin Kirn, S. 171-195) und Philipp Melanchthon (Timothy J.

Wengert, S. 105-135) mit eigenen Artikeln gewürdigt werden. Auch dass Diemling
die Sicht auf Anthonius Margaritha zu korrigieren sucht (mit einer Zusammenfassung

ihrer noch unveröffentlichten Wiener Doktorarbeit von 1999), ist hervorzuheben.

So bleibt man nach der Lektüre dieses zweifelsohne wichtigen Sammelbands mit
zwiespältigen Eindrücken zurück. Einerseits ist nachdrücklich hervorzuheben, dass

hier der Versuch unternommen wird, nicht aus einer einseitig nur jüdischen oder nur
christlichen Sicht das jüdisch-christliche Mit- und Gegeneinander des 16. Jahrhunderts

darzustellen und dazu Quellen in grösserem Umfang, als es einer Einzelperson
möglich wäre, auszuwerten. Dass die Einflüsse von Vertretern beider Religionen
aufeinander und die durch die Reformation nötig gewordene innerchristliche
Abgrenzung, die zugleich eine schärfere Trennung von Nicht-Christlichem bedingte,
negative Folgen für die schwächere Seite mit sich brachte, wird so eindrücklich
dargestellt. Andererseits lassen die Herausgeber Chancen aus und bringen sich mit
nicht nachvollziehbaren Grundentscheidungen bis hinein in die Titelwahl (im
Selbstverständnis ist die Schweiz nur bedingt zu Deutschland zu zählen, entsprechend
wäre nach dem Ort von Zwingli und vielleicht auch dem der deutschen Sprache
nicht mächtigen Calvin zu fragen!) um verdiente Lorbeeren. Dennoch seien dem
Buch und insbesondere den Beiträgen des zweiten Teils viele Leser zu wünschen.

Bonn-Bad Godesberg Gorge K. Hasselhoff

155



SCHULTE, Christoph (ed.). Hebräische Poesie und jüdischer Volksgeist.
Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im Judentum Mittel-

und Osteuropas, Hildesheim, Zürich, New York: G. Olms Verlag
2003 Haskala 28), 274 S., gebunden, 39,80; ISBN 3-487-12527-7.

„Schade, dass Walter Benjamin in seiner 1936 erschienenen Briefsammlung mit dem
Titel Deutsche Menschen [. .] Herder nicht zu Wort kommen ließ" (S. 32). Diesem
Bedauern M. Bollachers ist eben aus den Gründen zuzustimmen, welche die
Veranstalter zu der Tagung motiviert haben mögen, die im September 2002 in Potsdam

stattgefunden hat. Und das in den drei Perspektiven, in denen die Dokumentation

der Beiträge dargeboten wird: hinsichtlich der Wechselbeziehungen zwischen
Aufklärung und Haskala, hinsichtlich der Wissenschaft und Politik des Judentums,
hinsichtlich der Kulturphilosophie.

Herder hat der „ebräischen Poesie" des Alten Testaments eine derart intensive
Aufmerksamkeit zuteil werden lassen, dass schon die Zeitgenossen der jüdischen
Haskala sich mit ihm auseinandersetzten - allen voran M. Mendelssohn (Chr. Schulte,

S. 93ff.), aber auch M. Herz (M.L. Davies, S. 125ff.). Der Aufklärer mit der
Bibel in der Hand hatte sich in den Quellen der hebräischen Bibel kundig gemacht
und ging mit ihnen um. Doch sein Verhältnis zum Judentum war von einer
„opportunistischen, zwischen intellektueller Anerkennung und klischeehaftem christlichen
Judenhass schwankenden Ambivalenz" (S. 103) gekennzeichnet. Unbestritten ist
sein Werk anfällig „gegenüber Fehldeutungen und bewussten Verzerrungen" (vgl.
Schoeps, S. 188), und das nicht nur deswegen, weil er die mündliche Tora als

jüdisches Interpretationsmedium der schriftlichen kaum zur Kenntnis genommen
hatte (S. 104-105), sondern auch deswegen, weil er von christlich-theologischer
Voreingenommenheit dem Judentum gegenüber nicht frei war. Über deren Auswirkungen

auf die Kommunikation gibt der bewegende Brief Mendelssohns an Herder

vom 15. März 1781 Aufschluss (S. 102).

Bei allen Fragen an sein Verhältnis zum Judentum wird man jedoch mit dem

dichten, zusammenfassenden Beitrag J.H. Schoeps' in der zweiten Hälfte des
Buches sagen können: aber bitte mit Augenmass. Denn mit Blick auf die aus dem
Protestantismus hervorgehende Bibelkritik hat Herder eine andere Position vertreten
als die Zeitgenossen Michaelis (S. 38ff.) und de Wette (S. 55ff.). Mit Blick auf den

Historismus des 19. Jahrhunderts ist er zwar ein Wegbereiter gewesen, doch in

eigentümlicher Unterscheidung von späteren Forschungstendenzen unter diesem
Namen (S. 65). Seine Wirkungsgeschichte ist weit verzweigt und zum Teil auch

verworren. Sie ist der differenzierten (will sagen: die ursprüngliche Differenz im
jüdischen Gottesglauben einbeziehenden) Anverwandlung Herderscher Motive und

Impulse bei H. Cohen abzulesen (so H. Wiedebach, S. 193ff.), sie reicht in die

Kulturphilosophie E. Cassirers, der seinem „philosophiegeschichtlichem Portrait
Herders eine Programmstudie" seines eigenen Projekts eingezeichnet hat (so H.

Kopp-Oberstebrink, S. 220) und in die zweite Generation zionistischen Denkens (so

J.H. Schoeps, S. 189), sie ist der Kulturkritik R. Borchardts in der Nähe der von H.

von Hofmannsthal ausgerufenen „konservativen Revolution" abzulesen (so D.
Hoffmann, S. 225ff.) und lässt sich noch bei H. Arendt nachweisen, die Herder „vor
seiner Rezeption im Dritten Reich in Schutz" genommen hat (L. Weissberg, S. 255).

156



Wer sich für die die Geschichte des Deutungsmusters „Bildung und Kultur" (G.
Bollenbeck) in den hier genannten Aspekten der protestantischen Bibelkritik, der
Emanzipation des Judentums in Deutschland und in den Kulturphilosophien des

späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts interessiert, dem sei dieser Band gern zur
Lektüre empfohlen.

Tuttlingen Hans Martin Dober

FEINBERG, Anat (ed.), Moderne hebräische Literatur. Ein Handbuch,
München: Edition Text + Kritik 2005, 296 S., broschiert, 29,—; ISBN
3-88377-790-0.

Obwohl israelische Autoren wie Arnos Oz, Abraham B. Jehoschua oder Zeruya
Shalev auf dem deutschen Buchmarkt längst gut vertreten sind, ist die wissenschaftliche

Beschäftigung mit moderner hebräischer Literatur bisher die Ausnahme
geblieben. Nachdem in deutscher Sprache Gershon Shakeds Geschichte der modernen
hebräischen Literatur und Monographien zu einzelnen Dramatikern erschienen sind
(zuletzt: M. NAUMANN, Dramaturgie der Drohung. Das Theater des israelischen
Dramatikers und Regisseurs Hanoch Levin, Marburg 2006), legt Anat Feinberg mit
dem vorliegenden Band eine Sammlung von thematischen Aufsätzen vor. Es sind
vor allem die Beiträge von Ehud Ben Ezer („Die Figur des Arabers in der hebräischen

Literatur", S. 73-95), Efraim Sicher („Die Erinnerung an die Shoah bei
Autoren der ,zweiten Generation'", S. 96-120) und Nissim Calderon („Flüchtlinge
und Entwurzelte: Israel als ästhetischer Ort", S. 140-163), die für die hiesige
Forschung wichtige Lücken schliessen. Erwähnenswert sind aber auch Lily Rattoks
Beitrag über hebräische Frauenliteratur (S. 164-184) und natürlich die sehr lesenswerten

Überblicksartikel der Herausgeberin und Gershon Shakeds. Ruth Kartun-
Blums Aufsatz „Isaaks Schrecken. Der Mythos der Opferung in der hebräischen
Dichtung" (S. 53-72) ist die überarbeitete Version eines 1996 in hebräischer Sprache

erschienenen Beitrags, der auch in ihre wichtige Monographie über den Umgang
mit der hebräischen Bibel im zionistischen Kontext („Profane Scriptures")
eingegangen ist. Besonders nützlich sind am Schluss des Bandes die Kurzbiographien
hebräischer Autoren, eine Übersicht über die moderne hebräische Literatur in
deutscher Übersetzung (mit Stand vom Sommer 2005; zu ergänzen wären neuere
Übersetzungen von Stücken Moshe Shamirs), ein Namenregister und Glossar sowie eine
Auswahl weiterführender Literatur.

Tübingen Matthias Morgenstern

HOFFMANN, Daniel, Bruchstücke einer großen Tradition. Gattungspoetische

Studien zur deutsch-jüdischen Literatur, Paderborn et al.: Verlag
Ferdinand Schöningh 2005, 172 S„ 25,90; ISBN 3-506-72919-5.

„Ich für meinen Teil spüre gar keinen Zusammenhang mit dem deutschen Schrifttum.

In die Reihe der deutschen Literaturentwicklung gehöre ich nicht hinein; oder

157



höchstens als Fremdkörper." (Max Brod an Martin Buber, 20. 1. 1917, zitiert nach:
M. Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, ed. G. SCHAEDER, Fleidelberg
1972, Band I, S. 461-462) So schreibt Max Brod im Januar 1917 an Martin Buber
und positioniert sich hierbei innerhalb einer komplexen Debatte, die ihren Ausgang
in Moritz Goldsteins „Kunstwart"-Aufsatz „Deutsch-jüdischer Parnaß" (1912)
genommen hatte, nach zahlreichen Auseinandersetzungen im Gefolge des Kulturzionismus

schliesslich im Sonderheft des Juden von 1917 unter dem Titel „Deutschtum
und Judentum" kulminierte und deren Streitpunkt kein geringerer war als der, ob es

eine in deutscher Sprache verfasste jüdische Literatur geben könne. Die Vehemenz
und Hartnäckigkeit, mit der diese Debatte geführt wurde, erklärt sich nicht zuletzt
aus dem Umstand, dass sie um ein Defizit kulturzionistischer Argumentation herum
zentriert war: Wenn die nationale Identität des Judentums geistiger Natur war und
wenn dieser Geist, wie Buber einräumt, „auch [. .] in der fremden Sprache laut"
werden konnte (M. Buber, Über die Wortwahl in einer Verdeutschung der Schrift
[1930], in: M. Buber/F. ROSENZWEIG, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin
1936, S. 136) - warum sollte diese Identität dann ihren einzigen adäquaten sprachlichen

Ausdruck letzthin ausschliesslich im Hebräischen finden? In der Witterung
dieser Aporie treten in der Folge neben Brod noch eine ganze Reihe an Literaten auf,
die sich für die Eigenständigkeit und Unverwechselbarkeit jüdischen Schreibens in
den Sprachen des Exils stark machen, deren Kriterium für die Charakteristik dieses
Schreibens freilich oft nebulös bestimmt oder - wie eben in Brods Fall - negativi-
stisch im Sinne einer ,Poetik des Fremdkörpers' bleibt. Dass reale jüdische
Schrifttradition ihren Weg hinüber in eine deutsche Literaturgeschichte finden, dass eine
nicht nur oberflächliche, sondern tatsächlich strukturelle, poetologische
deutschjüdische Symbiose sich ereignen könne, dafür sprechen nicht allzu viele Indizien -
und lange musste auch die deutsch-jüdische Literaturforschung mit dem Verdacht
leben, im Zweifelsfall eher eine Sozial- und Motivgeschichtsschreibung zu sein.
Tatsächlich lassen sich aber - wie die jüngere Forschung insbesondere zu den gno-
stischen Traditionen des Judentums von der Kabbala bis zum Zionismus gezeigt hat -
durchaus Spuren einer fruchtbaren Rezeption genuin jüdischer Poetologien innerhalb
der deutschen Literatur ausmachen. Wenn etwa Brod direkt im Anschluss an seine

Ausführungen vom jüdischen Literaten, mit dem „die Entwicklung der [deutschen]
Sprache nichts anzufangen" weiss, von der ,Heimat', den ,angeborenen Gedankengängen'

des Talmud schreibt, dann liegt der Schluss nahe, dass zwischen dem
literarischen Erbe jüdischer Kultur und dem deutschsprachigen Literaturbetrieb des frühen

20. Jahrhunderts wohl irgendwo geheime Verbindungen existieren müssen.

(Und insbesondere Kafka erscheint Brod später genau in jenem Lichte.) Zu erkennen

geben sich diese Transpositionsphänomene allerdings letztlich nur demjenigen,
der den kultischen respektive rabbinischen Textfundus des Judentums nicht nur
kennt, sondern ihn auch poetologisch zu lesen vermag.

Daniel Hoffmann geht in seiner jüngsten Veröffentlichung Bruchstücke einer
großen Tradition. Gattungspoetische Studien zur deutsch-jüdischen Literatur nicht
zum ersten Mal auf Spurensuche nach besagten Schnittstellen. Bereits seine 2002
erschienene Schrift zu den Interferenzen zwischen literarischer Moderne und
jüdischer Liturgie (D. Hoffmann, „Im neuen Einband Gott gereicht". Liturgische Poesie

in der deutsch-jüdischen Literatur des 20. Jahrhunderts, Berlin 2002) hat
insbesondere die Bedeutung des Rezitativs für die Textproduktion von Lasker-Schüler
über Roth bis Döblin und Wolfskehl offengelegt und dabei die Grundlage zum

158



Verständnis dieser besonderen Intertextualität markiert. Das Nachfolgewerk
unternimmt nun den Versuch, auf dieser Grundlage Ansätze einer deutsch-jüdischen
Gattungstrias zu skizzieren, mithin Entwicklungen nachzuspüren, die sich bei näherem
Hinsehen als Versuche der Transposition eines jüdischen Erbes in die Sphäre
moderner Literarizität ausnehmen. Hoffmann erfasst diesen Vorgang als Säkularisati-

onsprozess: Die Dichtung übernimmt hier tatsächlich die Funktion einer kultischen
Praxis, gleichwohl redet sie aber eben nicht mehr zur kultischen Gemeinde, sondern

zur ,Kulturgemeinde'. Sie reflektiert - von Gattung zu Gattung auf unterschiedliche
Weise - die Problematik, Defizienz und die Möglichkeiten einer modernen
jüdischen Existenz, indem sie diese unter der Hand wieder in den Dialog mit der
religiösen Tradition treten lässt.

Hoffmanns Studie exemplifiziert diesen Dialog entlang der drei poetischen
Gattungen Drama (am Beispiel Richard Beer-Hofmanns), Lyrik (am Beispiel Karl
Wolfskehls) und Epik (hier dienen eine ganze Reihe von Texten der Veranschaulichung,

beginnend bei Emil Bernhard Cohn bis zu Efraim Frisch). Immer wieder
wird dabei deutlich, wie von Genre zu Genre sich die Dichtung immer wieder von
neuem der religiösen Tradition nähern und sich mit ihr ,arrangieren' muss: Dort
etwa, wo die lyrische Transformation jüdischer Tradition sich ins Abstrakte zurückziehen

muss, dort wird die epische Transformation im Übermasse praktisch, fixiert
die Nachahmung der göttlichen Eigenschaften durch Handlung, indem sie „ihre
Protagonisten in eine menschliche Gemeinschaft stell[t], die ihnen den Weg zur
Vollkommenheit und Heiligkeit zu verstellen scheint". Im Projekt eines jüdischen
Nationaldramas hingegen, das im Gegensatz zur lyrischen und erzählenden Dichtung
im Judentum weder über einen religiösen noch über einen kulturgeschichtlichen
Rückhalt verfügt und von vornherein dem Verdacht der Idolatrie ausgesetzt sein

muss, wandelt sich die poetisch-religiöse Symbiose zu einem bisweilen offen
geführten Konflikt, „zwischen der Autorität der Schrift, die die Gegenwart als

Gleichnis ihrer überzeitlichen Wirklichkeit ansieht, und den Versuchen der Gegenwart,

sich aufgrund ihrer konkreten, sinnlichen Gestalt als einzig möglichen
Erfahrungsraum der Auseinandersetzung des jüdischen Menschen mit seiner Identität zu
präsentieren".

In ihrer perspektivischen Breite wie in der profunden Kenntnis jüdischer
Texttradition verfügen Hoffmanns instruktive Einlassungen über eine doch enorme Er-
schliessungskraft, die in der fortschreitenden Professionalisierung und Ausweitung
deutsch-jüdischer Literaturwissenschaft nicht ungenutzt bleiben sollte. Der Verzicht
auf eine geschlossene Form, eine durchgängige Argumentationslinie mag ab und an
sich dabei als Defizienz bemerkbar machen - letzten Endes ist es vielleicht aber

gerade diese Offenheit der Interpretationen Hoffmanns, die sie zu wirklich neuen
Einsichten vorstossen und für das tiefere Verständnis jüdischen Schreibens im 20.

Jahrhundert so wichtig werden lässt.

Tübingen Philipp Theisohn

159



KULLER, Hary, Presa evreiascä din România [Die jüdische Presse

Rumäniens], Bukarest: Tritonic 2004, 231 S.; ISBN 973-733-008-0.

Die Geschichte der jüdischen Presse in Rumänien beginnt, bevor es Rumänien als

modernen Staat gab, mit KOROT HAITIM [ZEITCHRONIK] am Anfang der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die jüdische Presse widerspiegelt die Kultur der
Regionen, aus denen die Juden kamen: Sephardim aus dem Süden Europas und Asch-
kenasim aus dem Norden, Westen und Osten. Aber die Geschichte der jüdischen
Presse Rumäniens gibt zugleich die Prägung der rumänischen Provinzen (Moldau,
Walachei und Siebenbürgen) wieder, wo die Juden jahrhundertelang ihre eigenen
Traditionen gepflegt haben.

Der vorliegende Band stellt eine Erweiterung bzw. detailliertere Fassung des

1996 im Hasefer Verlag in Bukarest erschienenen Buches Presa evreiascä bucures-
teanä (1857-1994) [Die Bukarester jüdische Presse (1857-1994)] dar. Sein Autor,
ein bedeutender Ethnosoziologe Rumäniens, hat sich im letzten Jahrzehnt durch
zahlreiche Bücher, z.B. durch Opt studii despre istoria evreilor din România [Acht
Studien über die Geschichte der Juden in Rumänien], Bukarest 1997 oder Evreii din
România anilor 1944-1949: Evenimente, documente, comentarii [Die Juden in
Rumänien zwischen 1944-1949: Ereignisse, Dokumente, Kommentare], Bukarest
2002, als einer der wichtigsten Kenner des rumänischen Judentums profiliert.
Inhaltlich bietet der Band nicht nur eine chronologische Auflistung der rumänischjüdischen

Periodika, sondern auch die nähere Beschreibung der wichtigsten Titel mit
ausführlichen Informationen.

Kuller präsentiert sein umfangreiches Material (Tages-, Wochen- und
Monatszeitungen, Kultur- und Literaturzeitschriften, Gemeindeberichte und Jahrbücher):
insgesamt 264 Titel, die in Bukarest zwischen 1857 und 1997 erschienen sind, 256
Titel aus dem Rest des Landes und 36 Einblattdrucke, die nach 1900 anlässlich der

Emigration von diversen Gruppen erschienen sind, in vier Teilen: I. Die Bukarester
jüdische Presse (1857-1997), II. Die jüdische Presse aus dem Rest des Landes, III.
Die Analyse einiger jüdischer Publikationen aus der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts und den IV. Teil mit zwei Kapiteln: „Die Juden in den (nicht)freimaure-
rischen Logen" sowie ein „Kalender von Kulturereignissen, der einer Reihe von
zwischen 1857 und 1940 erschienenen Pressepublikationen entnommen wurde".

Kuller folgt in seinem Buch zwar dem chronologischen Prinzip, aber in jedem
Teil gibt es Kapitel, die diesem Prinzip widersprechen. Im ersten Teil z. B. heisst das

erste Kapitel „Anfänge", in dem die zweisprachigen Zeitungen, die auf rumänisch
erschienenen Zeitungen und Zeitschriften, die sogenannten „Problemzeitungen" (die
nicht „rein" jüdisch waren) und die zionistischen Zeitungen behandelt werden. Das
zweite Kapitel hingegen beschäftigt sich mit den „Grossen Zeitungen", wie z.B.
Egalitatea [Die Gleichheit], Curierul israelit [Der israelitische Kurier] und Neamul
evreiesc [Das jüdische Volk], Das dritte Kapitel ist „Weitere[n] Publikationen zu

Beginn des 20. Jahrhunderts (1918)" gewidmet und das vierte der jüdischen Presse,
die nach 1918 erschienen ist. Mit 1944 beginnt das fünfte Kapitel über die zweite
Serie der wichtigsten Publikationen, die durch den Krieg unterbrochen worden
waren. Der zionistischen Presse widmet Kuller zwei Unterkapitel, „Zionistische
Zeitungen" und „Zionistische Presse", ohne die Chronologie dabei zu beachten, so dass

es zuweilen schwierig ist, sich zurechtzufinden. Seine Absicht ist hier, innerhalb
seiner Geschichte der jüdischen Presse eine Geschichte der zionistischen Presse zu

160



schreiben, wie sie Barbu Läzäreanu in den 1930er Jahren begonnen, aber nicht
abgeschlossen hat.

Während der I. Teil neben der Auflistung der Zeitschriften auch aus der
wissenschaftlichen Analyse und historischen Hintergrundinformationen besteht, führt der
II. Teil über die Provinzen nur einen alphabetischen Index auf. Des weiteren füllen
diverse Anhänge und wertvolle Zusatzinformationen wie z. B. das Inhaltsverzeichnis
des Anuarul pentru israeliti [Israelitisches Jahrbuch] (1878-99) diesen Teil des

Buches.
Dem II. Teil lässt Kuller die Analyse einiger Zeitschriften aus dem 19. Jahrhundert

folgen. Er hebt sie hervor, da sie seiner Ansicht nach die bedeutendsten ihrer
Zeit waren, und teilt sie nach Sprachen (Hebräisch, Jiddisch, Rumänisch) ein. Bei
diesem Abschnitt handelt es sich um die Übersetzung eines bereits in Israel auf
hebräisch erschienenen Aufsatzes.

Im IV. Teil behandelt der Autor im ersten Kapitel die (nicht)freimaurerischen
Logen und ihre Publikationen. Die Periodika der Freimaurer gaben das Programm,
die Protokolle der regelmässigen Treffen, Listen der Teilnehmer, jährliche Berichte
usw. wieder. So war z.B. Buletinul Ifrätirea Zion [Bulletin der Bruderschaft Zion,
1875] die Publikation der freimaurerischen Gesellschaft „Infrätirea Zion" (Zion-
Bruderschaft), die dann später in „Ordinul Independent ß'nei Brith" (Unabhängiger
Orden BJnei Brith) umgewandelt wurde. Der grösste Teil des Kapitels besteht aus
dem Abdruck von Protokollen und Texten von Logenveranstaltungen. In einem
separaten zweiten Kapitel gibt Kuller abschliessend einen Überblick über die in der
Presse behandelten wichtigsten kulturellen Ereignisse des Zeitraums von 1857 bis
1940.

Obwohl die Anordnung keinen durchgängigen roten Faden erkennen lässt, hat
der Band doch grosse Bedeutung für die künftige Beschäftigung mit der jüdischen
Presse Rumäniens aus akademischer Sicht. Die ausserordentlich hohe Anzahl der

von Kuller zusammengetragenen Publikationen ist bemerkenswert. In der Moldau
sind viele Publikationen zweisprachig, manchmal gar dreisprachig erschienen. Die
meisten wollten zur Emanzipation der Juden beitragen. Viele, wie z.B. Timpul [Die
Zeit, 1872], popularisierten die Rechte der Juden, an „den Sachen des Landes
teilzunehmen". Die Juden wollten nicht nur als eine kleine Minderheit, sondern als Teil
der rumänischen Nation wahrgenommen werden. Die jiddische Presse kultivierte die
Sprache und wollte den einfachen Leuten, die keine andere Sprache konnten,
entgegenkommen. DER IDISCHE BLAT (1877) pflegt z.B. eine „reine" Sprache ohne

„Germanismen". Er publizierte vor allem Artikel über die rumänische und jüdische
Kultur.

Die grösste jüdische Gemeinde Rumäniens gab es in Bukarest. Dort sprach und
las die jüdische Bevölkerung meistens rumänisch. In anderen Regionen, vor allem in
der Moldau, in Städten wie Bräila, Piatra-Neamt, Roman, Galati, Botosani, waren
Jiddisch und Hebräisch stärker präsent. Vielleicht ist auch aus diesem Grund in der

Hauptstadt der Moldau, Iasi (Jassy), 1855 die erste jiddische Zeitung, KOROT

HAITIM, erschienen. Kuller und andere rumänische Autoren sind der Meinung, sie sei

die erste jiddische Zeitung der Welt. In Die jüdische Presse im europäischen Kontext
(1686-1990) hingegen zeigt Hilde Pach, dass die erste jiddische Zeitung, DINSTA-

GISHE UN fraitagishe KURANTN, zwischen 1686-87 in Amsterdam erschienen ist

(vgl. H. PACH, Die Amsterdamer Dinstagishe un Fraitagishe Kurantn [1686-1687],
Wie jüdisch war die erste jiddische Zeitung?, in: S. Marten-Finnis/M. Winkler

161



[ed.], Die jüdische Presse im europäischen Kontext 1686-1990, Bremen 2006, S.

17-25).
Es gab natürlich auch viele Publikationen, die die Auswanderung in die USA,

nach Palästina oder anderen Ländern propagierten, wie z.B. Emigrantul [Der
Emigrant, 1900], eine chowewe-zionistische Zeitung, die für „Erez Israel" warb. DER

IDISHE FOLKSFREIND (1887) war eine jiddische Informations- und Kulturzeitung, die
die Auswanderung und die Kolonisierung Palästinas unterstützte. Sie war die
Zeitung der Gesellschaften „Asociatia pentru isuv Eret Israel" und „Dorshe Zion".
Nach 1900 wurden viele Einblattdrucke, sogenannte „Foi volante", von Auswan-
derergruppen publiziert. Die meisten sind nur ein Mal erschienen und tragen sehr

suggestive Namen wie Adio, Dati Ajutor [Helfen Sie!], Drumetii [Die Reisenden],
Emigrantii [Die Auswanderer], Speranta [Die Hoffnung], Die Auswanderer baten

um Hilfe und Unterstützung oder verabschiedeten sich. Dati Ajutor als einzige Nummer

am 22. April 1900 in Bärlad erschienen, druckt das Gedicht „Doinä emigran-
tului" (Gedicht/Lied des Auswanderers) ab.

Die erste zionistische Zeitung, Zion, erschien 1897 in Bräila, im gleichen Jahr, in
dem der erste zionistische Weltkongress in Basel stattfand, dessen Eröffnungsansprache

Karpel Lippe, ein aktiver Zionist aus Rumänien, gehalten hat.
Weiterhin erschienen Pressepublikationen für Kinder (Copilul evreu [Das jüdische

Kind], Stiri pentru copii [Nachrichten für Kinder]) und Jugendliche (Gândul
tineretului solii evreiesfi [Der Gedanke der Jugend jüdischer Schule]), für Studenten
(Studentul evreu [Der jüdische Student]), für Frauen (Femeia evree [Die jüdische
Frau]), Publikationen der sephardischen Gemeinde (Viata sefardä [Das sephardi-
sche Leben], Gazeta evreului spaniol din România [Die Zeitung des Spaniolen von
Rumänien]) und linksorientierte Zeitungen (Lumina [Das Licht]), aber auch
wissenschaftliche Zeitschriften, die sich der Geschichte und vor allem der jüdischen, aber
auch der rumänischen und internationalen Literatur gewidmet haben (Analele Socie-
tätii Istorice Dr. I. Barasch [Annalen der historischen Gesellschaft Dr. 1. Barasch],
Cultura [Die Kultur], Adam [Adam]). Viele später international anerkannte Namen
haben in der jüdischen Presse in Rumänien debütiert, wie z.B. die Surrealisten Max
Blecher, Sasa Panä, Victor Brauner, Marcel Iancu, Benjamin Fundoianu (Fondane)
und Ilarie Voronca.

1956 gründete Rabbi Moses Rosen als einzige Publikation der jüdischen
Gemeinde, in der Zeit, als alle anderen jüdischen Publikationen von den kommunistischen

Regierungen verboten wurden, die Zeitschrift Revista Cultului Mozaic
[Zeitschrift des mosaischen Kultus]. Ihre Nachfolgerin existiert bis heute unter dem
Namen Realitatea Evreiascä [Die jüdische Realität].

Kullers Verdienst liegt zweifellos in der Erschliessung von bisher völlig
unbekannten Quellen aus den Beständen der „Biblioteca Academiei Române" in Bukarest.

Trotz seiner zum Teil wenig überschaubaren Anordnung ist der Band eine
Pionierleistung, die eine neue Phase der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der
jüdischen Presse in Rumänien einleitet.

Portsmouth Oana Bauer

162



Brunschwig, Annette/Ruth Heinrichs/Karin Huser, Geschichte
der Juden im Kanton Zürich. Von den Anfängen bis in die heutige Zeit,
Zürich: Orell Füssli 2005, 495 S.; ISBN 3-280-06001-X.

Drei Autorinnen haben es unternommen, über 700 Jahre jüdische Geschichte im
Kanton Zürich auf knapp 500 Seiten für ein breiteres Publikum darzustellen.
Annette Brunschwig betreute ein halbes Jahrtausend vom 13. Jahrhundert bis zur
Französischen Revolution von 1789, Ruth Heinrichs ein „langes" 19. Jahrhundert von
der Helvetik (1798) bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges (1914) und Karin Huser
das „kurze" 20. Jahrhundert.

Dabei hatten die Autorinnen nicht nur völlig unterschiedliche Zeiträume zu
bearbeiten, sondern waren auch mit einer gänzlich verschiedenen Quellenlage
konfrontiert. Für das Mittelalter und die frühe Neuzeit existiert - wie zumeist für diesen
Zeitraum - eine überschaubare, relativ leicht einzugrenzende historische Überlieferung.

Dazu kommt, dass die jüdische Bevölkerung auf dem Gebiet des Kantons
Zürich bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts zahlenmässig sehr bescheiden blieb
(maximal circa 100 Personen). Mit der Emanzipation der Juden in der Schweiz
1866/1874 kam es zu einem rasanten Anstieg der jüdischen Bevölkerung, so dass

1910 über 5500 und im Jahre 2000 fast 7000 Juden und Jüdinnen im Kanton Zürich
lebten.

Diese unterschiedlichen Voraussetzungen machen sich in dieser Überblicksdar-
stellung deutlich bemerkbar. Während der Leser für den Zeitraum bis zur Mitte des
19. Jahrhunderts den Eindruck erhält, sowohl umfassend als auch differenziert über
die Geschichte der Juden und ihr Verhältnis zu den Nichtjuden informiert zu werden,
erscheint dies für die Phase nach 1870 nicht immer gegeben. Der vorliegende Band
bemüht sich, die jüdischen Gemeinden und Organisationen sowie herausragende
Persönlichkeiten der letzten 150 Jahre vollständig zu erfassen. Auf vergleichsweise
wenigen Seiten die Geschichte einer extrem vielfältigen und komplexen Gemeinschaft

wie der jüdischen Minderheit in einem Umfeld darzustellen, das von
wechselnden Konstellationen der Integration, Selbstbehauptung und Ausgrenzung geprägt
wird, musste sich für jeden Autor als sehr schwierig erweisen. Es stellt sich deshalb
die grundsätzliche Frage, inwiefern nicht ein Sammelband mit einzelnen Beiträgen,
in denen der jeweilige Autor auf rund 20-30 Seiten eine klar eingegrenzte Thematik
behandelt hätte, dem Untersuchungsgegenstand nicht angemessener gewesen wäre.
In einer Folge von präzisen „Miniaturen" wäre vielleicht ein genaueres Bild gerade
der modernen jüdischen Existenz in Zürich entstanden, die auch unverzichtbare und
erhellende Vergleiche mit anderen Minderheiten inner- und ausserhalb des Kantons
Zürich ermöglicht hätte.

Mit der vorliegenden Darstellung ist dennoch eine wichtige Pioniertat in der

schweizerisch-jüdischen Historiographie vollbracht. Es ist sehr zu wünschen, dass

weitere Monographien zur Lokal- und Regionalgeschichte der Juden in der Schweiz
folgen werden.

Zürich Daniel Gerson

163



HUNDERT, GersHON D., Jews in Poland-Lithuania in the Eighteenth Century.

A Genealogy of Modernity, Berkeley, Los Angeles: University of
California Press 2004, XX + 286 S„ 8°; ISBN 0-520-23844-3.

Dass die Juden in Polen-Litauen nicht nur die zu ihrer Zeit „größte jüdische
Gemeinschaft der Welt" waren (S. 21-31), sondern dank polnisch-litauischer Gesetzgebung

zudem über eine in der gesamten jüdischen Geschichte beispiellose
Autonomie auf lokaler, regionaler und Landesebene verfügte, ist zwar immer wieder
einmal festgestellt worden, dennoch fehlte es bis jetzt an einer Darstellung der
geschichtlichen, kultur- und geistesgeschichtlichen Entwicklung dieser Gemeinschaft,

die ihr nicht allein die geschuldete Aufmerksamkeit schenkt, sondern diese
ihre Entwicklung, ihren eigenständigen Weg in die Moderne, im geschichtlichen
Gesamtzusammenhang gebührend würdigt. Das hat Vf. mit seinem hier anzuzeigenden

Buch in beeindruckender Weise nachgeholt. Dabei war es zugleich sein Anliegen,

bisherige Geschichtskonzeptionen zu revidieren, die aus ideologischen Gründen
zumeist den Weg der Juden in die Moderne stets nur unter dem Vorzeichen ihrer
Integration in die nichtjüdische Gesellschaft („westernization") betrachtet haben.
Dem setzt Vf. eine Sicht entgegen, die Modernisierung, Weg in die Moderne, als
nicht gleichbedeutend mit Integration in die nichtjüdische Gesellschaft auffasst,
sondern Modernisierung an der inneren Entwicklung der jüdischen Gemeinschaft misst,
an ihrer schöpferischen Weiterentwicklung des Eigenen, der eigenen Werte etc., und
so zu ihrem Recht verhilft (S. 1-20). - Gestützt auf breit herangezogenes Quellenmaterial

und dessen sorgfältige Auswertung sowie profunde Kenntnis der
Sekundärliteratur (notabene : nicht nur der hebräischen, jiddischen und englischen, sondern
auch der polnischen), zeichnet Vf. ein in jeder Hinsicht überzeugendes Gesamtgemälde

der polnisch-litauischen Judenschaft auf ihrem Weg in die Moderne. Um die
Gegebenheiten ihrer Zeit verstehen und in historischer Perspektive nachzeichnen zu
können, untersucht er eingehend, immer wieder weit in die Geschichte zurückgreifend,

die sozialen, wirtschaftlichen (S. 32-56) und politisch-rechtlichen Verhältnisse
der Juden und die Verfassung ihrer Gemeinschaft (S. 79-118), wie sie sich im

Kontext der allgemeinen staatlichen Gesetzgebung herausgebildet und entwickelt
haben, bevor er sich religions-, geistes- und kulturgeschichtlichen Entwicklungen
zuwendet, und hier insbesondere der Kabbala und den aus ihr erwachsenen
verschiedenen Strömungen des Chassidismus, und deren Auswirkungen nicht zuletzt
auf die Gestaltung des Alltagslebens der Juden beleuchtet (S. 119-210). Erfreulich
breiten Raum widmet Vf. den sehr komplexen christlich-jüdischen Beziehungen
bzw. dem Gegenüber von (katholischer) Kirche und jüdischer Gemeinschaft (S.

57-78), die sowohl aus jüdischer als auch aus kirchlicher Perspektive beleuchtet
werden. Gegenstand einer eigenen Untersuchung sind schliesslich auch die
Beziehungen zwischen Juden und Sejm, dem polnischen Parlament, und seinen Versuchen

„bürgerlicher Verbesserung der Juden" und deren Antwort darauf am Vorabend der

Teilungen Polens und damit des Endes jüdischer Autonomie (S. 211-231). - Mit
seiner Gesamtdarstellung der geschichtlichen, kultur- und geistesgeschichtlichen
Entwicklung der Juden in Polen-Litauen im 18. Jahrhundert als Beweis ihrer
Modernisierung hat Vf. den polnisch-litauischen Juden ebenso wie dem polnisch-litauischen

Commonwealth das längst verdiente historiographische Denkmal gesetzt.
Dass er dies zudem ohne den so häufig anzutreffenden ideologisch verstellten Blick

164



getan hat, wie er mit Recht für sich in Anspruch nehmen darf (S. 233-240), lässt
sein Buch zweifellos für die nächsten Jahre das Standardwerk zum Thema bleiben.

Tübingen Stefan Schreiner

Arnold, Rafael, Spracharkaden. Die Sprache der sephardischen Juden
in Italien im 16. und 17. Jahrhundert, Heidelberg: Universitätsverlag
Winter 2006 Schriften der Hochschule für jüdische Studien Heidelberg
7), II + 388 S„ broschiert, 45,-; ISBN 3-8253-5004-5.

Bei diesem Buch handelt es sich um eine bereits im Jahre 2002 abgeschlossene
Heidelberger Dissertation. Bei dem Umfang der Arbeit ist eine eingehende
Besprechung an dieser Stelle leider nicht möglich. Denn die einführenden
kulturgeschichtlichen Materialien sowie vor allem das umfangreiche Textkorpus sind beide
zusammen wahrhaft immens.

In der kulturgeschichtlichen Einleitung - sie stellt eine instruktive und fesselnde
Lektüre dar - werden so grundlegende Dinge wie die Sprache der Sepharden, Mar-
ranentum (nebst verschiedenen Etymologien des Terminus ,Marrano'f Zahl der
italienischen Sepharden, deren Niederlassungsorte in Italien, das Ghetto in Venedig
wie auch die Etymologie dieses Terminus übersichtlich abgehandelt. Urteile über die

Sprache der Sepharden aus nicht-jüdischer Sicht und ihre Sprachkenntnisse aus
jüdischer Sicht werden dargestellt; übersichtlich wird über das Judenspanische in
hebräischer Schrift referiert. Der hebräische Buchdruck in Italien von allem Anfang an
unter Berücksichtigung der verschiedenen Druckorte, Buchhandel und
Buchschmuggel, privater Buchbesitz bis hin zum Talmud-Verbot und Bücherverbrennungen

- das alles wird packend, fundiert und mit grossem Fleiss abgehandelt. Am
Schluss dieses einleitenden Teils untersucht Rafael Arnold die Natur des „Ladino-
Verfahrens"; dieser Teil hat mir am besten gefallen: Hier weist Vf. auf Aspekte hin,
die zuvor noch gar nicht beachtet worden sind, indem er nämlich herausarbeitet, dass

Sakraltexte von ihrem Wesen her geradezu eine wortwörtliche Übersetzung verlangen,

und dabei auf Goethe verweist, der diese Art der Übertragung „an die höchste
Stelle" setzt. Ein weiterer für die wörtliche Übersetzung plädierender Kronzeuge ist
Walter Benjamin, dessen Bild der „Arkade" R. Arnold zum Haupttitel seiner Arbeit
gemacht hat: Die wörtliche Übersetzung schafft „Diaphanie": Die Arkade, „die dem
Davorstehenden einen Durchblick gewährt und nicht verwehrt", steht für den

transparenten, diaphanen Charakter einer solchen wörtlichen Übersetzung und schafft
einen leichteren Zugang zum Original; dieser erleichterte Zugang wiederum mag
dazu dienen, dass „die (dem Judentum und der hebräischen Sprache) entfremdeten
marranischen Leser Zugang zur Religion ihrer Väter finden konnten" (S. 113).
Arnold spricht in diesem Zusammenhang von „Orten kultureller Permeabilität, von
Diosmose". Sehr zu Recht polemisiert er gegen den Begriff „judéo-espagnol calque"
von Ha'im Vidal Sephiha, da „calquer durchpausen" „eine gewisse Starre und
Vorhersehbarkeit des Ergebnisses konnotiert", wohingegen „sich Ladino-Überset-

zungen - oft sogar erheblich - voneinander unterscheiden", wodurch also „der kreative

Anteil des Übersetzers, der mit der ihm zur Verfügung stehenden Zielsprache
versuchen mußte, das Original nachzuformen", berücksichtigt wird (S. 119), wobei

165



Arnold freilich unterschlägt, dass Sephiha von einer schleichenden „Djudezmisati-
on" bei jüngeren Überarbeitungen von Ladino-Texten spricht. Sehr schön nennt Vf.
das sogenannte Ladino eine „Verwendungsmodalität" (und natürlich keine eigene
Sprache). Was R. Arnold über das Ladino sagt, zeugt, meine ich, von einer tiefen,
ganz und gar zutreffenden Einsicht in diesen komplizierten Sachverhalt.

Im zweiten Teil der Arbeit werden dann die verschiedenen Sprachzeugnisse
vorgestellt und kommentiert. Es sind dies überwiegend religiöse Gebrauchstexte

(Haggada, Hohelied-Kommentar, das Bibelglossar Hesheq Shelomo, das Gebetbuch
Orden de oraciones). Interessanterweise untersucht Vf. zusätzlich profane Dichtung
(eine Übersetzung des Orlando Furioso ins Judenspanische" z.B.), Briefe, Respon-
sen und last but not least Testamente sephardischer Juden sowie Sepulkralinschriften
(die Vertreter der beiden letzten Textsorten sind in einem Anhang [Materialsammlung

I und II] auf S. 290-343 vollständig abgedruckt).
Man sieht: Der Bogen ist weit gespannt. Wir haben es hier mit einem Panorama

zu tun, das, wie man heute gerne sagt, die „Lebenswelten" der aus Spanien und
Portugal vertriebenen Juden in Italien vornehmlich anhand ihrer sprachlichen Zeugnisse

darzustellen sucht. Den grössten Raum nimmt freilich die Darstellung von
Ladino-Texten ein, deren „Sprache" ja keine Sprache stricto sensu, sondern nur eine

„Verwendungsmodalität" ist (S. 131-191), so dass man den Untertitel des Buches
Die Sprache der sephardischen Juden in Italien für leicht unangebracht halten

mag. Ich denke allerdings, dass es dem Autor, wie er es selber in seiner
Zusammenfassung ausdrückt, in der Tat gelungen ist, zwei Dinge zu zeigen, und zwar
„welche Rolle Italien für die vertriebenen Sepharden spielte. Umgekehrt ist auch die
besondere Bedeutung der sephardischen Juden für Italien deutlich geworden" (S.
285).

Bei so viel Lob darf auch der Tadel nicht fehlen. Ganz allgemein kann man
wahrscheinlich sagen: Weniger wäre (möglicherweise) mehr gewesen. Der Autor
führt uns in ein véritables Schatzhaus, oft genug verliert sich der Leser in der Fülle
der einer Enzyklopädie wohl anstehenden Einzelheiten, und es droht ihm der Faden

zu entgleiten. Zum anderen gibt es eine ganze Menge von Druckfehlern, was freilich
heutzutage, wo die Autoren ihre Diskette tel quel beim Verlag abliefern, kein
Wunder ist. Das dritte Gravamen betrifft mancherlei Defizite in rebus judaicis. Ich
gebe nur einige Beispiele: Auf den kommentierten Text aus dem Gebetbuch auf S.

170 folgt nicht, wie behauptet, der Priestersegen (O'irO 17333), sondern der Segen
über die Tora (331173 17333); hier ist nämlich eindeutig die Rede von der Tora-

Lesung. Die Haftara danach liest nicht der „*Mastir" (TÜOÖ*), sondern der

„Maftir" (TUDD) (S. 171). 1713333 173IW1 ist unter Juden die geläufige Bezeichnung
für den Dekalog und kein Indiz für „eine weitreichende, den bloßen Bibeltext
überschreitende Bildung des anonymen Verfassers" (S. 198-199). Das Gedicht auf S.

195 („Y aun que nestra [!] boca llena de cätico como la mar, y nuestra lengua de

musica como ruydo de sus ödas, [. .]") stammt wohl nicht von Ibn Gabirol. Es

handelt sich hier um den in jedem Siddur abgedruckten Gebetshymnus T1 "73 I7Ö1M,

der nach Ismar Elbogen schon im Talmud erwähnt wird; auch soll der bereits in der
Mischna, Pes. X, 7 erwähnte 31ü>3 17333 mit unserem Hymnus identisch sein.

„Pizmon" (S. 194) ist nicht der Titel eines Gedichtes, sondern schlicht und einfach
ein poetisches Genus (ursprünglich ein gereimtes Gedicht). Unzutreffend ist die

Deutung des italienischen „Orachini" (S. 107, Anm. 332) als „Ora hayyim" ,Licht
des Lebens'. Gemeint ist des „Jacob ben Ashers" Werk 'Orah Hayyim

166



„Lebenspfad" (D'TI mX), eine der 4 Abteilungen seiner Turim, die unter diesem
Namen auch Teil des Shulhan 'Aruk des Josef Caro geworden ist. Nicht eigentlich
„hervorzuheben ist noch die Semantik von poko, das ,klein' bedeuten kann" in
„santuaryo poko" (S. 153), denn hier ist schlicht und einfach das hebräische miqdash
me'at (ÜSJD tlHpO) der Bibel (Ez 11,16) nachgebildet. „Kleines Heiligtum" ist eine
der Bezeichnungen für „Synagoge in der Zerstreuung". Es wäre also wünschenswert

gewesen, wenn auch ein Judaist einen Blick auf den Text vor der Drucklegung
geworfen hätte.

Doch vermag dieser Mangel mein überaus positives Urteil über diese
Schatzkammer, über dieses so ungewöhnlich anregende und beachtliche Buch nicht im
mindesten zu schmälern. Möge es viele verständige Leser finden, und möge das

darin angesammelte reichhaltige Material zu weiteren Forschungen anregen.

Tübingen Heinrich Kohring

BUDNICKIJ, OLEG, Rossijskie evrei mezdu krasnymi i belymi [Die Juden
Russlands zwischen Roten und Weissen], Moskva: Rosspen 2005, 548 S.;

ISBN 5-8243-0666-4.

Die Monographie ist ein grundlegender Beitrag zur Diskussion über die Juden in
Russland und die Russische Revolution. Im Unterschied zu Richard Pipes und
Orlando Figes löste Oleg Budnickij die Aspekte Juden und „jüdische Frage" aus der

Betrachtung der gesamten Revolutionsgeschichte heraus und räumte beidem zur
Interpretation des Geschehens eine besondere Bedeutung ein. Der führende
Wissenschaftler am Institut für Russische Geschichte der Akademie der Wissenschaften
und Leiter des Internationalen Forschungszentrums für das Russländische und das

Osteuropäische Judentum in Moskau betrachtet die Juden insgesamt als unbedingte
Befürworter des Umsturzes und als Subjekte wie als Objekte der revolutionären
Bewegung in der kurzen Zeitspanne und entscheidenden Umbruchssituation Russlands

zwischen 1917-1920. Ihn interessiert vor allem der Anteil, die Position und
das Ansehen der Juden in der Revolution sowohl auf der Seite der Bolschewiki als

auch bei den Weissgardisten. Zum Verhältnis zwischen Juden und Bolschewiki
liefert Budnickijs Beitrag nicht viel mehr als vor ihm Gabriele Freitag (Zuwanderung
von Juden in die sowjetische Metropole Moskau 1917-1934) oder Yuri Slezkine
{The Jewish Century, Princeton 2004). Den Schwerpunkt bildet die Auseinandersetzung

mit den Juden und den Weissen. Budnickijs Forschungen zur Weissen

Bewegung gehen auf jahrelange Quellenstudien in Rostov am Don, Moskau, New
York, Stanford, London, Leeds zurück. Die Weissen waren eine militärische
Bewegung und die Beziehungen zu den Juden von der Vorstellung in der zarischen
Armee geprägt, sie seien unpatriotisch und illoyal. Budnickij betrachtet das
Geschehen aus der Perspektive der Provinz. Die Weissen hatten jüdische Mitstreiter
und Mäzene und zunächst keine eindeutige Position in der „jüdischen Frage".
Allerdings wurden die Juden von den weissen Nationalisten mit den gegnerischen
Bolschewiki identifiziert. Der Antisemitismus der Weissen entlud sich in den Pogromen

1918 bis 1920, die Budnickij als die eigentliche Tragödie der Juden in Osteuropa

begreift und mit dem Holocaust vergleicht. Damals kamen in der Ukraine

167



zwischen 60 000 und 200 000 Juden um. Für Budnickij sind die Pogrome die
Kardinalfrage in der Auseinandersetzung mit den Juden und der Russischen Revolution.
Zuletzt geht er auf die zunehmend nationalistische Haltung der Konstitutionellen
Demokraten ein und schildert die in Bedrängnis geratende Diplomatie der Weissen
in Paris, Washington, London, denn sie war auf Unterstützung durch die westlichen
Demokratien angewiesen. Ein besonderes Hindernis für die Weisse Diplomatie in
der „jüdischen Frage" war die russisch-orthodoxe Kirche, die sich gegen eine
jüdische Heimstatt in Palästina aussprach.

Hannover Verena Dohm

ROTH, Andreas, Cliasaren. Das vergessene Großreich der Juden, Neu-
Isenburg: Melzer Verlag 2006, 224 S., gebunden, 19,95; ISBN 3-
937389-71-4.

Wer sich ein Bild des Chasarenreiches machen möchte, das sich vom 6. - 11.

Jahrhundert nördlich zwischen Kaspischem und Schwarzem Meer von Kiew bis zum
Aralsee erstreckte und seine Blütezeit im 10. Jahrhundert erlebte, bekommt durch
das anzuzeigende Buch eine kompakte Einführung, die im Wesentlichen Bekanntes
sammelt und leicht lesbar darbietet. In neun Kapiteln werden Aufstieg und Niedergang

des in mancher Hinsicht im Schatten der Geschichte gebliebenen „Vielvölkerstaates"

geschildert, der als „Insel der Glaubenstoleranz" gepriesen wird. In
thematischen Episoden werden alte Reiseberichte referiert und neuere Forschungen
rezipiert, hier und da verdichtet sich die meist schlichte Narration zu einer bunten
Momentaufnahme jener mittelalterlichen Kultur Zentralasiens zwischen Islam und
Byzanz, die als einen ihrer interessanten Aspekte die Hinwendung zum Judentum als

„Staatsreligion" im 8. /9. Jahrhundert aufweist. So bildet auch die Klammer für die
Darstellung der (heute vorwiegend für echt gehaltene) Briefwechsel des jüdischen
Gelehrten und Diplomaten am andalusischen Kalifenhof, Chasdai ibn Schafrut
(Schaprut) mit dem Chasarenkönig Joseph um 950. Die internationalen Kontakte,
die Frage der Verbindung mit den Karäern, die umstrittene Wirkungsgeschichte der
Chasaren bis ins Zwielicht antisemitischer Propaganda noch heute, all das und mehr
macht das Thema zum lohnenden Gegenstand.

Das Büchlein verfolgt keine wissenschaftlichen Zwecke, dazu erfährt man zu
wenig über Intention, Methode und Quellen, auch die Literaturangaben (Register
sind keine beigegeben) sind leider mehr als dürftig. Dennoch zeigen schon sie, dass

die Chasaren keineswegs vergessen sind, wie der Untertitel suggeriert. Noch
deutlicher wäre es geworden, wenn etwa eine Ausgabe wie H. Hirschfelds Al-Chazarî
von Jehuda Hallewi (Breslau 1885, Nachdrucke) in die Nachweise aufgenommen
worden wäre, zumal Kap. 1 bis in den Wortlaut hinein mit Passagen der Einleitung
dort übereinstimmt. Schliesslich sei auf eine Website hingewiesen (http://www.
khazaria.com), die der Amerikaner K. A. Brook, der selbst mit The Jews ofKhazaria
(Littlefield 22006) ein aktuelles Buch zum Thema vorgelegt hat, seit 12 Jahren

betreibt und die Material und Hinweise zur aktuellen Kenntnis der Chasaren bietet.

Tübingen Friedmann Eißler

168



Fox, CYRIL/SAUL ISSROFF, Destroyed European Jewish Communities -
Jewish Memorial (Yizkor) Books in the United Kingdom, London, Tel

Aviv 2006, 188 S„ 4°.

Die Tradition der MEMOR-BIKHER, der nach den Massakern an den Juden im Rheinland

1096 aufgekommenen Bücher des Gedenkens an zerstörte jüdische Gemeinden
aufnehmend, entstanden nach dem Holocaust neue, jetzt YlZKOR-ßüc/ier genannte
Gedenkbücher, deren Anliegen es ist, auf je ihre Weise die Erinnerung an die
zerstörten jüdischen Gemeinden, in erster Linie Europas, und ihre ermordeten Mitglieder

wachzuhalten. Die Zahl dieser zunächst wesentlich hebräisch oder jiddisch
geschriebenen, zum Teil ins Englische, aber auch andere Sprachen übersetzten Bücher
ist mittlerweile auf weit über 1500 angewachsen. Für die Holocaust-Forschung sind
sie von grösstem Wert.

Wie im Titel des hier anzuzeigenden Buches angedeutet ist, handelt es sich hier
um eine Bibliographie der YIZKOR- und anderen Gedenkbücher, die in Bibliotheken
des Vereinigten Königreichs (U.K.) zu finden sind. Nach einer allgemeinen Einleitung

(S. 7-13) folgen im I. Teil die bibliographischen Angaben der „Jewish (d.h.
von Juden geschriebenen) Memorial (YIZKOR) Books" im engeren Sinne (S. 15-
131) und im II. Teil der im weiteren Sinne als „Memorbücher, Gedenkbücher and
Miscellaneous" zu bezeichnenden Werke. Zum überwiegenden Teil sind damit
Bücher über einstige jüdische Gemeinden gemeint, wie sie „especially in Germany" -
hinzuzufügen wäre: ebenso auch in Polen, Tschechien, der Slowakei, Ungarn und
anderen mittel- und osteuropäischen Ländern -, und dies auch nicht erst „in the past
two decades" (S. 11), in grosser Zahl geschrieben und gedruckt worden sind, offenbar

aber zu einem ganz kleinen Teil nur ihren Weg in britische Bibliotheken gefunden

haben. Jedenfalls finden nur sehr wenige in der Bibliographie Erwähnung.
Zudem ist die Zuordnung der Bücher zu den beiden Teilen nicht in jedem Falle
einleuchtend und nachvollziehbar. Geordnet sind die bibliographischen Angaben in
beiden Teilen alphabetisch nach den Städten, von denen die Bücher handeln bzw.
denen sie gewidmet sind. Zusätzliche Suchfunktionen, einschliesslich Hinweise auf
Internet- und Bibliotheksadressen, finden sich in den verschiedenen Appendices (S.

167-188).
Wenn auch die eine oder andere bibliographische Angabe unterdessen der

Aktualisierung bedarf, ist den beiden Herausgebern dennoch dafür zu danken, dass sie

mit ihrem bibliographischen Handbuch der weiteren Holocaust-Forschung ein ebenso

begrüssenswertes wie wertvolles Hilfsmittel an die Hand gegeben haben.

Die Redaktion

169


	Rezensionen

