Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 63 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

BEN-AHRON, ZADOQ, Talmud-Lexikon. Alles, was Sie schon immer tiber
den Talmud wissen wollten, Neu-Isenburg: Melzer Verlag 2006, 976 S.,
gebunden, € 49,95; ISBN 3-937389-72-5.

Das im Internet unter den Rubriken ,,Esoterik, Religion, Erotik* beworbene Buch,
verfasst von einem Autor, zu dem jede Angabe fehlt (moglicherweise handelt es sich
um den im Forum haGalil als ,,alias Mario Martin“ bezeichneten Schreiber), ist ein
populédres Nachschlagewerk zum religiosen Judentum mit Eintrigen wie ,,Dogmen*
(,,hat weder das biblische, noch das nachbiblische Judentum®), ,,Predigt* (,,kennt das
mosaische Kultusgesetz noch nicht”) und Sohar (,.fiir sein Alter sprechen seine
Defektheit*). Schlagt man in Artikeln nach, bei denen man einen Zusammenhang
mit dem Talmud vermutet (etwa ,,Mehrheit, Majoritit“, d.h. ,,die Stimmenmehrheit
in Richterkollegien* oder ,,Prasumtion®, ,,mutmassliche Annahme*), so fehlen nicht
nur talmudische, sondern auch die elementaren biblischen Belegstellen, zu schwei-
gen von Angaben zu sonstiger Primér- und Sekundirliteratur. Die biographischen
Angaben zu den rabbinischen Gelehrten entsprechen einem vorkritischen Ansatz.
Dass ein solcher Titel nicht in wissenschaftlichen Bibliotheken — auch nicht im
Regal fir Lexika — zu stehen hat, sollte eine Selbstverstindlichkeit sein.

Tiibingen Matthias Morgenstern

HENGEL, MARTIN et al. (ed.), Talmud Yerushalmi. Band V1/1: Nidda. Die
Menstruierende, tibersetzt von Matthias Morgenstern, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2006, XXXIII + 210 S., gebunden, € 89,--; ISBN 3-16-
148906-3.

In der christlichen, aber auch zum Teil in der jiidischen Chronistik werden immer
wieder Geschichten von Frauen, die Tiere (Kroten und dhnliches) zur Welt gebracht
haben, erwihnt. Auch der Talmud Yerushalmi héilt im Unterschied zur Tosefta (tBekh
1,9) die Geburt eines Tieres von einer menschlichen Mutter und den umgekehrten
Fall fiir moglich, wie man jetzt in einer mustergiiltigen Ubersetzung des einschla-
gigen Traktats Nidda nachlesen kann (yNid 3,2/1). Diese und #hnliche Stellen ma-
chen es dem Ubersetzer, aber auch dem Leser nicht leicht, sich vom heutigen Kennt-
nisstand der Embryologie und der physiologischen Vorginge im Korper der Frau zu
16sen und unvoreingenommen rituelle Vorschriften und deren Probleme zu betrach-

144



ten, die auch heute im orthodoxen Judentum ihre Bedeutung noch nicht verloren
haben. So sei jedem, der keine vertieften judaistischen Kenntnisse hat, als Einstieg
in die schwierige Quellenlektiire zunéchst das luzide Nachwort des Tiibinger Judai-
sten empfohlen. Dort finden sich die Erlduterungen, die fiir das Verstidndnis der oft
kryptischen Stellen, bei denen die Ubertragung ins Deutsche gleichzeitig eine Inter-
pretation darstellt, unentbehrlich sind. Morgenstern erklidrt zunéchst, was rituelle
Reinheit im Judentum bedeutet, und zieht dazu auch ethnologische Studien heran. Es
folgt ein vergleichender Blick auf die religiose Umwelt des Judentums, der sogar
liber die Spétantike hinausreicht, aber mit dem Mittelalter bereits endet. Gerade die
Frithe Neuzeit bietet noch interessantes Vergleichsmaterial, wie ein Aufsatz von P.
Crawford aus dem Jahre 1981 iiber Menstruationserfahrung von Frauen im 17. Jahr-
hundert zeigt, der eine Vielzahl von aufschlussreichen Selbst- und Fremdzeugnissen
enthdlt. Ohne Riickgriff auf die aristotelische Naturphilosophie und Entwicklungs-
lehre menschlichen Lebens sind die rabbinischen Vorstellungen hinsichtlich der
Funktion des Blutes und der Zeugungslehre nicht verstindlich, wie Morgenstern zu
Recht betont. Es gehort zu den vielen Verdiensten des Ubersetzers, auch diese ide-
engeschichtlichen Zusammenhédnge in den Anmerkungen und im Nachwort klar her-
ausgearbeitet zu haben. Allerdings hitte man sich als Medizinhistoriker hier noch
einen vergleichenden Blick auf die ,,Gynikologie* des Soranos von Ephesos ge-
wiinscht — eines der einflussreichsten frauenheilkundlichen Werke der Antike, in
dem unter anderem auch die Menstruation abgehandelt wird.

Man kann nur hoffen, dass dieses wichtige Traktat, das jetzt in einer hervorra-
genden Ubersetzung vorliegt, nicht nur von Judaisten, sondern auch von Medizin-
und Wissenschaftshistorikern fiir vergleichende Studien genutzt wird.

Stuttgart Robert Jiitte

REEVES, JOHN C., Trajectories in Near Eastern Apocalyptic. A Postrab-

binic Jewish Apocalypse Reader, Atlanta: Society of Biblical Literature
[broschiert]/Leiden, Boston: Brill [gebunden] 2005 (= Resources for Bib-
lical Study 45), 262 S., 8°, 29,95 US-$/99,-- €; ISBN 1-58983-102-0.

Die wissenschaftliche Beschiftigung mit den unter dem Begriff der Apokalyptik
zusammengefassten Schriften revelatorischen und eschatologischen Inhalts hat iib-
licherweise die .klassische‘ Epoche dieser Literatur, zwischen etwa dem 2. vor-
christlichen und dem 2. nachchristlichen Jahrhundert, im Blick. Dass aber das apo-
kalyptische Denken in den folgenden Jahrhunderten durchaus lebendig blieb und
etwa im 7. Jahrhundert geradezu eine Renaissance erlebte, wird dabei allzuoft iiber-
sehen. Ein Symptom dafiir ist, dass selbst ein so einflussreicher Text wie der Sefer
Zerubbavel, der die Quelle zentraler Motive mittelalterlicher Messiaserwartung bil-
det, bis heute in keiner befriedigenden kritischen Edition vorliegt. Der Autor hat sich
zum Ziel gesetzt, dieses Missverhiltnis zu korrigieren und den Fortgang seines
Forschungsprojekts seit lingerem unter dem Titel ,Irajectories in Near Eastern

145



Apocalyptic im Internet dokumentiert http://www.religiousstudies.uncc.edu/
jereeves/trajectories.htm). Die hier zu besprechende Arbeit ist die erste einer ge-
planten Reihe von ,,annotated English language antholog[ies] of the influential apoc-
alyptic compositions produced in the Near East by Jews, Christians, certain dualist
groups, and Muslims over roughly the second half of the first millennium of the
Common Era* (S. vii). Nach einer kurzen Einleitung, die Fragen einer allgemeinen
Charakteristik ,,apokalyptischer Mentalitit* und Literatur, der Bedeutung des Islam
fir die frithmittelalterliche apokalyptische Literatur, Parallelen jiidischer, christli-
cher und muslimischer Apokalypsen und anderes behandelt, werden in 9 Kapiteln 13
apokalyptische Texte in Ubersetzung und mit umfangreichem Anmerkungsapparat
gegeben. Die knappen Einleitungen zu den einzelnen Texten charakterisieren diese
kurz, ordnen sie in ihren jeweiligen literarischen und chronologischen Kontext ein
und enthalten die ndtigen bibliographischen Daten zu Editionen und Ubersetzungen.
In einem zweiten Hauptteil werden Einzelfragen in thematischen Exkursen bespro-
chen, darunter die Bedeutung der Gestalt Metatrons oder die des Motivs des Stabes
Moses in einer Reihe der Texte.

Die im Vorwort eingestandenen Liicken wie die Ubergehung zweier hochmit-
telalterlicher Daniel-Texte, zeitgendssischer und literarisch verwandter kardischer
Texte und der teils engen Beziechungen zwischen den apokalyptischen Texten und der
Hechalot-Literatur — hinzuzufiigen wire die recht spérliche Behandlung von Paral-
lelen zu verwandten, nichtjiidischen Texten — zeigen, wieviel Forschungsarbeit auf
dem Gebiet noch zu leisten ist und lassen, neben den angekiindigten weiteren Biin-
den der Reihe, auf kiinftige Einzelstudien des Autors hoffen. Das Buch bietet erst-
mals eine solide Grundlage fiir das Studium spiterer apokalyptischer Traditionen
und leistet damit einen bedeutenden und iiberaus begriissenswerten Beitrag zur jii-
dischen und allgemeinen Literatur-, Geistes- und Kulturgeschichte. Dank des
Weitblicks der SBL, die eine erschwingliche Paperback-Ausgabe aufgelegt hat, wird
es die Verbreitung finden, die seinem wissenschaftlichen Wert und der Bedeutung
des Themas gerecht wird.

Leipzig Lutz Greisiger

KELLER, ZSOLT, Der Blutruf (Mt 27,25). Eine schweizerische Wirkungs-
geschichte 1900 —1950, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2006, 200
S., broschiert, € 24,90; ISBN 3-525-55328-5.

Wihrend Pontius Pilatus seine Hidnde in Unschuld wischt, ist sich gemiss dem
Bericht des Matthdus ,,das ganze Volk* — gemeint sind die Juden — seiner Schuld
bewusst. Es ruft: ,,Sein Blut komme iiber uns und iiber unsere Kinder!* (Mt 27,25).
Dieser ,,Blutruf* ist fiir die christliche Exegese zu einer ,.crux interpretum® (W.
BIENERT, Von der ,,Kollektivschuld“ am Tode Jesu, in: W. BIENERT [ed.], Das
Christentum und die Juden, Koln 1966, S. 27) geworden, denn er wurde seit dem
Mittelalter herangezogen, nicht nur, um antijiidische Einstellungen und Theologeme
zu rechtfertigen, sondern auch, um antijiidische Gewalt erst anzufachen. Eine Theo-

146



logie nach der Shoa muss sich nun ihrer Verantwortung stellen und sich der
»inhdrenten Gefdhrlichkeit heiliger polemischer Texte* (S. 12), wie es im Vorwort
des anzuzeigenden Buches Max Kiichler, Professor fiir Exegese und Theologie des
Neuen Testaments an der Universitdt Freiburg/Schweiz fasst, bewusst werden. Die
Deutungsgeschichte jenes unheilvollen Verses hat fiir die Autoren der Spitantike
Rainer Kampling nachgezeichnet (R. KAMPLING, Das Blut Christi und die Juden. Mt
27,25 bei den lateinischsprachigen christlichen Autoren bis zu Leo dem Grofien,
Miinster 1983 [= Neutestamentliche Abhandlungen. Neue Folge 16]), fiir die Mo-
derne fehlte bis jetzt eine solche genaue Auseinandersetzung. Zsolt Keller legt nun
in einer schmalen Untersuchung das ,,Resultat einer Spurensuche* des Verses ,,in
den katholischen Denk- und Lebenswelten der Schweiz in der ersten Hélfte des 20.
Jahrhunderts“ vor (S. 13). Mit dieser Mikro-Wirkungsgeschichte von Matthius
27,25 ist der grosse Anspruch verbunden, ,,die theologische und historische Debatte,
die in den letzten Jahren nicht nur in der Schweiz um den Antijudaismus und den
Antisemitismus entbrannt war, ein Stiick weit zusammenzufiithren® und damit zu
einer ,rationalen Diskussion und lernprozessorientierten Wissensvermittlung® zu
kommen (S. 14).

Das #usserst lesenswerte — und lesbare! — Buch ist in drei Teile gegliedert. In der
,,Grundlegung® wird der zeit- und theologiegeschichtliche Kontext sowie die me-
thodisch wichtige hermeneutische Einsicht erldutert, dass der biblische Text priméar
als Text gelesen werden muss. Damit ist gemeint, dass es beim Verstehen von bi-
blischen Texten, das nicht beim Erkldren stehen bleiben will, immer auch um die
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte gehen muss (S. 41). Der zweite und zentrale
Teil wendet sich den verschiedenen Quellen zu, etwa einer katholischen Predigt-
sammlung aus der Seminarbibliothek des pastoraltheologischen Seminars der Uni-
versitdt Freiburg/Schweiz oder erbaulichen Bibelillustrationen. Es zeigt sich sehr
pointiert, dass Mt 27,25 tatsichlich die ,,theologische Verbindungslinie — den roten
Faden* (S. 126) fiir einen diffusen Antisemitismus bildet, der antikes und modernes
Judentum gleichsetzt. In einem dritten Teil wendet sich Keller den méglichen Aus-
legungen des ,,Blutrufs® nach 1945 zu. Hier pladiert er fiir eine sogenannte text-
genetisch-kritische oder sozialgeschichtliche Argumentation, welche mit Bezug auf
die historische ,,Situation, in der und in die der Autor schreibt®, zeigen wiirde, dass
»die in der Wirkungsgeschichte des Verses instrumentalisierten judenfeindlichen
Argumente mit ihrer Aussage an der Intention des Evangelisten vorbeigehen® (S.
168).

Der Rezensent hat zwei kritische Anmerkungen: Um seinen inhaltlichen An-
spruch einzuldsen, miisste der Autor den Untersuchungsgegenstand ausweiten und
mindestens ein Kapitel zur Wirkungsgeschichte des Romerbriefes, der mir fiir den
christlichen Antijudaismus ebenso zentral scheint, einfiigen. Methodisch greifen die
Hinweise auf Gadamers Hermeneutik-Begriff zu kurz. Denn die neuere Literatur-
wissenschaft hat gezeigt, dass es nicht nur um das ,,Sinnpotential® eines Textes
gehen kann, sondern um das, was sich in ihm dem Sinn widersetzt. Der ,,Blutruf*
wiire als Fuge zu lesen; als eine Verfiigung von Deutung und Text.

Trotz dieser Einwinde ist Kellers interdisziplinédre Studie nicht nur ein wertvoller
Beitrag zu einer kritischen Aufarbeitung der schweizerischen Mentalitdtsgeschichte,
sie konnte auch als Beispiel dienen fiir weitere Diskursanalysen vergleichbarer hi-
storisch-theologischer Problemfelder.

Heidelberg Caspar Battegay

147



REICHMAN, RONEN, Abduktives Denken und talmudische Argumentation.
Eine rechtstheoretische Anndherung an eine zentrale Interpretationsfigur
im babylonischen Talmud, Tiibingen: Mohr Siebeck 2006 (= Texts and
Studies in Ancient Judaism 113), XIII + 292 S., gebunden, € 89,--; ISBN
3-16-148770-2.

Nichts scheint dem talmudischen Rechtsverstindnis in grosserer Spannung entge-
genzustehen als die Trennungsthese des Rechtspositivismus, die den Geltungsbegriff
des formal richtigen Rechts streng von der Frage nach seiner materialen Richtigkeit
unterscheidet und — zugunsten des alleinigen Wertes der Rechtssicherheit — jeden
Rekurs auf das Naturrecht, das Vernunftrecht, die Moral oder die Gerechtigkeit
ablehnt. In seiner Habilitationsschrift bezieht sich der Autor (nach Zuriickweisung
des naheliegenden Vorwurfs eines methodologischen Anachronismus: S. 6) freilich
auf einen ,raffinierten Rechtspositivismus® (S. 14), der — in der Version des ame-
rikanischen Rechtsphilosophen Herbert L. A. Hart und der ,,Reinen Rechtslehre*
Hans Kelsens — die Moglichkeit erdffnet, den Prozess der Rechtsauslegung von dem
der Rechtsschopfung zu unterscheiden und dabei die ,,jedem Normtext anhaftenden
Spielrdume aufzudecken® (S. 20). Diese ,,starke® Form des Rechtspositivismus wird
nun mit einem im Talmud immer wieder auftauchenden Interpretationstyp konfron-
tiert, der in nachtalmudischer Zeit die Bezeichnung Ogimta erhalten hat, einer Ar-
gumentationsform, die das positiv-tradierte Recht durch die Einbeziehung den
Texthorizont iiberschreitender Lebenssachverhalte interpretiert und dabei die Lok-
kerung des semantischen Rahmens der Textnormen in Kauf nimmt. Es handelt sich
hier um einen Schluss, der von der ,Natur der Sache* her argumentiert, insofern in
einem kritischen Verhdltnis zu einem rechtspositivistischen Verfahren steht, aber
dennoch vom Naturrechtsdenken zu unterscheiden ist (S. 262). Diese Ogimta wird
von Reichman nun nach einer von Charles Sanders Peirce eingefiihrten Terminolo-
gie als ,,Abduktion* bezeichnet. Es handelt sich hier um einen neben der Induktion
und Deduktion eigenstindigen (d.h. auf keinen der beiden anderen Modi zuriick-
zufithrenden) Schlussmodus, der jedoch nicht nur als ,,logisch®, sondern auch als
.kreativ® gilt, insofern behauptet wird, dass der abduktive Gedanke ,wie ein Blitz*
komme oder ein ,,Akt der Eingebung* sei (S. 27).

Der abduktive Syllogismus, der von einem ,,Resultat” iiber eine ins Spiel ge-
brachte ,,Regel* auf einen ,,Fall* schliesst, kann anhand eines vom Autor beige-
brachten Beispiels aus dem Traktat Baba Qama des babylonischen Talmuds (32b)
verdeutlicht werden (S. 78—-85). Ausgangspunkt der Argumentation ist folgende
Lehre (hier als ,,Ergebnis* bezeichnet): ,Iritt jemand in den Laden eines Schmiedes
ein und spriithen Funken und schlagen ihm (dem Eintretenden) ins Gesicht, so dass er
stirbt, so ist (der Schmied von Schuld, Strafe oder der Pflicht zum Schadensersatz)
frei, selbst wenn er (der Eintretende) mit Befugnis eingetreten war." Dieser Rechts-
spruch steht aber in Spannung zu der allgemeineren Norm (,,Regel*), der zufolge der
Schidiger fiir Folgen mangelhafter Uberwachung schadensersatzpflichtig ist, sofern
der Geschidigte den Schaden nicht selbst verursacht hat. Die Leistung der Abduk-
tion besteht in diesem Fall darin, ein Modell zu entwerfen, auf dessen Grundlage
beide Sitze gleichzeitig Bestand haben kénnen. ,,Es ist anzunehmen, dass der Ver-
letzte ein Lehrling des Schmiedes war, der in der Werkstatt trotz ausdriicklicher
Aufforderung des Meisters, aus der Werkstatt hinauszugehen, und entgegen dem

148



normalerweise vom gehorsamen Lehrling zu erwartenden Verhalten geblieben ist*
(S. 85). Die Hypothese dieses ,,Falles* erhebt nun keinen exklusiven Anspruch und
ist auch nicht im Sinne einer Rekonstruktion des urspriinglichen Textsinnes zu ver-
stehen; vielmehr kommt ihr eine kommunikative Qualitdt zu. Reichman tritt in die-
ser Hinsicht in eine Diskussion mit der Universalpragmatik Jiirgen Habermas’ ein.
Wihrend sich in streng logischen Schlussfiguren nach Habermas ,,denken, jedoch
kein Dialog fiihren* ldsst (der Frankfurter Philosoph zihlt, nach Reichman fehler-
haft, auch die Abduktion dieser Domine zu: S. 114 -115), geht die Ogimta aber
iber den monologischen Sprachgebrauch hinaus. Als Ort der Anwendung erinnert
sie an die gerichtliche Verhandlung, wo es in der praktischen Entscheidungsfindung
gilt, Norm und Sachverhalt aufeinander zu beziehen (S. 263). Summa summarum:
eine durch die Einbeziehung moderner rechtswissenschaftlicher und philosophischer
Theorien ausgesprochen innovative Arbeit (coup de chapeau!), die durchweg auf
hohem oder héchstem Niveau argumentiert — gelegentliche Formulierungsschwi-
chen (vgl. etwa die grammatischen Fehler auf S. 121) vermdgen dariiber nicht hin-
wegzutiduschen —, ein gutes, auch durch die Register fruchtbar erschliessbares Buch,
Schlussfolgerungen, die sich in der kiinftigen Arbeit an talmudischen Texten werden
bewihren miissen.

Tiibingen Matthias Morgenstern

SCHONFIELD, JEREMY, Undercurrents of Jewish Prayer, Oxford, Port-
land/ Oregon: Littman 2006 (= The Littman Library of Jewish Civiliza-
tion), XX + 394 S.; ISBN 1-904113-00-1.

Der Siddur, das jiidische Gebetbuch fiir Sabbate und Wochentage, ist neben Bibel
und Talmud das wichtigste Buch fiir die tdgliche Religionsausiibung vieler Juden.
Einfiihrungen in dieses iiber Jahrhunderte gewachsene und auch heute noch sich
veridndernde Werk sind zahlreich. Der vorliegende Band stellt jedoch keine gewdhn-
liche historische Einfiihrung in das jiidische Gebet dar, sondern versucht, den hinter
bzw. ,,unter* einigen zentralen Gebetstexten und Ritualen liegenden Sinn des Betens
fiir den modernen Menschen zu erschliessen. Der in Oxford und London lehrende
Verfasser (= Vf.) behandelt zwar nur einen kleinen Teil des tiglichen Morgengebets,
vom Anlegen der Phylakterien (tefillin) bis zum Schluss der Pesuke de-zimra, doch
gehen seine praktisch orientierten Analysen der Texte iiber manch andere ,vollstin-
dige®, historisch orientierte Einleitung in den Siddur hinaus. Das Buch ist insofern
zundchst ein Buch iiber das Beten und keine allein philologisch orientierte Unter-
suchung von Gebetstexten. Deutlich wird dabei der Versuch einer Abgrenzung von
Anliegen der Wissenschaft des Judentums, wie sie von L. Zunz und I. Elbogen
vertreten wurden. Der modern orthodoxe Vf. méchte nicht nur bei einer reinen
Deskription stehen bleiben. Eine auf eigener Beobachtung beruhende Grundannah-
me ist vielmehr, dass sich selbst oder vor allem traditionell geprigte Beter selten mit
der Liturgie an sich, seiner Choreographie und seiner theologischen Bedeutung be-
schiftigen, was einen ,korrodierenden Effekt” auf das religiose Leben mancher
Synagogengemeinde habe. Der ,,mantraartige” Vortrag von Gebeten in vielen Ge-
meinden habe auf unerfahrene Glidubige eine wenig inspirierende Ausstrahlung. Die-
ser zeitgendssischen Erscheinung mochte das Buch entgegenwirken.

149



Der Band beginnt und schliesst mit informativen Bemerkungen iiber unter-
schiedliche frithe und moderne Siddur-Editionen wie Ph. Birnbaums Daily Prayer
Book, den Complete Artscroll Siddur sowie einige progressive Siddurim bis hin zu
einigen traditionell inspirierten Einfithrungen, wobei darauf hingewiesen wird, dass
der Einfluss des von dem Wiesbaden-Biebricher Gelehrten Seligman Baer (1825 —
1897) geschaffenen Seder Avodat Yisra’el, Rodelheim 1868, bis in moderne israe-
lische Siddur-Ausgaben (z.B. Siddur Rinat Yisra’el) zu verfolgen ist. Trotz zahlrei-
cher Editionen mit quasi wissenschaftlichem Anspruch existiert jedoch bis heute
keine ,kritische* Ausgabe des Gebetbuches. Liturgische Studien seien, so der Vf.,
vielmehr lange so etwas wie eine ,,underground activity* (S. 15) geblieben.

Nach diesen ausfiihrlichen Priliminarien werden in einem zweiten Hauptteil des
Buches die Standardtexte des Morgengebets analysiert, wobei jedem Gebet Origi-
naltexte auf Grund des Heidenheimschen Druckes und neue englische Ubersetzun-
gen beigegeben sind; in hilfreichen Randglossen werden die relevanten Bibelstellen
und Stellen in der Traditionsliteratur verzeichnet, hierin dem Kommentar Baers fol-
gend. Die iibrigen Erklidrungen zu den einzelnen Abschnitten des Gebets werden
informativ mit traditionellen Erkldrungen und Bemerkungen zum Vortrag in der
Gemeinde angereichert. Reflektionen der neueren Forschungsliteratur, etwa zum
Qaddish, sucht man allerdings bis auf Ausnahmen vergebens. So wird vom V{. z. B.
nach wie vor die Meinung vertreten, das Qaddish-Gebet stamme im Grunde aus der
Zeit des Zweiten Tempels — hierin M. Weizman und E. Ullendorff folgend (siche
dazu jedoch nun S. REIF, ,Prayer in Early Judaism®, in: R. EGGER-WENZEL/]J.
CORLEY (ed.), Prayer from Tobit to Qumran, Berlin et al. 2004, S. 454 Anm. 42).
Trotz solcher Einschrinkungen stellt der von einem gelehrten Autor verfasste Band
auch wegen seiner Konzentration auf die am Morgen des Wochentags zu rezitieren-
den Gebete und die mit ihnen verbundenen rituellen Handlungen wie das Anlegen
des Tallit und der Tefillin eine didaktisch durchdachte Erginzung der bereits recht
umfangreichen Literatur zum jiidischen Gebet dar.

Mainz Andreas Lehnardt

MUTIUS, HANS-GEORG VON, Die hebrdischen Bibelzitate beim englischen

Scholastiker Odo. Versuch einer Revaluation, Frankfurt am Main, Berlin,
Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien 2006 (= Judentum und Umwelt
78), XIV + 177 S., broschiert, 8°, € 39,--; ISBN 3-631-55382-X.

Nach Jahren der Arbeit an mittelalterlichen Responsen kehrt V{. zu seiner Arbeit an
der Textgeschichte der hebriischen Bibel zuriick. Gegenstand der Untersuchung sind
die hebrdischen und aramiischen Bibelzitate in den ,,Adversus-Judaeos-Passagen*
der zwischen 1140 und 1148 geschriecbenen Dogmatik Ysagoge in theologiam des
englischen Scholastikers Odo, die zugleich ein Zeugnis christlicher Hebraistik im
England des 12. Jahrhunderts darstellen (S. I). Da diese Bibelzitate zum Teil vom
masoretischen Text (MT) deutlich abweichen, stellt sich die Frage nach ihrer Her-
kunft umso nachdriicklicher. Um sie zu beantworten, untersucht Vf. mit der ihm
eigenen Griindlichkeit und philologischen Genauigkeit der Reihe nach alle 76 in der
Ysagoge enthaltenen, manchmal nur einen Vers, manchmal eine Perikope umfassen-

150



den Bibelzitate im Vergleich zum MT, den Texten von Qumran (soweit zu den
Zitaten vorhanden) und den alten Versionen (einschliesslich Vetus Latina und
Vulgata).

Das Ergebnis der Untersuchung ist iberraschend (S. 154 —157): War man bis-
lang davon ausgegangen, dass es sich bei den hebriischen und araméischen Zitaten
um Odos Riickiibersetzung aus der lateinischen Bibel handelt, kann Vf. iiberzeugend
nachweisen, dass dem nicht so ist. Der iiberwiegende Teil der Bibelzitate stimmt mit
MT (,,von gelegentlichen Schreibfehlern und Auslassungen abgesehen®) iiberein und
weist auf ,,Benutzung echter hebridischer Bibeltexte* hin. Doch auch die von MT
abweichenden Zitate sind keine Riickiibersetzungen, vielmehr bezeugen sie, dass
,hoch im 12. Jahrhundert andere hebridische Bibeltexte im Umlauf waren, die dem
MT nicht oder nicht ohne Weiteres zugeordnet werden konnen®, aber ,kraft ihrer
Punktation als dem MT zugehorig angesehen werden miissen®, obwohl sie ,,gerade
aus dem Bereich der babylonischen Masora mit zum Teil hochinteressanten Abwei-
chungen vom traditionell bekannten Konsonantentext des MT aufwarten konnen und
Variantenlesarten jenseits der bis dato bekannten Schwankungsbreite des MT lie-
fern”. Mit anderen Worten: Odos Bibelzitate sind ein Beleg dafiir, dass noch im 12.
Jahrhundert MT keineswegs der einzige, akzeptierte Bibeltext war; vielmehr besté-
tigen sie, was Viktor Aptowitzer in seinem (von der Bibelwissenschaft ignorierten)
Werk Das Schriftwort in der rabbinischen Literatur (5 Teile, 1906 —1915) aufgrund
einer Fiille von nichtmasoretischen Bibelzitaten in der antiken und mittelalterlichen
jidischen Literatur vor einem Jahrhundert bereits gezeigt hat. Die Bibelwissenschaft
wird kaum mehr umhin konnen, die Textgeschichte der Biblia Hebraica neu zu
schreiben.

Tibingen Stefan Schreiner

RASPE, LUCIA, Jiidische Hagiographie im mittelalterlichen Aschkenas,
Tiibingen: Mohr Siebeck 2006 (= Texts and Studies in Medieval and Early
Modern Judaism 19), X + 403 S., gebunden, € 109,--; ISBN 3-16-
148575-0.

Mit der Untersuchung zur mittelalterlichen Hagiographie des aschkenasischen Ju-
dentums, die auf ihrer Dissertation fusst, wendet sich Lucia Raspe einem ebenso
zentralen wie von der Forschung erstaunlicherweise bisher oft vernachliissigten Gen-
re der jlidischen Erzdhlprosa zu. Dies allein wére also schon grosser Aufmerksam-
keit und des respektvollen Lobes wert. Das Ansinnen der Autorin, am Beispiel
zweier bedeutender mittelalterlicher Hagiographa die Entstehung und Verbreitung
jiidischer Erzidhlprosa zu verfolgen und einen Beitrag zu deren kulturgeschichtlicher
Verankerung zu leisten (S. 86), ist dariiber hinaus sorgfiltig reflektiert und umge-
setzt, so dass sich die Lektiire des Buches in jedem Falle lohnt.

Nach einer umfénglichen Einleitung (S. 1-88), in der die Vf. Forschungslage,
Grundbegriffe und Methodik ihrer Arbeit umreisst, widmet sie sich vier bekannten
und herausragenden Beispielen aschkenasischer Erzihlkunst des Mittelalters: der
Legende von der Reise Amrams in seinem Sarg nach Mainz bzw. Regensburg (Kap.
2, S. 89-129), dem Martyrium des Amnon von Mainz (Kap. 3, S. 130-198), der

151



erstaunlichen Voraussage Raschis an Gottfried von Bouillon (Kap. 4, S. 199-241)
sowie schliesslich der Legende vom jiidischen Papst (Kap. 5, S. 242-322). Eine
Zusammenfassung von Ergebnissen rundet die Forschungsarbeit ab (Kap. 6, S. 323 -
331).

Die Grundidee der Untersuchung besteht darin, zwei der einflussreichsten mit-
telalterlichen Erzihlsammlungen, die SalSelet ha-gabbala des Gedalja ibn Jachja
(1587 in Venedig erschienen) und das jiddische MAYSE BUKH (1602 in Basel ge-
druckt) in ihrem Werden und Bestand zu vergleichen. Dies geschieht anhand der
genannten vier Erzdhlungen, die sich jeweils in Synopsen von Handschriften (vor
allem der Moskauer Salselet-Handschrift Ms. Giinzburg) und Drucken einander ge-
geniibergestellt finden, wobei Gemeinsamkeiten und Unterschiede der hebrdischen
und jiddischen Varianten ausgewertet werden. Zusitzlich nutzt die Autorin jede der
vier Erzdhlungen dazu, in eine besondere Problematik der Hagiographie-Forschung
einzufithren: etwa in das Verhiltnis der jlidischen zur christlichen Heiligenlegende
(vgl. vor allem S. 110ff.), die Beziehungen zwischen Hagiographie und Volkserzih-
lung (in Auseinandersetzung mit Thesen J. Dans und I. Marcus’, S. 1491f.) oder die
Problematik der Historizitdt von Legenden (S. 231ff.).

Die Entscheidung fiir die Wahl der Salselet (die eigentlich auf einen sefardi-
schen Autor zuriickgeht) und des MAYSE BUKHs fiir die Beschreibung der mittelal-
terlichen Hagiographie in Aschkenas wird — ebenso wie die Druck- und Rezepti-
onsgeschichte beider Werke — in der Einleitung thematisiert (S. 1-11). Dabei hat,
wie die VT, in ihrem Forschungsriickblick anschaulich ausfiihrt, insbesondere Salse-
let bisher zu Unrecht ein Schattendasein in der judaistischen Wissenschaft gefiihrt.
Ihre Darstellung der Forschungslage, die sich intensiv mit den noch immer domi-
nierenden Entwiirfen J. Dans auseinandersetzt, die jener vor allem in 2°73%/7 11790
5w i1°n179105 (Jerusalem 1981; vgl. Raspe, S. 16—25) vorgetragen hat, weist bereits
auf die hohe Sorgfalt und beachtliche Eigenstindigkeit, mit der die Vf. insgesamt
verfihrt.

Weniger einleuchtend indessen erscheinen Einordnung und Ertrag des metho-
dischen Teils der Einleitung (S. 26-88). Einige Grundbegriffe, insbesondere jener
der ,,jidischen Hagiographie* (S. 26-35), werden, zunidchst fraglos vorausgesetzt,
erst jetzt problematisiert. Manch terminologische Diskussion (etwa diejenige um
Sevah/Sevahim/Sifrut ha-Sevahim, S. 36—47) verlduft schliesslich mit sehr knappen
Resiimees im Sande, auch weil literaturwissenschaftliche Vorarbeiten noch immer
fehlen (vgl. S. 38). Der Versuch der Vf., eingefiihrte hebriische Gattungsbezeich-
nungen (,ethnische Genres” wie Ma‘asseh) mit Begriffen der Erzéhlforschung
(,,analytische Kategorien wie Exemplum) in Beziehung zu setzen, greift Ansitze
der jiidischen Folkloristik und Literaturwissenschaft (vgl. J. Meitlis, M. Gaster, Ben
Amos, E. Yassif) auf, ohne jedoch das fiir die Erzahlforschung insgesamt charak-
teristische terminologische Chaos zu entwirren. Die Definition jiidischer Hagiogra-
phie (Sevah ?7), in die die Vf. schliesslich einmiindet, wiren Erzihlzyklen, in denen
die Fihigkeit eines Helden dargestellt wird, Wunder zu wirken (S. 57-59). ,Vom
Standpunkt der Volkserzédhlforschung sind diese Erzdhlungen Sagen® (S. 60). Mittels
der Definition der ,,Sage* kann daher, so die V{., der Begriff des Sevah schérfer
gefasst werden (vgl. S. 62). Die methodische und terminologische Problematik der
Hagiographie-Forschung, die die Vf. in der begrifflichen Uberschneidung zwischen
»Sage” und ,,.Legende* (S. 62-70) zwar anspricht, aber letztlich nicht bewiltigen
kann, besteht in der disziplindren Vielfalt ihrer Erforscher. Wihrend die Vf. zu-

152



nidchst den folkloristischen Zugang zur hagiographischen Erzdhlung betont (man
solle den Begriff Sage, nicht: Legende verwenden!; vgl. S. 62—-63) und mit einer
umfassenden Deutung des Begriffs Volksliteratur absichert, geht es in einem zweiten
Schritt darum, die an christlichen Heiligensagen entwickelten Definitionsrahmen
auch auf jiidische Literatur anzuwenden (S. 66 —70). Dabei stellt sich jedoch heraus,
dass auch im deutschen Sprachraum eine Sage mit explizit religiosem Bezugsrah-
men als Legende bezeichnet wird (S. 68)! Somit ergibt sich, dass der Sevah als
Legende aufzufassen wire, die wiederum eine Sonderform der Sage darstellt (S. 70).

Ebenfalls aus der disziplindren Vielfalt der an den Hagiographen interessierten
Wissenschaften sowie aus den diffusen Vorgaben der bisherigen Forschung und
ihrer Terminologie ergibt sich die Frage, ob bereits eine einzelne Erzéhlung (Ein-
zellegende) oder erst ein Zyklus (Heiligenlegende im Sinne einer Vita) als Sevah
bzw. Hagiographie bezeichnet werden darf (S. 70—77). Der Vorschlag der V{.: ,,Aus
alldem wird deutlich, dass die Natur des Materials der Handhabung der hier aufge-
stellten Kriterien von Zyklushaftigkeit und Biographisierung in der Praxis eine ge-
wisse Flexibilitdt abverlangt® (S. 77). Eine Definition, die nur dusserst bedingt an-
wendbar ist, hilft jedoch nicht wirklich weiter. Vielleicht sollte man den Mut haben,
einige der gelehrten Diskussionen in der Fachliteratur einfach mit Stillschweigen zu
ibergehen. Die Zyklusgeschichte in der jiidischen Hagiographie-Forschung wire
meines Erachtens ein solcher Fall.

Ziel und Inhalt der Arbeit werden am Schluss des ersten Kapitels beschrieben
(vor allem S. 86—88). Danach geht es der Vf. um die Wurzeln der hagiographischen
Literatur in Aschkenas, die durch die Eruierung ihres urspriinglichen Erzahlkontex-
tes (urspriingliche Form, Sitz im Leben, Trigergruppe) mittels einer quellenkriti-
schen Untersuchung beschrieben werden sollen.

Die Untersuchungen der Texte (Kap. 2-35), alle sehr sorgfiltig durchgefiihrt,
werden von einer Darstellung ihres historischen Hintergrunds eingeleitet (S. 89—
91.130-132.199-204.242-247). Anschliessend beschreibt die Vf. ihre aus jiddi-
schen und hebridischen Handschriften und Drucken bestehende Textbasis, die synop-
tisch dargeboten wird. Diese Synopsen werden doppelt ausgewertet: zum einen hin-
sichtlich ihrer angenommenen Uberlieferungsgeschichte, zum anderen in bezug auf
die Kontextualisierung ihrer Inhalte. Letztere erfolgt sowohl in profanhistorischer als
auch religionsgeschichtlicher Beziehung, was die Lektiire dieser Kapitel fiir ver-
schiedene Wissenschaftsdisziplinen interessant macht.

Die Zusammenfassung der Ergebnisse fillt angesichts der in den Einzelunter-
suchungen dargebotenen Materialfiille iiberraschend kurz aus (S. 323—-331). Durch
die geschickte Auswahl und Bearbeitung ihrer Quellen ist es der Vf. jedoch gelun-
gen, die Anfinge der aschkenasischen Hagiographie aus verschiedenen Perspektiven
(Martyrologie, Historiographie, Literatur- und Familiengeschichte, S. 324) zu be-
leuchten. Die Anwendung der literar- und redaktionskritischen Methode auch auf
mittelalterlich-jiidische Quellen erweist sich dabei als ein tragféhiger Ansatz, der
weiter zu verfolgen ist.

Auch die formalen Qualititen des Werkes sollten Erwdhnung finden: Die sehr
geringe Anzahl von Fehlern ist ebenso erfreulich wie bewundernswert und erhoht
das Lesevergniigen. Insgesamt ist Frau Raspe ein Buch gelungen, das ein intensives
Studium lohnt und auf weitere Ergebnisse neugierig macht.

Potsdam Susanne Talabardon

135



BELL, DEAN PHILIP/STEPHEN G. BURNETT (ed.), Jews, Judaism, and the
Reformation in Sixteenth-Century Germany, Leiden, Boston: Brill, 2006

(= Studies in Central European Histories 37), xxxi + 572 S., gebunden,
€ 99,--; ISBN 90-04-14947-3.

Das Thema Christentum und Judentum in der Reformationszeit ist ein ausserordent-
lich schwieriges Thema, gelten doch fiir manche Autoren bis heute die sogenannten
w~Judenschriften* Luthers als die geistige Vorbereitung der Judenverfolgungen und
-vernichtung im Dritten Reich. Wenig verwunderlich ist deswegen, dass es eine
Vielzahl Literatur zu Luther und den Juden gibt (ausser auf die zahlreichen Mono-
graphien zum Thema sei hier exemplarisch auf das Heft 39/3 dieser Zeitschrift
[1983] verwiesen). Andere Autoren wie etwa Erasmus von Rotterdam, Martin Bucer
oder Johannes Calvin werden in verstreut erscheinenden Aufsitzen, seltener in Mo-
nographien ebenfalls in den Blick genommen. Ubergreifende Studien dagegen sind
eher Mangelware, und wenn, dann nur in recht einseitiger, tendenziell apologeti-
scher Hinsicht (erinnert sei hier nur an Achim Detmers Buch Reformation und
Judentum [2001], vgl. die Rezension in JUDAICA 60/1, S. 80). Dem schafft der
vorliegende Sammelband mit seinen achtzehn englischsprachigen (z.T. iibersetzten)
Beitrigen nun Abhilfe. Ihre Autoren stammen aus den Vereinigten Staaten, Kanada,
Israel, Deutschland und Osterreich.

Die Beitrdge sind in vier sehr unterschiedlich umfangreiche Rubriken aufgeteilt.
Den Anfang machen zwei Artikel auf dem ,.Weg zur Reformation* (Road to Refor-
mation, S. 3-65), es folgen acht Beitrige zu ,,Reformatoren und den Juden“
(Reformers and the Jews, S. 69—-299) sowie je vier zu ,,Reprisentationen von Juden
und Judentum® (Representations of Jews and Judaism, S. 303-417) und zu ,,Juden,
Judentum, und jidischen Antworten auf die Reformation* (Jews, Judaism, and Jew-
ish Responses to the Reformation, S. 421—527). Daneben stehen eine Einleitung (S.
xxi—xxxi) und ein Anhang mit einer Auswahlbibliographie zu den einzelnen Bei-
trigen (S. 529-543, vgl. auch die im Band nicht immer befolgte Kurztitelliste S.
ix —xiii) sowie mehrere (Auswahl-)Indizes (S. 545-3572).

In der Mehrzahl sind die Beitrige je fiir sich gelesen sehr informativ und niitz-
liche Beitridge zur Erforschung der christlich-jiidischen Interaktionen des ,,langen 16.
Jahrhunderts®. Ob sie auch zur Lektiire ,,an einem Stiick” gedacht sind, erscheint
mir fraglich, denn die Redundanzen einerseits und die Liicken andererseits sind
augenscheinlich, und die Herausgeberschaft scheint sich auf das Sammeln und ge-
gebenenfalls Ubersetzen der urspriinglich auf deutsch abgefassten Beitriige und das
vergleichsweise ordentliche Lektorat (aus der Reihe fillt lediglich der Beitrag von
Joy Kammerling, in deren Beitrag insbesondere die Namenschreibungen fragwiirdig
sind — z. B. Hieronymus Baumgartner wird S. 221 und 222 sowie im Register S. 561
unterschiedlich falsch geschrieben) beschrinkt zu haben. Anders lisst sich nicht
erkldren, warum — um nur ein Beispiel zu geben — Martin Bucers Gutachten zur
Judenfrage in Hessen in den Beitriigen sowohl von R. Gerald Hobbs (S. 137-169)
als auch von Dean Philip Bell (S. 421-450) vergleichsweise ausfiihrlich interpre-
tiert wird. (Vergleichbares liesse sich unter anderem zu Martin Luther, Josel von
Rosheim und Anthonius Margaritha sagen.) Neuere theologische Literatur wird teil-
weise nicht wahrgenommen (z.B. hitte Wenzels Beitrag, S. 393—417, hier insbe-
sondere S. 397 Anm. 14, dringender Erginzung bedurft: Der jiingste genannte Titel

154



zu ,,Luther und die Juden* ist von 1991! Y. Deutsch nennt S. 349 Anm. 52 zu Abner
von Burgos zwar Y. Baer, nicht aber die Arbeiten und Editionen Walter Mettmanns;
usw.). Querverweise finden sich lediglich in dem Beitrag von Yaacov Deutsch (,,Von
der Iuden Ceremonien, S. 335—-356) auf den Beitrag von Maria Diemling (zu
Anthonius Margaritha, S. 303-333) — Letztere hat den Beitrag des Ersteren gelesen
und kommentiert. Die Auswahl der behandelten Autoren scheint auf den ersten
Blick willkiirlich. Zwar werden die unvermeintlichen Martin Luther (lesenswert:
Thomas Kaufmann, S. 69—-104) und Johannes Calvin (Achim Detmers mit einer
Zusammenfassung aus seiner oben genannten Doktorarbeit, S. 197—217), immerhin
aber auch Martin Bucer (von G. Hobbs, siche oben) und Andreas Osiander (von Joy
Kammerling, S. 219-247) behandelt. Autoren wie die Hebraisten Wolfgang Capito
oder Sebastian Miinster (oder auch die fiir das Deutschland des 16. Jahrhunderts
bedeutsamen Agostino Giustiniani und Pico della Mirandola) oder der Ziircher Re-
formator Heinrich Bullinger (Nachfolger von Zwingli und bedeutendster Brief-
schreiber in Sachen Reformation in ganz Europa) jedoch werden allenfalls in an-
deren Artikeln en passant erwihnt. Hier haben die Herausgeber eindeutig eine Chan-
ce ausgelassen. Zugute halten muss man ihnen, dass als fiir die Fragestellung ver-
gleichsweise unbedeutend erachtete und wenig bedachte Autoren wie Huldrych
Zwingli (Hans-Martin Kirn, S. 171-195) und Philipp Melanchthon (Timothy J.
Wengert, S. 105 —135) mit eigenen Artikeln gewiirdigt werden. Auch dass Diemling
die Sicht auf Anthonius Margaritha zu korrigieren sucht (mit einer Zusammenfas-
sung ihrer noch unveréffentlichten Wiener Doktorarbeit von 1999), ist hervorzuhe-
ben.

So bleibt man nach der Lektiire dieses zweifelsohne wichtigen Sammelbands mit
zwiespiltigen Eindriicken zuriick. Einerseits ist nachdriicklich hervorzuheben, dass
hier der Versuch unternommen wird, nicht aus einer einseitig nur jiidischen oder nur
christlichen Sicht das jiidisch-christliche Mit- und Gegeneinander des 16. Jahrhun-
derts darzustellen und dazu Quellen in grosserem Umfang, als es einer Einzelperson
moglich wire, auszuwerten. Dass die Einfliisse von Vertretern beider Religionen
aufeinander und die durch die Reformation notig gewordene innerchristliche Ab-
grenzung, die zugleich eine schirfere Trennung von Nicht-Christlichem bedingte,
negative Folgen fiir die schwichere Seite mit sich brachte, wird so eindriicklich
dargestellt. Andererseits lassen die Herausgeber Chancen aus und bringen sich mit
nicht nachvollziehbaren Grundentscheidungen bis hinein in die Titelwahl (im Selbst-
verstidndnis ist die Schweiz nur bedingt zu Deutschland zu zdhlen, entsprechend
wire nach dem Ort von Zwingli und vielleicht auch dem der deutschen Sprache
nicht michtigen Calvin zu fragen!) um verdiente Lorbeeren. Dennoch seien dem
Buch und insbesondere den Beitrdgen des zweiten Teils viele Leser zu wiinschen.

Bonn-Bad Godesberg Gorge K. Hasselhoff

155



SCHULTE, CHRISTOPH (ed.), Hebrdische Poesie und jiidischer Volksgeist.
Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im Judentum Mit-
tel- und Osteuropas, Hildesheim, Ziirich, New York: G. Olms Verlag
2003 (= Haskala 28), 274 S., gebunden, € 39,80; ISBN 3-487-12527-7.

»Schade, dass Walter Benjamin in seiner 1936 erschienenen Briefsammlung mit dem
Titel Deutsche Menschen [. . .] Herder nicht zu Wort kommen lie3* (S. 32). Diesem
Bedauern M. Bollachers ist eben aus den Griinden zuzustimmen, welche die
Veranstalter zu der Tagung motiviert haben mogen, die im September 2002 in Pots-
dam stattgefunden hat. Und das in den drei Perspektiven, in denen die Dokumen-
tation der Beitrdge dargeboten wird: hinsichtlich der Wechselbeziehungen zwischen
Aufkliarung und Haskala, hinsichtlich der Wissenschaft und Politik des Judentums,
hinsichtlich der Kulturphilosophie.

Herder hat der ,.ebriischen Poesie® des Alten Testaments eine derart intensive
Aufmerksamkeit zuteil werden lassen, dass schon die Zeitgenossen der jiidischen
Haskala sich mit ihm auseinandersetzten — allen voran M. Mendelssohn (Chr. Schul-
te, S. 93ff.), aber auch M. Herz (M. L. Davies, S. 125ff.). Der Aufkldrer mit der
Bibel in der Hand hatte sich in den Quellen der hebridischen Bibel kundig gemacht
und ging mit ihnen um. Doch sein Verhiltnis zum Judentum war von einer ,,oppor-
tunistischen, zwischen intellektueller Anerkennung und klischeehaftem christlichen
Judenhass schwankenden Ambivalenz* (S. 103) gekennzeichnet. Unbestritten ist
sein Werk anfillig ,,gegeniiber Fehldeutungen und bewussten Verzerrungen* (vgl.
Schoeps, S. 188), und das nicht nur deswegen, weil er die miindliche Tora als
jidisches Interpretationsmedium der schriftlichen kaum zur Kenntnis genommen
hatte (S. 104 —105), sondern auch deswegen, weil er von christlich-theologischer
Voreingenommenheit dem Judentum gegeniiber nicht frei war. Uber deren Auswir-
kungen auf die Kommunikation gibt der bewegende Brief Mendelssohns an Herder
vom 15. Mirz 1781 Aufschluss (S. 102).

Bei allen Fragen an sein Verhiiltnis zum Judentum wird man jedoch mit dem
dichten, zusammenfassenden Beitrag J. H. Schoeps’ in der zweiten Hilfte des Bu-
ches sagen konnen: aber bitte mit Augenmass. Denn mit Blick auf die aus dem
Protestantismus hervorgehende Bibelkritik hat Herder eine andere Position vertreten
als die Zeitgenossen Michaelis (S. 38ff.) und de Wette (S. 55ff.). Mit Blick auf den
Historismus des 19. Jahrhunderts ist er zwar ein Wegbereiter gewesen, doch in
eigentiimlicher Unterscheidung von spdteren Forschungstendenzen unter diesem
Namen (S. 65). Seine Wirkungsgeschichte ist weit verzweigt und zum Teil auch
verworren. Sie ist der differenzierten (will sagen: die urspriingliche Differenz im
jidischen Gottesglauben einbeziehenden) Anverwandlung Herderscher Motive und
Impulse bei H. Cohen abzulesen (so H. Wiedebach, S. 193ff.), sie reicht in die
Kulturphilosophie E. Cassirers, der seinem ,,philosophiegeschichtlichem Portrait
Herders eine Programmstudie® seines eigenen Projekts eingezeichnet hat (so H.
Kopp-Oberstebrink, S. 220) und in die zweite Generation zionistischen Denkens (so
J.H. Schoeps, S. 189), sie ist der Kulturkritik R. Borchardts in der Nihe der von H.
von Hofmannsthal ausgerufenen ,,konservativen Revolution abzulesen (so D. Hoff-
mann, S. 225ff.) und ldsst sich noch bei H. Arendt nachweisen, die Herder ,vor
seiner Rezeption im Dritten Reich in Schutz* genommen hat (L. Weissberg, S. 255).

156



Wer sich fiir die die Geschichte des Deutungsmusters ,,Bildung und Kultur® (G.
Bollenbeck) in den hier genannten Aspekten der protestantischen Bibelkritik, der
Emanzipation des Judentums in Deutschland und in den Kulturphilosophien des
spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts interessiert, dem sei dieser Band gern zur
Lektiire empfohlen.

Tuttlingen Hans Martin Dober

FEINBERG, ANAT (ed.), Moderne hebrdische Literatur. Ein Handbuch,
Miinchen: Edition Text + Kritik 2005, 296 S., broschiert, € 29,--; ISBN
3-88377-790-0.

Obwohl israelische Autoren wie Amos Oz, Abraham B. Jehoschua oder Zeruya
Shalev auf dem deutschen Buchmarkt ldngst gut vertreten sind, ist die wissenschaft-
liche Beschiftigung mit moderner hebrdischer Literatur bisher die Ausnahme ge-
blieben. Nachdem in deutscher Sprache Gershon Shakeds Geschichte der modernen
hebrdischen Literatur und Monographien zu einzelnen Dramatikern erschienen sind
(zuletzt: M. NAUMANN, Dramaturgie der Drohung. Das Theater des israelischen
Dramatikers und Regisseurs Hanoch Levin, Marburg 2006), legt Anat Feinberg mit
dem vorliegenden Band eine Sammlung von thematischen Aufsidtzen vor. Es sind
vor allem die Beitrige von Ehud Ben Ezer (,,Die Figur des Arabers in der hebrii-
schen Literatur®, S. 73-95), Efraim Sicher (,,Die Erinnerung an die Shoah bei
Autoren der ,zweiten Generation‘®, S. 96 —120) und Nissim Calderon (,,Fliichtlinge
und Entwurzelte: Israel als dsthetischer Ort*, S. 140 -163), die fiir die hiesige For-
schung wichtige Liicken schliessen. Erwédhnenswert sind aber auch Lily Rattoks
Beitrag iiber hebriische Frauenliteratur (S. 164 —184) und natiirlich die sehr lesens-
werten Uberblicksartikel der Herausgeberin und Gershon Shakeds. Ruth Kartun-
Blums Aufsatz ,Isaaks Schrecken. Der Mythos der Opferung in der hebridischen
Dichtung® (S. 53-72) ist die liberarbeitete Version eines 1996 in hebridischer Spra-
che erschienenen Beitrags, der auch in ihre wichtige Monographie iiber den Umgang
mit der hebridischen Bibel im zionistischen Kontext (,,Profane Scriptures®) einge-
gangen ist. Besonders niitzlich sind am Schluss des Bandes die Kurzbiographien
hebriischer Autoren, eine Ubersicht iiber die moderne hebriische Literatur in deut-
scher Ubersetzung (mit Stand vom Sommer 2005; zu erginzen wiren neuere Uber-
setzungen von Stiicken Moshe Shamirs), ein Namenregister und Glossar sowie eine
Auswahl weiterfiihrender Literatur.

Tiibingen Matthias Morgenstern

HOFFMANN, DANIEL, Bruchstiicke einer grofien Tradition. Gattungspoe-
tische Studien zur deutsch-jiidischen Literatur, Paderborn et al.: Verlag

Ferdinand Schoningh 2005, 172 S., € 25,90; ISBN 3-506-72919-5.

,»Ich fiir meinen Teil spiire gar keinen Zusammenhang mit dem deutschen Schrift-
tum. In die Reihe der deutschen Literaturentwicklung gehore ich nicht hinein; oder

157



hochstens als Fremdkoérper.® (Max Brod an Martin Buber, 20. 1. 1917, zitiert nach:
M. BUBER, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, ed. G. SCHAEDER, Heidelberg
1972, Band I, S. 461—-462) So schreibt Max Brod im Januar 1917 an Martin Buber
und positioniert sich hierbei innerhalb einer komplexen Debatte, die ihren Ausgang
in Moritz Goldsteins ,,Kunstwart“-Aufsatz ,,Deutsch-jiidischer Parna3* (1912) ge-
nommen hatte, nach zahlreichen Auseinandersetzungen im Gefolge des Kulturzio-
nismus schliesslich im Sonderheft des Juden von 1917 unter dem Titel ,,Deutschtum
und Judentum* kulminierte und deren Streitpunkt kein geringerer war als der, ob es
eine in deutscher Sprache verfasste jiidische Literatur geben konne. Die Vehemenz
und Hartnéckigkeit, mit der diese Debatte gefiihrt wurde, erklért sich nicht zuletzt
aus dem Umstand, dass sie um ein Defizit kulturzionistischer Argumentation herum
zentriert war: Wenn die nationale Identitdt des Judentums geistiger Natur war und
wenn dieser Geist, wie Buber einrdumt, ,,auch [...] in der fremden Sprache laut*
werden konnte (M. BUBER, Uber die Wortwahl in einer Verdeutschung der Schrift
[1930], in: M. BUBER/F. ROSENZWEIG, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin
1936, S. 136) — warum sollte diese Identitdt dann ihren einzigen adidquaten sprach-
lichen Ausdruck letzthin ausschliesslich im Hebriischen finden? In der Witterung
dieser Aporie treten in der Folge neben Brod noch eine ganze Reihe an Literaten auf,
die sich fiir die Eigenstiéndigkeit und Unverwechselbarkeit jiidischen Schreibens in
den Sprachen des Exils stark machen, deren Kriterium fiir die Charakteristik dieses
Schreibens freilich oft nebulds bestimmt oder — wie eben in Brods Fall — negativi-
stisch im Sinne einer ,Poetik des Fremdkorpers® bleibt. Dass reale jiidische Schrift-
tradition ihren Weg hiniiber in eine deutsche Literaturgeschichte finden, dass eine
nicht nur oberfldchliche, sondern tatséchlich strukturelle, poetologische deutsch-
judische Symbiose sich ereignen konne, dafiir sprechen nicht allzu viele Indizien —
und lange musste auch die deutsch-jiidische Literaturforschung mit dem Verdacht
leben, im Zweifelsfall eher eine Sozial- und Motivgeschichtsschreibung zu sein.
Tatsédchlich lassen sich aber — wie die jlingere Forschung insbesondere zu den gno-
stischen Traditionen des Judentums von der Kabbala bis zum Zionismus gezeigt hat —
durchaus Spuren einer fruchtbaren Rezeption genuin jlidischer Poetologien innerhalb
der deutschen Literatur ausmachen. Wenn etwa Brod direkt im Anschluss an seine
Ausfiihrungen vom jiidischen Literaten, mit dem ,,die Entwicklung der [deutschen]
Sprache nichts anzufangen® weiss, von der ,Heimat‘, den ,angeborenen Gedanken-
gingen® des Talmud schreibt, dann liegt der Schluss nahe, dass zwischen dem lite-
rarischen Erbe jiidischer Kultur und dem deutschsprachigen Literaturbetrieb des frii-
hen 20. Jahrhunderts wohl irgendwo geheime Verbindungen existieren miissen.
(Und insbesondere Kafka erscheint Brod spiter genau in jenem Lichte.) Zu erken-
nen geben sich diese Transpositionsphdnomene allerdings letztlich nur demjenigen,
der den kultischen respektive rabbinischen Textfundus des Judentums nicht nur
kennt, sondern ihn auch poetologisch zu lesen vermag.

Daniel Hoffmann geht in seiner jiingsten Veroffentlichung Bruchstiicke einer
grofien Tradition. Gattungspoetische Studien zur deutsch-jiidischen Literatur nicht
zum ersten Mal auf Spurensuche nach besagten Schnittstellen. Bereits seine 2002
erschienene Schrift zu den Interferenzen zwischen literarischer Moderne und jiidi-
scher Liturgie (D. HOFFMANN, ,,Im neuen Einband Gott gereicht“. Liturgische Poe-
sie in der deutsch-jiidischen Literatur des 20. Jahrhunderts, Berlin 2002) hat ins-
besondere die Bedeutung des Rezitativs fiir die Textproduktion von Lasker-Schiiler
tiber Roth bis Doblin und Wolfskehl offengelegt und dabei die Grundlage zum

158



Verstindnis dieser besonderen Intertextualitdt markiert. Das Nachfolgewerk unter-
nimmt nun den Versuch, auf dieser Grundlage Ansitze einer deutsch-jiidischen Gat-
tungstrias zu skizzieren, mithin Entwicklungen nachzuspiiren, die sich bei nidherem
Hinsehen als Versuche der Transposition eines jiidischen Erbes in die Sphére mo-
derner Literarizitdt ausnehmen. Hoffmann erfasst diesen Vorgang als Sékularisati-
onsprozess: Die Dichtung iibernimmt hier tatsdchlich die Funktion einer kultischen
Praxis, gleichwohl redet sie aber eben nicht mehr zur kultischen Gemeinde, sondern
zur ,Kulturgemeinde®. Sie reflektiert — von Gattung zu Gattung auf unterschiedliche
Weise — die Problematik, Defizienz und die Moglichkeiten einer modernen jiidi-
schen Existenz, indem sie diese unter der Hand wieder in den Dialog mit der reli-
gidsen Tradition treten ldsst.

Hoffmanns Studie exemplifiziert diesen Dialog entlang der drei poetischen Gat-
tungen Drama (am Beispiel Richard Beer-Hofmanns), Lyrik (am Beispiel Karl
Wolfskehls) und Epik (hier dienen eine ganze Reihe von Texten der Veranschauli-
chung, beginnend bei Emil Bernhard Cohn bis zu Efraim Frisch). Immer wieder
wird dabei deutlich, wie von Genre zu Genre sich die Dichtung immer wieder von
neuem der religidsen Tradition ndhern und sich mit ihr ,arrangieren’ muss: Dort
etwa, wo die lyrische Transformation jiidischer Tradition sich ins Abstrakte zuriick-
ziehen muss, dort wird die epische Transformation im Ubermasse praktisch, fixiert
die Nachahmung der gottlichen Eigenschaften durch Handlung, indem sie ,,ihre
Protagonisten in eine menschliche Gemeinschaft stell[t], die ithnen den Weg zur
Vollkommenheit und Heiligkeit zu verstellen scheint®. Im Projekt eines jlidischen
Nationaldramas hingegen, das im Gegensatz zur lyrischen und erzihlenden Dichtung
im Judentum weder iiber einen religiosen noch iiber einen kulturgeschichtlichen
Riickhalt verfiigt und von vornherein dem Verdacht der Idolatrie ausgesetzt sein
muss, wandelt sich die poetisch-religiose Symbiose zu einem bisweilen offen
gefiihrten Konflikt, ,,zwischen der Autoritit der Schrift, die die Gegenwart als
Gleichnis ihrer iiberzeitlichen Wirklichkeit ansieht, und den Versuchen der Gegen-
wart, sich aufgrund ihrer konkreten, sinnlichen Gestalt als einzig moglichen Erfah-
rungsraum der Auseinandersetzung des jildischen Menschen mit seiner Identitit zu
pridsentieren®.

In ihrer perspektivischen Breite wie in der profunden Kenntnis jiidischer Text-
tradition verfiigen Hoffmanns instruktive Einlassungen iiber eine doch enorme Er-
schliessungskraft, die in der fortschreitenden Professionalisierung und Ausweitung
deutsch-juidischer Literaturwissenschaft nicht ungenutzt bleiben sollte. Der Verzicht
auf eine geschlossene Form, eine durchgéngige Argumentationslinie mag ab und an
sich dabei als Defizienz bemerkbar machen — letzten Endes ist es vielleicht aber
gerade diese Offenheit der Interpretationen Hoffmanns, die sie zu wirklich neuen
Einsichten vorstossen und fiir das tiefere Verstidndnis jiidischen Schreibens im 20.
Jahrhundert so wichtig werden lasst.

Tiibingen Philipp Theisohn

159



KULLER, HARY, Presa evreiascd din Romdania [Die jiidische Presse Ru-
mdniens], Bukarest: Tritonic 2004, 231 S.; ISBN 973-733-008-0.

Die Geschichte der jiidischen Presse in Ruménien beginnt, bevor es Ruminien als
modernen Staat gab, mit KOROT HAITIM [ZEITCHRONIK] am Anfang der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts. Die jiidische Presse widerspiegelt die Kultur der Re-
gionen, aus denen die Juden kamen: Sephardim aus dem Siiden Europas und Asch-
kenasim aus dem Norden, Westen und Osten. Aber die Geschichte der jiidischen
Presse Ruminiens gibt zugleich die Prigung der ruminischen Provinzen (Moldau,
Walachei und Siebenbiirgen) wieder, wo die Juden jahrhundertelang ihre eigenen
Traditionen gepflegt haben.

Der vorliegende Band stellt eine Erweiterung bzw. detailliertere Fassung des
1996 im Hasefer Verlag in Bukarest erschienenen Buches Presa evreiascd bucures-
teand (1857 —1994) [Die Bukarester jiidische Presse (1857 —1994)] dar. Sein Autor,
ein bedeutender Ethnosoziologe Ruminiens, hat sich im letzten Jahrzehnt durch
zahlreiche Biicher, z.B. durch Opf studii despre istoria evreilor din Romania [Acht
Studien iiber die Geschichte der Juden in Rumdnien], Bukarest 1997 oder Evreii din
Romdnia anilor 1944 —1949: Evenimente, documente, comentarii [Die Juden in Ru-
mdnien zwischen 1944 —1949: Ereignisse, Dokumente, Kommentare], Bukarest
2002, als einer der wichtigsten Kenner des ruminischen Judentums profiliert. In-
haltlich bietet der Band nicht nur eine chronologische Auflistung der ruménisch-
jidischen Periodika, sondern auch die nihere Beschreibung der wichtigsten Titel mit
ausfiihrlichen Informationen.

Kuller prisentiert sein umfangreiches Material (Tages-, Wochen- und Monats-
zeitungen, Kultur- und Literaturzeitschriften, Gemeindeberichte und Jahrbiicher):
insgesamt 264 Titel, die in Bukarest zwischen 1857 und 1997 erschienen sind, 256
Titel aus dem Rest des Landes und 36 Einblattdrucke, die nach 1900 anlisslich der
Emigration von diversen Gruppen erschienen sind, in vier Teilen: I. Die Bukarester
jiidische Presse (1857-1997), II. Die jiidische Presse aus dem Rest des Landes, III.
Die Analyse einiger jiidischer Publikationen aus der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts und den IV. Teil mit zwei Kapiteln: ,,Die Juden in den (nicht)freimaure-
rischen Logen* sowie ein ,,Kalender von Kulturereignissen, der einer Reihe von
zwischen 1857 und 1940 erschienenen Pressepublikationen entnommen wurde*.

Kuller folgt in seinem Buch zwar dem chronologischen Prinzip, aber in jedem
Teil gibt es Kapitel, die diesem Prinzip widersprechen. Im ersten Teil z. B. heisst das
erste Kapitel ,,Anfdnge®, in dem die zweisprachigen Zeitungen, die auf ruménisch
erschienenen Zeitungen und Zeitschriften, die sogenannten ,,Problemzeitungen® (die
nicht ,,rein” jiidisch waren) und die zionistischen Zeitungen behandelt werden. Das
zweite Kapitel hingegen beschiftigt sich mit den ,,Grossen Zeitungen®, wie z.B.
Egalitatea |Die Gleichheit), Curierul israelit [Der israelitische Kurier] und Neamul
evreiesc [Das jiidische Volk]. Das dritte Kapitel ist ,Weitere[n] Publikationen zu
Beginn des 20. Jahrhunderts (1918)* gewidmet und das vierte der jiidischen Presse,
die nach 1918 erschienen ist. Mit 1944 beginnt das fiinfte Kapitel iiber die zweite
Serie der wichtigsten Publikationen, die durch den Krieg unterbrochen worden wa-
ren. Der zionistischen Presse widmet Kuller zwei Unterkapitel, ,,Zionistische Zei-
tungen® und ,,Zionistische Presse®, ohne die Chronologie dabei zu beachten, so dass
es zuweilen schwierig ist, sich zurechtzufinden. Seine Absicht ist hier, innerhalb
seiner Geschichte der jiidischen Presse eine Geschichte der zionistischen Presse zu

160



schreiben, wie sie Barbu Ldzdreanu in den 1930er Jahren begonnen, aber nicht
abgeschlossen hat.

Wihrend der 1. Teil neben der Auflistung der Zeitschriften auch aus der wissen-
schaftlichen Analyse und historischen Hintergrundinformationen besteht, fiihrt der
II. Teil iiber die Provinzen nur einen alphabetischen Index auf. Des weiteren fiillen
diverse Anhédnge und wertvolle Zusatzinformationen wie z. B. das Inhaltsverzeichnis
des Anuarul pentru israeliti [Israelitisches Jahrbuch] (1878—-99) diesen Teil des
Buches.

Dem II. Teil ldasst Kuller die Analyse einiger Zeitschriften aus dem 19. Jahrhun-
dert folgen. Er hebt sie hervor, da sie seiner Ansicht nach die bedeutendsten ihrer
Zeit waren, und teilt sie nach Sprachen (Hebriisch, Jiddisch, Ruminisch) ein. Bei
diesem Abschnitt handelt es sich um die Ubersetzung eines bereits in Israel auf
hebridisch erschienenen Aufsatzes.

Im IV. Teil behandelt der Autor im ersten Kapitel die (nicht)freimaurerischen
Logen und ihre Publikationen. Die Periodika der Freimaurer gaben das Programm,
die Protokolle der regelmissigen Treffen, Listen der Teilnehmer, jihrliche Berichte
usw. wieder. So war z.B. Buletinul [frdtirea Zion [Bulletin der Bruderschaft Zion,
1875] die Publikation der freimaurerischen Gesellschaft ,,infrﬁgirea Zion* (Zion-
Bruderschaft), die dann spiter in ,,Ordinul Independent B’nei Brith* (Unabhéngiger
Orden B’nei Brith) umgewandelt wurde. Der grosste Teil des Kapitels besteht aus
dem Abdruck von Protokollen und Texten von Logenveranstaltungen. In einem se-
paraten zweiten Kapitel gibt Kuller abschliessend einen Uberblick iiber die in der
Presse behandelten wichtigsten kulturellen Ereignisse des Zeitraums von 1857 bis
1940.

Obwohl die Anordnung keinen durchgingigen roten Faden erkennen lésst, hat
der Band doch grosse Bedeutung fiir die kiinftige Beschiftigung mit der jiidischen
Presse Ruminiens aus akademischer Sicht. Die ausserordentlich hohe Anzahl der
von Kuller zusammengetragenen Publikationen ist bemerkenswert. In der Moldau
sind viele Publikationen zweisprachig, manchmal gar dreisprachig erschienen. Die
meisten wollten zur Emanzipation der Juden beitragen. Viele, wie z. B. Timpul [Die
Zeit, 1872], popularisierten die Rechte der Juden, an ,,den Sachen des Landes teil-
zunehmen®. Die Juden wollten nicht nur als eine kleine Minderheit, sondern als Teil
der ruménischen Nation wahrgenommen werden. Die jiddische Presse kultivierte die
Sprache und wollte den einfachen Leuten, die keine andere Sprache konnten, ent-
gegenkommen. DER IDISCHE BLAT (1877) pflegt z.B. eine ,reine” Sprache ohne
,Germanismen®. Er publizierte vor allem Artikel iiber die ruminische und jiidische
Kultur.

Die grosste jiidische Gemeinde Ruminiens gab es in Bukarest. Dort sprach und
las die jiidische Bevolkerung meistens ruménisch. In anderen Regionen, vor allem in
der Moldau, in Stidten wie Briila, Piatra-Neam{, Roman, Galati, Botosani, waren
Jiddisch und Hebriisch stirker prisent. Vielleicht ist auch aus diesem Grund in der
Hauptstadt der Moldau, lasi (Jassy), 1855 die erste jiddische Zeitung, KOROT HAI-
TIM, erschienen. Kuller und andere ruminische Autoren sind der Meinung, sie sei
die erste jiddische Zeitung der Welt. In Die jiidische Presse im europdischen Kontext
(1686 —1990) hingegen zeigt Hilde Pach, dass die erste jiddische Zeitung, DINSTA-
GISHE UN FRAITAGISHE KURANTN, zwischen 1686—87 in Amsterdam erschienen ist
(vgl. H. PACH, Die Amsterdamer Dinstagishe un Fraitagishe Kurantn [1686 —1687].
Wie jiidisch war die erste jiddische Zeitung?, in: S. MARTEN-FINNIS/M. WINKLER

161



led.], Die jiidische Presse im europdischen Kontext 1686 — 1990, Bremen 2006, S.
17-25).

Es gab natiirlich auch viele Publikationen, die die Auswanderung in die USA,
nach Paléstina oder anderen Lidndern propagierten, wie z. B. Emigrantul [Der Emi-
grant, 1900], eine chowewe-zionistische Zeitung, die fiir ,,Erez Israel* warb. DER
IDISHE FOLKSFREIND (1887) war eine jiddische Informations- und Kulturzeitung, die
die Auswanderung und die Kolonisierung Palédstinas unterstiitzte. Sie war die Zei-
tung der Gesellschaften ,,Asociatia pentru isuv Eret Israel und ,,Dorshe Zion®.
Nach 1900 wurden viele Einblattdrucke, sogenannte ,,Foi volante, von Auswan-
derergruppen publiziert. Die meisten sind nur ein Mal erschienen und tragen sehr
suggestive Namen wie Adio, Dati Ajutor [Helfen Sie!], Drumetii [Die Reisenden],
Emigrantii [Die Auswanderer], Speranta [Die Hoffnung]. Die Auswanderer baten
um Hilfe und Unterstiitzung oder verabschiedeten sich. Dati Ajutor als einzige Num-
mer am 22. April 1900 in Barlad erschienen, druckt das Gedicht ,,Doind emigran-
tului“ (Gedicht/Lied des Auswanderers) ab.

Die erste zionistische Zeitung, Zion, erschien 1897 in Briila, im gleichen Jahr, in
dem der erste zionistische Weltkongress in Basel stattfand, dessen Eroffnungsan-
sprache Karpel Lippe, ein aktiver Zionist aus Ruménien, gehalten hat.

Weiterhin erschienen Pressepublikationen fiir Kinder (Copilul evreu [Das jiidi-
sche Kind], Stiri pentru copii [Nachrichten fiir Kinder]) und Jugendliche (Gandul
tineretului solii evreiesti [Der Gedanke der Jugend jiidischer Schule]), fir Studenten
(Studentul evreu [Der jiidische Student]), fiir Frauen (Femeia evree [Die jiidische
Frau)), Publikationen der sephardischen Gemeinde (Viata sefardd [Das sephardi-
sche Leben), Gazeta evreului spaniol din Romania [Die Zeitung des Spaniolen von
Rumdinien]) und linksorientierte Zeitungen (Lumina [Das Licht]), aber auch wissen-
schaftliche Zeitschriften, die sich der Geschichte und vor allem der jiidischen, aber
auch der ruminischen und internationalen Literatur gewidmet haben (Analele Socie-
tatii Istorice Dr. 1. Barasch [Annalen der historischen Gesellschaft Dr. I. Barasch],
Cultura [Die Kultur], Adam [Adam]). Viele spiter international anerkannte Namen
haben in der jiidischen Presse in Rumiinien debiitiert, wie z. B. die Surrealisten Max
Blecher, Sasa Pand, Victor Brauner, Marcel Iancu, Benjamin Fundoianu (Fondane)
und Ilarie Voronca.

1956 griindete Rabbi Moses Rosen als einzige Publikation der jiidischen Ge-
meinde, in der Zeit, als alle anderen jiidischen Publikationen von den kommunisti-
schen Regierungen verboten wurden, die Zeitschrift Revista Cultului Mozaic [Zeit-
schrift des mosaischen Kultus]. Thre Nachfolgerin existiert bis heute unter dem Na-
men Realitatea Evreiascd [Die jiidische Realitdt].

Kullers Verdienst liegt zweifellos in der Erschliessung von bisher véllig unbe-
kannten Quellen aus den Bestinden der ,,Biblioteca Academiei Romane* in Buka-
rest. Trotz seiner zum Teil wenig iiberschaubaren Anordnung ist der Band eine Pio-
nierleistung, die eine neue Phase der wissenschaftlichen Beschiftigung mit der jii-
dischen Presse in Ruminien einleitet.

Portsmouth Oana Bauer

162



BRUNSCHWIG, ANNETTE/RUTH HEINRICHS/KARIN HUSER, Geschichte

der Juden im Kanton Ziirich. Von den Anfingen bis in die heutige Zeit,
Ziirich: Orell Fiissli 2005, 495 S.; ISBN 3-280-06001-X.

Drei Autorinnen haben es unternommen, iiber 700 Jahre jiidische Geschichte im
Kanton Ziirich auf knapp 500 Seiten fiir ein breiteres Publikum darzustellen. An-
nette Brunschwig betreute ein halbes Jahrtausend vom 13. Jahrhundert bis zur Fran-
zosischen Revolution von 1789, Ruth Heinrichs ein ,Janges* 19. Jahrhundert von
der Helvetik (1798) bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges (1914) und Karin Huser
das ,.kurze* 20. Jahrhundert.

Dabei hatten die Autorinnen nicht nur vollig unterschiedliche Zeitrdume zu be-
arbeiten, sondern waren auch mit einer génzlich verschiedenen Quellenlage kon-
frontiert. Fiir das Mittelalter und die frilhe Neuzeit existiert — wie zumeist fiir diesen
Zeitraum — eine iiberschaubare, relativ leicht einzugrenzende historische Uberliefe-
rung. Dazu kommt, dass die jiidische Bevolkerung auf dem Gebiet des Kantons
Ziirich bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts zahlenmissig sehr bescheiden blieb (ma-
ximal circa 100 Personen). Mit der Emanzipation der Juden in der Schweiz
1866/1874 kam es zu einem rasanten Anstieg der jiidischen Bevolkerung, so dass
1910 iiber 5500 und im Jahre 2000 fast 7000 Juden und Jiidinnen im Kanton Ziirich
lebten.

Diese unterschiedlichen Voraussetzungen machen sich in dieser Uberblicksdar-
stellung deutlich bemerkbar. Wihrend der Leser fiir den Zeitraum bis zur Mitte des
19. Jahrhunderts den Eindruck erhilt, sowohl umfassend als auch differenziert iiber
die Geschichte der Juden und ihr Verhiltnis zu den Nichtjuden informiert zu werden,
erscheint dies fiir die Phase nach 1870 nicht immer gegeben. Der vorliegende Band
bemiiht sich, die jiidischen Gemeinden und Organisationen sowie herausragende
Personlichkeiten der letzten 150 Jahre vollstindig zu erfassen. Auf vergleichsweise
wenigen Seiten die Geschichte einer extrem vielfiltigen und komplexen Gemein-
schaft wie der jiidischen Minderheit in einem Umfeld darzustellen, das von wech-
selnden Konstellationen der Integration, Selbstbehauptung und Ausgrenzung geprigt
wird, musste sich fiir jeden Autor als sehr schwierig erweisen. Es stellt sich deshalb
die grundsitzliche Frage, inwiefern nicht ein Sammelband mit einzelnen Beitrédgen,
in denen der jeweilige Autor auf rund 20—30 Seiten eine klar eingegrenzte Thematik
behandelt hitte, dem Untersuchungsgegenstand nicht angemessener gewesen wire.
In einer Folge von prizisen ,,Miniaturen® wire vielleicht ein genaueres Bild gerade
der modernen jiidischen Existenz in Ziirich entstanden, die auch unverzichtbare und
erhellende Vergleiche mit anderen Minderheiten inner- und ausserhalb des Kantons
Ziirich ermoglicht hiitte.

Mit der vorliegenden Darstellung ist dennoch eine wichtige Pioniertat in der
schweizerisch-jiidischen Historiographie vollbracht. Es ist sehr zu wiinschen, dass
weitere Monographien zur Lokal- und Regionalgeschichte der Juden in der Schweiz
folgen werden.

Zirich Daniel Gerson

163



HUNDERT, GERSHON D., Jews in Poland-Lithuania in the Eighteenth Cen-

tury. A Genealogy of Modernity, Berkeley, Los Angeles: University of
California Press 2004, XX + 286 S., 8°; ISBN 0-520-23844-3.

Dass die Juden in Polen-Litauen nicht nur die zu ihrer Zeit ,,groflte jiidische Ge-
meinschaft der Welt* waren (S. 21-31), sondern dank polnisch-litauischer Gesetz-
gebung zudem iiber eine in der gesamten jiidischen Geschichte beispiellose Auto-
nomie auf lokaler, regionaler und Landesebene verfiigte, ist zwar immer wieder
einmal festgestellt worden, dennoch fehlte es bis jetzt an einer Darstellung der
geschichtlichen, kultur- und geistesgeschichtlichen Entwicklung dieser Gemein-
schaft, die ihr nicht allein die geschuldete Aufmerksamkeit schenkt, sondern diese
ihre Entwicklung, ihren eigenstindigen Weg in die Moderne, im geschichtlichen
Gesamtzusammenhang gebiihrend wiirdigt. Das hat Vf. mit seinem hier anzuzeigen-
den Buch in beeindruckender Weise nachgeholt. Dabei war es zugleich sein Anlie-
gen, bisherige Geschichtskonzeptionen zu revidieren, die aus ideologischen Griinden
zumeist den Weg der Juden in die Moderne stets nur unter dem Vorzeichen ihrer
Integration in die nichtjiidische Gesellschaft (,,westernization*) betrachtet haben.
Dem setzt Vf. eine Sicht entgegen, die Modernisierung, Weg in die Moderne, als
nicht gleichbedeutend mit Integration in die nichtjiidische Gesellschaft auffasst, son-
dern Modernisierung an der inneren Entwicklung der jiidischen Gemeinschaft misst,
an ihrer schopferischen Weiterentwicklung des Eigenen, der eigenen Werte etc., und
so zu ihrem Recht verhilft (S. 1-20). — Gestiitzt auf breit herangezogenes Quellen-
material und dessen sorgfiltige Auswertung sowie profunde Kenntnis der Sekun-
dirliteratur (notabene: nicht nur der hebriischen, jiddischen und englischen, sondern
auch der polnischen), zeichnet Vf. ein in jeder Hinsicht iiberzeugendes Gesamtge-
milde der polnisch-litauischen Judenschaft auf ihrem Weg in die Moderne. Um die
Gegebenheiten ihrer Zeit verstehen und in historischer Perspektive nachzeichnen zu
konnen, untersucht er eingehend, immer wieder weit in die Geschichte zuriickgrei-
fend, die sozialen, wirtschaftlichen (S. 32—56) und politisch-rechtlichen Verhiltnis-
se der Juden und die Verfassung ihrer Gemeinschaft (S. 79 —118), wie sie sich im
Kontext der allgemeinen staatlichen Gesetzgebung herausgebildet und entwickelt
haben, bevor er sich religions-, geistes- und kulturgeschichtlichen Entwicklungen
zuwendet, und hier insbesondere der Kabbala und den aus ihr erwachsenen ver-
schiedenen Stromungen des Chassidismus, und deren Auswirkungen nicht zuletzt
auf die Gestaltung des Alltagslebens der Juden beleuchtet (S. 119-210). Erfreulich
breiten Raum widmet Vf. den sehr komplexen christlich-jiidischen Beziehungen
bzw. dem Gegeniiber von (katholischer) Kirche und jiidischer Gemeinschaft (S.
57-78), die sowohl aus jiidischer als auch aus kirchlicher Perspektive beleuchtet
werden. Gegenstand einer eigenen Untersuchung sind schliesslich auch die Bezie-
hungen zwischen Juden und Sejm, dem polnischen Parlament, und seinen Versuchen
,.biirgerlicher Verbesserung der Juden® und deren Antwort darauf am Vorabend der
Teilungen Polens und damit des Endes jiidischer Autonomie (S. 211-231). — Mit
seiner Gesamtdarstellung der geschichtlichen, kultur- und geistesgeschichtlichen
Entwicklung der Juden in Polen-Litauen im 18. Jahrhundert als Beweis ihrer Mo-
dernisierung hat Vf. den polnisch-litauischen Juden ebenso wie dem polnisch-litaui-
schen Commonwealth das lingst verdiente historiographische Denkmal gesetzt.
Dass er dies zudem ohne den so hdufig anzutreffenden ideologisch verstellten Blick

164



getan hat, wie er mit Recht fiir sich in Anspruch nehmen darf (S. 233 -240), ladsst
sein Buch zweifellos fiir die nidchsten Jahre das Standardwerk zum Thema bleiben.

Tiibingen Stefan Schreiner

ARNOLD, RAFAEL, Spracharkaden. Die Sprache der sephardischen Juden
in Italien im 16. und 17. Jahrhundert, Heidelberg: Universititsverlag
Winter 2006 (= Schriften der Hochschule fiir jiidische Studien Heidelberg
7), Il + 388 S., broschiert, € 45,--; ISBN 3-8253-5004-5.

Bei diesem Buch handelt es sich um eine bereits im Jahre 2002 abgeschlossene
Heidelberger Dissertation. Bei dem Umfang der Arbeit ist eine eingehende Be-
sprechung an dieser Stelle leider nicht mdéglich. Denn die einfiihrenden kulturge-
schichtlichen Materialien sowie vor allem das umfangreiche Textkorpus sind beide
zusammen wahrhaft immens.

In der kulturgeschichtlichen Einleitung — sie stellt eine instruktive und fesselnde
Lektiire dar — werden so grundlegende Dinge wie die Sprache der Sepharden, Mar-
ranentum (nebst verschiedenen Etymologien des Terminus ,Marrano‘), Zahl der ita-
lienischen Sepharden, deren Niederlassungsorte in Italien, das Ghetto in Venedig
wie auch die Etymologie dieses Terminus iibersichtlich abgehandelt. Urteile iiber die
Sprache der Sepharden aus nicht-jiidischer Sicht und ihre Sprachkenntnisse aus jii-
discher Sicht werden dargestellt; iibersichtlich wird iiber das Judenspanische in he-
bréischer Schrift referiert. Der hebridische Buchdruck in Italien von allem Anfang an
unter Beriicksichtigung der verschiedenen Druckorte, Buchhandel und Buch-
schmuggel, privater Buchbesitz bis hin zum Talmud-Verbot und Biicherverbrennun-
gen — das alles wird packend, fundiert und mit grossem Fleiss abgehandelt. Am
Schluss dieses einleitenden Teils untersucht Rafael Arnold die Natur des ,,LLadino-
Verfahrens®; dieser Teil hat mir am besten gefallen: Hier weist V{. auf Aspekte hin,
die zuvor noch gar nicht beachtet worden sind, indem er ndmlich herausarbeitet, dass
Sakraltexte von ihrem Wesen her geradezu eine wortwortliche Ubersetzung verlan-
gen, und dabei auf Goethe verweist, der diese Art der Ubertragung ,.an die hochste
Stelle* setzt. Ein weiterer fiir die wortliche Ubersetzung plidierender Kronzeuge ist
Walter Benjamin, dessen Bild der ,,Arkade* R. Arnold zum Haupttitel seiner Arbeit
gemacht hat: Die wortliche Ubersetzung schafft ,,Diaphanie*: Die Arkade, ,.die dem
Davorstehenden einen Durchblick gewihrt und nicht verwehrt*, steht fiir den trans-
parenten, diaphanen Charakter einer solchen woértlichen Ubersetzung und schafft
einen leichteren Zugang zum Original; dieser erleichterte Zugang wiederum mag
dazu dienen, dass ,,die (dem Judentum und der hebriischen Sprache) entfremdeten
marranischen Leser Zugang zur Religion ihrer Viiter finden konnten® (S. 113). Ar-
nold spricht in diesem Zusammenhang von ,,Orten kultureller Permeabilitit, von
Diosmose®. Sehr zu Recht polemisiert er gegen den Begriff ,,judéo-espagnol calque*
von Haim Vidal Sephiha, da ,calquer = durchpausen® ,eine gewisse Starre und
Vorhersehbarkeit des Ergebnisses konnotiert“, wohingegen ,,sich Ladino-Uberset-
zungen — oft sogar erheblich — voneinander unterscheiden, wodurch also ,,der krea-
tive Anteil des Ubersetzers, der mit der ihm zur Verfiigung stehenden Zielsprache
versuchen mufte, das Original nachzuformen®, beriicksichtigt wird (S. 119), wobei

165



Arnold freilich unterschlédgt, dass Sephiha von einer schleichenden ,,Djudezmisati-
on* bei jiingeren Uberarbeitungen von Ladino-Texten spricht. Sehr schén nennt Vf.
das sogenannte Ladino eine ,Verwendungsmodalitit (und natiirlich keine eigene
Sprache). Was R. Arnold iiber das Ladino sagt, zeugt, meine ich, von einer tiefen,
ganz und gar zutreffenden Einsicht in diesen komplizierten Sachverhalt.

Im zweiten Teil der Arbeit werden dann die verschiedenen Sprachzeugnisse
vorgestellt und kommentiert. Es sind dies iiberwiegend religidose Gebrauchstexte
(Haggada, Hohelied-Kommentar, das Bibelglossar Hesheq Shelomo, das Gebetbuch
Orden de oraciones). Interessanterweise untersucht VI. zusitzlich profane Dichtung
(eine Ubersetzung des Orlando Furioso ins Judenspanische* z.B.), Briefe, Respon-
sen und last but not least Testamente sephardischer Juden sowie Sepulkralinschriften
(die Vertreter der beiden letzten Textsorten sind in einem Anhang [Materialsamm-
lung I und II] auf S. 290-343 vollstindig abgedruckt).

Man sieht: Der Bogen ist weit gespannt. Wir haben es hier mit einem Panorama
zu tun, das, wie man heute gerne sagt, die ,.Lebenswelten* der aus Spanien und
Portugal vertriebenen Juden in Italien vornehmlich anhand ihrer sprachlichen Zeug-
nisse darzustellen sucht. Den grossten Raum nimmt freilich die Darstellung von
Ladino-Texten ein, deren ,,Sprache* ja keine Sprache stricto sensu, sondern nur eine
,verwendungsmodalitit® ist (S. 131-191), so dass man den Untertitel des Buches
Die Sprache der sephardischen Juden in Italien . . .) fiir leicht unangebracht halten
mag. Ich denke allerdings, dass es dem Autor, wie er es selber in seiner Zusam-
menfassung ausdriickt, in der Tat gelungen ist, zwei Dinge zu zeigen, und zwar
,welche Rolle Italien fiir die vertriebenen Sepharden spielte. Umgekehrt ist auch die
besondere Bedeutung der sephardischen Juden fiir Italien deutlich geworden (S.
285).

Bei so viel Lob darf auch der Tadel nicht fehlen. Ganz allgemein kann man
wahrscheinlich sagen: Weniger wire (moglicherweise) mehr gewesen. Der Autor
fithrt uns in ein veritables Schatzhaus, oft genug verliert sich der Leser in der Fiille
der einer Enzyklopéddie wohl anstehenden Einzelheiten, und es droht ihm der Faden
zu entgleiten. Zum anderen gibt es eine ganze Menge von Druckfehlern, was freilich
heutzutage, wo die Autoren ihre Diskette tel quel beim Verlag abliefern, kein
Waunder ist. Das dritte Gravamen betrifft mancherlei Defizite in rebus judaicis. Ich
gebe nur einige Beispiele: Auf den kommentierten Text aus dem Gebetbuch auf S.
170 folgt nicht, wie behauptet, der Priestersegen (01713 N2391), sondern der Segen
iber die Tora (1MNIT N272); hier ist ndmlich eindeutig die Rede von der Tora-
Lesung. Die Haftara danach liest nicht der ,*Mastir (7°U0D*), sondern der
LMaftir (9°050) (S. 171). MN2TIT DI ist unter Juden die geldufige Bezeichnung
fiir den Dekalog und kein Indiz fiir ,,eine weitreichende, den bloBen Bibeltext iiber-
schreitende Bildung des anonymen Verfassers® (S. 198 -199). Das Gedicht auf S.
195 (,,Y aun que nestra [!] boca llena de cético como la mar, y nuestra lengua de
musica como ruydo de sus odas, [...]") stammt wohl nicht von Ibn Gabirol. Es
handelt sich hier um den in jedem Siddur abgedruckten Gebetshymnus *11 92 Nnw),
der nach Ismar Elbogen schon im Talmud erwihnt wird; auch soll der bereits in der
Mischna, Pes. X, 7 erwihnte Wil D292 mit unserem Hymnus identisch sein.
»Pizmon* (S. 194) ist nicht der Titel eines Gedichtes, sondern schlicht und einfach
ein poetisches Genus (urspriinglich ein gereimtes Gedicht). Unzutreffend ist die
Deutung des italienischen ,,Orachini* (S. 107, Anm. 332) als ,,Ora hayyim* = ,Licht
des Lebens’. Gemeint ist des ,Jacob ben Ashers“ Werk °Orah Hayyim =

166



..Lebenspfad™ (01 NOR), eine der 4 Abteilungen seiner Turim, die unter diesem
Namen auch Teil des Shulhan ‘Aruk des Josef Caro geworden ist. Nicht eigentlich
,hervorzuheben ist noch die Semantik von poko, das .,klein® bedeuten kann“ in
,»santuaryo poko® (S. 153), denn hier ist schlicht und einfach das hebréische migdash
me‘at (VYD WD) der Bibel (Ez 11,16) nachgebildet. ,,Kleines Heiligtum™ ist eine
der Bezeichnungen fiir ,,.Synagoge in der Zerstreuung*. Es wire also wiinschenswert
gewesen, wenn auch ein Judaist einen Blick auf den Text vor der Drucklegung
geworfen hitte.

Doch vermag dieser Mangel mein iiberaus positives Urteil iiber diese Schatz-
kammer, iiber dieses so ungewohnlich anregende und beachtliche Buch nicht im
mindesten zu schmilern. Moge es viele verstindige Leser finden, und moge das
darin angesammelte reichhaltige Material zu weiteren Forschungen anregen.

Tiibingen Heinrich Kohring

BUDNICKD, OLEG, Rossijskie evrei meZdu krasnymi i belymi [Die Juden
Russlands zwischen Roten und Weissen], Moskva: Rosspen 2005, 548 S.;
ISBN 5-8243-0666-4.

Die Monographie ist ein grundlegender Beitrag zur Diskussion iiber die Juden in
Russland und die Russische Revolution. Im Unterschied zu Richard Pipes und Or-
lando Figes loste Oleg Budnickij die Aspekte Juden und ,,jiidische Frage* aus der
Betrachtung der gesamten Revolutionsgeschichte heraus und rdumte beidem zur
Interpretation des Geschehens eine besondere Bedeutung ein. Der fithrende Wissen-
schaftler am Institut fiir Russische Geschichte der Akademie der Wissenschaften
und Leiter des Internationalen Forschungszentrums fiir das Russldndische und das
Osteuropdische Judentum in Moskau betrachtet die Juden insgesamt als unbedingte
Befiirworter des Umsturzes und als Subjekte wie als Objekte der revolutioniren
Bewegung in der kurzen Zeitspanne und entscheidenden Umbruchssituation Russ-
lands zwischen 1917-1920. Ihn interessiert vor allem der Anteil, die Position und
das Ansehen der Juden in der Revolution sowohl auf der Seite der Bolschewiki als
auch bei den Weissgardisten. Zum Verhiltnis zwischen Juden und Bolschewiki lie-
fert Budnickijs Beitrag nicht viel mehr als vor thm Gabriele Freitag (Zuwanderung
von Juden in die sowjetische Metropole Moskau 1917—-1934) oder Yuri Slezkine
(The Jewish Century, Princeton 2004). Den Schwerpunkt bildet die Auseinander-
setzung mit den Juden und den Weissen. Budnickijs Forschungen zur Weissen Be-
wegung gehen auf jahrelange Quellenstudien in Rostov am Don, Moskau, New
York, Stanford, London, Leeds zuriick. Die Weissen waren eine militdrische Be-
wegung und die Beziehungen zu den Juden von der Vorstellung in der zarischen
Armee geprégt, sie seien unpatriotisch und illoyal. Budnickij betrachtet das Ge-
schehen aus der Perspektive der Provinz. Die Weissen hatten jiidische Mitstreiter
und Mizene und zunichst keine eindeutige Position in der ,,jiidischen Frage“. Al-
lerdings wurden die Juden von den weissen Nationalisten mit den gegnerischen
Bolschewiki identifiziert. Der Antisemitismus der Weissen entlud sich in den Pogro-
men 1918 bis 1920, die Budnickij als die eigentliche Tragddie der Juden in Osteu-
ropa begreift und mit dem Holocaust vergleicht. Damals kamen in der Ukraine

167



zwischen 60 000 und 200 000 Juden um. Fiir Budnickij sind die Pogrome die Kar-
dinalfrage in der Auseinandersetzung mit den Juden und der Russischen Revolution.
Zuletzt geht er auf die zunehmend nationalistische Haltung der Konstitutionellen
Demokraten ein und schildert die in Bedridngnis geratende Diplomatie der Weissen
in Paris, Washington, London, denn sie war auf Unterstiitzung durch die westlichen
Demokratien angewiesen. Ein besonderes Hindernis fiir die Weisse Diplomatie in
der ,,jiidischen Frage® war die russisch-orthodoxe Kirche, die sich gegen eine jii-
dische Heimstatt in Palédstina aussprach.

Hannover Verena Dohrn

ROTH, ANDREAS, Chasaren. Das vergessene Grofireich der Juden, Neu-
Isenburg: Melzer Verlag 2006, 224 S., gebunden, € 19,95; ISBN 3-
037389-71-4.

Wer sich ein Bild des Chasarenreiches machen mochte, das sich vom 6. — 11.
Jahrhundert nordlich zwischen Kaspischem und Schwarzem Meer von Kiew bis zum
Aralsee erstreckte und seine Bliitezeit im 10. Jahrhundert erlebte, bekommt durch
das anzuzeigende Buch eine kompakte Einfiithrung, die im Wesentlichen Bekanntes
sammelt und leicht lesbar darbietet. In neun Kapiteln werden Aufstieg und Nieder-
gang des in mancher Hinsicht im Schatten der Geschichte gebliebenen ,.Vielvolker-
staates* geschildert, der als ,,Insel der Glaubenstoleranz* gepriesen wird. In the-
matischen Episoden werden alte Reiseberichte referiert und neuere Forschungen
rezipiert, hier und da verdichtet sich die meist schlichte Narration zu einer bunten
Momentaufnahme jener mittelalterlichen Kultur Zentralasiens zwischen Islam und
Byzanz, die als einen ihrer interessanten Aspekte die Hinwendung zum Judentum als
»Staatsreligion® im 8./9. Jahrhundert aufweist. So bildet auch die Klammer fiir die
Darstellung der (heute vorwiegend fiir echt gehaltene) Briefwechsel des jiidischen
Gelehrten und Diplomaten am andalusischen Kalifenhof, Chasdai ibn Schafrut
(Schaprut) mit dem Chasarenkonig Joseph um 950. Die internationalen Kontakte,
die Frage der Verbindung mit den Kardern, die umstrittene Wirkungsgeschichte der
Chasaren bis ins Zwielicht antisemitischer Propaganda noch heute, all das und mehr
macht das Thema zum lohnenden Gegenstand.

Das Biichlein verfolgt keine wissenschaftlichen Zwecke, dazu erfdhrt man zu
wenig iiber Intention, Methode und Quellen, auch die Literaturangaben (Register
sind keine beigegeben) sind leider mehr als diirftig. Dennoch zeigen schon sie, dass
die Chasaren keineswegs vergessen sind, wie der Untertitel suggeriert. Noch deut-
licher wiire es geworden, wenn etwa eine Ausgabe wie H. Hirschfelds Al-Chazari
von Jehuda Hallewi (Breslau 1885, Nachdrucke) in die Nachweise aufgenommen
worden wiire, zumal Kap. | bis in den Wortlaut hinein mit Passagen der Einleitung
dort Ubereinstimmt. Schliesslich sei auf eine Website hingewiesen (http://www.
khazaria.com), die der Amerikaner K. A. Brook, der selbst mit The Jews of Khazaria
(Littlefield 22006) ein aktuelles Buch zum Thema vorgelegt hat, seit 12 Jahren
betreibt und die Material und Hinweise zur aktuellen Kenntnis der Chasaren bietet.

Tiibingen Friedmann Eifler

168



FOX, CYRIL/SAUL ISSROFF, Destroyed European Jewish Communities —
Jewish Memorial (Yizkor) Books in the United Kingdom, London, Tel
Aviv 2006, 188 S., 4°.

Die Tradition der MEMOR-BIKHER, der nach den Massakern an den Juden im Rhein-
land 1096 aufgekommenen Biicher des Gedenkens an zerstorte jiidische Gemeinden
aufnehmend, entstanden nach dem Holocaust neue, jetzt YIZKOR-Biicher genannte
Gedenkbiicher, deren Anliegen es ist, auf je ihre Weise die Erinnerung an die zer-
storten jidischen Gemeinden, in erster Linie Europas, und ihre ermordeten Mitglie-
der wachzuhalten. Die Zahl dieser zunichst wesentlich hebridisch oder jiddisch ge-
schriebenen, zum Teil ins Englische, aber auch andere Sprachen iibersetzten Biicher
ist mittlerweile auf weit iiber 1500 angewachsen. Fiir die Holocaust-Forschung sind
sie von grosstem Wert.

Wie im Titel des hier anzuzeigenden Buches angedeutet ist, handelt es sich hier
um eine Bibliographie der YIZKOR- und anderen Gedenkbiicher, die in Bibliotheken
des Vereinigten Konigreichs (U.K.) zu finden sind. Nach einer allgemeinen Einlei-
tung (S. 7-13) folgen im I. Teil die bibliographischen Angaben der ,,Jewish (d.h.
von Juden geschriebenen) Memorial (YIZKOR) Books* im engeren Sinne (S. 15—
131) und im II. Teil der im weiteren Sinne als ,,Memorbiicher, Gedenkbiicher and
Miscellaneous® zu bezeichnenden Werke. Zum iiberwiegenden Teil sind damit Bii-
cher iiber einstige jiidische Gemeinden gemeint, wie sie ,,especially in Germany* —
hinzuzufiigen wire: ebenso auch in Polen, Tschechien, der Slowakei, Ungarn und
anderen mittel- und osteuropdischen Léndern —, und dies auch nicht erst ,,in the past
two decades (S. 11), in grosser Zahl geschrieben und gedruckt worden sind, offen-
bar aber zu einem ganz kleinen 'Teil nur ihren Weg in britische Bibliotheken gefun-
den haben. Jedenfalls finden nur sehr wenige in der Bibliographie Erwihnung. Zu-
dem ist die Zuordnung der Biicher zu den beiden Teilen nicht in jedem Falle ein-
leuchtend und nachvollziehbar. Geordnet sind die bibliographischen Angaben in
beiden Teilen alphabetisch nach den Stiddten, von denen die Biicher handeln bzw.
denen sie gewidmet sind. Zuséitzliche Suchfunktionen, einschliesslich Hinweise auf
Internet- und Bibliotheksadressen, finden sich in den verschiedenen Appendices (S.
167-188).

Wenn auch die eine oder andere bibliographische Angabe unterdessen der Ak-
tualisierung bedarf, ist den beiden Herausgebern dennoch dafiir zu danken, dass sie
mit ithrem bibliographischen Handbuch der weiteren Holocaust-Forschung ein eben-
so begriissenswertes wie wertvolles Hilfsmittel an die Hand gegeben haben.

Die Redaktion

169



	Rezensionen

