
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Für den Sederabend der Pessachnacht, 14. Nisan 5706

Autor: Koch, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • • •

Für den Sederabend der Pessachnacht
14. Nisan 5706

Von Richard Koch

Zur Einführung
Richard Koch (1882-1949), der Frankfurter Arzt und Medizinhistoriker,1 der
als Hausarzt Franz Rosenzweigs bekannt geworden ist,2 war nach seiner
Entlassung aus der Universität und anschliessendem Berufsverbot 1936 aus
Deutschland geflohen und lebte von 1943 bis zu seinem Tod im damals zur
UdSSR gehörenden Badeort Essentuki im Kaukasus.3

Bereits in den Jahren, in denen er Franz Rosenzweig ärztlich betreute, hatte
er, der der jüdischen Tradition entfremdet war, (s)einen Weg zurück zum
Judentum zu nehmen begonnen. Jetzt, in der Emigration, verstärkte sich seine

Vertiefung in die jüdische Tradition. Angeregt nicht zuletzt durch Franz
Rosenzweigs Werke und die Beschäftigung mit ihnen, allen voran mit dessen

Bibelübersetzung und seinen „Arbeitspapieren zur Verdeutschung der Schrift",
begann er nun selber, biblische Texte, und hier insbesondere die Psalmen, dazu
Texte aus dem jüdischen Gebetbuch4 und der Pessach-Haggada, nicht nur

1

S. dazu GERT Preiser (ed.), Richard Koch und die ärztliche Diagnose
[Gedenksymposion aus Anlass seines hundertsten Geburtstags am 8. u. 9.

September 1982 in Frankfurt/Main], Hildesheim 1988 Frankfurter Beiträge
zur Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin / Senckenbergisches Institut für
Geschichte der Medizin, Klinikum der Johann-Wolfgang Goethe-Universität;
Bd. 1); Brief Richard Kochs an Henry E. Sigerist vom 30.07.1945, Tübingen
2005; Online-Ressource: http://www.bsz-bw.de/cgi-bin/xvms.cgi7SWB 11719
718; Volltext: http://w210.ub.uni-tuebingen.de/dbt/volltexte/2005/1677.

2
RICHARD Koch, Einzelne Erinnerungen an Franz Rosenzweig, ed. F.

Töpfer & U. Wiesing, in: Judaica 55 (1999), S. 174-192.
3 Frank TÖPFER & Urban Wiesing (ed.), Richard Koch - Zeit vor Eurer

Zeit. Autobiographische Aufzeichnungen. Mit einem Vorwort von Walter
Laquer, Stuttgart-Bad Cannstatt 2004 <- Medizin und Philosophie. Beiträge
aus der Forschung, Bd. 8). Rez. in: Kalonymos. Beiträge zur deutsch-jüdischen
Geschichte aus dem Salomon Ludwig Steinheim-Institut, Duisburg, H. 1/2004,
S. 8-9 (M. Brocke) und in: Judaica 61 (2005), S. 84 (S. Schreiner).

4
Vgl. RICHARD Koch, Das Gebet, in: Kalonymos. Beiträge zur

deutschjüdischen Geschichte aus dem Salomon Ludwig Steinheim-Institut, Duisburg,

137



intensiv zu lesen, sondern auszulegen. Frucht dieser Auslegungsbemühungen
sind Aufzeichnungen, die zumindest zum Teil in Richard Kochs Nachlass
erhalten geblieben sind. Dieser Nachlass befindet sich heute im Fachbereich
Ethik in der Medizin der Universität Tübingen und ist dort in den letzten
Jahren wissenschaftlich erschlossen worden.5 Teil dieses Nachlasses ist auch
der im Folgenden abgedruckte, bisher unveröffentlichte Text mit Gedanken zu
einem Abschnitt der Pessach-Haggada, die deutlich Franz Rosenzweigs
Einfluss spüren lassen.

Wie die Überschrift anzeigt, ist der Text zum Pessachfest 5706, d. i. im
Frühjahr 1946, geschrieben worden, zu einer Zeit also, in der sich die Lage der
Juden in Stalins Sowjetunion dramatisch zu verschlechtern begann.6 Auch
Richard Koch blieb davon nicht unberührt. In dieser Situation gewinnen
Gedanken über den Exodus, den Auszug aus Ägypten, die grosse Befreiungstat
Gottes, mit der die jüdische Geschichte ihren Anfang nimmt, besondere
Bedeutung. In dieser Situation dokumentieren Gedanken über Freiheit und
Hoffnung auf nationale Wiedergeburt im Lande der Väter nicht nur intellektuelle

Selbstbehauptung, sondern werden zugleich zu einem eindrucksvollen
Zeugnis geistigen Widerstandes und Überlebenswillens.

Stefan Schreiner

H. 2/2004, S. 4-6.
5

Vgl. u. a. Frank Töpfer & Urban Wiesing (ed.), Richard Koch und
Franz Rosenzweig. Schriften und Briefe zu Krankheit, Sterben und Tod,
Münster 2000; Frank Töpfer & Urban Wiesing (ed.), Richard Koch: Vom
Lamarckismus, vom Hakenkreuz und von meinen Katzen, Tübingen 2005,
Online-Ressource: http://www.bsz-bw.de/cgi-bin/xvms.cgi7SWBl 1719719;
Volltext: http://w210.ub.uni-tuebingen.de/dbt/volltexte/2005/1680. - Weitere
Informationen unter: http://www.uni-tuebingen.de/egm/ethik/projekte/richard_
koch.html.

6
S. dazu u. a. NORA LEVIN, The Jews in the Soviet Union since 1917 -

Paradox of Survival, 2 Bde., London / New York 21990, Bd. I, S. 446-511;
Alfred D. Low, Soviet Jewry and Soviet Policy, New York 1990 East

European Monographs, Bd. 231), S. 62-106; Matthias Messmer,
Sowjetischer und postkommunistischer Antisemitismus, Konstanz 1997, S. 63-83.

138



Richard Koch: Auslegung zu:
Vim xinn ova 's xinn ara nfoib maVn tznn wxna 7Vid': pnV rram
ww nvw2 xbx 'max xV ni nasn ,m mnsn nüiV niöVn .dt nvaa

.psV D'nM -mai nsa
Und erzähle deinem Sohnf' Es steht nicht: am Anfang des Monats, die
Lehre9 sagt: an eben diesem Tag.10 Nicht bedeutet an eben diesem Tag:
solange es noch Tag ist. Die Lehre sagt darum: diesem. Darum habe ich
diesem nur so ausgesprochen als die Stunde, da ruhig vor dir liegen
Lladen und Bitterkraut.

Denn an eben diesem Tag habe ich eure Scharen aus dem Lande

Aegypten geführt. Wahret diesen Tag für eure Geschlechter als Welt-

zeit-Satzung. (Buber-Rosenzweig, S. 204 / 2. M 12,17).

7 Nach SER XVIII (ed. Friedmann, S. 91) verkürzt für: naib nnx Via' „du
(man) könntest (könnte) meinen".

8 In Anlehnung an Ex 13,8 und Ex 12,17. Nach der Pessach-Haggada soll
der Vater „auf die Frage des Kindes, das noch nicht zu fragen versteht (ll'Xttn
blxtaV Sir), zuerst antworten, wie in der Tora gesagt ist: xinn nva "paV mim
D'nxaa 'nxsa ,17 mm net» m urn naxV Erzählen sollst du deinem Sohn an
jenem Tage: Deswegen hat der Ewige mir getan, als ich aus Ägypten auszog
(Ex 13,8). Die Pessach-Haggada erklärt das anschliessend folgendermassen:
,dv nsaa Vd' xinn ava 'x ,xinn dto naib maVn ,unn e>xna Via'.-pab mim
amia mnai nxa vrw n»i»a xVx 'max xV m ma»a nnvwa m masa naib mabn
"I'lsV „und erzählen sollst du deinem Sohn: man könnte meinen: vom
Neumond (Monatsbeginn) an; die Schrift sagt: an jenem Tage. An jenem Tage
heisst nicht, wie man meinen könnte: solange es Tag ist. Die Schrift sagt:
deswegen. Deswegen bezieht sich auf nichts anderes als auf die Stunde, in der
Mazza und Bitterkraut vor dir [auf dem Tisch] liegen" (Die Pessach-Haggada,
hrsg. & erklärt von E. D. GOLDSCHMIDT, Berlin 1936, S. 44-45, zur Sache
ebenda, S. 10-11). Dasselbe (mit Abweichungen) in MekhY Mass. de-Pashä
Bö' § 17 (ed. Horowitz-Rabin, S. 66): Ql'a Vn Win tltxia ':x »alt» ."[lab mim
pisb ü'nna -mai nsa ww nsca m ma»a V"n dt n»aa Via' xinn Dra 'x xinn
imVlttt b» „und erzählen sollst du deinem Sohn: ich habe gehört: vom
Neumond an. Die Schrift sagt: an jenem Tage. An jenem Tage heisst nicht, wie
man meinen könnte: solange es Tag ist. Die Schrift sagt: deswegen-, wegen der
Stunde, in der Mazza und Bitterkraut vor dir auf dem Tisch liegen"; vgl. dazu
auch bPes 116b.

9 Gemeint ist: die Schrift / Tora sagt.
10

R. Koch verknüpft hier die Zeitangaben in Ex 13,8: Xinn DTa (an jenem
Tage) und Ex 12,17: mn Dl'n D»»3 (an eben diesem Tage) miteinander.

139



Und du sollst es deinem Sohn erzählen. Nicht heisst es „am Anfang des

Monats"; die Lehre sagt: „an eben diesem Tag". Nicht bedeutet „an
eben diesem Tag": solange es noch Tag ist. Die Lehre sagt darum:
diesem. Darum habe ich „diesem" nur so ausgesprochen als um die
Stunde, da ruhig vor dir liegt Fladen und Bitterkraut.

Die Schrift spricht nicht ganz allgemein von Monatsanfang, sondern

von „eben diesem Tag". Es bedeutet natürlich nicht „an eben diesem

Tag" soviel wie „solange es noch Tag" ist, sondern die Zeit von
Sonnenuntergang bis Sonnenuntergang. Um aber jedes Missverständnis zu
vermeiden und um sich ganz deutlich auszudrücken, spricht die Lehre
im ausschliessenden Satz von „diesem Tag". Darunter habe ich nun,
wie vermutlich auch jeder andere, niemals etwas anderes verstanden als

die Stunde, zu der „ungesäuertes Brot und Bitterkraut ruhig vor dir
liegen",11 so wie sie beim Auszug aus Mizraim um diese Nachtstunde
wirklich vor unseren Vätern, als sie aufbrachen, als die Knechtschaft
ein Ende hatte, gelegen haben. So ist es geboten und natürlich, dass wir
des Auszugs aus Mizraim vor allem in der Nacht ge[denken] als

Erinnerung an die Nacht des Auszugs.

Mit dieser Ausdeutung der Schriftstelle ist die Sedernacht ausdrücklich
an den tatsächlichen Auszug aus Mizraim gebunden, nationales
Erinnerungsfest wie irgend eins und nicht sinnbildlich Verklärung eines
solchen. Dieses ausdrücklich, obwohl das Ereignis nach den üblichen
Begriffen, nach Gefühlen von lebendiger geschichtlicher Zeit, bereits
etwas lange her ist, nach dem Brauch anderer Völker längst verjährt
wäre, und obwohl seit dieser unvergessenen Nacht ungezählte
Nachkommen der damals Aufbrechenden zu den verschiedensten Zeiten und
bis in unsere unmittelbare Gegenwart hinein in Sklaverei, Leibeigenschaft,

Hörigkeit, Kammerknechtschaft, Zinsknechtschaft, Knechtschaft

des Vernichtungslagers gelebt haben und darin gestorben sind.
Wenn wir die Nacht des Aufbruchs trotz aller geschichtlichen

Knechtschaft unseres weiteren Erlebnis durch die Jahrtausende mit
unveränderten Worten und unveränderten Bräuchen als die Nacht der

Befreiung aus der Knechtschaft durch Gottes starke Hand immer weiter

11 In dieser Übersetzung des Wortes D'na» verknüpft R. Koch die Bedeutung

der beiden Verben rmn (ruhen, ruhen lassen) und man (hinlegen) bzw.
nan (hingelegt werden, liegen) miteinander.

140



feiern, so doch ohne allen Zweifel deshalb, weil wir in diesem
geschichtlichen Ereignis nicht nur das sehen, was Völker sonst in den

Ereignissen ihrer Geschichte zu sehen pflegen, sondern auch noch
etwas anderes, das weit darüber hinausgeht und sich grundsätzlich
davon unterscheidet.

Wir sehen in diesem entscheidenden Ereignis ein Ereignis, das

niemals aufgehört hat in der Geschichte unseres Volkes und im Leben
eines jeden Einzelnen von uns fortzuwirken, nicht anders, als wie auch
die einmalige Schöpfung des Himmels und der Erde fortwirkt.

Unterlägen wir dieser Versuchung, so würden wir damit den deutlichen

Sinn unserer Lehre in sein Gegenteil verkehren. Wir würden
aufhören, das Leben zu heiligen, wie das jedes einzelne Gebot und jede
einzelne Vorschrift von uns verlangt; und wir würden ein unwirkliches,
nur ausgedachtes und vorgestelltes, ein vorgetäuschtes Leben an die
Stelle des gottgegebenen wirklichen Lebens setzen und so mit der Zeit
auch die Ewigkeit verlieren.

Dies also sollen wir nicht und aus diesem Grunde sollen wir unter
unserer Freiheit unsere wirkliche Freiheit in Zeit und Ewigkeit verstehen.

Wir sollen wissen, dass wir in jeder tatsächlichen Knechtschaft
unserer Geschichte und unseres persönlichen Schicksals bereits von
Gott befreit und im Aufbruch sind. Wir sollen tatsächliche Knechtschaft

als eine Strafe für unsere Sünden, nicht aber als unsere Bestimmung

ansehen, solange wir den Bund zwischen Gott und unserem Volk
nicht vergessen. Unser Vertrauen soll ein Vertrauen und ein Hoffen auf
die wirkliche Freiheit, die Befreiung von bestimmten, irdischen,
geschichtlichen Zwingherren, zu einem Leben als eigene Herren auf
eigenem wirklichen Erdboden sein und gerade dadurch ein Vertrauen
und ein Hoffen auf die endgültige Freiheit aller in Zeit und Ewigkeit,
denn vordem ist die Heiligung des Lebens noch unvollendet.

Wir sollen aber nicht vertrauen und hoffen auf eine nur sinnbildliche
Freiheit, eine nur innere Freiheit, mit deren Verwirklichung wir entgegen

dem klaren Sinn der Lehre mit all ihren Geboten und feierlichen
Handlungen das gottgegebene so zeitliche wie ewige Leben ungeheiligt
im Stich gelassen und damit verloren hätten.

Aus diesem Grunde denkt der Talmudist in dieser Nacht der
geheimnisvollen Nächte und wunderreichen feierlichen Bräuche und

bedeutungsvollen Sinnbilder scheinbar spielerisch, tatsächlich aber

feierlich ernsthaft die Schriftstelle dahin aus, dass wir die Nacht des

Aufbruchs [...]. Von der Nacht des Aufbruchs an sind wir bis auf den

141



heutigen Tag ein befreites Volk gewesen, und jeder Einzelne von uns
ein befreiter Mensch, es möchte geschehen, was da wollte.

Die Freiheit, die unseren Vätern in jener einen ewig denkwürdigen
Nacht zu-teil-wurde, hat uns, ihren Nachkommen, von Stund an und bis

auf diesen Tag keine Macht der Erde wieder rauben können, sondern
wir sind ein freies Volk von freien Menschen geblieben.

In folge dessen liegt es sehr nahe, unsere gottgegebene Freiheit, die
so oft in schroffem Gegensatz zu unserer Stellung unter den Menschen
stand, als eine nur innere Freiheit von der äusseren und tatsächlichen
Freiheit zu unterscheiden.

[...] nicht als die Erinnerung an ein historisches Kalenderdatum, an

irgend einen festgelegten abstrakten Zeitpunkt feiern, sondern als

Erinnerung in der wörtlichen und unmittelbaren Bedeutung des schönen
Wortes. Die Vorsilbe „er-" wie in erwarten, erfinden, erwecken, erdichten,

auserlesen, erbarmen, erbauen, ereignen, erfahren, erforschen,
erfreuen, erfrischen, erfüllen, ergötzen, erheben, erheitern, erhöhen,
erkennen, erklären, erlangen, erleben, erlernen, erleuchten, erlösen,

ermannen, ernähren, ernennen, erneuern, erobern, erquicken, erraffen,
erraten, erreichen, erretten, erschaffen, erscheinen, ersparen, erstarken,
erstürmen, erteilen, erwägen, erwecken, erweichen, erweisen, hat im
Gegensatz zu der Vorsilbe „ver-" wie in verdummen, verraten, versinken,

versteinern, verderben meist die Bedeutung, dass mit einer Tätigkeit

etwas erschaffen, errichtet, erbaut wird, dass etwas Neues,
Erwünschtes und meist auch Gutes und Grosses geschieht, so also soll
von uns etwas geinnert [sie!] werden, d. h. wir sollen es wahr und

wahrhaftig in unserem Inneren erstehen lassen, als etwas Gegenwärtiges

und Tatsächliches, das sich von dem Gewesenen nur durch die
andere Zeit und durch die andere Welt des Seins unterscheidet, nicht
aber durch Besitz und Erleben. Das entsprechende Wort "Di kann als ein
Urwort und nach Art seiner Verwendung keine andere Wortbedeutung,
keinen anderen Sinn haben.

So also soll die vor drei Jahrtausenden von den Vätern erlebte Nacht
heute wieder aus unserem Innern erstehen und ganz gegenwärtig da
sein. Das ist der starke Zauber, das Wunder dieser Nacht, und alle
Sinnbilder und Bräuche sind die Werkzeuge, mit denen dieser Zauber
das Wunder verwirklicht.

Im Aufbruch, mit dem eilig und angstvoll bereiteten ungesäuerten
Brot des Notstandes und mitten in Schmutz und Bitternis, mit dem Bild
des Lebens und dem bitteren Kraut, dem Salzwasser und dem abgenagten

142



Knochen, aber auch schon der Zukunft gewiss wie das Ei, und bereits

hingelehnt beim Mahl wie die freien Herren und wie diese nicht Wasser,
sondern Wein trinkend, aber nicht wie nur äusserlich freie Herren sinnlos
in sich hineinschüttend, sondern wie dem inneren Zwang entrückte vier
bedeutungsvolle Becher, den für das Leben, den für die Freiheit, den für
die Hoffnung und den für den Erdboden der Heimat oder wie man sonst
diese vier Becher des Dankopfers deuten will.

So wird die im Dämmer der drei Jahrtausende versunkene Nacht
alljährlich heraufbeschworen, da wir wieder einen Rastort auf unseren
Wegen durch die Zeit erreicht haben, und so ist der Aufbruch über

unserer Rast dem Ziele geeint. So wie es in derselben Ordnung früher

gewesen und später sein wird bis zu dem Tage, da die Stadt Gottes

aufgebaut und der Tag gekommen,12 der ganz vollkommen.

.310 îbsœ- Dvb "nVTir xm [jjamn
(Übersetzung: Der Barmherzige möge uns zum Besitz geben einen ganz
guten Tag.)13

Dazwischen liegt alles, unsere ganze Geschichte und unser ganzes
Leben, alle Zeit und alle Ewigkeit, alles Unheilige und alles Heilige, all
unsere Taten, unsere Gedanken und heimlichsten Regungen, all unser
Wünschen und alle Erfüllung.

Darum nun, weil Gott mit seiner Lehre „ewiges Leben mitten unter
uns gepflanzt hat"14, mitten hinein in unser wirkliches Leben, weil alle
Gebote und Vorschriften, alle Forderungen und alle Erwartungen von
uns, einschliesslich aller Bräuche und Sinnbilder dieser bedeutungsvollen

Nacht, für unser Leben und auf unserem Erdboden gelten, nicht
aber in einer unwirklichen Welt lebloser Götzen, darum verwandelt der
Talmudist der Pesachhagada [sie!] gleichzeitig mit Worten spielend
und den Text in allen Tiefen deutend das Kalenderdatum des historischen

Ereignisses aus der tausendjährigen Vergangenheit der Nacht des

Aufbruchs in die Gegenwärtigkeit und Zukünftigkeit unseres lebendigen

ewigen Lebens.

12
Vgl. dazu Jes 21,11-12.

13 Der Satz ist Teil des Tischgebets an den drei Wallfahrtsfesten: Siddur
Sefat Emet, ed. S. Bamberger, Basel 1982, S. 284; s. dazu: Die Pessach-
Haggada, ed. GOLDSCHMIDT, S. 71 und 77, und MACY NüLMAN, The
Encyclopedia ofJewish Prayer, Northvale / London 21996, S. 156-157.

14
Vgl. das Gebet zu Beginn des 2. Kapitels des Sefer Eldad ha-Dani in J.

D. EISENSTEIN (ed.), Osar midrasim. A library of two hundred minor Midras-
him, 2 Bde. in 1, New York 1928, S. 21: tram Sül dViï "H.

143


	Für den Sederabend der Pessachnacht, 14. Nisan 5706

