
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Michail Grigorevi (Menaše) Morgulis : "Aus meinen Erinnerungen"

Autor: Dohrn, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • • •

Michail Grigorevic (Menase) Morgulis:
„Aus meinen Erinnerungen"

Von Verena Dohm*

Michail Grigorevic (Menase) Morgulis (1837-1912) war einer der führenden
Maskilim (Aufklärer) im Russischen Reich. Von Odessa aus engagierte er sich
als Jurist, Publizist und Kommunalpolitiker für die Verbreitung der Aufklärung

unter den Juden. Der Sohn eines angesehenen und wohlhabenden
Kaufmanns aus der alten jüdischen Handels- und heimlichen Hauptstadt des

südwestlichen Grenzgebiets Berdicev (Berditschew / Gouvernement Kiew) gehörte

zu derjenigen Generation von reichsrussischen Maskilim, die neben den

traditionellen jüdischen bereits staatliche Schulen und die Universität besucht,
damit russische Sprachkenntnisse, einen akademischen Abschluss und eine

professionelle Ausbildung erworben hatten. Morgulis schloss im Jahre 1861

das Rabbinerseminar in Zitomir (Zhitomir) mit dem Rabbinerexamen ab. Einige

Jahre verdiente er sich als freier Mitarbeiter des Razsvet („Die Morgenröte",
1860/61), der ersten russisch-jüdischen Zeitschrift in Odessa, und als Lehrer an

der staatlichen jüdischen Schule in Berdicev seinen Lebensunterhalt. Zusammen

mit Freunden gründete er eine Sabbatschule in der Heimatstadt. Danach
studierte er (1864-1869) Rechtswissenschaften an der Universität in Kiew und

promovierte über das Erbrecht der Juden nach talmudisch-mosaischem Gesetz.

Während seiner Studienzeit beteiligte er sich federführend an der Gründung
des ersten russisch-jüdischen Studentenzirkels in Kiew. Seitdem setzte er sich

öffentlich für jüdische Bildung in russischer Sprache ein. Morgulis war einer
der ersten aus dem Kreis der Maskilim, die sich öffentlich für die rechtliche

Gleichstellung der Juden aussprachen und kritisch mit der Geschichte der

Haskala im Russischen Reich befassten. Seit 1869 lebte er in der südlichen

Metropole Odessa. Dort stritt er unermüdlich und in unterschiedlicher Weise
für die Emanzipation und für eine russische Akkulturation unter Wahrung
jüdischer Identität. Er glaubte an die Möglichkeit einer doppelten Loyalität -
gegenüber der jüdischen Gemeinschaft wie gegenüber Staat und Gesellschaft
im Russischen Reich. Er war Redaktionsmitglied der russisch-jüdischen
Zeitschrift Den' (1871) und schrieb sowohl für die jüdische wie für die russische

1
Dr. Verena Dohm, Blumenhagenstr. 5, D - 30167 Hannover.

123



Presse. Er war führendes Mitglied im Odessaer OPE [Obscestvo rasprostrane-
nija prosvescenija sredi evreev], der Gesellschaft zur Verbreitung der Aufklärung

unter den Juden und Vorstandsmitglied der reformierten Talmud-Tora,
der Handwerkerschule der Gesellschaft Trud („Arbeit") sowie anderer
jüdischer wie allgemeiner kommunaler Einrichtungen in der Hafen- und
Freihandelsstadt Odessa. Neben russischer Bildung für Juden förderte er die jiddische
Sprache und Kultur. Auch arbeitete er eng mit den Chowewe Zion („Zi-
onsfreunde"), den Vorkämpfern des Kulturzionismus, zusammen. In den
1890er Jahren unterstützte er die Kolonisationsbewegung in Palästina. 1890-97

war er Sekretär des Odessaer Komitees der Gesellschaft der Palästinafreunde.
Der politische Zionismus interessierte ihn nicht. Orientiert an den universalen
Strukturen im Judentum, sprach er sich gegen den Kommunitarismus in Gestalt

einer nationalen jüdischen Schule mit Hebräisch als Unterrichtssprache
aus. Nach den Pogromen von Kisinev (1903) und Odessa (1905) verteidigte
Morgulis Juden, die zu Schaden gekommen waren, vor Gericht. Die meisten
seiner Buch- und Zeitschriftenpublikationen befassen sich mit dem „vopros
evrejskoj zizni" („der Frage des jüdischen Lebens"), d. h. mit der Politik
gegenüber den Juden im Russischen Reich. Seine Erinnerungen, die zwischen
1895 und 1897 als Folge im St. Petersburger Voschod („Der Sonnenaufgang")
erschienen sind und durch weitere Fragmente, veröffentlicht im Evrejskij mir
(„Die Jüdische Welt", 1909-1911), ebenfalls in St. Petersburg, ergänzt wurden,
liefern wertvolles Material zur Geschichte der Juden in Russland im Zeitalter
der Haskala aus der Perspektive eines führenden Maskil.

Michail Grigorevic Morgulis:
„Aus meinen Erinnerungen" (Auszug)1

Zurückschauend versuche ich, mich in meinem Gedächtnis auf die mehr
oder weniger herausragenden Momente im Leben der Juden während des

verflossenen halben Jahrhunderts zu konzentrieren. Offen gestanden, wird
es schwierig sein, den Beginn dieser Epoche mit jener Klarheit der Farben

und mit jener Realität wiederzugeben, mit der er sich in meiner damals

noch kindlichen Wahrnehmung widerspiegelte. Jeder für sich weiss, dass

1 Iz moich vospominanij, in: Voschod 15 (1895) 2, S. 108-110; Voschod 15

(1895) 9, S. 98-99, 103; Voschod 15 (1895) 11-12, S. 82 - 85; Voschod 16

(1896) 5-6, S. 181-190. - Übersetzung: Verena Dohm.

124



es im reifen Alter sehr schwierig ist, jene idealische Stimmung, jene poetische

Empfänglichkeit wieder zu erwecken, welche die Beziehungen der
noch jugendlichen Wahrnehmung und des jugendlichen Gefühls zu den sie

umgebenden Lebenserscheinungen bestimmten.
Ich versuche dennoch jene Gefühle wiederzugeben, die die jüdische

Jugend vor einem halben Jahrhundert beunruhigt haben. Der Aufruf zur
Aufklärung zu Beginn der vierziger Jahre war ein derartig lichtträchtiges
Morgenrot, das es all die bezauberte und anzog, die nur in der Lage waren,
Licht wahrzunehmen. Dieser Aufruf kam von der Regierung und fand
dennoch Zuspruch in den Herzen jener starken Minderheit, die - im Kampf
mit der Unwissenheit - einen offenen Ausweg auf die breite Bahn der

Staatsbürgerlichkeit erwartete.
Die Jugend triumphierte. Sie fand einen Halt für ihr Selbstbewusstsein.

Als Aussenseiter eingeschüchtert und gehetzt vor allem in der eigenen
Welt, warf sie sich in diese Umarmung, ihr von aussen entgegenkommend.
Die Jugend fühlte Boden unter sich, alle begannen sich als Bürger ihrer
Heimat zu verstehen, alle erhielten ein neues Vaterland. Jeder junge
Mensch war empfänglich für die lichtesten Hoffnungen und bereitete sich

darauf vor, jener Heimat selbstlos zu dienen, die ihren Stiefsöhnen so
mütterlich die Hände reichte. Alle warfen sich auf das Studium der russischen

Sprache und der russischen Literatur, jeder dachte nur daran, sich so

schnell wie möglich mit der Umgebung zu verbinden und vollends mit ihr
zu verschmelzen. Obgleich die Juden damals weniger als keine Rechte

hatten, glaubte die jüdische Jugend dem Aufruf aufrichtig, sie glaubte, dass

die rassische Gesellschaft die Juden aufgeklärt sehen wollte, und deshalb

verwandte sie ihre ganze Energie darauf, mit Aufrichtigkeit und von sich

aus zu überzeugen, es allen zu beweisen, dass ein Jude ein russischer

Mensch werden kann und soll. Die jüdische Jugend blieb taub gegenüber
jenen Warnungen, die von einem Winkel des südwestlichen Grenzgebietes
ausgegeben wurden. Dort nahm eine mächtige Stimme vorweg, dass der

Aufruf zur Aufklärung nicht mit der Rechtlosigkeit harmoniert, dass der

Aufruf zur Aufklärung täuscht und etwas anderes bedeutet. Doch die
Jugend fuhr fort, an die Aufrichtigkeit des Aufrufs zu glauben, und schaute

durch eine rosa Brille in die Lerne, in jene Zukunft, die ihren Vorstellungen

von der neuen Lage der Dinge vollends entsprach.
Wer mochte damals wirklich zulassen, dass diese Zukunft am entgegen

gesetzten Punkt der Jahrhunderthälfte, jene selbe Zukunft, die wir jetzt als

Gegenwart erleben, nicht jene sein würde, die man sich selbst ausgemalt
hatte, sondern jene, die damals die Unheil verkündende Stimme aus Minsk

125



vorweggenommen hatte? Wer vermochte sich damals vorzustellen, dass

jene selbe Heimat, die auf die geheimsten, eigentlich naiven Gefühle
reagiert hatte, sich plötzlich gerade dann zurückziehen würde, wenn diese

Jugend strahlend nicht nur die eigene Aufrichtigkeit demonstrierte, sondern
die Aufrichtigkeit all jener, die sie auf den Weg der brüderlichen Vereinigung

und Versöhnung zu führen vermocht hatte? Wer konnte damals glauben,

dass in dieser Zukunft die Masse gezwungen sein würde, das Vaterland

zu verlassen und eine scheinbare Beruhigung in der Fremde zu
suchen? Wer konnte sich damals vorstellen, dass die besten Kräfte der Juden

weggeführt würden, um danach mit ihrem Blut fremde Felder zu
durchtränken, wo es doch in ihrem eigenen Vaterland bei weitem mehr noch
unbearbeiteten Boden gibt als in Argentinien und Palästina? Wer konnte
sich vorstellen, dass man auf die massenhafte Umsiedlung der Juden
nicht nur mit Gleichgültigkeit blicken würde, sondern sie sogar noch

anspornen würde?
Doch die damalige Jugend beklagt sich auch jetzt, schon im reifen Alter,

nicht darüber, dass man sie in ihren Hoffnungen auf eine lichte Zukunft
betrogen hat. Sie sah in der Tat für kurze Zeit doch ein besseres Leben; sie

hofft, es noch einmal zu sehen und glaubt, dass es Momente geben wird, in
denen das historische Gesetz in sein Recht eintritt. Es ist besser, seinen

Verstand zu erleuchten und sein Herz verständig zu machen, sogar wenn
man bei unverhohlener Gefahr für Schicksalsschläge empfindlicher wird,
als sich für die Unwissenheit zu entscheiden und, einfach sein Haupt
verbergend, vor den empfindlichen Schlägen zu schützen. [...]

Übrigens war die andere Welt, deren Vorhang sich damals gerade erst
allmählich hob, bei weitem verlockender. In die Hauptstadt [des südwestlichen

Grenzlands im Ansiedlungsrayon; gemeint ist Berdicev] traten zu

jener Zeit während der Ferien Zöglinge des Gymnasiums und des

Rabbinerseminars von Zitomir in Erscheinung. Das war die Blüte der jüdischen
Jugend, die aus ihren Reihen ganz besondere Typen von Juden hervorbringen

sollte. In diesen Kreisen fing man damit an, sich gegen die bei den

Juden bestehenden Ordnungen, gegen ihre verknöcherten, traditionellen
Anschauungen aufzulehnen. Allmählich machte sich in der Gesellschaft
eine noch schwache, oberflächliche, doch in jedem Fall aufrichtige Kritik
an den bestehenden Sitten breit. Das roch noch nicht danach, dass man
durch Loben des Papirossirauchens am Sabbat oder durch öffentliche
Verletzung allgemein anerkannter Sitten Kühnheit zu demonstrieren suchte.

Man sprach über die Reform der jüdischen Gesellschaft. Die Namen
Mendelssohns, Lebensons, Wesselys, Friedländers und anderer waren zu hören.

126



All das wurde natürlich in undeutlichen Bildern gezeichnet, die Reden

waren eher gewagt als bewusst durchdacht, doch es war ein erstes jugendliches

Stammeln, das sehr viel versprach, und wenn die Erwartungen nicht
eintrafen, dann nicht aus eigener Schuld, sondern wegen jener, die seine

weitere, bewusste Entwicklung paralysierten und eine Reihe unüberwindlicher

Hindernisse aufbauten, die die erwachende neue Kraft nicht auf das

Wirkungsfeld lenkten, für welches es vorbereitet war.[...]
Der erste Wunsch war freilich jenen Tempel der Wissenschaft zu sehen,

zu dem ich so begierig hinstrebte. Wir fuhren in die Cudnovskaja Strasse,

wo an der Ecke zur Kleinen Berdicever Strasse ein zweistöckiges Gebäude

mit einem grossen Hof stand. Der ganze Hof war voll mit Schülern. Ich sah

genau hin, studierte die Schüler, die mir so anders erschienen, uns gar nicht
ähnlich. Unter ihnen waren schon ziemlich erwachsene junge Männer, die,
sich sehr wichtig nehmend, über den Hof stolzierten, die Kleinen keines
Blickes würdigend. Ihrer waren sehr viele. Sie strömten aus allen drei
Gouvernements des südwestlichen Grenzgebiets, aus Bessarabien und
Neurussland in das Rabbinerseminar. Das erklärt sich daraus, dass die

Zöglinge des Rabbinerseminars das Privileg der Befreiung vom Militärdienst

genossen. [...]
Das Rabbinerseminar in Zitomir war an der Ecke Cudnovskaja und

Kleine Berdicevsker Strasse untergebracht. Beide Strassen, weit vom
Stadtzentrum entfernt und folglich auch vom städtischen Getriebe, entsprachen

der Bestimmung des Seminars. Die einzige Abwechslung, mit der es

rechnen konnte, war das Gefängnis, das dem Haus gegenüberstand. Die
Fenster lagen vis à vis. In den Pausen kam es vor, dass die Seminaristen
sich auf die Fensterbänke setzten und zu den Gefängnisfenstern
hinüberblickten, wo die Häftlinge ihrerseits Platz genommen hatten, und sie
einander schweigend anschauten. [...]

Das Seminargebäude hatte zweieinhalb Stockwerke. Das untere Stockwerk

glich einem Keller. Seine Fenster gingen direkt auf den Bürgersteig
hinaus. Dort waren die unteren Klassen bis zur vierten und eine der höheren

Klassen - die siebte. Es roch dort derart nach Feuchtigkeit, dass der

polnische Schriftsteller Kraszewski, als er einmal mit dem Direktor die
Schule besuchte, mit bestürztem Gesicht von einer der Klassenzimmertüren

jäh zurückwich. Im zweiten Stock befanden sich alle übrigen, die höheren

Klassen und die Inspektorenwohnung. Dort waren die Räume gross
und hell, gut geeignet als Klassenräume. Im dritten Stock war die so

genannte Gemeinschaftswohnung, das Wohnheim der Stipendiaten und
Selbstzahler. Nach oben gelangte man über eine lange, überdachte Treppe

127



in eine verglaste Galerie, von der breite Türen ins Wohnheim führten.
Doch hier blieb der Blick in einem entlegenen und abgeschiedenen Teil der

Galerie an der Abstellkammer hängen. Das war die interessanteste Abteilung

in der Burse, die Kofferkammer. Dort befand sich das Heiligste des

Heiligtums, in dem alles in ein Geheimnis gehüllt war. Hier wurden hinter
Schlössern die echten Schätze der Burse aufbewahrt: Tee, Zucker, Lebkuchen,

Selbstgebackenes, Gänseschmalz, und manchmal, bei den Volljährigen,

auch alkoholische Getränke. Hier herrschte tagsüber Grabesstille und

nur vor dem Mittagessen, und manchmal auch vor dem Frühstück, belebte

es sich stark: Man öffnete die Schlösschen, durchsuchte tastend die Koffer,
nahm aus den verschiedenen Ecken verschiedene Essbarkeiten heraus, und
machte dies alles unter halbgeöffneten Kofferdeckeln, um es vor fremden

Augen zu verbergen. [...]
Aus dieser Galerie, von der die Abstellkammer abging, führten breite

Türen in einen recht geräumigen Flur, dessen Wände mit Kleiderhaken für
die Röcke gesäumt waren. Vom Flur rechts kam man in den Waschraum,

wo ein rundes Becken von gewaltigem Ausmass stand mit einem kupfernen

Wasserbehälter, gespickt mit Hähnen, darunter eine Kupferschüssel.
Im Waschraum prügelten die älteren Schüler die jüngeren nach Gutdünken
mit demselben Eifer, mit dem freitags die Klassenprügel vorgenommen
wurden. Hier prügelte man nicht einmal in der Woche, sondern mehrmals

am Tag. Ansonsten war der Waschraum nicht weiter bemerkenswert. Die
anderen Türen, direkt gegenüber dem Eingang, führten aus dem Flur in
einen grossen Saal mit einer Vielzahl von Fenstern, die auf das Gefängnis
blickten. In diesem Saal waren zwischen Fenstern und Türen sechs oder
sieben lange Tische aufgestellt, mit Bänken an beiden Längsseiten und
Hockern an den Stirnseiten des Tisches, direkt an der Wand, wo der so

genannte „Klassenälteste" sass, der für alle um den Tisch herum sitzenden
verantwortlich war. An der Wand den Fenstern gegenüber standen Schränke,

in denen für jeden Tisch die Bücher und Hefte lagen. Von beiden Seiten

des Saales gingen die Schlafräume ab, von der einen zwei helle Räume
und von der anderen drei, von denen einer, der zur legendären
Abstellkammer hin lag, weniger hell war. An den Türpfosten jedes Schlafraums
leuchtete eine schmale Nachtlampe, die aus einem langen Metallrohr
bestand, das bis oben mit Wasser gefüllt war, in dem eine hohe Talgkerze
steckte, so berechnet, dass sie von 11 Uhr abends bis 6 Uhr morgens brannte.

[...]
Vor dem Gebäude erstreckte sich ein geräumiger Hof, der so genannte

Paradehof, wo die Schüler während der Pausen oder um sich vom

128



Hausaufgabenmachen in den Internatsräumen auszuruhen, herumspazierten.

An der Strassenseite war ein langer Zaun mit Toren, durch die sich bei
Schulschluss die Freigänger, die nicht im Wohnheim wohnten, dermassen

drängelten, dass kein Durchkommen war. Auf der dem Zaun gegenüberliegenden

Seite stand ein Nebengebäude, in dem der Wirtschafter und Pächter,

der legendäre Icko, wohnte. Dort war auch die Küche. Gegenüber dem

Hauptgebäude thronte noch ein Nebengebäude, in dem sich die Mensa mit
zwei Räumen und die Krankenstube befanden, wohin die Schüler kamen,

wenn sie sich nicht wohl fühlten und wo sie vom Schularzt behandelt wurden,

der das Seminar wöchentlich besuchte. Neben der Krankenstube war
die Wohnung des Aufsehers, der für die Ordnung im Wohnheim
verantwortlich war. Der Paradehof führte an der Wohnung des Aufsehers vorbei
in den schwarzen Hof mit den Wirtschaftsschuppen. Dieser schwarze Hof
wiederum hielt eine lebhafte Verbindung mit dem Nachbarhof, durch den

man der Aufsicht des Aufsehers glatt entkommen, in die Stadt schleichen

und ebenso unbehelligt wieder zurückgelangen konnte. [...]
Wir haben oben schon gesehen, dass es viele Rabbinerstudenten gab,

die ihre Aufgabe ernst nahmen und sich mit einem breiten Wissensvorrat
versahen - speziell jüdischem und allgemein humanistischem. Doch
zwischen ihnen kamen krasse Typen vor, die in der Sache der Aufklärung der
russischen Juden Pioniere sein sollten. Unter den Rabbinerstudenten der

ersten Abschlussklasse, auf den das Institut seine ganze Hoffnung setzte,

ragte einer heraus, der ernster war als alle anderen. In den Mauern des

Instituts und weit über dessen Grenzen hinaus genoss sein Name allgemeine

Bewunderung. Er war ein Rabbinerstudent mit der nötigen Reife, von
leidenschaftlicher Natur und ausgezeichneten Manieren. Dem Äusseren

nach war er ein Europäer, in dem man schwerlich den Rabbinerstudenten

erkannte; in der Seele war er hart und streng nicht nur anderen, sondern

auch sich selbst gegenüber. Doch unter dieser scheinbar dickhäutigen Seele

brannte eine flammende Liebe zu seinem Volk, für das er sich zu einem

zukünftigen Kämpfer ausbilden liess, um die lichten Ideen in seiner Welt
in die Tat umzusetzen. Mit seinen Kameraden aus der Abschlussklasse

unterhielt er sich oft über ihre heilige Aufgabe in allernächster Zukunft,
feuerte sie zum Kampf mit den äusseren und inneren Lebensbedingungen
an. In seinem Kopf war ein vollständiger Handlungsplan ausgearbeitet und
die gesamte erste Abschlussklasse, die er anführte, wartete auf das Kursende

und die ersten Emennungen, um in der Praxis ihr Engagement zu

zeigen. Er zeichnete sich durch einen unabhängigen Charakter aus und beugte

vor niemandem sein stolzes Haupt. Er hiess Mel'man und war die Hoff-

129



nung des Instituts: Alle Blicke waren auf ihn gerichtet, denn alle wussten,
dass wenn er keinen Erfolg haben würde, dann wäre es besser, das Institut
zu schliessen.

Nicht lange danach jedoch bahnte sich sein tragisches Ende an. Als
Stipendiat bekam er eine Stelle als Pädagoge in Kamenec-Podol'sk. Weder
die russische noch die jüdische Provinzgesellschaft jener Zeit war darauf
vorbereitet, einen Menschen wertzuschätzen, der der ersteren hinsichtlich
der humanistischen Allgemeinbildung überlegen war und der, aufgeklärter
als die zweite, die wahre Bedeutung des Judaismus begriff.

Sowohl die erste als auch die zweite Gesellschaft verhielten sich von
Anfang an feindlich ihm gegenüber. Die russische bestand aus Beamten,

Gymnasiallehrern und anderen Rängen der Schulverwaltung. Was solche

Leute am wenigsten leiden mochten, war ein aufgeklärter und logisch
denkender Jude, der noch dazu von den Ideen irgend einer Reform in der Welt
jener unglücklichsten Klasse von Parias durchdrungen war, die dank ihrer
Unwissenheit und Rechtlosigkeit dem Beamtentum als Milchkuh diente.

Solch einen Juden betrachtete man als Feind, der sich daran machte, einen

Anschlag auf die über Jahrhunderte gewachsene Gesellschaftsordnung zu
verüben. Ausser zwei Menschen, die den offenkundigen Erneuerer gut
verstanden - einem Gymnasiallehrer und dem Direktor der Volksschulen -
hatte er die gesamte russische Gesellschaft gegen sich. Auch in der Juden-

heit konnte er nicht auf Verständnis rechnen und noch weniger auf Sympathie.

Damals war in Kamenec ein Mensch mit einem angesehenen Namen

Rabbiner, dessen Wort allen Juden heilig war. Er war ein Gegner jeglicher
Form von Aufklärung, welche seine Autorität nur hätte schmälern können.
Er lehnte sich deshalb mit seinem ganzen Wesen gegen das zukünftige
Engagement Mel'mans auf, der es nicht liebte, seine Ansichten zu verbergen.

Mel'man versuchte, auf den Rabbiner Einfluss zu nehmen. Mit seinen

Ideen, so dachte er, könne er ihn milde stimmen; doch letzterer war alles

andere als weichherzig, um für ein Linsengericht zu verkaufen, was er für
eine gute Errungenschaft des Volkes hielt, wobei er Errungenschaft freilich
auf seine Weise verstand. Er war ein grausamer Fanatiker, dessen Ruhm im

ganzen südwestlichen Grenzland bekannte war. Wer kannte den Rebbe

Zal'mencik nicht, der bei den Kamenecer Juden anscheinend für Gott
gehalten wurde. Er war ein grausamer Felsen, an dem alle Ideen Mel'mans
zerschellten. Er zeigte diesem gegenüber scheinbar eine gewisse Erfurcht,
eine Haltung, welche viele kurzsichtige Juden für bare Münze nahmen und
deshalb Mel'man Stolz anlasteten. Doch die Weitsichtigeren verstanden

130



diese Beziehung recht gut und bekamen sogar Anweisungen, gegen ihn

vorzugehen.
Zu allem Unglück intrigierten die gebildeten Juden aus dem Kreis der

Lehrer, die, im Verbund mit Mel'man, irgend etwas hätten unternehmen

können, um die grausame Kraft des Rabbiners zu brechen, gegen Mel'man
und unterstützten ihn nicht nur nicht, sondern brachten ihn mit ihrer Haltung

oft in eine schwierige Lage. Mel'man war einsam inmitten dieser

Wüste, wo die Stimme des Rufers oftmals ertönte. Zuerst gedachte er seine

Einsamkeit in Aktivitäten zu ertränken, doch bald überzeugte er sich, dass

dies zu nichts führte. Seine lebendige Natur, die Gemeinschaft suchte, nach

Aktivität dürstete, die Erneuerung der anderen anstrebte, konnte sich nicht
mit dem Gedanken abfinden, sich zur Verbannung, zur geistigen und
moralischen Folter zu verdammen. Ein Koloss zwischen Pygmäen, vermochte

er, stolz im Geiste, das Mitleid seiner Umgebung für ihn nicht zu ertragen,
und Schritt für Schritt begann er in einen melancholischen Zustand zu

verfallen. Das war das Resultat des beständigen inneren Kampfes eines

Menschen, der in sich eine starke Kraft zur unermüdlichen Arbeit fühlte,
sich aber mit dem schrecklichen Bewusstsein abfinden sollte, dass diese

Kraft nicht nötig, nicht zeitgemäss und zwecklos war; dass die Pläne und
Ideen am Schreibtisch im Leben keine Anwendung finden konnten, als

schreckliche Gewissheit wurde, dass Kräfte seine Pläne durchkreuzen, mit
denen er nicht gerechnet hatte. Diese Einsicht vernichtete in Mel'man die

geistige Energie und rief Enttäuschung über alles Vergangene hervor, das

ganz mit höchstem idealen Feuereifer und lichtesten Hoffnungen auf die

Zukunft erfüllt gewesen war. Hatte Mel'man sich eine solche Zukunft
ausgemalt, als er in den Mauern des Instituts die Geschichte der Juden

lernte, als er in den Werken der mittelalterlichen Philosophie der Juden

wühlte, als er sich in Träumen als kleiner Mendelssohn, kleiner Maimoni-
des sah, als er sich mit der Leuchte der Wissenschaft und der Aufklärung
den Weg zu seinen Glaubensbrüdern zu bahnen und ihnen den Weg zu den

Errungenschaften der menschlichen Ideale zu erleuchten glaubte? Konnte

er sich damals vorstellen, in eine solch lichtlose Dunkelheit zu fallen, wo
für seine Leuchte nicht genug Luft sein würde und wo ihn Dieselben ersticken

würden, die darin das Licht hätten unterstützen und der Luft Sauerstoff

hätten hinzufügen müssen? Er fühlte sich in einen undurchdringlichen
Wald versetzt, wohin er sich nach dem Willen des Schicksals verlaufen

hatte, wo er rund herum kein Licht sah und wo es sogar verboten war, sich

vor oder zurück zu bewegen. Mel'man fiel in diesem Kampf und fand
Ruhe in den Wellen des Dnestr.

131



Ein russischer Mensch, ein Zeuge des tragischen Ereignisses, schrieb
seine Erinnerungen über Mel'man und charakterisierte dessen Persönlichkeit

sehr überzeugend.
Er sagte: Ich begegnete in Mel'man einem wissensdurstigen und gebildeten

Menschen von europäischem, elegantem Aussehen und Verhalten,
mit einem Feuereifer, wie er auserwählte Menschen jüdischer Nation
auszeichnet, zur Zerstörung des Aberglaubens und der Vorurteile, die bei den

Glaubensbrüdern mit geringer Bildung verbreitet sind. Mel'man sagte:

„Die Vorstellungen unserer Alten müssen gereinigt werden. In ihnen ist
viel Entstelltes, viel für uns überaus Schädliches, viel Merkwürdiges, und

wir beginnen mit der Reinigung. In Zitomir gibt es ein Rabbinerseminar.

Dort wird uns die jüdisch-deutsche Literatur nahe gebracht. Wir sind
bereit, einen offenen Kampf gegen die veralteten Überzeugungen zu führen,
doch schwer, schwer ist unser Weg! Der Weg eines Reformers wäre leichter:

Er wüsste, gegen wen er kämpft, und er wäre auf alle Hindernisse ge-
fasst, aber wir Juden der neuen Bildung stellen uns vor, dass alle für uns
sind, dass alle uns helfen, aber merken dann, dass es ganz und gar nicht an

dem ist, dass alle gegen uns sind, niemand uns hilft!" So dachte Mel'man
in der ersten Zeit, obgleich schon ein Klagen über Einsamkeit zu hören

war. Es ist interessant zu hören, wie ein russischer Mensch, Vasilij Sevic,
über die Beziehungen der russischen Gesellschaft zu Mel'man erzählt. Ich
lud Mel'man einmal bei meinen Verwandten zu Gast ein, sagt Sevic, wo
unter einer Anzahl von anderen Gästen auch die Ehefrau des staatlichen
Direktors der jüdischen Schule (kursiv M. M.) anwesend war. Als sich
dann zeigte, sagt Sevic, dass Mel'man nicht nur nicht dümmer, sondern

weitaus gebildeter war als die anderen Gesprächsteilnehmer, rief die Ehefrau

des staatlichen Direktors meine Verwandten in ein anderes Zimmer
und eröffnete ihnen, dass ich mir den unverzeihlichen Fehler erlaubt hätte,
einen ,Jidden' in die gehobene Gesellschaft einzuladen; dass es ihr, einer
Dame aus der Gesellschaft, sogar unangenehm sei, ihn in der Gesellschaft

zu sehen. Mir wurde dies mit der Bitte mitgeteilt, sagt Sevic, die Kaprice
der Direktorsfrau zu respektieren. Diese erzählte damals dann mit besonderer

Energie davon, wie ein anderer, ihrer Aussage nach ebenfalls gebildeter

Jidde und Lehrer sich erdreistet habe, mit seiner Ehefrau zu ihnen zur
Visite zu kommen und mit diesem Vorgehen sie, das heisst den Direktor
und die Direktorsfrau, tief beleidigt habe.

Wie gross der Einfluss der Direktorsfrau war, zeigt, dass Sevic, ein

Mensch, der augenscheinlich hoch gebildet war und über den Vorurteilen
seiner Zeit stand, sich dennoch gezwungen sah, Mel'man beiseite zu neh-

132



men und in den Garten zu führen. Seitdem, sagt Sevic, war es für Mel'man
vorbei damit, die Bekanntschaft der russischen Gesellschaft zu suchen.

Kann man sich vorstellen, welch einen Einfluss der Ausgang der ersten
Visite auf Einladung eines russischen Menschen auf Mel'man gehabt
haben mochte, wenn selbst Sevic sagt, dass Mel'man eine leidenschaftliche,
zarte, sensible und für jede Kleinigkeit empfängliche Seele hatte.

Nur der Direktor der Volksschulen Trautfeter unterstützte Mel'man, alle

anderen waren gegen ihn.
Die jüdische Gesellschaft, sagt Sevic, blickte misstrauisch auf

Mel'man. Der Frack, die Handschuhe, die europäischen Ansichten entsprachen

keineswegs den Vorstellungen der Kamenec-Podol'sker Juden. Sie

verlangten von ihren Glaubensbrüdern Bärte, lange Kleidung, eine unbe-

wusste und stumpfsinnige Ehrerbietung gegenüber dem Alten und den

traditionellen Bräuchen; sie forderten, Mel'man die Abneigung frech ins
Gesicht zu sagen und sie gleichzeitig in üblen Nachreden über ihn zu
verbergen.

Jene Wirklichkeit, mit der Mel'man zusammenstiess, führte im Leben

dazu, dass er gesellschaftlich aktiv wurde. Mel'man selbst verabscheute sie

und sprach zu Sevic, dass er, nachdem er über den Büchern gesessen habe,

mit dem Eintritt in den Dienst das Leben habe kennen lernen wollen, die
Gesellschaft, um die Wechselwirkungen zwischen Wissenschaft und Leben

zu sehen und zu verstehen. Doch die Menschen seien nicht so verständig,
zugänglich und klug wie die Bücher: Was die Wissenschaft verwerfe, das

verteidigten die Menschen; was die Bildung bereinige, daran halte die
Gesellschaft hartnäckig fest.

In den ersten Monaten seines Dienstes, sah ich ihn in mehr oder weniger

energischer Geistesverfassung, sagt Sevic. Gelegentlich erzählte er,
dass er sich für den Kampf mit den Vorurteilen und dem Aberglauben stark

genug fühle, doch nach einigen Monaten begann die Energie in ihm
nachzulassen. Unfähig, seinen traurigen Eindrücken in der Gesellschaft
Ausdruck zu verleihen, unterdrückte er sie in sich. Traurigkeit, zeitweise
einhergehend mit eigentümlichen Angewohnheiten, wurde spürbarer. Die
Verschlossenheit und das Insichgekehrtsein des Gefühls entwickelten
allmählich und infolgedessen in ihm eine seelische Krankheit, die unter dem

Namen Melancholie bekannt ist.
Über das tragische Ende Mel'mans erzählt Sevic Folgendes: Im Sommer

1856 (das Datum ist in den Akten der Kamenec-Podol'sker Landpolizei

aufgeschrieben) mietete Mel'man einen Fuhrmann in Zvanec, einem
Stetl auf dem linken Dnestrufer, zwanzig Werst von Kamenec entfernt. Er

133



bat den Fuhrmann so schnell wie möglich zu fahren. Je näher sie dem Stetl

kamen, desto mehr feuerte er den Fuhrmann an, und versprach ihm eine

Zulage zum verabredeten Fahrpreis. Als sie in Zvanec ankamen, entliess

Mel'man den Kutscher und ertränkte sich. Der tiefe und schnelle Dnestr
hatte bei Mel'man den Vorzug vor dem seichten Smotric erhalten, der
durch Kamenec fliesst.

Niemand bedauerte Mel'man wirklich, sagt Sevic. Die Russen wunderten

sich und zerrissen sich über dessen Tod das Maul. Die Juden redeten

unterschiedlich und auf eigene Weise darüber: „Wenn er uns auch nichts
Böses getan hat, sagten sie, so wollte er uns doch etwas antun. Er kleidete
sich deutsch. Er war ein Freidenker. Er wollte Reformen. Er wollte uns
Alten auf seine Weise Lehren erteilen, dafür ereilte ihn so ein Tod!"

Andere, gemässigte Traditionalisten, sagten, nach den Worten Sevics

anlässlich von Mel'mans Tod, dass er stolz gewesen sei, ihnen keine
Ehrerbietung entgegengebracht, sie für ihren Glauben verachtet habe, so als

wäre er kein Jude gewesen. „Er wollte etwas Besseres sein als wir, und
Gott hat ihn erniedrigt."

Sevic widerlegt alle Ansichten der Kamenecer Juden über Mel'man und

meint, dass dieser weder stolz noch arrogant, noch egoistisch war, sondern
ein Kämpfer für die Wahrheit und für das Gute, dem nur genügend
Gleichmut und Energie gefehlt hätten und der vorzeitig schwach geworden
sei im ungleichen Kampf.

Absolut glaubwürdig ist auch die Charakteristik Mel'mans aus dessen

letzten Lebenstagen. Ich sah Mel'man, sagt Sevic, kurz vor seinem Tod
und kann beschwören, dass kein Hass, kein Stolz, keine beleidigte Eigenliebe

in seinem Gesicht stand. In diesem Gesicht stand aufrichtiger und

abgrundtiefer Gram, der sich schon mit dem Leben des Menschen
verschmolzen hatte, das folglich beendet werden musste, um der Grausamkeit
des Grams ein Ende zu setzen. Dies war die tödliche Krankheit, die weder
der Verwundete noch diejenigen, die ihn sahen, kannten, doch es war eine

Krankheit, die nicht aus Mel'mans Seele gekommen war, sondern ihn von
aussen infiziert hatte und aus der Welt und der Gesellschaft stammte.

Wie man sieht, fand sich ein russischer Mensch, dessen Seele wegen
des tragisch umgekommenen gebildeten Juden mehr als irgendeine jüdische

Seele schmerzte. Er war der erste, der in der Presse davon sprach. Als
russischer Mensch hatte er mit einem gewissen Abstand zum Geschehen

die Möglichkeit, eine wahrhafte Einschätzung von der ausgezeichneten
Persönlichkeit zu geben, der es trotz Willen und Energie nicht gegeben

war, ihr Talent für einen damals neuen und kaum begonnenen Reformbe-

134



reich einzusetzen. Doch wahrhaft ist nicht die Einschätzung, sondern jene
seelische Erregung, die das tragische Ende von Mel'mans Wirken in dem

russischen Menschen weckte, der fähig zu denken, zu fühlen und mit dem
fremden Leid zu sympathisieren war, dem persönlichen und dem
gesellschaftlichen, und sich wenig darum kümmerte, dass dieses Leid vor allem
die Juden betraf. Der wahrhaft aufgeklärte Mensch schaut niemals isoliert
auf Erscheinungen, die dem Anschein nach einen privaten Charakter
haben, im Wesen aber so eng mit dem allgemeinen Aufbau des Lebens
verbunden und organisch daraus erwachsen sind, dass es verboten ist, sie als

marginale Probleme zu behandeln, als hätten sie keine Bedeutung für das

allgemein-russische Leben.

Sevic schreit auf: Mel'man ist nicht mehr da. Doch kommt er nicht

morgen, übermorgen aus jenem Rabbinerseminar, in eben solches

Wirkungsfeld, in dieselbe Situation, nur mit anderem Familiennamen zu uns?

Wird ihm dabei nicht dasselbe begegnen, was Mel'man als erstem passiert
ist? Wo ist die Garantie dafür, dass die Lage für den zweiten, dritten, zehnten

Mel'man besser sein wird als für den ersten?

Indem er sich diese Fragen stellt, äussert Sevic den traurigen Gedanken,
dass die russische Gesellschaft mehrheitlich gebildete Juden ablehne, so

als wenn eine wahrhafte Aufklärung nicht fähig wäre, alle Menschen ohne

Unterschied der Herkunft und des Glaubensbekenntnisses miteinander zu
verbinden (kursiv M. M.). Deswegen fordert Sevic die Sympathie der

Regierung, der russischen Gesellschaft und der Juden für die edlen Vorkämpfer

der Aufklärung. Deshalb weist er überzeugend auf die Notwendigkeit,
die bestehenden Beziehungen zu ihnen grundlegend zu verändern, hin.
Deshalb ruft er zur Toleranz auf und beendet seine Erinnerungen an

Mel'man so: Es gab eine Zeit, als das Wort nemec [Stummer, Deutscher]
in Moskau etwas Erniedrigendes für den Menschen bedeutete, doch jene
Zeit verging, und wir gehen im Bereich der Bildung und der Wissenschaft
Hand in Hand mit den Deutschen. Heutzutage klingt das Wort ,Jude' für
viele Russen noch unangenehm, so als wenn auf diesem Namen ein

Schandmal läge Doch dem Menschen erlegt niemand, ausser der eigenen,

natürlichen, sowohl dem Russen, dem Juden, dem Deutschen wie dem

Engländer gemeinen Sündhaftigkeit ein Mal der Geringschätzung auf, und
die Frage danach, in welcher Nation eine grössere Neigung zur Sündhaftigkeit

besteht, ist lange durch die Einsicht entschieden, dass Bildung den

Menschen ziert und Unwissenheit ihn voreingenommen und verstockt
macht und es für uns Russen deshalb an der Zeit ist, das Vorurteil fallen zu

lassen und gebildeten Juden mit aufrichtigem Herzen die freundschaftliche

135



Hand zu reichen, zur Zerstreuung der Finsternis des Unwissens, auf dem

Wege der Wahrheit, des Guten und der Bildung (Razsvet, Organ der Russischen

Juden in Odessa 1860 H. 23).
Natürlich machten Sevics Worte fast vier Jahre nach dem Geschehen

einen starken Eindruck. Doch noch stärker wirkten sie 1856 auf alle
diejenigen, die an dem Schicksal der jüdischen Aufklärung interessiert waren.
Die theoretischen Einschätzungen über die Massnahmen, zu denen man in
der Folge griff, um das Prestige der jungen Kämpfer zu heben, verlangen
für sich genommen Prüfungen und Nachforschungen, doch das Leben mit
seinen unaufschiebbaren Forderungen wartet nicht. Seine eisernen

Bedingungen lassen dies in jeder Minute spüren. Daher ist es nicht verwunderlich,

dass Mel'mans tragischer Tod dazu führte, dass die jungen Rabbinisten

ihre Ansichten änderten. Er löste eine starke Panik aus. Ohne jegliche
Diskussionen und Schlussfolgerungen entschieden alle begabten Rabbinisten

instinktiv, nach dem Kardinalbeispiel, ihre Richtung zu ändern. Der

ganze Ansiedlungsrayon bestand aus solchen Städten wie Kamenec, und

wenn schon solch ein Gigant wie Mel'man das Schlachtfeld betreten und
sich in die Umarmung des Dnestr werfen musste, dann war es naheliegend,
darüber nachzudenken, dass jeder beliebige andere zu solch einem Schritt

gezwungen werden konnte. Nicht nur jeder zehnte, sondern sogar jeder
zweite Mel'man mochte weder in Kamenec, noch in einer anderen Stadt

antreten. Wer unter den Rabbinisten etwas Besseres darstellte, der ging an
die Universitäten, und alles, was schlechter war, ging ins Lehramt oder
Rabbinat. Die Besseren von den Schlechteren erlagen im Kampf mit den

Lebensbedingungen und retteten sich mit Müh und Not, indem sie in ein
anderes Wirkungsfeld abwanderten - in die Literatur und in die Journalistik,

doch die ganze übrige Phalanx betätigte sich auf dem Gebiet des Rab-
binats und der Pädagogik. Aber weder der Dnepr noch der Dnestr, die sich
durch den Ansiedlungsrayon der Juden ziehen, nehmen jemanden von
ihnen in ihre gastfreundlichen Umarmungen auf, da sie von breiteren Wellen

getragen werden, von den Wellen des Lebens, indem sie keine
Selbsttätigkeit zeigen, nirgends auch nur die geringste Veränderung betreiben,
sondern, indem sie aus dem Gefühl des Selbstschutzes und nach den

Gesetzen Darwins die Farbe der Umgebung, in der sie leben müssen,
annehmen und erfolgreich die Rolle des Chamäleons spielen, das jedes Mal
die unterschiedlichste Färbung der entsprechenden Umgebung annehmen

kann.

136


	Michail Grigorevič (Menaše) Morgulis : "Aus meinen Erinnerungen"

