
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Majer Baaban : Graetz und das polnische Judentum : aus Anlass des
120sten Geburtstags des grossen Historikers

Autor: Koziska-Witt, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • • • Aus jüdischen Quellen • •

Majer Baiaban:
Graetz und das polnische Judentum

Aus Anlass des 120sten Geburtstags des grossen Historikers

Von Hanna Kozinska-Witt*

Der unten in Übersetzung aus dem Polnischen abgedruckte Artikel ist für die

Geschichte der polnischen Juden in der Zwischenkriegszeit schon aus zweierlei

Gründen emblematisch: erstens wegen der Tageszeitung, in der er erschienen

ist (Nowy Dziennik), und zweitens wegen der Person seines Verfassers

(Majer Baiaban).
Die jüdische Zeitung Nowy Dziennik erschien in der Jahren von 1919 bis

1939 in Krakau. Diese Stadt war Verwaltungszentrum des westlichen Gali-
ziens - des österreichischen Teilungsgebietes der ehemaligen Ersten Polnischen

Republik. Den unmittelbaren Anlass zur Gründung des Nowy Dziennik

gab die Verschärfung der lokalen, kriegsbedingten Zensur, die eine wahrheitsgetreue

Berichterstattung über die Pogrome in Westgalizien und die problematische

Lage der Juden im neuen polnischen Staat unmöglich machte. Neben

dem hebräischen Gymnasium und einigen Bildungs- und Sportvereinen wurde

die Krakauer Zeitungsredaktion eine der wichtigsten Konsolidierungsinstitutionen

der westgalizischen Zionisten. Die Gründung dieser Tageszeitung
veranschaulicht gleichsam das Heranreifen eines politischen Milieus, das sich
modern und „zeitgemäss" definierte und in der Zwischenkriegszeit die politische
Führung der polnischen Juden und die Vertretung ihrer Interessen in den

politischen Gremien für sich beanspruchte. Die sog. galizischen Zionisten (syjo-
nisci galicyjscy) waren jedoch moderater und kompromissbereiter als die sog.

polnischen Zionisten, die sich aus dem ehemaligen russischen Teilungsgebiet
rekrutierten. Im Unterschied zu den polnischen Zionisten befürworteten die

Galizianer prinzipiell sowohl eine Zusammenarbeit mit den Repräsentanten
der polnischen Mehrheitsgesellschaft als auch mit der eigenen Orthodoxie. Sie

prägten zeitweise den Arbeitsstil des zionistisch dominierten „Jüdischen

Dr. Hanna Kozihska-Witt, Simon-Dubnow-Institut für jüdische Geschichte

und Kultur e. V. an der Universität Leipzig, Goldschmidtstr. 28, D - 04103

Leipzig.

115



Klubs" (koto zydowskie) im polnischen Parlament. Ihr Hauptvertreter war der

Krakauer Reformrabbiner und Parlamentsabgeordnete Ozjasz Thon (1870-
1936),' der den Charakter des Nowy Dziennik mitprägte.

Mit dem galizischen zionistischen Milieu hingegen verbunden war der aus

Lemberg stammende Majer Balaban (1877-1942). Seine Person steht einerseits

für eine Gruppe jüdischer Historiker, die in Galizien ausgebildet waren und

später in der Zweiten Polnischen Republik den vielen abstammungs- bzw.

herkunftsbedingten Hindernissen zum Trotz eine gewisse Karriere machten.

Diese war ihnen durch die Gründung des „Instituts für judaistische
Wissenschaften" (Instytut Nauk Judaistycznych - INJ, gegr. 1927) in Warschau möglich

geworden, das über hervorragende wissenschaftliche Mitarbeiter verfügte,
mit der Warschauer Universität weitgehend kooperierte und in der damaligen

scientific community hoch angesehen war. Majer Balaban, der als Autor
etlicher wissenschaftlicher Publikationen, als Lehrer an jüdischen Schulen und

leidenschaftlicher Archivar zuvor schon bekannt war, war der erste Professor

an diesem Institut. Eines der wissenschaftlichen Hauptanliegen des INJ war die

Ausarbeitung einer modernen säkularen jüdischen Historiographie, die das

Ankommen und die Selbstfindung der polnischen Judenheit in der Moderne
erleichtern und begleiten sollte. Dazu gehörte z. B. die Klärung der Einstellung
zur politischen Betätigung im allgemeinen und zur modernen jüdischen Politik
im besonderen, aber auch die Einstellung zur polnischen Kultur und der
jüdischen Kultur „polnischer Zunge". Diesen Zielen dienten sowohl die

Auseinandersetzungen mit den historiographischen „jiddistischen" Vorschlägen des

Wilnaer YIVO (YIDISHER VISNSHAFTLEKHER INSTITUT - „Jüdisches
Wissenschaftliche Institut", gegr. 1925) um Simon Dubnow (1860-1941) als auch mit
der deutsch-zentrierten und die traditionellen Ostjuden verachtenden „Wissenschaft

des Judenthums" um Heinrich Graetz (1817-1892).2

1

Vgl. Encyclopaedia Judaica2 Bd. XV, Jerusalem 1972, Sp. 1121-1123.
2 Dazu siehe MARIA DOLD: „Eine Frage der nationalen und staatsbürgerlichen

Ehre..." Majer Balaban und die jüdische Wissenschaft in Warschau, in:
Marina Dmitrieva & Heidemarie Petersen (ed.), Jüdische Kultur(en) im
Neuen Europa Wilna 1918-1939,. Wiesbaden 2004 Jüdische Kultur. Studien
zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur, Bd. 13), S. 180-197.

116



Majer Balaban: Graetz und das polnische Judentum. Aus Anlass
des 120sten Geburtstags des grossen Historikers3

Ich bin aus zwei Richtungen zur Überlegung über das Verhältnis unseren

grössten Historikers zu Polen und zum polnischen Judentum
gekommen: zum einen durch Graetz' Biographie und zum anderen durch
seine Urteile über das polnische Judentum, die sein Werk, die
Geschichte der Juden, beinhaltet.

I
Graetz ist 1817 in Grosspolen geboren, also nur zwei Jahre nach dem
Wiener Kongress und nach der Einverleibung Grosspolens in das

Königreich Preussen. Obwohl Grosspolen schon in den Jahren 1793-1806
zu Preussen gehört hatte, kehrte es 1807 zum Fürstentum Warschau
zurück, wodurch alle preussische Reformen schnell verschwanden, vor
allem das allbekannte „Judenreglement" aus dem Jahre 1797. Wenn wir
dazu anmerken, dass kraft des Wiener Friedensabkommens das Herzogtum

Posen weitgehende Autonomie und einen polnischen Statthalter
bekam, werden wir verstehen, dass das Städtchen Ksiaz, in dem Graetz
das Licht der Welt erblickte, ein gänzlich polnisches Gepräge hatte.
Seine Juden unterschieden sich von den Juden des Königreichs oder
aber Galiziens wohl nur darin, dass sie der Chassidismus noch erreicht
hatte. Graetz schrieb 17 Jahre lang Tagebuch, und obwohl er seine

Tagebücher erst mit dem Jahre 1833 begann, breitete er darin dennoch

gelegentlich viele Einzelheiten aus der Zeit seiner Kindheit aus, die er
in zwei Kleinstädten an der Grenze des Königreichs verbrachte: in Ksi-

und in Cerköw.
In beiden Städtchen lebten damals ein paar Hundert Seelen, darunter

ungefähr 100 oder ein paar mehr jüdische. In Cerköw bestand die ganze
Einwohnerschaft aus Analphabeten - selbst der Herr Bürgermeister
konnte nicht lesen. Nur einer der Bürger beherrschte diese Kunst und

demjenigen brachte der Briefträger vom nahen Postamt in Wrzesnia die

ganze an die Einwohner gerichtete Korrespondenz. Er las sie öffentlich
auf dem Marktplatz vor in Anwesenheit des versammelten Volkes und
der Stadtmenge.

Mit der Zeit eröffnete die Regierung eine polnische Schule, aber
jüdische Kinder besuchten diese nicht. So erhielt Graetz eine Ausbildung
im jüdischen cheder bei einem traditionellen melamed, der mit einer

3

Nowy Dziennik vom 16 Mai 1937, No. 134, SS. 8-9.



Peitsche und einem Stock ausgerüstet war. Bibel und Talmud waren
dort einzige Unterrichtsgegenstände, und nur aus eigenem Antrieb lernte

Graetz irgendwo von irgend jemand deutsche Buchstaben kennen
und begann deutsche Bücher zu lesen, die zufällig in seine Hände gerieten.

Seine Eltern, arme Metzger, wollten ihren ältesten Sohn nach Posen

(Poznan) in die Jeschiva Rabbiner Akiba Egers4 schicken, aber
dazu fehlten ihnen die Mittel. Stattdessen schickten sie ihn nach Wol-
szyn, ein etwas grösseres Städtchen in der Nähe der brandenburgischen
Grenze, wo Graetz' Mutter eine Schwester hatte und Graetz für die

erste Zeit ein Obdach fand. Nach einiger Zeit musste er die Wohnung
aber wieder verlassen, weil ihn die Tante zu sehr quälte. Mehrere
Wochen schlief er auf der harten Bank im Lehrhaus (Bet ha-Midrasch), wo
er nachts von Geistern und Gespenstern geängstigt und von Toten in
weissen Gewändern heimgesucht wurde. Als der Ortsrabbiner merkte,
dass der Junge der Kälte und der Angst wegen immer schwächer wurde,

bemühte er sich um ein Obdach und ein Mittagessen für ihn, natürlich

jeden Tag bei einer anderen Familie. Graetz war jedoch zu stolz
und nutzte die „Einladungen" zum Mitessen nicht. Vielmehr gab er die
Billets (Pletten) seinen Kommilitonen und blieb selbst hungrig, einmal

sogar am Samstag. Unter solchen Bedingungen lernte er Talmud bei
Rabbiner Münk, einem orthodoxen Gelehrten alten Stils, und gleichzeitig

lernte er zu Hause heimlich Lateinisch, Französisch, Geschichte und
andere Fächer. Um Brot zu verdienen wurde er sog. Schreiblehrer, d. h.

er unterrichtete junge Fräulein in der Kunst des deutschen Schreibens
und Lesens und konzipierte für sie Briefe an ihre Verlobten usw.

Ich hege keine Absicht, hier die Nacherzählung der Graetz'sehen

Lebensgeschichte fortzusetzen. Ich möchte allein unterstreichen, dass sein

Leben, seine Erziehung und seine Bildung identisch waren mit der der
männlichen Jugend in unseren polnischen oder galizischen Städtchen. So

könnten wir, und dies mit vollem Recht, in unserem Historiker einen
aufgrund seines Geburtsortes, der Kultur seines Elternhauses und seiner

Erziehung polnischen Juden sehen. Mit der Zeit erst übernahm er die deutsche

Kultur, versuchte sich in deutscher Literatur, beendete eine deutsche

Universität und arbeitete Jahre lange als Professor am Theologischen
Seminar in Breslau (Wroclaw) und an der Universität dieser Stadt.

4 Akiba Eger der Jüngere (Akiba ben Moses Gins) (1761-1837), Talmudgelehrter

aus Eisenstadt (Burgenland), Rabbiner in Friedland und später in Posen

(Poznan) war die grösste halachische Autorität seiner Zeit.

118



Graetz bildete in diesem Fall keine Ausnahme. Tausende aus Posen

(Poznan) stammende männliche Jugendliche, aber auch diejenigen, die
weiterhin dort lebten, übernahmen die deutsche Kultur; besonders seit
den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts, nachdem Flottwell5 bereits
begonnen hatte, das Land zu germanisieren und an Stelle der polnischen

Schulen polnisch-deutsche Schulen einzuführen. Juden bekamen

von Anfang an deutsche Schulen, da sie zuvor keine polnischen,
sondern nur traditionelle Elementarschulen (chadarim) hatten.

Deutsche Kultur zog nicht nur im Herzogtum Posen in die jüdischen
Häuser und Gemeinden rein. Das gleiche Phänomen beobachten wir in
Galizien und sogar in Warschau, wo die Prediger in den sog. fortschrittlichen

Synagogen in der Danilewicz- und Nalewki-Strasse deutsche
Reden hielten, und wo Tewele Töplitz (Teodor), der Grossvater des

heutigen Direktors der Banca Italiana, in den Jahren 1836-44 für
15 Tausend Rubel Mendelsohns Bibel mit deutscher Übersetzung
herausgab. Bis heute nennt man die Synagoge in der Tlomackie-Strasse in
Warschau in orthodoxen Kreisen „die deutsche Schul", und in ganz
Polen werden die fortschrittlichen Juden Deutsche oder Dajczen
genannt, den Familiennamen nennt man den „deutschen" Namen und die

europäische Kleidung die „deutsche" Tracht (dajcz gekleidet).

II
Die polnische Abstammung verlieh Graetz jedoch kein Verständnis für
Polen, seine Bedürfnisse und Ziele. Er beherrschte kein Polnisch, kannte

polnische Literatur nicht und bemühte sich nicht, sie kennenzulernen.
So wie fast alle Juden im Herzogtum Posen verstand er sich als Deutscher

und die deutsche Kultur nannte er die seine. Dabei muss man
bedenken, dass seine Zeit eine Zeit weitgehender, lebendiger Assimilation

war, als sich jüdische Reformer vom Schlag Geigers6 bemühten,

sogar die Synagoge mit ihren Riten der protestantischen Kirche ähnlich
zu machen und den Kindern eine moderne, d. h. deutsche Erziehung
angedeihen zu lassen. Es wundert also nicht, dass Graetz, wie viele
andere, auch dieses Ziel anstrebte. Aber während die anderen gänzlich

5 Heinrich Eduard von Flottwell (1786-1865) war königlich-preussischer
Staatsminister und „Oberpräsident" des Grossherzogtums Posen.

6 Abraham Geiger (1810-1874) Rabbiner in Wiesbaden, Breslau,
Frankfurt/M. und Berlin, einer der Wegbereiter der Reformbewegung und
Mitbegründer der Wissenschaft des Judentums und der Hochschule für die Wissenschaft

des Judentums in Berlin.

119



in der fremden Kultur aufgingen, hielt Graetz unterwegs inne und
entdeckte, während er die Weltgeschichte untersuchte, das Wesen des

nationalen Judentums (das jüdische Volk) und gleichzeitig einen
Mittelweg zwischen dem radikalen Liberalismus und der radikalen Orthodoxie.

Einige Zeit sprach ihn die Neoorthodoxie an, wie sie Samson
Rafael Hirsch verkündet hatte, aber schnell brach er mit ihr und begann
einen eigenen Weg zu beschreiten. Allerdings war er unfähig, ein eigenes

Programm zu schaffen. Vom polnischen Judentum blieb ihm nur
die ironische Haltung gegenüber dem deutschen Michel und gegenüber
seinen jüdischen Glaubensbrüdern, die kritiklos deutsche Kultur anpriesen.

Er selber durchschaute [das wahre Wesen der deutschen Juden]
und belegte in seiner Geschichte, wie viel Unglück die Deutschen uns

angetan hatten. Er sprach mit Nachdruck von den Verfolgungen während

der Kreuzzüge, in der Zeit des Schwarzen Todes (1348-9) und

späterer Jahrhunderte. Und dies so deutlich, dass man in den Kreisen
bedingungsloser Assimilation begann, ihn für einen Feind des Deutschtums

zu halten und nicht zögerte, ihn als einen Professor vor den
Behörden der Breslauer Universität anzuschwärzen. Als Treitschke, der
sich mit Graetz' Argumenten auseinandergesetzt hatte, deutschen Juden

verbot, sich zu den Angelegenheiten ihres Heimatlandes und seiner
Kultur zu äussern, hatte man in Berlin noch nicht begriffen, dass dies
erst der Anfang der Reaktion war, die ein halbes Jahrhundert später
Hitler und die Nürnberger Gesetze nach sich ziehen sollte. Damals
beschuldigte man Graetz, er habe kraft seiner anti-deutschen Einstellung
viel Unglück über das deutsche Judentum gebracht. So sagte es im Jahr
1881 der pannonische Rabbiner Dr. Emanuel Schreiber (1852-1932),
der in seiner Abhandlung „Grätz' Geschichtsbauerei" (Berlin 1881) den

Meister an seine polnische Abstammung erinnerte.
Graetz hatte sich im Zusammenhang der Beurteilung Isaak Satano-

wers und der Grammatik von Ben-Seew7 geäussert, „dass ihre Begegnung

mit der deutschen Kultur keine gute Folgen für diese gehabt hatte".

Schreiber griff diesen Satz auf und sagte: „Bekanntlich ist Grätz,
der aus dem Herzogtum Posen stammt, am wenigstens berechtigt,
Männer aus Galizien wegen ihres Geburtsortes Vorwürfe zu machen.
Solche Deutsche wie er sind sie noch immer" (S. 2).

7 Jehuda Leib Ben Seew (Ze'ev) (1764-1811), jüdischer Aufklärer. Seine
Grammatik maon Vai a^yon Va mom VVta :mawn Aptya ay Q'^von mm)
nay piyV maVn macaty pnpin AVa no D'y amnvoî Vai aman mann ist 1912 in
Wilna gedruckt worden.

120



III
M. Brann8 nennt Graetz im Vorwort zur neuen Ausgabe des XI. Bandes

(1900) einen jüdischen Nationalisten. Graetz war tatsächlich einer,
obwohl ihm vielleicht diese Bezeichnung und die Komplexität der
jüdischen Erneuerung gar nicht bewusst waren, deren Mitschöpfer er gros-
senteils selbst war. Es ist schwer zu sagen, ob Graetz zum Nationalisten
durch seine Reisen nach Palästina oder infolge des wachsenden
deutschen Antisemitismus wurde, dessen Begründer, Wilhelm Marr, Sohn
eines jüdischen Schauspielers, Pastor Stöcker und Prof. Treitschke den
deutschen Juden das Leben schwer machten. Vielleicht schätzte er die
Tat der Biluim,9 die sich nach den Pogromen von 1882 von ihrem
Programm der Wiederbelebung und Erneuerung des Judentums praktisch
verabschiedet hattten und nach Palästina gingen, um das Land mit dem

Pflug zu erobern? So war Graetz kein Deutscher wie die anderen, er

war aber auch kein Pole, und hat sich [über seine nationale Zugehörigkeit]

nirgends klar geäussert, obwohl er mit polnischen Juden im
Briefwechsel stand. In Graetz' Briefen an Mathias Bersohn10 (in
Warschau) war die Rede nur von denjenigen historischen Fragen, die Don
Josef Nasi betrafen, und während seines Aufenthaltes in Lemberg, im
Februar 1876, hielt Graetz zwei Vorträge, deren Titel wir zwar kennen,
deren Inhalt aber unbekannt bleibt.

Es ist klar, dass bei der Abfassung seiner grossen Geschichte Graetz
die jüdische Geschichte in Polen nicht auslassen konnte. Er behandelte
sie jedoch sehr stiefmütterlich, da er weder Quellen noch Bearbeitungen

dazu hatte. Wenn wir uns daran erinnern, dass erst ganz am Ende
der 60er Jahre des 19. Jh. die nicht sehr wertvollen Arbeiten von
A. Kraushaar'1 und L. Gumplowicz12 erschienen, die Graetz ohnehin

8 Markus Mordechai Brann (1849-1920), jüdischer Historiker und Bibliograph,

Dozent am Jüdisch-theologischen Seminar in Breslau (Wroclaw), ver-
fasste zahlreiche Werke zu allen Epochen der jüdischen Geschichte; am
bekanntesten ist seine Geschichte der Juden in Schlesien (Breslau 1896).

9
Akronym aus Jes 2,5 {Bet Ya'aqov lekhu we-nelkha „Haus Jakob, kommt,

lasst uns gehen"): Selbstbezeichnung einer 1884 entstandenen Gruppe
russisch-jüdischer Palästina-Pioniere.

10 Mathias Bersohn (1823-1908), Bankier, Archäologe und Kunstsammler,
Autor mehrerer Werke zur jüdischen Kulturgeschichte. Mit seiner Sammlung
legte er 1904 den Grundstein für das Jüdische Historische Museum in
Warschau.

" Aleksander Kraushar (1842-1931), bekannt vor allem als Erforscher des

121



nicht verwenden konnte, da er der Sprache nicht mächtig war, begreifen
wir, dass er die Geschehnisse oberflächlich auffassen musste und diejenigen

Menschen, die in der polnischen Geschichte eine herausragende
Rolle gespielt hatten, nicht imstande war gebührend zu beschreiben und

zu würdigen. Das Parlament der polnischen Juden, der sog. Waad [ar-
bac aratzot], bleibt für ihn nur eine Rabbinersynode (Vierländersynode),
obwohl wir heute wissen, dass das Parlament anders als das

Rabbinerparlamentstribunal eine gänzlich säkulare Institution war, an dem auch
Rabbiner teilnahmen. Die mystischen Bewegungen im polnischen
Judentum verstand Graetz überhaupt nicht. Er verstand die konzentrische
Bewegung der Sabbatianer nicht, die ein Ausdruck nationaler Erneuerung

auf eigenem Gebiet war, er verstand den Frankismus nicht,
obwohl er sogar eine Monographie dieser Problematik gewidmet hatte

(Frank und die Frankisten [Programm des jüdisch-theologischen Seminars

in Breslau 1868, Breslau 1869]), und ganz schlimm hatte er sich
im Chassidismus geirrt, in dem er eine für das Judentum zerstörerische

Bewegung sah und mit der zentrifugalen Bewegung der Mendel-
sohn'schen Aufklärung gleichsetzte. Zu nah war Graetz diesen Vorgängen,

ja, er war Teil von ihnen, so fehlte es ihm an Distanz und damit an

Objektivität der Beurteilung.
In seinem langen, fruchtbaren und sehr arbeitsreichen Leben entfernte

sich Graetz zwar weit vom polnischen Judentum, er vermochte aber

nicht, sich gänzlich deutsche Kultur anzueignen und sich in diese einzuleben.

Hier liegt die Quelle des Dualismus, der seine Seele spaltete, und

gleichzeitig die Quelle der falschen Urteile über Menschen und
Geschehnisse in Deutschland und in Polen, und sogar in der ganzen
Geschichte des jüdischen Volkes.

Frankismus, hatte sich bereits als Student vorgenommen, eine Geschichte der
Juden in Polen zu schreiben. Mit seiner Historja Zydôw w Polsce, t. I: Okres
Piastowski, t. II: Okres Jagiellonski („Geschichte der Juden in Polen, Bd. I:
Die Piastenzeit, Bd. II: Die Jagiellonenzeit") (Warschau 1865-1866) legte er
sie vor.

12 Ludwik Gumplowicz (1838-1909), Soziologe und Rechtshistoriker,
veröffentlichte 1867 sein Prawodawstwo polskie wzglçdem Zydôw („Die polnische

Gesetzgebung bezüglich der Juden").

122


	Majer Bałaban : Graetz und das polnische Judentum : aus Anlass des 120sten Geburtstags des grossen Historikers

