
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: "Der heilige Pakt, der unsere Kraft und unser Stolz ..." :
Selbstpositionierungen deutscher und französischer Juden im
Spannungsfeld von jüdischer Solidarität und Patriotismus, 1870/71

Autor: Krüger, Christine G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Der heilige Pakt,
der unsere Kraft und unser Stolz..."

Selbstpositionierungen deutscher und französischer Juden im
Spannungsfeld von jüdischer Solidarität und Patriotismus, 1870/71

Von Christine G. Krüger*

Einleitung
Etwa ein Jahr nach dem Ende des deutsch-französischen Krieges reflektierte

ein Autor in den Archives Israélites, einer der beiden grössten
französisch-jüdischen Zeitungen, über eine Frage, die auch während der

Kriegsmonate selbst für nahezu alles, was in der jüdischen Öffentlichkeit

in Deutschland und Frankreich über den Krieg geschrieben worden

war, den Hintergrund bildete.' Selten jedoch wurde es so deutlich auf
den Punkt gebracht: „Es ist eines der heikelsten und interessantesten

Probleme, die Vaterlandsliebe mit den Eingebungen der Religion oder
den Prinzipien der Philosophie zu versöhnen. Patriotismus - so jedenfalls

glaubt man gewöhnlich - kann nur rigoros und exklusiv sein. Die
Religion hingegen zeigt uns in allen Menschen ausnahmslos Brüder.

[...] Das Problem ist das folgende: Kann einerseits der leidenschaftliche

Gläubige ohne Widerspruch Patriot sein und kann andererseits der

Weltbürger ein guter Staatsbürger sein?"2

Dr. Christine G. Krüger, Carl von Ossietzky Universität Oldenburg,
Fakultät IV, Institut für Geschichte, Ammerländer Heerstr. 114-118, 26111
Oldenburg.

1 Die folgenden Ausführungen erweitern durch den deutsch-französischen
Vergleich in transnationaler Perspektive die Ergebnisse meiner Dissertation: C.
KRÜGER, „Sind wir denn nicht Brüder?" Deutsche Juden im nationalen Krieg,
1870/71, Paderborn 2006. Mein herzlicher Dank gilt der Wissenschaftlichen
Arbeitsgemeinschaft des Leo Baeck Instituts für die Einladung zum 5th Seminar

for European and Israeli Research Students, auf dem ich die Ideen für
diesen Aufsatz zur Diskussion stellen durfte.

2 Archives Israélites, Nr. 20, 15. Oktober 1872, S. 613: „C'est un problème
des plus délicats et des plus intéressants que celui de concilier l'amour de la

76



Die hier angesprochene Exklusivität des Nationalismus wirft auch
der Geschichtsforschung viele Fragen auf. Für ihre Beantwortung
erscheint ein Blick gerade auf die Juden, d.h. auf eine Minderheit, die
immer von den Ausschliessungstendenzen des Nationalismus bedroht
war, besonders aufschlussreich. Das Teilhabeversprechen, das die Nation

ihren Angehörigen machte, ging einher mit einer scharfen Abgrenzung

nach aussen. Die Nation war im 19. Jahrhundert zum Letztwert
geworden, der keine Konkurrenz anderer Gruppenloyalitäten duldete.3

Im Judentum jedoch erblickten Nationalisten oftmals eine solche
rivalisierende Loyalität; die Zugehörigkeit der Juden zu ihrer jeweiligen
europäischen Heimatnation stellten sie in Frage.

Juden verspürten daher den Homogenisierungsdruck, der dem Abso-
lutheitsanspruch der Nation innewohnte, in besonderem Masse. Als
Religionsgemeinschaft kannte das Judentum keine nationalen Grenzen.
Seit Jahrhunderten hatte die länderübergreifende Solidarität in der

Diaspora der diskriminierten und verfolgten Minderheit die Existenz
gesichert. Und auch im 19. Jahrhundert hatten Juden verschiedener Nationalität

durch ein gemeinsames Vorgehen bei ihren Emanzipationsbemühungen

Erfolge erzielen können. Doch je stärker der Nationalismus,
desto liessen sich ihm gegenüber Manifestationen einer universellen
innerjüdischen Solidarität rechtfertigen. Zumal in Kriegszeiten, wenn
der Nationalismus an Schärfe zunahm, konnte die Selbstpositionierung
zwischen Judentum und Patriotismus für Juden zu einem überaus

schwierigen Balanceakt werden.
Wie jüdische Publizisten in Deutschland und Frankreich während

des Krieges 1870/71 in dem Spannungsfeld zwischen Nation und
Judentum Stellung bezogen, wurde in starkem Masse geprägt von den
verschiedenen Nationskonzepten, die in beiden Ländern vorherrschten,

patrie avec les inspirations de la religion ou les principes de la philosophie. Le
patriotisme n'existe, - on le croit du moins généralement, - qu'à la condition
d'être rigoureux et exclusif: or, la religion nous montre, dans tous les hommes,
sans exception, des frères [...]. Le problème se pose donc ainsi: D'un côté, le

croyant fervent peut-il être patriote sans contradiction, et, de l'autre, le citoyen
du monde peut-il être un bon citoyen?"

3 D. LANGEWIESCHE, Nation, Nationalismus, Nationalstaat in der europäischen

Geschichte seit dem Mittelalter. Versuch einer Bilanz, in: DERS., Nation,
Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa, München 2000, S.

14-34; P. ALTER, Nationalismus, Frankfurt a. M. 1985, S. 15-19.

77



sowie - damit in engem Zusammenhang stehend - von den
unterschiedlichen Emanzipationswegen, die in beiden Ländern beschritten
wurden. Das in Frankreich dominierende Konzept der Staatsnation, das

unter der alleinigen Voraussetzung des Bekenntnisses zur Nation die

Gleichberechtigung zum Prinzip erhob, und der damit einhergehende

gute rechtliche und gesellschaftliche Status der Juden in Frankreich
haben es diesen erleichtert, sich uneingeschränkt mit der Nation zu
identifizieren. Die universellen jüdischen Bindungen ebenso wie
kosmopolitische Positionen traten demgegenüber stark in den Hintergrund.
Die Haltung deutscher Juden hingegen blieb ambivalenter. Auch sie

identifizierten sich in hohem Masse mit der deutschen Nation und teilten

das kulturelle Nationskonzept, das in der deutschen Öffentlichkeit
vorherrschte. Doch aufgrund der gesellschaftlichen Zurücksetzungen,
denen sie sich in Deutschland noch immer ausgesetzt sahen, kam es

hier durchaus zu Brechungen. Dies hatte unter anderem zur Folge, dass

jüdische Publizisten in Deutschland stärker als viele ihrer Zeitgenossen
an universalistischen Werten festhielten.

Die folgende Untersuchung wirft also ein Licht auf die Mechanismen

von Krieg und Nationalismus, auf deren Exklusionstendenzen
ebenso wie auf ihr Emanzipations- und Teilhabeversprechen. Gleichzeitig

überprüft sie die Auswirkungen verschiedener Nationskonzepte
sowie der in Frankreich und Deutschland unterschiedlich verlaufenen
Emanzipationswege. In der Forschung werden diese zwar oft paradigmatisch

als Gegensätze einander gegenübergestellt, inwiefern sie das

Selbstverständnis deutscher bzw. französischer Juden beeinflusst
haben, ist bislang aber kaum miteinander verglichen worden.4

Im ersten Teil dieses Aufsatzes wird am Beispiel der jüdischen

4 Um einen Vergleich der Emanzipation in Frankreich und Deutschland
bemüht sich eine Aufsatzsammlung, deren Beiträge jedoch bislang nur erste
Bausteine für einen systematischen Vergleich liefern können: M. BRENNER (et
al. ed.), Jewish Emancipation Reconsidered. The French and German Models,
Tübingen 2003. Dort findet sich auch ein Aufsatz zu den deutschen und
französischen Juden in den 1870er Jahren, der jedoch eine andere Fragestellung
verfolgt als die folgenden Ausführungen und der bedingt durch seine Konzentration

allein auf die Allgemeinen Zeitung des Judenthums und die Archives
Israélites einiger entscheidender Ergänzungen und Korrekturen bedarf; S.

Cresti, Kultur and Civilisation after the Franco-Prussian War: A Debate
between German and French Jews, in: M. BRENNER (et al. ed.), Emancipation
Reconsidered, S. 93-103.

78



Kriegsgefangenenfürsorge dargelegt, welchen Stellenwert das Ideal der
transnationalen jüdischen Solidarität während des deutsch-französischen

Krieges für Juden in Deutschland und Frankreich besass. Ein
zweiter Teil wird sich der Frage widmen, wie deutsche und französische

Juden Nation definierten und wie sie ihre eigene Stellung innerhalb

der Nation beschrieben. In einem dritten Teil schliesslich wird
untersucht, in welches Verhältnis sie Religion und Nation stellten, ob
bzw. wie sie beide miteinander vereinbarten. Als Quellen dienen in
erster Linie jüdische Wochenzeitungen aus Frankreich und Deutschland
sowie Predigten von Rabbinern. Die Untersuchung beansprucht damit
keine Repräsentativität für die deutschen oder französischen Juden -
eine homogene Gruppe war das Judentum weder in Frankreich noch in
Deutschland -, sondern lediglich für die spezifisch jüdische Öffentlichkeit

beider Länder.

1. Das Ideal einer transnationalen jüdischen Solidarität

1.1 Französisch-jüdische Kriegsgefangene in Deutschland

Infolge der ersten grossen Siegesserie der deutschen Armee und
insbesondere nach der Niederlage und Kapitulation Napoleons III. bei Sedan
kamen im Herbst 1870 Zehntausende französischer Kriegsgefangener
nach Deutschland. Eiligst wurden dort riesige Internierungslager
eingerichtet, Zelte und Baracken mussten errichtet werden, und es galt, die

Versorgung der Gefangenen mit Nahrung und Kleidung zu organisieren.

Die deutschen Behörden sahen sich vor eine logistische Herausforderung

gestellt, die keineswegs einfach zu bewältigen war. Probleme
blieben nicht aus: Die sanitären Verhältnisse in den Lagern liessen vielfach

zu wünschen übrig, und vor allem zu Beginn des Winters fehlte es

an warmen Decken und Kleidungsstücken.5

5 Zu den Kriegsgefangenenlagern siehe H. Heide, Die französischen
Kriegsgefangenen in Deutschland während des Krieges 1870/71, Rinteln
1960; K. MlTZE, „Seit der babylonischen Gefangenschaft hat die Welt nichts
derart erlebt." Französische Kriegsgefangene und Franctireurs im Deutsch-
Französischen Krieg 1870/71, in: R. OVERMANS (ed.), In der Hand des Feindes,

Köln 1999, S. 235-254; M. BOTZENHART, French Prisoners of War in
Germany, 1870-71, in: S. FÖRSTER / J. NAGLER (ed.), On the Road to Total
War. The American Civil War and the German Wars of Unification, 1861-
1871, Washington/Cambridge 1996, S. 587-593.

79



Für die meisten der nach Deutschland verbrachten französischen
Soldaten stellte die Gefangenschaft die erste Auslandserfahrung dar.
Für die deutsche Bevölkerung war die Begegnung mit einer so grossen
Anzahl von Ausländern ebenfalls etwas Neues. Allerorts war die
Ankunft der Franzosen eine Attraktion. Massen von Neugierigen strömten
zu den Bahnhöfen, wenn die Gefangenenzüge dort eintrafen.6

Auch in den jüdischen Gemeinden herrschte grosse Aufregung
angesichts der Ankunft der Kriegsgefangenen. Umgehend entfaltete sich
dort ein reges Engagement. In allen deutsch-jüdischen Blättern finden
sich zahlreiche Artikel, in denen detailliert geschildert wird, wie sich in

ganz Deutschland jüdische Gemeinden um die kriegsgefangenen
französischen Glaubensgenossen kümmerten.7 Vor allem zu den hohen

jüdischen Festtage häuften sich solche Berichte. Ausführlich wurde
darin dokumentiert, wie die Franzosen in den deutschen Gemeinden
willkommen geheissen wurden und zusammen mit ihnen die Feiertage
begingen. Aber nicht allein zu solchen besonderen Anlässen bemühten
sich deutsch-jüdische Gemeinden um die kriegsgefangenen Glaubens-

6 Berichte Uber die Ankunft von Gefangenentransporten z. B. in: Schwäbische

Volkszeitung, Nr. 186, 11. August 1870, S. 759; Schwäbische Kronik, 24.

August 1870, S. 2565.
7 Meldungen über jüdische Kriegsgefangene finden sich aus Altona (Ha-

magid, Nr. 41, 26. Oktober 1870, S. 47); Berlin (ebd., Nr. 40, 18. Oktober
1870, S. 316), Colberg (Israelitische Wochenschrift, Nr. 51, 21. Dezember
1870, S. 418), Erfurt (Israelitische Wochenschrift., Nr. 49, 7. Dezember 1870,
S. 399), Giessen (ebd., Nr. 3, 17. Januar 1872, S. 24), Glogau (Allgemeine
Zeitung des Judenthums, Nr. 49, 6. Dezember 1870, S. 959), Hamburg, (Der
Israelitische Lehrer, Nr. 42, 19. Oktober 1870, S. 340), Hannover (Jüdische
Presse, Nr. 11, 17. März 1871, S. 294), Koblenz {Allgemeine Zeitung des
Judenthums, Nr. 43, 25. Oktober 1870, S. 843), Köln {Israelitische Wochenschrift,

Nr. 29, 19. Juli 1871, S. 229), Magdeburg {Israelit, Nr. 11, 15. März
1871, S. 209), Mainz (ebd., Nr. 43, 26. Oktober 1870, S. 815), Rastatt {Israelitische

Wochenschrift, Nr. 47, 23. November 1870, S. 384), Neisse {Allgemeine
Zeitung des Judenthums, Nr. 46, 15. November 1870, S. 898), Posen {Israelitische

Wochenschrift, Nr. 41/42, 19. Oktober 1870, S. 338), Rendsburg {Allgemeine

Zeitung des Judenthums, Nr. 4, 24. Januar 1870, S. 72), Schwerin /
Mecklenburg {Israelitische Wochenschrift, Nr. 46, 16. November 1870, S.

378), Stettin (ebd., Nr. 2, 11. Januar 1871, S. 12), Ulm {Der Israelitische Lehrer,

Nr. 41, 12. Oktober 1870, S. 335), Wahn / Zündorf {Allgemeine Zeitung
des Judenthums, Nr. 44, 1. November 1870, S. 962) und Wittenberg / Coswig
(ebd., Nr. 40, 4. Oktober 1870, S. 789). Die Liste erhebt keinen Anspruch auf
Vollständigkeit.

80



genossen. Auch unabhängig davon versorgten sie sie mit koscherer
Kost oder mit warmer Kleidung.8 In Mainz setzte ein Rabbiner bei den
Militärbehörden durch, dass die etwa 200 jüdischen Kriegsgefangenen,
die in der Stadt interniert waren, fast sämtlich in jüdischen Privathaushalten

einquartiert werden konnten.9 Euphorisch lobte eine jüdische
Zeitung die Gefangenenfürsorge der jüdischen Gemeinden als eine „in
den Annalen der Geschichte gewiss sehr seltene Thätigkeit".10

Jüdische Autoren interpretierten die Bemühungen um die kriegsge-
fangenen Glaubensgenossen in der Regel als vorbildlichen Beweis
jüdischer Solidarität. Bei der freundlichen Aufnahme, welche die Gefangenen

in der Koblenzer Gemeinde fanden, habe sich, so rühmte etwa ein

Artikel in der Allgemeinen Zeitung des Judenthums, „wieder das echt

jüdische Herz gezeigt".11 Die örtlichen Behörden hatten den französischen

Soldaten die Erlaubnis erteilt, zu Rosch-Haschanah die Synagoge
zu besuchen. Im Anschluss an den Gottesdienstbesuch konnten sie
aufgrund der grosszügigen Spendenbereitschaft der Gemeinde noch „wohl
gespeist und getränkt" werden. Für den Autor war dies ein Beleg einer
jüdischen Charaktereigenschaft: „Hier zeigte es sich, dass der Jude in
seiner Wohl- und Mildthätigkeit keinen Feind kennt."

Mit der Schilderung der herzlichen Aufnahme der Kriegsgefangenen
sollte also vor allem eines belegt werden: Sie sollte unter Beweis stellen,

dass es möglich war, das Ideal der transnationalen jüdischen
Solidarität trotz nationaler Spannungen und sogar in Kriegszeiten
aufrechtzuerhalten. Ganz in diesem Sinne schrieb im Frühjahr 1871 ein
Korrespondent aus Hannover über das Purimfest, das fünfzig deutsche und
französische Soldaten dort gemeinsam begangen hätten. Die Feier habe

in einem Hotel stattgefunden, wo die Soldaten aus der „rühmlich
bekannten Küche des Herrn Goldmann gespeist und mit Wein bewirthet,
und schliesslich auch noch von den hiesigen Einjährig-Freiwilligen mit
Kaffee und einer Champagnerbowle erfreut wurden".12 Die vorzügliche
Verköstigung sei der Spendenfreudigkeit der Hannoveraner Gemein-

8 Z.B. Israelitische Wochenschrift, Nr. 28, 12. Juli 1871, S. 220f.
9 Israelit, Nr. 40/41, 5. Oktober 1870, S. 749f.; Nr. 44, 2. November 1870,

S. 815; Nr. 48, 30. November 1870, S. 887; Nr. 35, 30. August 1871, S. 676f.
10 Ebd., S. 676.
11

Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 43, 25. Oktober 1870, S. 843f.
12 Ebd., Nr. 14, 4. April 1871, S. 273f.

81



demitglieder zu verdanken. Auch diese detailfreudige Schilderung sollte

veranschaulichen, wie sich dank der jüdischen Solidarität die persönliche

Feindschaft überwinden und sogar in Freundschaft verwandeln
lasse. Nachdrücklich unterstrich der Autor: „Besonders erfreulich war
der während des Mahles herrschende joviale Ton, und war es

wohlthuend zu sehen, wie die deutschen und französischen Soldaten,
welche sich noch vor wenigen Wochen als Feinde gegenüber gestanden
hatten, als Genossen desselben Glaubens nunmehr auf das freundschaftlichste

miteinander verkehrten." Die Franzosen, hiess es weiter, hätten
sich „in so gehobener Stimmung" befunden, dass sie „die deutschen
Soldaten als ihre Waffenbrüder leben liessen und sie umarmten" - und
dies obwohl der bei der Feier anwesende Rabbiner kurz zuvor einen
Toast auf Kaiser Wilhelm ausgesprochen habe.

1.2 Jüdische Solidarität und jüdische Selbstdefinition
Für Juden in der Diaspora war das Ideal einer nationsübergreifenden
jüdischen Solidarität seit jeher ein zentraler Bestandteil ihres
Selbstverständnisses. Zugrunde liegt ihm ein talmudisches Gebot;1' als

Handlungsrichtlinie hatte es der seit dem Mittelalter in Europa verfolgten
und diskriminierten Minderheit vielfach das Überleben gesichert.
Entgegen der in der älteren Forschung vertretenen Auffassung,14 diente das

Solidaritätsideal auch während des deutsch-französischen Krieges der
Definition jüdischer Identität. Deutlich wird dies, vergleicht man die
Berichte über die jüdische Gefangenenversorgung mit der Haltung, die

allgemein in der deutschen Öffentlichkeit zu den französischen
Kriegsgefangenen eingenommen wurde.

Zunächst lassen sich hier Berührungspunkte feststellen. So rühmte
die nichtjüdische Presse ebenfalls die in ihren Augen beispielhafte
Fürsorge, die den französischen Gefangenen in Deutschland zuteil werde.

Wenngleich es bei der Versorgung der Gefangenenlager zu Engpässen

13 E. Bar-Chen, Two Communities with a Sense of Mission: The Alliance
Irsaélite Universelle and the Hilfsverein der deutschen Juden, in: BRENNER (et
al. ed.), Emancipation Reconsidered, S. 111-121, hier S. 124.

14 Z.B. CRESTI, Kultur and Civilisation, S. 94: „By the 1870s the confes-
sionalisation of Judaism - the attempt to define Judaism solely as a creed,
shorn of all ethnic components that suggested that Jews were a supra-national
community bound by a sense of solidarity - had been accomplished among
French and German Jews".

82



kam, zeigten sich die deutschen Militärbehörden eindeutig um eine
ausreichende Verpflegung bemüht.15 Auch erhielten die Gefangenen die

Möglichkeit zur Religionsausübung. Sofern für die christlichen
Kriegsgefangenen nicht eigene Gottesdienste im Lager stattfanden, durften sie

unter Begleitung deutscher Militärs sonntags die Kirche aufsuchen. Das
Weihnachtsfest verbrachten sie zwar nicht in deutschen Gemeinden.
Aber für Koblenz beispielsweise ist überliefert, dass im dortigen
Gefangenenlager eine Feier abgehalten wurde. Koblenzer Bürger brachten
die nötigen finanziellen Mittel hierfür auf und spendeten auch
Geschenke.16

Das Ideal einer ausreichenden humanitären Versorgung der Gefangenen

wurde also allgemein propagiert und angestrebt. Lobten jüdische
Autoren die Kriegsgefangenenfürsorge ihrer Glaubensgenossen, wuss-
ten sie sich also im Einklang mit der übrigen deutschen Öffentlichkeit.
Jedoch lassen sich bei der Berichterstattung über die Kriegsgefangenen
auch auffällige Unterschiede zwischen der jüdischen und der allgemeinen

Presse ausmachen: So pointierte man in den nichtjüdischen Zeitungen

das Lob der deutschen Gefangenenversorgung vielfach, indem man
gleichzeitig die als grausam dargestellte französische Kriegführung
geisselte. Im direkten Kontrastbild malte man zuweilen auch die angeblich

miserable Behandlung deutscher Kriegsgefangener in Frankreich
aus, die dem Leser einen „Beweis französischer Barbarei" liefern sollte.17

In der eigenen Gefangenenbetreuung sah man demgegenüber einen
Akt der - so das immer wieder verwendete Schlagwort - „deutschen
Humanität". In der Abgrenzung gegenüber dem Kriegsgegner sollte das

nationalen Eigenbild an Schärfe gewinnen.18
Zu dieser Gegenüberstellung griffen deutsch-jüdische Autoren fast

nie.19 Um der Besonderheit der jüdischen Kriegsgefangenenfürsorge ein

15 BOTZENHART, Prisoners; Heide, Kriegsgefangene, S. 54f.; MlTZE,
Kriegsgefangene.

16 Frankfurter Journal, Nr. 358, 27. Dezember 1871, O.S.
17 Ebd., Nr. 360, 29. Dezember 1870, Erste Beilage, O.S.
18 Z.B. Breslauer Zeitung, Nr. 8, 5. Januar 1871, Mittag-Ausgabe, S. 54.
19 Allein Hamagid formulierte im Zusammenhang mit einer Nachricht über

die jüdische Gefangenenfürsorge in Deutschland die Hoffnung „dass unsere
Brüder in Frankreich ihre Gefangenen ebenso gut behandeln wie wir", und sah

sich anscheinend in diesem Punkt zu Zweifeln veranlasst, Hamagid, Nr. 50,
28. Dezember 1870, S. 393.

83



Profil zu verleihen, nutzten sie stattdessen einen anderen Kontrast. Die
jüdische Fürsorge stach in ihrer Beschreibung nicht von derjenigen des

Kriegsgegners ab, sondern von derjenigen der Nichtjuden. So pries
etwa ein Autor die Leistungen einer jüdischen Gemeinde, indem er
hervorhob: „Was hier die jüdische Bruderliebe gethan, ist unbeschreiblich.

Viele israelitische] Kriegsgefangene, welche die Belagerung von
Metz mitgemacht hatten, kamen krank hier an; genasen aber bald in
Folge der guten Verpflegung, so dass von Allen nicht ein Einziger
gestorben, während die Sterblichkeit unter den in den Baracken und im
Zeltlager internirten Gefangenen eine ziemlich bedeutende war."20

In derselben Art und Weise wie die allgemeinen Blätter den Gegensatz

zu Frankreich als Kontrastmittel verwendeten, malten also die

jüdischen Organe die schlechtere Versorgung nichtjüdischer Kriegsgefangener

aus, um die vorbildlichen Wirkungen der jüdischen Solidarität
zu akzentuieren. Solche Bekundungen entbehrten nicht eines Risikos,
denn von Judenfeinden konnten sie als Anzeichen eines jüdischen
Separatismus aufgefasst werden. Jüdische Autoren gingen dieses Risiko
ein, weil sie glaubten, ihr im Krieg auf vielfältige Weise bewiesener
Patriotismus könne nicht mehr in Frage gestellt werden.

1.3 Die Kriegsgefangenenversorgung aus Sicht der französisch-jüdischen

Öffentlichkeit

War zwar der Kontrast zu den Nichtjuden heikel, so war die
Gefangenenfürsorge selbst doch für die siegreichen deutschen Juden noch ein
relativ unproblematisches Mittel, Solidarität zu bekunden. Schwieriger
war dies mit Sicherheit für die Juden im unterlegenen Frankreich. Wie
nahmen sie während des Krieges die Beziehungen zu ihren deutschen

Glaubensgenossen wahr? Hielten auch französische Juden am Ideal der

jüdischen Solidarität fest? Und wie beurteilten sie, ob der jüdische
Zusammenhalt durch den im Krieg potenzierten Nationalismus unbeschadet

bleiben könne?
Wieder gibt die Berichterstattung über die Kriegsgefangenen Auf-

schluss über diese Fragen. Da in Frankreich weit weniger deutsche
Soldaten interniert waren, überrascht es nicht, dass Berichte über deutsche

Kriegsgefangene in der französisch-jüdischen Presse nicht zu fin-

20 Israelit, Nr. 35, 30. August 1871, S. 677. Zur hohen Sterblichkeit in den

Gefangenenlagern siehe HEIDE, Kriegsgefangene, S. 52-55.

84



den sind. Interessant ist es jedoch, wie die französisch-jüdischen Blätter
die Versorgung ihrer in deutsche Gefangenschaft geratenen Landsleute
bewerteten. Zunächst ist festzuhalten, dass den französischen Kriegsgefangenen

in der jüdischen Presse Frankreichs viel weniger Beachtung
geschenkt wurde als in Deutschland. In den Archives Israélites, eines
der beiden bekanntesten französisch-jüdischen Organe, fand die Kriegs-
gefangenenfrage nicht einmal Erwähnung. Die drei anderen
französisch-jüdischen Blätter kamen ebenfalls seltener auf das Thema zu

sprechen als die jüdischen Zeitschriften in Deutschland. Einige französische

Juden zollten den Bemühungen ihrer deutschen Glaubensgenossen

dankbare Anerkennung. Ein Pariser Rabbiner schickte kurz nach
dem Krieg sogar einen Bericht über die Gefangenenfürsorge eines Kölner

Kollegen an den französischen Regierungschef, Adolphe Thiers,
der dem Kölner Rabbiner daraufhin gleichfalls seinen Dank
aussprach.21

Auch in Frankreich rühmten etliche jüdische Autoren die
Kriegsgefangenenfürsorge der deutschen Gemeinden als Vorbild und Zeugnis
der jüdischen Solidarität. Eine französische Zeitschrift liess z.B. einen -
dem Namen nach offenbar französischstämmigen - Lehrer der
jüdischen Schule in Mainz zu Wort kommen, der in einem langen Bericht
über die Gefangenenbetreuung der dortigen Gemeinde informierte.22

Der Artikel stimmte ganz und gar mit der Deutung überein, die in der

deutsch-jüdischen Presse vertreten wurde. Der Autor war überzeugt,
dass „die guten Prinzipien, die dem jüdischen Glauben entstammen,
heute noch mit derselben Begeisterung umgesetzt werden und mit
derselben Durchschlagkraft wirksam sind, wie eh und je." Der Krieg war
ihm hierfür die Feuerprobe: „In dieser Zeit der gegenseitigen
Feindseligkeiten [...] liefert eine solche Handlungsweise doch den besten
Beweis dafür, dass wir im Stamme Israel alle Brüder sind."23

Eine derart positive Sicht spiegelt aber nur einen Teil der
französisch-jüdischen Öffentlichkeit wider. Dort konnten die Reaktionen auf
die deutsche Gefangenenfürsorge auch gänzlich anders ausfallen. Einige

Kommentatoren beschwerten sich beispielsweise über das Selbstlob

21 Revue Israélite, Nr. 40, 25. August 1871, S. 634.
22 Univers Israélite, Nr. 2, 15. September 1871, S. 45-47.
23 Ebd., S. 45: „[...] que les bons principes émanant de la foi israélite sont

encore mis en pratique avec ardeur, et qu'ils agissent, aujourd'hui encore, avec
la vigoureuse efficacité d'autrefois".

85



ihrer deutschen Glaubensgenossen. Der Chefredakteur des Univers
Israélite etwa fragte: „Haben die deutschen Juden denn etwas anderes

getan, als das strenge und unbedingte Gebot der Menschlichkeit, der

Religion und der jüdischen Brüderlichkeit zu erfüllen, das Gebot zumal
des Siegers gegenüber dem Besiegten?"24 Andernorts kritisierte man
nicht nur das deutsche Eigenlob, sondern sogar die Gefangenenbetreuung

selbst. Ein erkrankter französischer Jude sei in Rastatt nur knapp
dem Tod entronnen, ohne dass sich die Glaubensgenossen dort in
irgendeiner Weise um ihn gekümmert hätten, hiess es. Angesichts eines

solchen Tatbestandes, so das Urteil des französischen Beobachters,
müsse „das Judentum Deutschlands erröten".25

Ob und inwiefern die deutschen Glaubensgenossen während des

Krieges das Ideal der jüdischen Solidarität erfüllten, beurteilten französische

Juden mithin durchaus kontrovers. An beidem jedoch, am Lob
wie an der Kritik, wird deutlich, dass ebenso wie für deutsche auch für
französische Juden die länderübergreifende Solidarität als Messlatte
diente, an der die Beziehungen zueinander beurteilt wurden. Brüderlichkeit

blieb also auch angesichts des Krieges weiterhin Zielvorstel-
lung. Das gespaltene französische Urteil über die deutsche

Kriegsgefangenenversorgung offenbart indes, dass das Bild vom kleinen Frieden
im Krieg, als welches die deutsch-jüdischen Blätter die Gefangenenbetreuung

gern beschrieben, die Beziehungen zwischen deutschen und
französischen Juden nur unvollständig darstellte und Spannungen
ausblendete.

In der Tat finden sich in der jüdischen Presse beider Länder immer
wieder Klagen darüber, dass der kriegerische Nationalismus das Band
der Solidarität zerrissen habe. Oft wurde mit Bedauern berichtet, dass

Begegnungen zwischen deutschen und französischen Juden von
Feindseligkeiten bestimmt waren. Als schreckliche Folge des Krieges,
konstatierte ein französischer Autor, sei der „heilige Pakt, der unsere Kraft
und unser Stolz war", zerbrochen.26

24 Ebd., Nr. 11, 1. Februar 1872, S. 348: „[...] ont-ils donc fait autre chose

que remplir un strict et impérieux devoir d'humanité, de religion de fraternité
israélite, surtout devoir du vainqueur envers le vaincu?"

25 Ebd., Nr. 6, 15. November 1871, S. 178.
26 Archives Israélites, Nr. 16, 15. August 1871, S. 207: „[...] le saint pacte

de solidarité israélite qui était notre force et notre fierté".

86



2. Nationskonzepte in der jüdischen Öffentlichkeit
Deutschlands und Frankreichs

2.1 Der Absolutheitsanspruch der Nation
Die Herausforderungen, mit denen das Brüderlichkeitsideal in Kriegszeiten

konfrontiert wurde, waren in der Tat immens. Der Nationalkrieg
machte es unumgänglich, dass Juden in beiden Heeren gegeneinander
zu Felde zogen, ja es war nicht auszuschliessen, dass sie sich gar
gegenseitig töten mussten. Diese Eventualität wurde in der jüdischen
Öffentlichkeit immer wieder beklagt. Für die Juden sei jeder Krieg ein

„Bruderkrieg", hiess es in einem Leitartikel der Allgemeinen Zeitung
des Judenthums ,27

Der Umstand, dass sich in beiden kriegführenden Lagern Juden
befanden, wirkte nicht nur auf dem Schlachtfeld dem Solidaritätsideal

entgegen. Im Zeitalter des Nationalismus forderte die Nation die absolute

Loyalität ihrer Angehörigen. „Patriotismus kann nur rigoros und
exklusiv sein", so hatte der eingangs zitierte französisch-jüdische
Zeitgenosse diesen Absolutheitsanspruch kurz nach dem Ende des Krieges
beschrieben. Dass die Nation zum Letztwert geworden war, dem alle
übrigen Loyalitäten nachgeordnet wurden, galt es, immer wieder zu
belegen. Für Juden war, wie einleitend angedeutet, dieser Bekenntnisdruck

besonders ausgeprägt. Seit ihre bürgerliche Gleichstellung diskutiert

wurde, hatten Emanzipationsgegner immer wieder Zweifel an ihrer
nationalen Zuverlässigkeit zum Ausdruck gebracht. Sie unterstellten
ihnen, dass sie ihr europäisches Heimatland nicht als ihr Vaterland
betrachten würden. Denn, so ihre Überzeugung, der Aufenthalt in Europa
werde von den Juden nur als vorübergehend angesehen, ihr eigentliches
Hoffen hingegen richte sich auf eine Rückkehr in das gelobte Land.
Aus diesem Grunde dürfe man ihrer Bereitschaft, für ihre europäische
Heimatnation in den Krieg zu ziehen, kein Vertrauen schenken. Die
Landesverteidigung galt aber als eine der zentralen Staatsbürgerpflichten.

Daher sei die fehlende Garantie, ob die Juden dieser Pflicht
nachkommen würden, ein Grund, ihnen die Staatsbürgerrechte zu verweigern.28

11 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 41, 11. Oktober 1870, S. 800.
28 Eine gute Darstellung für die Anfangszeit der Emanzipationsdebatte

liefert R. Best, Juden und Judenbilder in der gesellschaftlichen Konstruktion
einer deutschen Nation 1781-1804, in: H.-G. Haupt/D. Langewiesche (ed.),

87



Die Verdächtigungen der Judenfeinde versiegten nicht, als den
Juden vom Staat die volle Rechtsgleichheit gewährt wurde, was in Frankreich

bereits 1791 im Zuge der Revolution geschah, in den meisten
deutschen Territorien im Jahrzehnt vor dem deutsch-französischen

Krieg. Die Vorbehalte gegenüber dem jüdischen Patriotismus wurden
in beiden Ländern auch 1870/71 wieder laut.29

Die Juden ihrerseits sahen in dem Krieg eine Möglichkeit, derlei
Verleumdungen ein für alle Mal zu widerlegen. Sei es im Heer, bei

Spendenaktionen oder bei der Verwundetenpflege - wo immer sich
während der Rriegszeit ein patriotisches Tätigkeitsfeld eröffnete, standen

Juden in vorderster Reihe. Beiderseits des Rheines wurden jüdische
Autoren nicht müde zu beteuern, dass dieser engagierte Einsatz für die

Verteidigung des Vaterlandes einen unwiderlegbaren Beweis ihres
Patriotismus erbringe.30

Das positive Bekenntnis zur eigenen Nation war indes nur die eine
Seite des Patriotismus. Die Definition der eigenen Nation erfolgt stets
auch durch die Definition dessen, was die Nation nicht ist, d.h. durch
die scharfe Abgrenzung gegenüber dem anderen, dem Fremden.31 In
Kriegszeiten potenzierte sich dies in einer ausgeprägten Feindbildkonstruktion.

Für das Ideal einer länderübergreifenden jüdischen Solidarität
wurde dieser Mechanismus zur Zerreissprobe.

Nation und Religion. Trennlinien in der deutschen Geschichte, Frankfurt a.M.
2001, S. 171-214; A. GOTZMANN, Zwischen Nation und Religion: Die
deutschen Juden auf der Suche nach einer bürgerlichen Konfessionalität, in: ders.
(et al. ed.), Juden, Bürger, Deutsche. Zur Geschichte von Vielfalt und Differenz
1800-1933, Tübingen 2001, S. 241-261.

29
Zeugnisse für judenfeindliche Äusserungen in der deutschen Presse z.B.

in: Über Land und Meer, Nr. 49 (1870), S. 13; Fliegende Blätter, Nr. 1348,
13. Mai 1871, S. 160. Verweise auf judenfeindliche Artikel in der französischen

Presse z.B. in: Archives Israélites, Nr. 15, 1. August 1870, S. 457;
Nr. 16, 15. August 1870, S. 489; Presse Israélite, Nr. 1, 10. März 1871, S. 2;
Univers Israélite, Nr. 4, 15. Oktober 1871, S. 110.

30 Ausführlicher: KRÜGER, Brüder, S. 65-73; ebenso wie für Deutschland
verbietet auch für Frankreich die Vielzahl solcher Beteuerungen den Versuch
einer Auflistung, für ein Beispiel siehe Archives Israélites, Nr. 17, 15.
September 1870, S. 522.

31 M. JEISMANN, Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen
Feindbegriff und Selbstverständnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918,
Stuttgart 1992; D. LANGEWIESCHE, Nationalismus im 19. und 20. Jahrhundert:
zwischen Partizipation und Aggression, in: DERS., Nation, S. 35-54.

88



Vor allem für deutsche Juden war 1870/71 die Abgrenzung gegenüber

Frankreich problematisch, sofern sie den Gedanken der nations-

übergreifenden jüdischen Solidarität nicht aufgeben wollten. Denn der

Kriegsgegner Frankreich war das Pionierland der Judenemanzipation -
ein Land, das sie seit der französischen Revolution als Vorbild verehrten.

Es liess sich nicht in Abrede stellen, dass ihre französischen
Glaubensgenossen rechtlich und sozial in vielen Punkten besser gestellt
waren als sie selbst. Immer wieder hatten deutsche Juden in den

vergangenen Jahrzehnten ihren Gleichberechtigungsforderungen Nachdruck

verleihen können, indem sie das fortschrittliche Frankreich als

Vergleich heranzogen. Auch 1870/71 lieferten gerade die Kriegsmonate
wieder zahlreiche Beispiele für den Emanzipationsvorsprung des

Nachbarlands. Als nach der Kapitulation Napoleons III. im September 1870

in Frankreich die Republik ausgerufen wurde, erhielt in der neuen
französischen Regierung mit Adolph Crémieux ein Jude den Posten des

Justizministers. Im Gegensatz zu Deutschland stand Juden in Frankreich

also der Weg offen zu den höchsten Ämtern und Ehren. Drastisch
manifestierte sich dies auch auf dem militärischen Sektor: Während
Juden in Deutschland allenfalls Reserveoffiziere werden konnten und
selbst das nur in seltenen Fällen, gab es in Frankreich nicht wenige
jüdische Offiziere, 1871 wurde ein Jude, Léopold Sée, gar zum General
ernannt.32 Ein weiteres, für deutsche Juden besonders schmerzliches

Beispiel für das Emanzipationsgefälle zwischen Deutschland und
Frankreich war der Einsatz von Feldrabbinern. Obwohl in der französischen

Armee absolut und relativ bedeutend weniger jüdische Soldaten

dienten, wurden diese seit Beginn des Krieges von drei Rabbinern
begleitet.33 Im Gegensatz dazu gelang es in Deutschland erst nach zähen

Verhandlungen mit dem Kultusministerium, die Entsendung von vier
Feldrabbinern durchzusetzten. Zu Beginn des Jahres 1871, als der Krieg
schon beinahe beendet war, durften sie endlich zu den Truppen reisen.

Und auch dieser Erfolg blieb ambivalent, denn anders als ihre französischen

Kollegen erhielten die deutschen Feldrabbiner keine staatliche
Bezahlung.34

32 Israelit, Nr. 36, 6. September 1871, S. 685.
33 Zu den französische Feldrabbinern siehe Archives Israélites, Nr. 16, 15.

August 1870, S. 488.
34 Ausführlicher zu den Bemühungen deutsch-jüdischer Wortführer, den

Einsatz von Feldrabbinern bei den deutschen Behörden durchzusetzen, siehe

89



Aufgrund der französischen Verdienste für den Emanzipationspro-
zess in ganz Europa bezichtigten Juden in Frankreich, aber auch in
anderen, nicht am Krieg beteiligten Ländern ihre deutschen Glaubensgenossen

des Undanks. Nicht weil sie sich als gute Deutsche gezeigt
hätten, seien die deutschen Juden zu rügen, schrieb eine französische

Zeitung, sondern Tadel gebühre ihnen dafür, „in ihrem leidenschaftlichen

Franzosenhass vergessen zu haben, dass sie ohne Frankreich noch
immer im Ghetto süssen".35

Doch damit nicht genug. Überdies hielten Französische Juden ihren
deutschen Glaubensgenossen vor, gegen die gemeinsame jüdische
Sache zu kämpfen. Diese Vorwürfe verdichteten sich, als mit der Forderung

nach der Annexion von Elsass-Lothringen der Krieg für Deutschland

den Charakter eines reinen Verteidigungskrieges verlor. Die
Abtrennung Elsass-Lothringens war ein herber Schlag für das französische
Judentum. In den beiden Provinzen lebten ca. 50% aller französischen
Juden, dort befanden sich etliche für das jüdische Leben in Frankreich
wichtige Einrichtungen wie z.B. ein Rabbinerseminar in Metz. Am
stärksten beklagten die elsässischen und lothringischen Juden selbst den
Nationswechsel. Sie fürchteten, im Deutschen Reich den guten
gesellschaftlichen Status einzubüssen, den sie in Frankreich genossen hatten.
Um einem solchen Schicksal zu entgehen, emigrierten unmittelbar vor
und nach der Annexion zahlreiche Juden aus dem Elsass und aus
Lothringen nach Frankreich oder in die Vereinigten Staaten.36

In Deutschland gerieten die Juden hierdurch unter Rechtfertigungsdruck.

Die französischen Glaubensgenossen forderten von ihnen, die
Annexion der beiden Provinzen nicht zu unterstützen, ja gar öffentlich
gegen sie zu protestieren. Das freilich war für deutsche Juden kaum
möglich. Die Annexion wurde in der deutschen Öffentlichkeit als
nationaler Sieg gefeiert, der patriotische Herzen höher schlagen liess. Wer
sich gegen sie aussprach, wie dies einige Sozialisten und Demokraten
taten, wurde harsch angegriffen und als vaterlandslos beschimpft - ein

Krüger, Brüder, S. 119-130.
35 Archives Israélites, Nr. 7-12, 15. April-15. Juni 1871, S. 92: „Iis ne sont

pas à blâmer de s'être montrés bons Allemands, mais d'avoir oublié dans leur
gallophobie affectée, que sans la France, ils seraient encore au Ghetto." Vgl.
ähnlich z.B. auch Univers Israélite, 15. Oktober 1870, S. 108.

36 Zu den elsässischen Juden siehe V. CARON, Between France and
Germany. The Jews ofAlsace-Lorraine 1871-1918, Stanford (Cal.) 1988.

90



Vorwurf, der für Juden besonders heikel war und den sie durch ihren im
Krieg bewiesenen Patriotismus doch gerade zu widerlegen suchten.37

2.2 Nationskonzepte französischer Juden

Die Spannungen, die sich in Anbetracht der Annexionsfrage zwischen
deutschen und französischen Juden aufluden, standen noch in einem
weiteren Diskussionszusammenhang. Im Konflikt um Elsass-Loth-
ringen kollidierten zwei verschiedene Nationskonzepte: Gerade dieser
Konflikt war es, der den Gegensatz zwischen dem in Deutschland
favorisierten Konzept der Kulturnation und dem in Frankreich dagegengehaltenen

Konzept der Staatsnation an Schärfe gewinnen liess. Auf
deutscher Seit erblickte man in der Annexion die legitime Rückgewinnung
eines ehemals unrechtmässig an Frankreich abgetretenen Gebietes, das

historisch aber immer noch zu Deutschland gehöre. Dass die Mehrheit
der Elsässer als Muttersprache Deutsch sprach, erhärtete in den Augen
vieler Deutscher ihren Anspruch auf das Elsass, denn Sprache und Kultur

wurden in Deutschland als Hauptmerkmale der Nationalität
definiert. Gegen diese historisch-kulturelle Definition hielt man französi-
scherseits ein voluntaristisches Nationskonzept, dem zufolge allein das

Bekenntnis zur Nation die Nationszugehörigkeit besiegele. Da die el-
sässische und lothringische Bevölkerung sich zu Frankreich gehörig
fühle und nicht deutsch werden wolle, dürfe man sie dazu auch nicht
nötigen, so argumentiert man hier.38

Für Juden spielten Nationsvorstellungen eine zentrale Rolle, denn
sie entschieden über ihre Nationszugehörigkeit und über die Anerkennung

ihrer Staatsbürgerschaft. Gleichzeitig bestimmten sie auch jüdische

Selbstdefinitionen mit und beeinflussten damit das Verhältnis
zwischen Juden verschiedener Nationalität bzw. die Definition dieses

Verhältnisses. Daher lohnt es sich, die Nationskonzepte, die Juden in
Frankreich und Deutschland in der Kriegszeit entwarfen, etwas genauer
anzuschauen.

Weitgehend unumstritten war das Nationskonzept für jüdische Au-

37 Zur Stimmungslage angesichts der Annexion siehe L. Gall, Zur Frage
der Annexion von Elsass und Lothringen 1870, in: Historische Zeitschrift 206

(1968), S. 265-326, dort S. 280.
38 R. BRUBAKER, Citizenship and Nationhood in France and Germany,

Cambridge (Mass.j/London 1992, bes. S. 5 und S. 12f.

91



toren in Frankreich. „Ubi libertas, ibi patria", wo die Freiheit ist, ist
auch das Vaterland, lautete das Motto, das eine französisch-jüdische
Zeitung im Januar 1871 ausrief.39 In den Augen der französischen
Juden waren es die Französische Revolution und die ihr folgende
Emanzipation gewesen, die für die Juden in Europa Patriotismus überhaupt
erst möglich gemacht hatte. „Wir haben so lange auf ein Vaterland
verzichten müssen! Daher fühlen wir uns mit allen Kräften unserer
Seele und unserer Dankbarkeit diesem geliebten Frankreich verbunden,
das uns so grosszügig die Arme geöffnet und uns aufgenommen hat in
die Schar seiner Kinder", beteuerte ein französisch-jüdischer Publizist.40

Immer wieder bekundeten französische Juden in dieser Weise ihre
Dankbarkeit gegenüber Frankreich. So viel der Staat seinen Bürgern
gegeben habe, so viel dürfe er von diesen erwarten. Frankreich dürfe
daher auf alle seine Kinder zählen.41 Die vielen Zeugnisse des

französisch-jüdischen Patriotismus, insbesondere die erbitterte Gegnerschaft
der Elsässer Juden gegen die Annexion, seien der unwiderlegbare
Beweis hierfür. An ihnen lasse sich zeigen, dass „ein gerechtes Vaterland
von seiner Gerechtigkeit nur profitiert".42

Indem französische Juden in dieser Weise den Patriotismus an die

staatsbürgerliche Stellung banden, vertraten sie - im Einklang mit der

übrigen französischen Öffentlichkeit - ein voluntaristisches Nationskonzept,

das die Nation als politische Willensgemeinschaft verstand.
Und diese Haltung forderten sie auch von ihren deutschen Glaubensgenossen.

Deshalb kritisierten sie den ausgeprägten Patriotismus der
deutschen Juden als unangemessen, lasse deren gesellschaftlicher Status
doch noch so vieles zu wünschen übrig. „Das Land, in dem wir als

39 Univers Israélite, 15. Januar 1871 [?], S. 212.
40 Archives Israélites, Nr. 18, 15. September 1870, S. 554f.: „[...] nous

étions si longtemps privés de patrie! Aussi nous sommes-nous attachés de

toutes les forces de notre âme et de notre reconnaissance à cette France bien-
aimée qui nous a ouvert si généreusement les bras et nous a admis au nombre
de ses enfants."

41 Ebd., Nr. 14, 15. Juli 1872, S. 637; siehe z.B. auch ebd., Nr. 18, 15.
September 1870, S. 551; oder Revue Israélite, Nr. 40, 25. August 1871, S. 627-
629; Univers Israélite, 15. Januar 1871, S. 212.

42 Archives Israélites, Nr. 18, 15. September 1870, S. 551: „[...] qu'une
patrie juste tire profit d'avoir pratiqué la justice".

92



Fremde behandelt und von den Segnungen des Gemeinwesens
ausgeschlossen werden, ist keine Mutter für uns, sondern eine Stiefmutter,
die wir fürchten müssen, anstatt sie zu lieben", schrieb an die
deutschjüdische Öffentlichkeit gewandt ein französisch-jüdischer Publizist.43

2.3 Nationskonzepte deutscher Juden

Deutsche Juden durften diese Sicht freilich nicht teilen, wollten sie

nicht den Vorwurf der Vaterlandslosigkeit auf sich ziehen. Tatsächlich
beklagten sie 1870 ja noch zahlreiche Defizite bei der Emanzipation.
Eine Abhängigkeit von Patriotismus und gesellschaftlichen zu postulieren,

war daher hochgradig riskant, konnte es doch Zweifel an ihrer
Loyalität aufkommen lassen. Nachdrücklich bestritt ein Artikel in der

Allgemeinen Zeitung des Judenthums daher auch jedweden Zusammenhang

zwischen Patriotismus und Emanzipationsstand: „Die Vaterlandsliebe

ist ja ein viel zu tiefes, heiliges Gefühl, als dass es von dem
grösseren oder geringeren Maasse der bereits erlangten Rechte abhängig
wäre!"44 Und andernorts betonte das Blatt, „dass es der Jude trotz der

Vorenthaltung so mancher Rechte weder an Enthusiasmus noch an
Patriotismus fehlen lässt".45

Anders als in der französisch-jüdischen Öffentlichkeit blieb die
Stellungnahme deutscher Juden zum Pflichtverhältnisses zwischen Staat
und Staatsbürger allerdings umstritten und uneindeutig. Propagierten
deutsche Juden einerseits oft das Konzept der Kulturnation, finden sich
doch andererseits gleichzeitig zahlreiche Anzeichen dafür, dass sie die
Nation nicht als reine Kulturgemeinschaft sahen, sondern den politischen

Konsens für die Nation ebenfalls als konstitutiv betrachteten.
Deutlich wird dies insbesondere am Urteil deutscher Juden über den
Patriotismus ihrer französischen Glaubensgenossen, und zwar vor allem
über deren Haltung zu der für die Ausformung der NationsVorstellung
so wichtigen Annexion von Elsass-Lothringen.

43 Univers Israélite; 1. Oktober [?] 1870, S. 80: „Le pays où nous sommes
traités en étrangers exclus des bienfaits de la loi commune, n'est pas une mère-
patrie pour nous, mais une marâtre que nous devons craindre, non aimer".

44 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 20, 16. Mai 1871, S. 401.
45 Ebd., Nr. 5, 31. Januar 1871, S. 88; siehe auch Nr. 12, 21. März 1871,

S. 231; sowie Israelit, Nr. 32, 10. August 1870, S. 599: „Die Juden aber werden,
trotz [...] absichtlicher oder unabsichtlicher Ausschliessung, es sich nicht nehmen

lassen wollen, die Opfer, die der Krieg erfordert, nach Kräften zu tragen."

93



Die Abhängigkeit von Patriotismus und Rechtsstatus, die deutsche
Juden auf ihren eigenen Patriotismus bezogen in der Regel vehement
zurückwiesen, erschien ihnen bei den elsässischen Glaubensgenossen
viel weniger problematisch. Aussergewöhnlich oft sprachen sie den

angesichts des Nationswechsels gehegten Sorgen der Elsässer eine
Berechtigung zu.46 „Jeder Einsichtvolle" müsse einräumen, dass, „wenn
auch die Befürchtungen übertrieben" seien, in ihnen doch „ein Körnchen

Wahrheit liegt", urteilte ein Korrespondent der Israelitischen
Wochenschrift in einem Stimmungsbericht aus dem Elsass.47 „Wir glauben,
weit mehr als ein Körnchen", fügte die Redaktion hinzu.48

Der Hinweis auf die pro-französische Haltung der Juden im
Annexionsgebiet, die immerhin etwa 3% der dortigen Bevölkerung ausmachten,

galt zumeist auch der deutschen Staatsführung, die eine Garantie
für Gleichberechtigung der deutschen Juden erbringen sollte, um die
Elsässer zu beruhigen. Die Rechte und Freiheiten, welche die Elsässer
und Lothringer in Frankreich genossen hatten, wurden dabei als Richtlinie

für die künftige Stellung der Juden in ganz Deutschland gesetzt.
„Man lasse in Altdeutschland die confessionelle Gleichberechtigung
zur vollen Wahrheit werden, und das gerügte Misstrauen in
Neudeutschland wird schnell verschwinden!" prophezeite die Israelitische
Wochenschrift.49

Das Verständnis für starke Verbundenheit, welche die Elsässer
Frankreich gegenüber empfanden, war ein Zugeständnis an das volunta-
ristische Nationskonzept. Mit diesem Zugeständnis unterschieden sich

jüdische Publizisten deutlich von der Mehrzahl der deutschen
Pressestimmen. Diese nämlich brachten für den französischen Patriotismus
der Elsässer, die sie aufgrund ihrer kulturellen Prägung als Deutsche

betrachteten, weit weniger Verständnis auf.

3. Selbstpositionierungen deutscher und französischer Juden

Für die Juden, die stets unter der ihrer misstrauischen Beobachtung
ihrer Gegner standen, war es, wie dargelegt, durchaus prekär, sich zu
einer nationsübergreifenden jüdischen Solidarität zu bekennen. Viele

46 Ausführlicher hierzu Krüger, Brüder, S. 169-182.
47 Israelitische Wochenschrift, Nr. 5, 31. Januar 1872, S. 38.
48 Ebd.
49 Ebd., Nr. 44, 1. November 1871, S. 351.

94



Nichtjuden hielten Patriotismus und jüdische Solidarität für unvereinbar.

Zumal in Kriegszeiten forderten sie eine eindeutige Absage an die
transnationalen Bindungen. Was hielten deutsche und französische
Juden, die ja, wie gezeigt, vielfach das Ideal der jüdischen Solidarität
nicht aufgeben wollten, solchen Forderungen 1870/71 entgegen? Auf
welche Weise setzten sie Solidaritätsideal und Nationalismus miteinander

in Beziehung, wie versuchten sie beide zu vereinen? Bedingten die
in beiden Ländern dominierenden Nationskonzepte, die ja essentiell die
Definition der eigenen Stellung zur Nation mit bestimmten, zu
divergierende Argumentationen und Positionen?

3.1 Selbstpositionierungen deutscher Juden

Wieder und wieder riefen die deutsch-jüdischen Organe 1870/71 dazu

auf, die nationale Feindschaft nicht auf innerjüdische Angelegenheiten
zu übertragen.50 „Was wir als Deutsche denken und empfinden, geht
uns als Juden nichts an", mahnte die Allgemeine Zeitung des
Judenthums.51 Sehr oft definierten deutsche Juden in dieser Weise Judentum
und Nationalität als zwei getrennte Ebenen, zwischen denen kein
Konfliktpotenzial bestehe. Wie sehr man die Überzeugung hegte und hegen
wollte, dass Nation und Religion sauber auseinander zu halten seien,

spiegelt sich ja auch sehr deutlich in den Schilderungen über die
Bemühungen deutscher Juden um die kriegsgefangenen französischen
Glaubensgenossen.

Wie aber deutete man die vielen Anzeichen dafür, dass es dennoch

häufig auch zu Spannungen zwischen deutschen und französischen

Glaubensgenossen kam? Deutsch-jüdische Journalisten standen den

zahlreichen Nachrichten über die zwischen den Juden der beiden
kriegführenden Nationen entflammte Feindschaft oft hilflos gegenüber. Dass

die französischen und speziell die elsässischen Juden glühende Patrioten

waren, konnten sie nachvollziehen und rühmten dies oft. Aber dass

sich deren Groll auch gegen die deutschen Glaubensgenossen richtete,
passte nicht zu dem Idealbild, das man von den Beziehungen zwischen
deutschen und französischen Juden beschwor.

Um diese Unstimmigkeiten zu erklären, wurden in der Regel natio-

50 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 49, 5. Dezember 1871, S. 977;
ähnlich: Israelitische Wochenschrift, Nr. 36, 14. September 1870, S. 294;
Nr. 29, 19. Juli 1871, S. 227; Synodalblatt, Nr. 9, 4. Oktober 1871, S. 60.

51 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 37, 12. September 1871, S. 741.

95



nale Deutungsmuster bemüht: Der Punkt, von dem an die nationalen
Feindseligkeiten unter Juden fortwirkten, markierte für
deutschjüdische Autoren eine Schwelle, jenseits derer der „Patriotismus" sich

zum „Chauvinismus" bzw. zum „Fanatismus" auswachse.52 Überschritten

sah man diese Schwelle allerdings nur von Seiten der Franzosen,

nur bei ihnen vermisste man das jüdische Verbundenheitsgefühl. Ein
Beobachter bedauerte: „Die Leute zeigten, dass sie keinen Funken von
Bruderliebe, von Gastfreundschaft besitzen, welche im Grossen und
Ganzen uns Juden doch angeboren ist und welche wir doch förmlich
mit der Muttermilch einsaugen."53

Die religiösen Bindungen der französischen Glaubensgenossen - so

eine oft wiederholte Klage - seien ganz und gar durch den Nationalismus

ersetzt. „Deutschenhass", urteilte ein deutscher Jude bei einem
Besuch in Frankreich, sei „zu einer Art Glaubensbekenntniss bei den

Franzosen geworden".54 Und ein anderer Autor urteilte: „Sie wollen nur
Franzosen sein und hören auf, Juden zu sein."55 Wieder ein anderer

Korrespondent aus Frankreich tadelte: „Ich habe durchaus nicht das

gefunden, was sonst Juden, wenn sie auch verschiedener Nationalität
sind, für einander zu empfinden pflegen. Diese Leute sind zuerst nur
Franzosen, ebenso heissblütig und ungläubig wie alle ihre Landsleute".56

Lür diesen Autor durfte offenbar die nationale Identität nicht der

jüdischen Identität übergeordnet sein. Gemäss einer solchen Logik
schienen Nationalismus und Judentum in einem umgekehrt proportionalen

Verhältnis zu stehen: Je mehr Gewicht man dem Patriotismus
verleihe, desto weiter würden religiöse Bindungen gelockert. Doch für
wie wichtig man in der deutsch-jüdischen Presse das nationale
Bekenntnis auch hielt: Trafen Juden unterschiedlicher Nationalität aufeinander,

sollte es ausser Kraft gesetzt werden.
Die Forderungen reichten sogar noch weiter. In allen deutsch-

52 Das Wort „Nationalismus" wurde nicht verwendet, es war in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts allgemein noch kaum gebräuchlich, Alter,
Nationalismus, S. 12f.

53 Israelit, Nr. 45, 9. November 1870, S. 823.
54 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 28, 11. Juli 1871, S. 558.
55 Ebd.; auch Nr. 41, 10. Oktober 1870, S. 824.
56 Israelitische Wochenschrift, Nr. 41/42, 19. Oktober 1870, S. 335; ähnlich

Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 28, 11. Juli 1871, S. 558; Nr. 29,
18. Juli 1871, S. 570; Nr. 37, 12. September 1871, S. 742.

96



jüdischen Blättern wurde aus der Transnationalität des Judentums dessen

Aufgabe abgeleitet, in besonderem Masse dem Frieden zu dienen.
Nur im Frieden könnten die Juden dem Dilemma entkommen, dass sie

sich im Krieg in den feindlichen Armeen gegenüber stünden, bereit,
einander zu töten. Der ,„ewige Jude', der durch die streitenden Völker
wandert", so der Frankfurter Rabbiner Lepold Stein in einer während
des Krieges verfassten Predigt, könne „nicht eher vollendeten Frieden
[finden], bis sie alle selbst werden Frieden haben".57

Zahlreiche Aufrufe gegen Hass und Feindschaft finden sich in allen

deutsch-jüdischen Zeitungen und in vielen Kriegspredigten von Rabbinern.

Besonders eindringlich mahnte ein Leitartikel der Allgemeinen
Zeitung des Judenthums vom August 1870 mit dem Titel „Vom Völ-
kerhass": „Unter allen Leidenschaften, welche im Menschengeschlech-
te zum Vorschein gekommen, ihm zum Schrecken und zur Geissei
geworden, ist die furchtbarste: der Nationalhass, der tief eingewurzelte
Hass zwischen einem Volke und dem andern."58 Das Mittel, die nationale

Feindschaft zum Erlöschen zu bringen, lag für den Verfasser des

Artikels in den universalistichen Idealen der Aufklärung. „Was ist es

nun", so fragte er weiter, „das wirksam den Völkerhass zu entwaffnen,
ihn nach und nach abzuschwächen und endlich auszurotten vermag? Es

ist die Humanität, die echte Civilisation."59
Die „Humanität" konnte in der deutsch-jüdischen Öffentlichkeit

sogar explizit über den Patriotismus erhoben werden. So bekannte ein
Autor: „Schöner noch [als die Liebe zum Vaterland] ist die echte, wahre

Humanität, die unbegrenzte Menschenliebe, die sich nicht durch

Gebirgsketten, nicht durch Stromlinien, noch durch die Verschiedenheit
von Sprache und Sitte einschränken lässt, die alle Menschen umfasst,
alle Söhne und Töchter des himmlischen Vaters einschliesst in ihr grosses

weites Herz." Vorsichtig fügte der Verfasser dieser Wertung noch
hinzu: „Die allgemeine Menschenliebe hebt die Vaterlandsliebe nicht
auf; im Gegentheile, die erstere ist der höhere Standpunkt, zu der sich

57 L. STEIN, Der Kampf des Lebens. Ein Cyclus von Festpredigten, in
Beziehung zu dem grossen Völkerkampfe der Gegenwart, gehalten am Neujahr,
Versöhnungstag & Freudenfest (5631/1870) im israelitischen Betsaale der

„ Westend-Union" zu Frankfurt a.M., Mannheim 1871, S. 83.
58 Allgemeine Zeitung des Judenthums, Nr. 35, 30. August 1870, S. 681.
59 Ebd., S. 682.

97



die letztere erheben soll, aber leider noch nicht erhoben hat."60

„Humanität" oder „Zivilisation" waren Schlagworte, die in den

Kriegsmonaten den öffentlichen Diskurs in Deutschland beherrschten.

Allerdings dienten sie dort in der Regel der Abgrenzung gegenüber
Frankreich. Frankreich habe sich „an der Spitze der Zivilisation"
gewähnt, der Krieg aber untermauere die Vermessenheit dieses

Anspruchs, denn nun zeige sich, dass es vielmehr Deutschland sei,
welches die Humanität verteidige. Diese Rhetorik unterschied sich deutlich
von einer aufklärerischen Werten verpflichteten und auf Völkerverständigung

zielenden Auslegung des Humanitätsbegriffs, wie sie aus vielen
jüdischen Quellen spricht. Eine solches Humanitätsideal wurde in der

allgemeinen Publizistik zumeist als Utopie oder gar als „Sentimentalität"

verworfen, auf keinem Fall aber dem Patriotismus übergeordnet.61

3.2 Selbstpositionierungen französischer Juden

Es waren die Ambivalenzen, welche deutsche Juden - angesichts der

eigenen noch so stark diskriminierten Stellung - im Krieg gegen den

Emanzipationsvorreiter verspürten, die ihren Wunsch nach einer
Überwindung der Feindschaft bestärkten. Für die französischen Juden indes

war die Ausgangssituation eine gänzlich andere. Dementsprechend
stark unterschied sich auch ihre Bestimmung des Verhältnisses
zwischen Judentum und Patriotismus von denen ihrer Glaubensgenossen.

„Kann der Gläubige ohne Widerspruch Patriot sein und kann der

Weltbürger ein guter Staatsbürger sein?" So hatte, wie eingangs zitiert,
1872 ein französisch-jüdischer Publizist seine Leser gefragt. Seine
Antwort war die Folgende: „Wir antworten, dass man unter den aktuellen

Weltgegebenheiten und vielleicht unter den fatalerweise der
Menschheit auferlegten Bedingungen, zuerst seine Familie und sein
Vaterland lieben muss, bevor man die ganze Welt liebt. Die unbegrenzten

Gefühle sind ein Ideal und die begrenzten Gefühle eine Notwendig-

60 Israelit, Nr. 32, 10. August 1870, S. 597.
61 Für ein Beispiel für die Herabwürdigung kosmopolitischer Friedensideen

als „Sentimentalität" siehe Schwäbische Kronik, Nr. 197, 21. August 1870,
S. 2553, angesichts der Aufmerksamkeit, die französischen Kriegsgefangenen
zuteil wurde: „Das sind die letzten Reste der deutschen weltbürgerlichen
sentimentalen Untugenden! Weg mit solchen!"; ähnlich: Schwäbische Volkszeitung,

Nr. 55, 7. März 1871.

98



keit."62 Nation und Religion im Kosmopolitismus zu vereinen, wie dies
ihre deutschen Glaubensgenossen taten, barg für französisch-jüdische
Publizisten keine Anziehungskraft. Wenn sie über den Zusammenhang
von Religion und Nation nachdachten, lag für sie eine andere
Schlussfolgerung näher. In ihren Augen waren die Ziele Frankreichs mit denen
des Judentums deckungsgleich, zwischen ihnen bestand kein Konflikt,
der im Weltbürgertum aufgehoben werden musste. „Die französische
Trikolore ist es, welche die grossen Ideen der Gerechtigkeit und der

Menschenverbrüderung, der Glaubensfreiheit und der Bekenntnisgleichheit

in der Welt verbreitet hat."63 So und ähnlich las man wieder
und wieder in der französisch-jüdischen Presse.

Genauso war auch der Kriegsgegner Preussen-Deutschland für
französische Juden nicht nur der nationale Feind, sondern auch der Feind
des Judentums. So las man: „Preussen zu bekämpfen heisst auch eine
fromme Handlung ausführen und einer religiösen Pflicht nachkommen:
Unserem französischen Vaterland zu dienen heisst Gott dienen, zumal
wir überzeugt sind, dass die Unterdrückung der religiösen Gewissensfreiheit

im Königreich des devoten König Wilhelms ein Gesetz ist."64

Eine Zeitung war gar davon überzeugt, dass es unmöglich sei, zugleich
Preusse wie auch Jude zu sein.65

Einer „absoluten Scheidung zwischen Nationalität und Glauben",
wie sie deutsche Juden beschworen, stand eine solche Sicht diametral
entgegen.66 Auch der in der deutsch-jüdischen Presse immer wieder

62 Archives Israélites, Nr. 20, 15. Oktober 1872, S. 613: „Nous répondrons
que, dans les conditions actuelles du monde, et peut-être dans les conditions
fatalement imposées à l'humanité, il faut d'abord aimer sa famille et sa patrie
avant d'aimer le monde entier: les sentiments illimités sont un idéal, les
sentiments limités une nécessité."

63 Ebd., Nr. 17, 1. September 1870, S. 515: „[...] c'est le drapeau tricolore
qui a promené dans le monde les grandes idées de justice et de fraternité
humaine, de liberté des cultes et d'égalité des consciences".

64 Univers Israélite, 15. Oktober 1870 [?], S. 102: „Combattre la Prusse est
aussi accomplir un acte pieux et un devoir religieux: servir son pays, c'est
servir Dieu, surtout quand on songe que l'oppression de la conscience
religieuse est une loi dans le royaume du dévot Guillaume."

65 Ebd., 15. Januar [?] 1871, S. 204, ein Autor sprach dort von der
„incompatibilité qu'il y a entre Prussien et israélite".

66 Zitat: Archives Israélites, Nr. 18, 15. September 1871, S. 332, dort wird
bestritten, dass „un divorce absolu entre la nationalité et la croyance" für fran-

99



erhobenen Forderung, dass die Glaubensgenossen beider Länder jede
Feindschaft überwinden sollten, konnten sich französische Juden nicht
anschliessen. Deutsche Juden würden es sich mit dieser Forderung zu
leicht machen, klagte ein Franzose. Denn „wenn man einen besiegten,
zu Boden geworfenen und zu Grunde gerichteten Feind" vor sich habe,
sei es „allzu einfach, wohlwollend und grosszügig zu sein und zu

sagen: ,Als Juden lasst uns Brüder bleiben!'"67 Ähnlich brachte ein anderer

Autor seinen Missmut über die von den deutschen Juden an den Tag
gelegte Haltung zum Ausdruck: „Seit dem Krieg ist aber notwendigerweise

jede Intimität, jede Freundschaft, jede Brüderlichkeit zwischen
deutschen und französischen Juden versiegt. Die Deutschen werden
Fremde bei uns sein, ebenso wie wir bei ihnen. Ich verstehe übrigens
nicht, weshalb man aus den Juden eine abgesonderte Kaste machen will
und weshalb unsere deutschen Glaubensgenossen annehmen können,
dass wir, weil auch wir Juden sind, fortfahren müssen, sie zu lieben und

zu schätzen."68

Wurde eine besondere transnationale jüdische Verbundenheit
verworfen, so konnte auch die daraus abgeleitete jüdische Friedenssendung
kaum Anhänger finden. In der Tat ist die Vorstellung einer jüdischen
Friedensmission in der französisch-jüdischen Öffentlichkeit der Kriegsund

Nachkriegszeit kaum präsent. Ebenso fehlt eine Kritik an einem
aggressiven Nationalismus, die sich mit derjenigen vergleichen liesse,
die von einem Teil der deutsch-jüdischen Autoren ausgesprochen wurde.

Stattdessen rechtfertigte ein französisch-jüdischer Autor sogar ganz

zösische Juden möglich sei. Dies widerspricht der Sicht Crestis, dass ,,[f]or
French Jews [...] Judaism was an exclusively private matter clearly separated
from the public space. Therefore their identity was split between their political
loyalty to France and their religious loyalty to Judaism", CRESTI, Kultur and

Civilisation, S. 95.
67 Univers Israélite, August [?] 1871, S. 487f.: „[...] quand on n'a devant

soi qu'un ennemi vaincu, couché à terre, perdu, il est très-facile d'être
bienveillant et généreux, de dire: ,Comme israélites, restons frères'."

68 Ebd., Nr. 161, 15. November 1871, Nr. 6: „Mais, depuis la guerre, toute
intimité, toute amitié, toute confraternité a nécessairement disparu entre
israélites allemands et israélites français. Les Allemands seront étrangers chez
nous, comme nous le serions chez eux. Je ne comprends pas, du reste, que l'on
veuille faire des israélites une caste à part, et que nos coreligionnaires
allemands supposent que, comme israélites, nous devons continuer à les
estimer et à les aimer."

100



explizit den „Hass", den französische Juden gegen die Deutschen
empfinden würden, was wiederum in der deutsch-jüdischen Presse nicht
vorkam.69

Die Stellungnahmen deutscher und französischer Juden zum
Verhältnis von Judentum und Nation, ebenso wie zum Nationalismus
unterschieden sich also deutlich. Potenziert wurden diese Unterschiede
freilich dadurch, dass die Franzosen als Verlierer aus dem Krieg
hervorgingen. Die Niederlage und die aus ihre resultierende Abtrennung
Elsass-Lothringens wurden als Demütigung empfunden und
Revancheforderungen durchsetzten die französische Öffentlichkeit. Fand schon
in Deutschland der Ruf nach Völkerverständigung kaum auf Gehör, so
konnte er in Frankreich nur auf taube Ohren stossen.

4. Fazit

Der deutsch-französische Krieg stellte das Ideal der nationsübergrei-
fenden jüdischen Solidarität auf eine harte Probe. Die Nation, die im
19. Jahrhundert zum Letztwert geworden war, duldete nicht die
Konkurrenz anderer Loyalitätsverhältnisse. Gerade die Juden, deren

Nationszugehörigkeit immer wieder in Frage gestellt wurde, bekamen diesen

Absolutheitsanspruch der Nation schmerzhaft zu spüren.
Gleichwohl hielten Juden in Frankreich und Deutschland am Ideal

der jüdischen Solidarität fest. In ihren Augen sollte es in den Beziehungen

zwischen Juden verschiedener Nationalitäten auch in Zeiten nationaler

Spannungen als Richtlinie dienen. Allerdings konnte dieses Ideal
der Kriegswirklichkeit nicht standhalten. Wieder und wieder beklagten
Juden in beiden Ländern, dass das Verhältnis zwischen ihnen von
Feindseligkeiten überschattet wurde. Verantwortlich machten sie dafür
zumeist die Glaubensgenossen im anderen Land. Die Deutung erfolgte
hier also entlang der nationalen Scheidelinien.

Blickt man genau hin, lassen sich hinsichtlich der Frage nach dem
Verhältnis von Nation und Religion auch Unterschiede zwischen der

jüdischen Öffentlichkeit Deutschlands und Frankreichs ausmachen.
Französische Juden neigten eher dazu, die Forderung nach Brüderlichkeit

im Umgang mit ihren deutschen Glaubensgenossen offen zu
verwerfen. Diese Unterschiede wurden nicht allein durch den Kriegsausgang

bedingt, sondern standen in engem Zusammenhang auch mit der

69 Revue Israélite, Nr. 14, 15. März 1872, S. 212.

101



jeweiligen rechtlichen und sozialen Stellung der Juden sowie mit dem
in beiden Ländern jeweils vorherrschenden Nationskonzept.

Das Konzept der Staatsbürgernation, das in Frankreich favorisiert
wurde und dort im Zuge der Diskussion um die Annexion von Elsass-

Lothringen weiter an Deutungshoheit gewann, bot den französischen
Juden günstige Anknüpfungspunkte, um ihre Nationszugehörigkeit
einzufordern und nachzuweisen. Bestärkt wurden sie hierbei noch
durch die Tatsache, dass Frankreich das Pionierland der Judenemanzipation

war. Ohne grössere Argumentationsbemühungen gelang es

ihnen, ihren Patriotismus mit ihrem Verständnis der Ideale und Ziele des

Judentums in Einklang bringen und sogar die nationalen mit den religiösen

Zielen identifizieren. So konnte in der französisch-jüdischen
Öffentlichkeit schliesslich auch Nationalhass offen gerechtfertigt werden.
Darin weist die Haltung französisch-jüdischer Wortführer eine hohe

Kongruenz mit dem in der französischen Öffentlichkeit vorherrschenden

Diskurs auf.
Für ihre deutschen Glaubensgenossen trifft dies in geringerem Masse

zu, für sie war die Selbstpositionierung eindeutig schwieriger. Das

historisch-kulturelle Nationsverständnis, das sich in der Deutschland
durchsetzte, bot ihnen zwar ebenfalls die Möglichkeit, ihre Zugehörigkeit

zur deutschen Nation einzuklagen. Dieses Nationsverständnis mit
dem Ideal der jüdischen Solidarität und hier vor allem mit dem
transnationalen Emanzipationsstreben zu vereinbaren, bereitete indes
Schwierigkeiten. Die Widersprüche und Ambivalenzen, zu denen dies führte,
traten im Nationalkrieg von 1870/71 und insbesondere bei der Frage
nach der Annexion von Elsass-Lothringen unausweichlich zu Tage. Um
diesen Zwiespalt aufzulösen, bemühten sich viele deutsche Juden zum
einen um eine strikte Trennung der religiösen und nationalen Sphäre.
Zum anderen - und hier unterschieden sie sich deutlich dem in der
allgemeinen deutschen Öffentlichkeit vorherrschenden Diskurs -
rekurrierten viele deutsch-jüdische Publizisten auf ein Friedensideal, das den

Werten der Aufklärung verpflichtet war und das sonst in der nationalistisch

aufgeheizten Reichsgründungszeit nur wenige Anhänger fand.

102


	"Der heilige Pakt, der unsere Kraft und unser Stolz ..." : Selbstpositionierungen deutscher und französischer Juden im Spannungsfeld von jüdischer Solidarität und Patriotismus, 1870/71

