
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Aus dem "Machzor Bologna 1540"

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem „Machzor Bologna 1540"

Von Thomas Willi*

In den neuen Räumlichkeiten des Gustaf-Dalman-Institut im Ernst-
Lohmeyer-Haus der Theologischen Fakultät am Greifswalder Rube-

nowplatz findet sich unter anderen Kostbarkeiten der seltene Machzor
Bologna. Er ist 1540 wohl in der Offizin des Bruders des berühmten
Arztes und Gelehrten Obadja Sfomo gedruckt. Das Werk enthält auch
die Erstausgabe von Sfornos Kommentar zu den Pirqe Avot.1 Berühmt
ist es aber als eines der ersten kommentierten Gebetbücher zum
jüdischen Jahreskreis nach italienischem Ritus. Der Band im Dalman-
Institut umfasst beide Teile des Werks. Der erste Teil enthält und
kommentiert die Gebete zu Schabbat, Chanukka, Purim, Pessach (daran
angeschlossen die von Sforno erläuterten Pirqe Avot) und Schavuot
sowie zum 17. Tammuz und 9. Av; der zweite die Gebete zu Rosch ha-

Schana, Jom Kippur und Sukkot, schliesslich zur Beschneidung, Auslösung

des Erstgeborenen, Verlobung, Trauung (inkl. Hilchot Nidda) und

Beerdigung. Angefügt sind die Haftarot des Jahreskreises.2

Die Bedeutung der Ausgabe liegt wesentlich in der Persönlichkeit
des Herausgebers und Kommentators: R. Jochanan Treves. Bezüglich
seiner Identität bestehen keine Zweifel. Dennoch gibt es Irritationen.
Der einschlägige Artikel über Johanan ben Joseph Treves in der
Encyclopedia Judaica notiert, X3W3X7 xnüj? (qimha de-abisuna), der

„widely known [...] commentary [...] on the festival prayer book
according to the Roman rite" sei „published anonymously".3 Das scheint
in der Tat für den grössten Teil der Auflage zuzutreffen. Die Herausgeber

von Sfornos Avot-Teil, der 1972 in Jerusalem in einer photomecha-

Prof. Dr. Thomas Willli, Ernst-Moritz-Arndt-Universität, Rubenowplatz
2-3, D - 17487 Greifswald.

1

Dazu unten.
2

Vgl. die ausfuhrliche Vorstellung des Bandes bei T. WILLI, Qimcha de-
abischuna, in: Leqach: Mitteilungen und Beiträge der Forschungsstelle Judentum

Leipzig 4 (2004), S. 145-158.
3 Y. HOROWITZ, Art. Treves, in: Encyclopaedia Judaica Bd. 15, Jerusalem

21973, Sp. 1378.

55



(1 «anpp jrua'âaumanoJIEWI pSn

oy no* nxrai tuwoin xrbp »rvoJ oj?

^ n«< nxu row new »;nyan non mva

c T3J1 p.130.1 31,1 01 >0 0)11 Sf0301.1

f— msnpan li'imai raj infos n'œm

^ ro >03 Sill pilpiO CDJ13I31 C'lpllO

"I3ip3»min MsSo-ovdS iBdot
r-f to on)

K X"JV?Ï3 •*&
Q roS'SytnuS -niSjm nSySrnirvnroen

1>0J)3U11)1 'fIJlirOljSjnilB.I
fieo am nBiySa»* a

Machzor Bologna 1540 (Titelblatt)

56



p> jjni» -nricD inn ikü proian am ntnan ni tön« îanan ot? ni
i D'oVpj ay at» djqk du« rfao i Vi tfana O'k ep mrioaa

I D'B^y "jVnia mux n o»ip> ]ya~>

inpVp nino '^x jra
in^on y<tt i>a 'bit o)> o)'

mntni> no o'any mm
irrrna -iron ma m
momS npn pal xnpa
iraian py 'oyi> n®y

tn-nna o>yaipo dH:
innox by nnxi> "TO

hwïd CK ia I'yV n>n

ymx atD am tpa

inSyca pp fc6'an mix
irbvb -py; nw ^
yionp o® mm m bx
m»^® ntnD '!>X |nj

'a nU-7 ]i—i!®' inn

U O'WD TD® ID3 TflD

bit nyci nac pji ®nn

>a oi'bi pDioWnita

nfyai ix my xaa
i>a®ipa niaaaciiBn'O

iXD i'na D'oino nnra

o'O-npa p'onoo on 'a

)'®n;®ai K'atiaa raru

a D>pi®a ppro «8»

na® ob >oy brp iDip

'in'a -jina ira '.T ®'S i>a

i>x jni®' na®wnp!>

>a .TTna mm t:n ny:

*

a (i IS

Machzor Bologna 1540 (Vorsatzblatt - fol. I.2a)



nischen Wiedergabe erstmals wieder neu erschienen ist,4 haben für ihr
Vorhaben verschiedene bedeutende Bestände in Jerusalem konsultiert
und nach Ausgaben des Machzors durchforstet. Dazu gehören der
Bücherbestand der Synagoge des römischen Ritus in Jerusalem5 und die
Salman Schocken Library. Unter diesen Ausgaben fand sich ein, wie es

den Anschein hatte, singuläres Exemplar aus der Schocken-Bibliothek,
in dem sich zusätzlich ein Blatt mit einem Einführungs-Pijut von der
Hand des Herausgebers und darüber auch dessen Name, Jochanan Treves,

fand.6 Nach den bisherigen Veröffentlichungen zu der Materie
schien dieses Exemplar das einzige zu sein, das sozusagen den persönlichen

Stempel des Jochanan Treves trägt.
Dem wird mit dieser kleinen Gabe, mit der Stefan Schreiner, dem

Weggefährten, Freund und Kollegen - und vor allem passionierten
Übersetzer - zum 60. Geburtstag herzlich gratuliert sei, ausdrücklich
widersprochen. Es handelt sich um die erste Übersetzung des Vorsatzblattes

f. I.2a aus dem Exemplar im Dalman-Institut (Signatur J XV 20)
in eine andere als die hebräische Sprache:

Dies ist der Name dessen, der den Kommentar zu diesem Machzor verfasste:
[es ist] der berühmte Raw, Krone des Geschlechts, unser ehrwürdiger Lehrer,
R. Jochanan - der Fels7 behüte ihn! -, Sohn unseres ehrwürdigen Lehrers, R.
Josef, des Mannes [aus] Treves - sein Andenken zum Segen! - Er enthüllt
[zwar] seine Person, tatsächlich [aber] verweilt er im Verborgenen, damit
durch ihn ein Platz eingerichtet werde in Deinem Zelt auf Weltzeiten!

Danket, Jeschurun,8 dem Ewigen, denn

übergeben hat Er an mich seinen vollkommenen Machzor,
Ein Buch wie es schön ist: darin (Gebets-)Ordnungen,

Tag um Tag für jedermann das von ihm zu verrichtende Gebet,

Neumond, ebenso Schabbat und Festzeiten Gottes9 -

4 J. WALK u. a., Massekhet Avot, Jerusalem / Navon, Mass. 1972.
5 Zwei Mitgliedern des Vorstandes, die in gewisser Weise im Land der Väter

die Tradition des italienischen gelehrten Judentums eines Sforno und eines
Treves weiterführten, R. Gad Schlomo Otolenghi aus Vercelli und R. David b.

Eliezer Schlesinger aus Cattania, ist der Neudruck von 1972 denn auch
gewidmet.

6
J. WALK u. a., Massekhet Avot, Jerusalem / Navon, Mass. 1972.

7 Substitut des Gottesnamens aufgmnd von Dtn 32,4; Ps 18,3.32 u. ö.

8Dtn 32,15 u. ö.

9Ps 74,8.

58



siehe, angeordnet sind sie dort, um Ihm zu danken.

Eine Erklärung für jeden Gesang und Pijut, denn

geredet hat er durch sie, verborgen in seinem Rätselwort.
Ein Tanna verlieh ihnen Form, hernach [El'azar] Qaliri,10

so hiess er, seine Weisheit ist unerforschlich.
Ein Kommentar für die Merkavot'1 ist in ihnen, verständlich

für mein Volk hat er's gemacht mit seiner Einsicht.

Verborgne Ratschlüsse sind eingetreten,
seit sie alle gesammelt sind [je] in dem ihm eigenen Wortlaut.

Denn ausgelegt sind sie in Midraschim,
eins ums andere, so, wie es richtig ist.

Gedruckt ist er in Bologna; im Jahre Schin [1540]
war sein Vorhandensein jedermann sichtbar,

Elegant kam er daher auf die Märkte, wie
Silber und Gold ist schön sein Einband.

Steht auf, Versammlung meines Volks, geht hin, erwerbt

ihn, denn es gibt keinen ihm ebenbürtigen.
Ein jeder soll ihn haben in seinem Haus,

nichts anderes bedarf es ausser ihm.

Deshalb: Stimmt ein Loblied an, Jeschurun, hin zu
dem lebendgen Gott, und dankt Seinem heiligen Namen!

Ohn Unterlass sagt Dank im Rätselwort, denn

übergeben hat Er an mich seinen vollkommenen Machzor!

Der Erstübersetzung dieses Einführungs- und Empfehlungspoems, mit
dem sich der Herausgeber vorstellt, seien hier einige knappe Anmerkungen

zu Jochanan Treves und dem Titel seiner Gebetskommentie-

rung beigefugt.

Jochanan ben Joseph Treves (14907-1557?) gehört zu den namhaftesten,

gebildetsten und aktivsten „Wanderrabbis" Italiens, einer Art
Jüdischer Peripatetiker" der Renaissance.12 Der Ort, an dem er um
1490 herum zur Welt kam, ist nicht bekannt. Zusammen mit Joseph von

10
Liturgischer Dichter, der um 750 n. Chr. in Palästina wirkte; der berühmteste

unter den Meistern der synagogalen Poesie.
11 Auf der Vision des Propheten Ezechiel (Ez 1-3) beruhende älteste mystische

Strömung im Judentum vor und nach der Zeitenwende, die sich mit dem
himmlischen Thron bzw. (Thron-),,Wagen" (hebr. merkavä) befasst.

12 Y. HOROWITZ, Art. Treves, in: Encyclopaedia Judaica Bd. 15, Jerusalem

21973, Sp. 1378.

59



Arles studierte er in der Jeschiwa von Ferrara, die damals durch Moses
Navarro geleitet wurde. In Ferrara hat Treves später dem rabbinischen
Gerichtshof, dem Bet Din, angehört, also - anders als Sforno - eine

reguläre rabbinische Funktion ausgeübt. Allerdings folgte dann eine
Periode von gut 20 Jahren, während derer er als Religionslehrer und
Rabbiner in verschiedenen jüdischen Zentren Nord- und Mittelitaliens
unterwegs war. Dabei weilte er mehrere Jahre als Privatlehrer im Hause

von Jischmael Rieti in Siena. Dann findet er sich in Sabbioneta,
allerdings noch vor der Zeit, als Tobias Foa in dieser aus dem Boden
gestampften Residenz eines Renaissance-Minifürstentums in der Nähe

von Mantua unter dem Einfluss des Druckwesens von Saloniki mit
seinen epochemachenden Ersteditionen vorab midraschischer Literatur
seine Druckerei eröffnete - als Mitarbeiter war immerhin Treves' Sohn

Raphael Joseph tätig -, aus der die entzückende Taschenausgabe in
Sedez des Pentateuch mit Onkelos von 1557 stammt, die sich ebenfalls
in der Greifswalder Judaica-Sammlung findet und die Gustaf Dalman
bei seinen Aramäischuntersuchungen immer wieder benutzt hat. Treves
selber ist wohl bereits um 1537 nach Bologna weiter gezogen, wo er
sich sicher bis 1540, dem Erscheinungsjahr des in Rede stehenden

Machzor, vielleicht sogar bis 1541 aufhielt. Manches spricht dafür, dass

er sodann in den Jahren 1545-1546 in Venedig beschäftigt war. Er
besorgte jedenfalls dort bei Daniel Bomberg 1545 die Ausgabe der drei

grossen halachischen Midraschim, dem der Mechilta zu Ex. (in
korrigierter Fassung der editio princeps Konstantinopel 1515), von Sifra zu
Lev. (nach Erstdruck nur eines Teiles in Konstantinopel 1523 die erste

komplette Edition) und von Sifre zu Num. und Dtn. (editio princeps).

Daraus erhellt Treves' gründliche Kenntnis der midraschischen
Literatur, auf die er auch im Empfehlungsgedicht anspielt. Daneben ist er
aber auch durch seine Glossen zu den Halachot des Isaak Alfasi,
Anmerkungen zu zeitgenössischen Halachot-Sammlungen (issur we-hetter
des Werks Mordechai seines Zeitgenossen Mordechai b. Hillel), durch
einen Kommentar zu den Vorschriften des rituellen Schlachtens (sehita
u-bediqa) sowie durch verschiedene Responsa hervorgetreten. Als sein

Hauptwerk gilt freilich unstreitig die Kommentierung der jüdischen
Festgebete in der in Rede stehenden, von ihm besorgten Ausgabe des

Machzor Bologna von 1540.

Dabei schöpft Treves aus seiner Vertrautheit mit der rabbinischen,
sowohl talmudischen wie vor allem midraschischen, Literatur. Der alte

Midrasch und frühe Pijutim sind die Basis seines „für den italienischen

60



Ritus klassisch gewordenen Machzorkommentars."13 Die Grundlage
dafür bildet der traditionelle Text der Gebete für den Jahresfestkreis
nach römischem Ritus.14 Dazu gehören nach traditioneller Auffassung
auch die „Sprüche der Väter", also der jeweils im Winter am Schabbat

zu Mincha abschnittweise gelernte Mischnatraktat Pirqe Avot. Er ist
nach seinem Wortlaut und mit doppeltem Kommentar abgedruckt: Zum
einen findet sich am Rand die Interpretation Mose b. Maimons (Mai-
monides) mitsamt ihrer berühmten Einleitung, den Schmone Peraqim,
sodann aber, abwechselnd mit dem fett gedruckten Text der Pirqe A-
wot, die oben erwähnte Kommentierung Sfornos (fol. 16.1 a-18.8b).15

Im Falle von Sfornos Avot-Kommentar handelt es sich um die editio
princeps, die denn auch, ganz im Unterschied zu Sfornos biblischen
Kommentaren, nach 1540 bis zu der photomechanischen Wiedergabe
von 1972 nie mehr gedruckt wurde.

Das Werk Sfornos macht freilich nicht allein die Besonderheit und
den hohen Wert des Machzor Bologna 1540 aus. Ausschlaggebend ist
in dieser Hinsicht Treves' Gebetskommentar. In Sfornos Avot-
Kommentar sah Treves offenbar einfach die Auslegung der „Sprüche
der Väter", die ihm zu seiner eigenen Erklärung der Gebete passend
und kongenial erschien. Die letztere trägt - nicht ohne didaktische und
buchhändlerische Absicht, wie sie auch dem Einführungspoem nicht
fremd ist - den Titel X3W3X1 XPIüp (qimha de-abisuna). Mit der aus

bMeg 7b, bPes 39b und 40a entlehnten Bezeichnung bezieht sich Treves

musivisch auf eine in der talmudischen Literatur begegnende
Delikatesse, nämlich das leckere „Mehl von Röstährenspitzen".

Es handelt sich dabei um die auch heute im Orient bekannte und

hochgeschätzte Delikatesse, die arabisch als frika bekannt ist. Gustaf
Dalman hat ihre Herstellung persönlich miterlebt, das Produkt mit
offenkundigem Appetit genossen und den Vorgang dann folgendermassen
beschrieben: „Weizenähren mit vollentwickelten, aber noch saftigen
Körnern im Zustand der Weichreife werden von Schnittern und anderen

auf offenem Stroh- oder Dornenfeuer auf dem Felde gesengt

13
J. WALK u. a., Massekhet Avot, Jerusalem / Navon, Mass 1972.

14 Nach der editio princeps Soncino und Castelmaggiore 1485/86; der
zweiten (Fano 1504), dritten (Pesaro? 1521 in 2 Bden.) und vierten (Venedig,
Bomberg 1526) wohl die fünfte Edition des Jahresgebetskreises nach
römischem Ritus.

15
Vgl. dazu T. WILLI, Qimcha de-abischuna, in: Leqach. Mitteilungen

und Beiträge der Forschungsstelle Judentum Leipzig 4 (2004), S. 146-150.

61



(schaua), mit den Händen ausgerieben ifarak), abgeblasen (nasaf) und
dann als frik gegessen, wie ich es am 17. Mai 1913 erlebte."16 Frika
wird von unreifem Getreide durch Sengen hergestellt; die getrockneten
Körner können auf der Handmühle grob gebrochen oder gemahlen
werden.17 Wann und wie sie auch heute hergestellt und verwertet wird,
beschreibt Carol Palmer: „Between the end of the legume harvest and
the beginning auf barley reaping, the wheat crop is still green although
the grains are fully formed. This is called the milk-ripe stage, and it is

at this point that the wheat can be collected for frika. Frika is made by
taking whole wheat heads (with some straw), briefly scorching them
and then separating out (or 'rubbing' - the name frika comes from the
verb 'to rub' faraka) the grains. It is extremely delicious either eaten

immediately as a snack or dried and coarsely crushed and used in cooking

at a later date. Frika can be made on a very small scale, often by the
side of a field, or as a larger commercial enterprise. In the latter case,
traders buy fields from local fanners and employ hired labour to reap,
scorch and thresh the wheat. The wheat is normally reaped in the morning,

spread across the threshing floor and set alight in the late afternoon
before final machine threshing. Palestinian traders are locally credited
with the commercialisation of frika production. Good prices can be

obtained for wheat grains processed in this way, but, unfortunately, the
wheat straw and chaff are lost. This partially accounts for its relatively
high price and high value."18

Die Beschreibung der Delikatesse, ihrer Gewinnung, ihrer
Hochschätzung und ihres Preises macht deutlich, worauf Treves hinaus will,
wenn er seinen Kommentar, in dem er eine Fülle von zum Teil inzwischen

verlorenen Midrasch- und Pijutquellen auswertet, mit diesem
Namen bezeichnet. Er erklärt dazu in der Einführung des Werkes, er

16 G. DALMAN, Arbeit und Sitte in Palästina, Bd. III, Berlin 1933
Schriften des Deutschen Palästina-Instituts; Bd. 6 / Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie: 2. Reihe, Bd. 29) [repr. Hildesheim 21987], S. 260.
Vgl. S. 261: „.. von am Felde Vorübergehenden (werden) reife Weizenähren
abgepflückt, mit den Händen ausgerieben und die Körner dann roh als
Wegzehrung gegessen [Vgl. das „Ährenraufen" in Mk 2,23-28; Lk 6,1-5; Mt
12,1-8] Da farak „reiben" heisst, sollten sie ebenso wie die gesengten unreifen
Körnerfrik heissen, was aber nicht üblich ist."

17 G. DALMAN, Arbeit und Sitte, Bd. III, S. 263.266.
18 C. PALMER, Following the plough: The Agricultural Environment of

Northern Jordan, in: Levant 30 1998) S. 152.

62



„habe nichts aus eigenem Sinn erfunden, sondern alles sei aus (ihm)
vorliegenden Autoren zusammengetragen worden so wie der Ährenleser

dem Schnitter folgt."19 Und er habe diese Arbeit nicht fur
professionelles Lernen, sondern hauptsächlich im Blick auf das Selbststudium
unternommen: „Der Autor richtet seine Absicht nur auf Ungelernte,
Männer und Frauen mit geringem und schwachem Sprachvermögen"
und verfolgt daher nicht das Ziel, „Feinmehl" von höchster Qualität
herzustellen, sondern vielmehr „Mehl von Röstähren" (X3W3XT xnop
qimha de-abisuna), die bereits fein zermahlen und geröstet sind".20 Den
Benutzern des Machzors und seines Gebetskommentars sollen also die

Ergebnisse eines intensiven, ausgedehnten und tiefschürfenden
Quellenstudiums möglichst bequem zugänglich gemacht werden. Auch hier,
wie bei Sfornos .4 vo/-Kommentar, wird Wert auf Verständlichkeit,
Kürze und Aktualität gelegt.

Trotz, oder vielleicht gerade wegen dieser Abzweckung ist Treves'
Machzor mit seinem qimha de-abisuna zur massgebenden Ausgabe der

jüdischen Gebetswelt im Jahreskreis nach römischem (italienischem)
Ritus geworden.

19
J. TREVES, Machzor Bologna 1540 fol. 1.3a, linke Kol. Z. 14-16 v. u.

20 J. TREVES, Machzor Bologna 1540 fol. 1.3b, rechte Kol. Z. 1-4 v. o.

63


	Aus dem "Machzor Bologna 1540"

