Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 63 (2007)

Artikel: Die Rezeption Maimonides' in der christlich-arabischen Literatur
Autor: Schwarb, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rezeption Maimonides’
in der christlich-arabischen Literatur

von Gregor Schwarb*

Einleitung

An Studien zur Wirkungsgeschichte Maimonides’ (Abu ‘Imran Musa b.
‘Ubaid Allah b. Maimiin al-Qurtubi, gest. 601/1204) mangelt es nicht.
Eine umfassende Bibliographie zum Thema diirfte mehrere hundert
Seiten fiillen.' Jedoch wiirde eine solche Bibliographie nicht nur die
Quantitédt bisheriger Studien dokumentieren, sondern auch aufzeigen,
dass sich die Forschung vorab mit der Wirkungsgeschichte des (ins
Hebriische, Lateinische und andere Sprachen) libersetzten Maimonides
beschiftigt hat.” Studien zur Maimonidesrezeption in der arabischen

" Gregor Schwarb, 59, Lothair Road South, London N4 1EN, United King-
dom. — Der vorliegende Beitrag beschriankt sich auf einige ausgewdhlte
Beispiele der Maimonidesrezeption in der christlich-arabischen Literatur.
Aspekte dieser Rezeption wurden erstmals im Rahmen der 12. Konferenz der
Society of Judaeo-Arabic Studies, Universitat Haifa, 25.-28. Juli 2005 vorge-
tragen (Kitvé ha-Rambam ba-sifrut ha-koptit ha-‘aravit me-ha-me’ah ha-13).
Eine umfangreichere Monographie, welche das Thema erschopfend behandeln
und die kommentierte Edition der mehrheitlich nur handschriftlich zugéingli-
chen Texte einschliessen soll, ist in Vorbereitung.

! Neben den in den relevanten Monographien enthaltenen Bibliographien
zur Rezeption des nichtarabischen (hebriischen, lateinischen, usw.) Maimoni-
des, kann hier auch auf die diversen thematischen Bibliographien von
J. 1. DIENSTAG hingewiesen werden, z. B. Moreh Nevukhim le-ha-Rambam.
Bibliografiyah shel perushim ve-he‘arot, in: Z. FALQ (ed.), Gevuroth ha-
Romah, Jerusalem 1987, S. 207-237; DERS., Maimonides’ Guide for the
Perplexed: A Bibliography of Editions and Translations, in: Occident and
Orient. A Tribute to the Memory of A. Scheiber, Leiden 1988, S. 95-128.

? Die original in einem von zahlreichen Arabismen durchsetzten Hebriisch
geschriebene Mishneh Tora bildet hier — zusammen mit einigen ebenfalls
original Hebridisch verfassten Briefen und Responsen — die Ausnahme. Die
Mishneh Tora wurde erstmals im frithen 14. Jahrhundert ins Arabische iiber-
setzt. Tanhtim ben Yosef ha-Yerushalmis (gest. Fustat, 1291) arabisches Lexi-
kon zur Mishneh Tora, al-Mursid al-kafi, liegt seit kurzem als Gesamtedition

1



Literatur sind vergleichsweise selten. Die Vielzahl der Symposien und
Konferenzen, die im Rahmen der Gedenkfeiern zu Maimonides’ 800.
Todestag organisiert worden sind, haben an der Giiltigkeit dieses
Befundes nichts gedndert. So enthélt auch eine jiingst erschienene
Aufsatzsammlung zu Maimonides’ ,,Religious, Scientific, and Philo-
sophical Wirkungsgeschichte in Different Cultural Contexts” einen
einzigen (wiederveroffentlichten) Beitrag zur Maimonidesrezeption in
der arabischen Literatur.’

Was die Maimonidesrezeption in der jlidisch-arabischen Literatur ab
dem ausgehenden 12. Jahrhundert betrifft, so sind iiber die vergangenen
Jahrzehnte einige bedeutende Studien publiziert worden.* Aber selbst
hier sind wichtige Forschungs- und Editionsprojekte noch immer

vor (ed. H. SHY, Jerusalem 2005).

> G. K. HASSELHOFF und O. FRAISSE (ed.), Moses Maimonides (1138
1204). His Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte [=
Repercussions] in Different Cultural Contexts, Wiirzburg 2004. P. B. FENTONs
Beitrag zur Maimonidesrezeption bei seinen direkten Nachkommen im 13. und
14. Jahrhundert (S. 95-112) ist eine geringfiigig iiberarbeitete Version eines
bereits zuvor in J. P. DEL ROSAL (ed.), Sobre la vida y obra de Maiménides,
Cordoba 1991, S. 149-156 und in Pe‘amim 97 (2004), S. 5-25 (hebriisch)
erschienenen Aufsatzes. Von der von den Herausgebern einleitend (S. 10)
angekiindigten Darstellung der ,,Wirkungsgeschichte maimonidischer Rationa-
litdt™ aus ,,islamischem® Kontext ist in diesem Sammelband nur sehr beildufig
etwas zu finden. M. ZONTA bringt in seinem Beitrag (S. 83-94) einige Argu-
mente, die Maimonides als Verfasser der ihm zugeschriebenen Magala
tastamilu ‘ala fusul min K. al-Hayawan li-Aristu (siehe GAL, Suppl.-Bd. 1, S.
894, no. 25:13; GAS, Bd. 3, S. 351) erweisen sollen, und weist auf ,,evident
traces of the intervention of the copyist, a certain ‘Abdullah Muhammad ibn al-
Mukarram® hin. Die unweigerlich aufkommende Frage, ob dieser Schreiber
mit dem gleichnamigen beriihmten Katib und Autor des Lisan al-‘Arab
identisch ist (gest. 711/1311; siehe EI?, Bd. 3, S. 864), wird von ZONTA leider
nicht gestellt. Gemdss Katalog (P. K. HITTI et al., Descriptive Catalog of the
Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University Library,
Princeton 1938, S. 335) ist die Handschrift ,,wahrscheinlich* ins 14. Jahrhun-
dert zu datieren. Ein palidographischer Vergleich mit weiteren vorhandenen
Handschriften desselben Schreibers wird hieriiber Klarheit schaffen (siehe
GAL, Suppl.-Bd. 3, S. 704 [index]).

* Die wichtigsten Beitrdge sind in meinem ,,Jiidische Philosophie und Eu-
rozentrismus®, in Judaica 60,4 (2004), S. 346-352 erwihnt worden. Zur
Maimonidesrezeption bei Ibn Kammina (gest. 683/1284) siehe R. POURJAVA-
DY und S. SCHMIDTKE, A Jewish Philosopher of Baghdad. ‘Izz al-Dawla 1bn
Kammuna (d. 683/1284) and His Writings, Leiden 2006, S. 9, Anm. 43.

2



ausstehend.” Zur Maimonidesrezeption in der nichtjiidischen arabischen
Literatur gibt es bisher keine substantielle Studie.® Die Rezeption der
Werke Maimonides’ in der christlich-arabischen Literatur ist bis heute
weitgehend unerforscht geblieben.” Dieser Umstand hat bisweilen dazu
gefiihrt, ,,die mittelalterliche christliche Rezeption des Maimonides*
auf den lateinischen Maimonides zu reduzieren bzw. mit ihm gleichzu-
setzen.® Der vorliegende Beitrag soll die Bedeutung der europdisch-
christlichen Maimonidesrezeption in keiner Weise relativieren;” gemes-
sen an ihrer Intensitit hatte Maimonides, wie Yellin und Abrahams mit
guter Ironie bemerkten, den Status eines ,Kirchenvaters* verdient.'”
Vielmehr soll der folgende Beitrag an ausgewihlten Beispielen aufzei-
gen, dass seine Rezeption in der christlich-arabischen Literatur von
nicht geringerem Interesse ist und nicht zuletzt auch eigene Akzente
setzt, fiir die sich in der europdischen Rezeption keine Parallelen
finden.

Maimonides’ Werke in arabischer Schrift

Die Rezeption der Schriften Maimonides’ in der nichtjiidischen arabi-
schen Literatur ist im Normalfall, jedoch — entgegen einer verbreiteten
Annahme — nicht notwendigerweise von der Existenz von Handschrif-
ten in arabischer Schrift abhangig.'' Maimonides” medizinische Werke

> Eine Monographie zur Maimonidesrezeption in der jiidisch-arabischen
Literatur wird derzeit von Y. TZVI LANGERMANN (Bar-Ilan Universitit,
Department of Arabic) vorbereitet.

® Einige Quellen- und Literaturhinweise zur Maimonidesrezeption in der
arabischen Literatur muslimischer Autoren werden in Appendix I erwihnt.

7 Auf relevante Studien wird in diesem Artikel hingewiesen.
® HASSELHOFF/FRAISSE, a.a.0., S. 10. Vgl. J. I. DIENSTAG, Christian Trans-
lators and Editors of Maimonides’ Works. A Bio-Bibliographical Survey, in:

M. HALLAMISH (ed.), ‘Alei Shefer. Studies in the Literature of Jewish Thought
presented to Rabbi Dr. Alexandre Safran, Ramat Gan 1990, S. 21-47.

? G. K. HASSELHOFF, Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses
Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, Wiirz-
burg 2004 (mit ausfiihrlicher Bibliographie). Siehe dazu die Buchbesprechung
von G. WILKES, in Jewish History 20 (2006), S. 399-401.

D, YELLIN und L. ABRAHAMS, Maimonides, London 1903, S. 157.

' Siehe unten Anm. 52. Fiir die Rezeption der Mishneh Tora in der nicht-
jildischen arabischen Literatur ist die Existenz einer arabischen Ubersetzung
vorauszusetzen (vgl. Anm. 2); siche zum Thema meinen Artikel ‘Ali Ibn
Taybugha’s Commentary on Maimonides’ Mishneh Torah, Sefer Ha-Madda‘,

3



wurden, sofern sie nicht ausschliesslich fiir den Privat- oder Lehr-
gebrauch geschrieben wurden, in arabischer Reinschrift ,vertffent-
licht*."> Die Dalala (Daldlat al-h@irin, ,,Anleitung fiir Verunsicherte®)
gehort zu den wenigen Texten der jiidisch-arabischen Literatur des
,Mittelalters®, die in mindestens drei verschiedenen Notationsweisen
tiberliefert wurden."”” Maimonides schrieb das Werk in hebriischen

Hilkhot Yesodei Ha-Torah 1-1V: A Philosophical ‘Encyclopaedia’ of the 14th
Century. Es darf an dieser Stelle erwidhnt werden, dass die ausschliesslich in
hebriischer Schrift publizierten jiidisch-arabischen Texte in der arabischen
Welt auch heute durchaus — wenn auch relativ selten — rezipiert werden (s.
z. B. http://atida.org/forums/showthread.php?t=61).

"> G. Bos, The Complete Medical Works of Moses Maimonides, Band 1:
Maimonides On Asthma — Magala fi I-rabw, Provo 2002, S. xxxviiif.; Y. TzZvIi
LANGERMANN, Arabic Writings in Hebrew Manuscripts: A Preliminary Relist-
ing, in: Arabic Sciences and Philosophy 6 (1996), S. 139. Wie P. FENTON,
Judaeo-Arabic Literature, in: M. J. L. YOUNG et al. (ed.), Religion, Learning and
Science in the ‘Abbasid Period, Cambridge 1990, S. 465, S. HOPKINS, A New
Autograph Fragment of Maimonides’s Epitomes of Galen (De Locis Affectis), in:
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 57 (1994), S. 128, H. D.
ISAACS, Medical and Para-Medical Manuscripts in the Cambridge Genizah
Collections, Cambridge 1994, S. x, 9, 47, 113, aufgrund einiger Autographen
gezeigt haben, ist davon auszugehen, dass Maimonides seine medizinischen
Werke in hebriischer Schrift entwarf, die alsdann — im Falle der Auftrags- und
Widmungsschriften wohl von einem professionellen Schreiber — in die arabische
Schrift iibertragen wurden. Autographen Maimonides’ in arabischen Lettern sind
sehr selten (siehe HOPKINS, a.a.0., S. 128, Anm. 17).

'* Eine vorldufige Liste von Handschriften der Daldla findet sich in
C. SIRAT, Une liste de manuscrits préliminaire a une nouvelle édition du
Dalalat al-Hayryn [sic!], in: Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du
Moyen Age 58 (1991), S. 9-29 (wiederabgedruckt in Maimonidean Studies 4
[2000]), ergidnzt durch Y. TZVI LANGERMANN, Supplementary List of Manusc-
ripts and Fragments of Dalalat al-H&’irin, in: Maimonidean Studies 4 (2000),
S. 31-37. Diese beiden Artikel ergéinzen eine friihere Liste von M. FRIEDLAN-
DER, The Moreh Nebuchim Literature, in: DERS. (Ubers.), The Guide for the
Perplexed by Moses Maimonides, London 21904, S. xxviif. Entgegen einer
Vermutung HOPKINS® (Two New Maimonidean Autographs in the John
Rylands University Library, in: Bulletin of the John Rylands University
Library 67 [1985], S. 712f.) ist die Dalala nicht der einzige jiidisch-arabische
Text, der in mindestens drei verschiedenen Notationsweisen iiberliefert ist.
Mehrere kardische Texte des 10. und frithen 11. Jahrhunderts sind ebenfalls in
den drei genannten graphischen Formen iiberliefert (G. KHAN, Karaite Bible
Manuscripts from the Cairo Genizah, Cambridge 1990, S. 2, Anm. 16f.).
Zudem reprisentieren einige Handschriften kardischer Texte einen vierten
Mischtypus, da in ihnen hebriische Zitate teils in arabischer, teils in hebrii-

4



Lettern, und in dieser Form findet es sich in den Editionen von S.
Munk, M. Joel und J. Qafih."* In einigen Genizahfragmenten findet sich
der arabische Text in arabischer und die hebrdischen Zitate in hebrii-
scher Schrift.”” Im Fragment einer im 13. oder 14. Jahrhundert von
einem koptischen Christen angefertigten Kurzfassung (Muhtasar) der
Dalala (in arabischer Schrift) sind die meisten hebriischen Zitate ins
Arabische iibersetzt worden.'® Die 882-3/1477-8 von Muhammad b.

scher Schrift notiert sind [gute Beispiele fiir diesen Mischtypus wiren einige
Handschriften von Abi Yisuf Ya‘qib b. Ishaq al-Qirqisanis K. al-Anwar wa-I-
maraqib oder von Abu 1-Farag Furqan b. Asads (Jeschu‘ah ben Jehudahs)
Tafsir Tora siwwah lanu).

4 Zu den erhaltenen Autographfragmenten der Dalala siehe S. D. SASSON,
A Comprehensive Study of the Autograph Manuscript of Maimonides’ Com-
mentary on the Mishnah, Jerusalem 1990, plates XLVI-LI; SIRAT, a.a.0O., S.
12; S. HOPKINS, An Unpublished Autograph Fragment of Maimonides’s Guide
of the Perplexed, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 50
(1987), S. 465-469; DERS., A New Autograph Fragment (oben Anm. 12), S.
128, Anm. 16; B. OUTHWAITE und F. NIESSEN, A Newly Discovered Auto-
graph Fragment of Maimonides’ “Guide for the Perplexed” from the Cairo
Genizah, in: Journal of Jewish Studies 2 (2006), S. 287-298. KH. SAMIR, La
Littérature Arabe Médiévale des Chrétiens, in: ’[lu, Revista de Ciencias de las
Religiones IV (2001), S. 43 schreibt hingegen: ,Nous avons des preuves
philologiques établissant, par exemple, que le Guide des égarés (de son titre
arabe original Daldlat al-hd’irin) de Maimonide, a été écrit originellement en
caracteres arabes.* [sic!]

' Zu diesen Fragmenten, die bisher weder kodikologisch untersucht noch
ediert worden sind, gehoren: Cambridge University Library T-S NS 306.252
(J. W. JEFFERSON/E. D. HUNTER, Published Material from the Cambridge
Genizah Collections. A Bibliography, 1980-1997, Cambridge 2004, S. 282);
T-S AS 178.222 (ebd., S. 344); T-S AS 178.228 (ebd.); T-S Ar. 18(1).141
(ebd., S. 132); T-S Ar. 42.42 (ebd., S. 151); Misc. 24.85 (ebd., S. 172); West.
Coll. Ar. 1.133 (ebd. 371) (diese sieben Fragmente sind offenbar ein- und
derselben Handschrift zuzuordnen); New York, Jewish Theological Seminar,
ENA 3916.19; ENA 3920.5. Siehe S. HOPKINS, Two New Maimonidean
Autographs (oben Anm. 13), S. 712f.; G. KHAN, Karaite Bible Manuscripts
(oben Anm. 13), S. 2, Anm. 17; P. FENTON, Judaeo-Arabic Literature (oben
Anm. 12), S. 462 Anm. 2; DERS., Pulmus Muslemi mi-Teyman neged ha-
Rambam: Ha-Imam a$-Saukani ve-sifro be-‘inyan hayyei ha-‘olam ha-ba’, in:
Y. ToBI (ed.), Le-rosh Yosef: Mehqarim be-hokhmat Yisra’el. Tésurat hogarah
la-Rav Yosef Qafih, Jerusalem 1995, S. 409, Anm. 2.

' Hs. Paris, Bibliotheque Nationale, arabe no. 205/12, fols. 113a-135b
(G. TROUPEAU, Catalogue des manuscrits arabes. Premiére partie: manuscrits
chrétiens, Paris 1972, S. 205, no. 205/12); G. VAIDA, Un abrégé chrétien du

5



Hasan an-Nihmi in Sa‘da (Jemen) kopierte und in Istanbul aufbewahrte
Handschrift der Dalala hat sowohl den arabischen Text als auch die
hebriischen Zitate in arabischer Schrift bzw. Transkription.'’

Aussagen, die sich dahingehend interpretieren lassen, dass bereits zu
Maimonides’ Lebzeiten Abschriften (zumindest von Teilen) der Dalala
in arabischer Schrift existierten und in nichtjiidischen Kreisen gelesen
wurden, sind seit Salomon Munks Studien von 1842 ofters wiederholt
worden."®

‘Guide des égarés’ de Moise Maimonide, in : Journal Asiatique 248 (1960), S.
115-136, wieder abgedruckt in G. E. WEIL (ed.), Mélanges Georges Vajda,
Hildesheim 1982, S. 291-310. Einige Zitate sind vom Schreiber bloss — und oft
fehlerhaft — transkribiert worden (ebd., S. 118f., 123). Gemiss VAIDA (ebd., S.
123f.) ist es wahrscheinlich, dass diese Handschrift auf einer Vorlage in arabi-
scher Schrift basiert, (die ihrerseits moglicherweise auf eine Vorlage in hebrii-
scher Schrift bzw. gemischter Schrift zuriickgeht). Fiir eine Edition und einge-
hende Analyse dieser Handschrift siche meine eingangs erwihnte Monographie.

"7 Hs. Istanbul, Garullah 1279, fols. 189b-301a. Die Dalala ist hier Teil
einer 410 Blitter umfassenden Sammelhandschrift (magmiui‘a) (siehe F. RoO-
SENTHAL, From Arabic Books and Manuscripts V: A One-Volume Library of
Arabic Philosophical and Scientific Texts in Istanbul, in: Journal of the Ameri-
can Oriental Society 75 [1955], S. 14-23; zur Dalala, S. 20, no. XVI). Auf
dieser Handschrift basiert die Edition von H. ATAY (Ankara 1974), in welcher
jedoch die hebriischen Zitate ins Arabische iibersetzt und die transkribierten
Zitate der Handschrift in die Fussnoten verbannt wurden. Die in dieser Hand-
schrift enthaltenen Randglossen zur Dalala sind nach wie vor unediert. Im 17.
Jahrhundert (1644-5) wurde die Dalala fiir Professor Golius in Leiden in die
arabische Schrift ibertragen (Hs. Oxford, Bodleian Library, Marsh 186, 396
fols.; cat. NEUBAUER, c. 438, no. 1240; Suppl.-Bd. [M. BEIT-ARIE], c. 202).

'8 M. S. MUNK, Notice sur Joseph ben-Iehouda ou Aboul’hadjadj Yousouf
ben Ya’hya al-Sabti al-Maghrebi, disciple de Maimonide, in: Journal Asi-
atique, 1II° série, 14 (1842), S. 27, Anm. 1. Aumap B. AL-QAsiM IBN Asl
Usavsi‘a (gest. 668/1270), K. ‘Uyun al-anbd’ fi tabaqat al-atibba’ (ed. A.
MULLER, Konigsberg 1884, S. 205:31 = ed. N. Ripi, Beirut 1965, S. 687)
zitiert wie folgt aus einem Autographen der Autobiographie des Muwaffaq ad-
Din ‘Abd al-Latif b. Yusuf al-Bagdadi (557/1162-629/1231): > s¢.! LLs” Jos s
S gon L__)Ufsﬁ.b.-)é ale by -L}‘J-‘-‘H i,.‘lﬁ\ gt Sy LT AN LS ol
Llay &1 oy L Ll y w51 201 J sl ey . Hieraus auf die Existenz einer
Handschrift in arabischen Lettern zu schliessen ist allerdings nicht zwingend!
Fiir die von Munk erwiihnte Stelle aus Samuel Ibn Tibbons Brief an Maimoni-
des, wonach Ibn Tibbon eine fehlerhafte Abschrift der Dalala in arabischer
Schrift vorgelegen hat (7R71 11X 7125 R NYTI IWKRD ANWKRIT [RADI]
"27Y 2100 DDA X1 AN IDOA IR "2 21D IDOA 72N 7Inn), siehe ed.

6



Juden und Christen in Kairo und Fustat (,Alt-Kairo*)

Informationen zu Beziehungen zwischen Juden und Christen'” in den
verschiedenen Bereichen des Alltagslebens in al-Fustat (Fustat Misr,
,Alt-Kairo) und al-Qahira (Kairo) sind in der Forschungsliteratur
hiufig erwihnt worden.”” Sowohl in Fustat als auch in Kairo gab es
Quartiere mit gemischt jiidischer und christlicher Bevolkerung, insbe-
sondere im Umkreis der romischen Festung ,Babalyiin‘, Qasr as-Sam'
(Fustat) und in Harat Zuwayla/Zawila (Kairo).”' Mindestens eine der

Z. DIESENDRUCK, Samuel and Moses Ibn Tibbon on Maimonides’ Theory of
Providence, in: Hebrew Union College Annual 11 (1936), S. 352, Zeilen 28-31
des hebridischen Textes. Die Angaben in I. SHAILAT, Letters and Essays of
Moses Maimonides, Jerusalem 1988, S. 517-519 sind unvollstandig.

' Neben den koptischen Christen gab es in Fustat und Kairo des 12. Jahr-
hunderts auch kleinere Gruppen melkitischer, west-syrischer (,jakobitischer*),
armenischer, &dthiopischer und européischer Christen (siehe beispielsweise
S. B. DODOYAN, The Phenomenon of the Fatimid Armenians, in: Medieval
Encounters 2 (1996), S. 193-213 [mit weiterfithrenden Literaturangaben];
M. MARTIN, Dévotions populaires au Caire a la fin du Xlle siecle, in:
U. ZANETTI und E. LUCCHESI (ed.), Aegyptus Christiana. Mélanges d’hagio-
graphie égyptienne et orientale dédiés a la mémoire du P. Paul Devos Bollan-
diste, Geneve 2004, S. 313-320). Zum Verhdltnis zwischen karidischen und
rabbinischen Juden in fatimidischer Zeit sieche M. RUSTOW, Rabbanite-Karaite
Relations in Fatimid Egypt and Syria. A Study Based on Documents from the
Cairo Genizah, Ph.D. Thesis, Columbia University 2004.

%0 J. MANN, The Jews in Egypt and in Palestine under the Fatimid Caliphs,
Oxford 1920, Bd. 1, S. 211-213; E. ASHTOR (STRAUSS), Toledot ha-Yehudim
be-Misrayyim u-be-Suryah tahat shilton ha-Mamlukim, Jerusalem 1944-1970,
Bd. 3, S. 182 (index); S. GOITEIN, A Mediterranean Society. The Jewish Com-
munities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the Cairo Genizah,
Bd. 6: Cumulative Indices, Berkeley et al. 1993, S. 23 (‘Christians’, ‘Churches’);
M. GIL, Palestine During the First Muslim Period (634—1099), Tel Aviv 1983,
Bd. 3, S. 729 (index); M. COHEN, Jewish Self-Government in Medieval Egypt:
The Origins of the Office of the Head of the Jews, Princeton 1980, S. 50-78, 374
(Index). Die letztgenannte Studie stiitzt sich in zentralen Punkten auf koptisch-
arabische Quellen. — Zu den wichtigsten nichtjiidischen Quellen zéhlen insbe-
sondere die diversen historiographischen Werke aus fatimidischer, ayyubidischer
und mamlukischer Zeit (siehe die Ubersicht in A. F. SAYYIDs Vorwort zu seiner
Edition von al-Magqrizis Mawa‘iz [siche unten Anm. 22], Bd. 1, S. 8*-30%; J.
DEN HEIER, Coptic Historiography in the Fatimid, Ayyubid and Early Mamluk
Periods, in: Medieval Encounters 2 [1996], S. 67-98).

I Siehe D. BEHRENS-ABOUSEIF, Locations of Non-Muslim Quarters in
Medieval Cairo, in: Annales Islamologiques 22 (1986), S. 117-132 (Fustat, S.
119-121; Kairo, S. 122-132).



Synagogen in Alt-Kairo war bis ins frithe 8. Jahrhundert eine Kirche
melkitischer Christen (Kanisat al-Malak Miha’il), wurde spidter von
koptischen Christen tibernommen und gegen Ende des 9. Jahrhunderts
von Juden gekauft und in eine Synagoge umfunktioniert.”> Unter den
Dokumenten aus der Kairoer Genizah und dem jiidischen Friedhof in
,al-Basatin‘ bei Fustat gibt es mehrere Fragmente in koptischer Spra-
che, magische Texte beispielsweise, sowie Fragmente christlich-
arabischer Texte.” Indessen gibt es kaum Dokumente, die einen intel-
lektuellen Austausch zwischen Christen und Juden wéhrend der fatimi-
dischen und ayyubidischen Zeit belegen wiirden, abgesehen vom
Faktum, dass jiidische und christliche Arzte an denselben Institutionen,
etwa am Bimaristan an-Nasiri, oder als Beamte in den diversen Regie-
rungsministerien (dawawin) titig waren.** In einer unléngst publizierten

2 Siehe Taql Ap-Din Aumap B. ‘ALl aL-Maqrizi (gest. 845/1442), al-
Mawa‘iz wa-l-i‘tibar fi dikr al-hitat wa-Il-atar, ed. A. F. SAYYID, London
1422/2002-1425/2004, Bd. 4,2, S. 940:1-8, 1004:14, 1086:11; IsrAHIM B.
Munammap Isn Duqmiq (gest. 809/1406), al-Intisar li-wasitat ‘igd al-amsar,
ed. Kairo 1894, Bd. 4, S. 108. Gemidss S. D. GOITEIN, A Mediterranean
Society, Bd. 1, Berkeley et al. 1967, S. 398, Anm. 42; Bd. 2, Berkeley et al.
1971, S. 148f. mit Anm. 15 (S. 551) beziehen sich die Angaben al-Magqrizis
und Ibn Dugmags auf die Synagoge der babylonischen (irakischen) Juden
(Kanisat al-Iragiyin), nicht auf die Ibn Ezra Synagoge der palistinensischen
Juden (Kanisat as-Samiyin — Mabad Ibn ‘Izra); siehe S. C. REIF, A Jewish
Archive from Old Cairo. The History of Cambridge University’s Genizah
Collection, Richmond 2000, S. 10. Andere Forscher gehen jedoch weiterhin
von der Annahme aus, dass die Ibn Ezra Synagoge urspriinglich als Kirche
gebaut wurde: L.-A. HUNT, Churches of Old Cairo and Mosques of al-Qahira:
A Case of Christian-Muslim Interchange, in: Medieval Encounters 2 (1996), S.
43-66 (mit weiterfiihrenden Literaturangaben S. 46f. Anm. 7); C. COQUIN, Les
édifices chrétiens du Vieux-Caire, Volume I: Bibliographie et topographie
historiques, Kairo 1974, S. 173-176 (mit weiteren Quellen); ASHTOR
(STRAUSS), Toledot (oben Anm. 20), Bd. 1, S. 243f.; A. J. BUTLER, The
Ancient Coptic Churches of Cairo, 2 Bde., Oxford 1884, repr. 1970, Bd. 1, S. 169.

2 G. BOHAK, Greek, Coptic, and Jewish Magic in the Cairo Genizah, in:
Bulletin of the American Society of Papyrologists 36 (1999), S. 27-44; DERS.,
Reconstructing Jewish Magical Recipe Books from the Cairo Genizah, in:
Ginzei Qedem 1 (2005), S. 9%-29%; K. SZILAGYI, Christian Books in Jewish
Libraries: Fragments of Christian Arabic Writings from the Cairo Genizah, in:
Ginzei Qedem 2 (2006), S. 107*-162*.

2 Siehe 7. KRAEMER, Maimonides’ Intellectual Milieu in Cairo, in:
T. LEVY und R. RASHED (ed.), Maimonide. Philosophe et Savant (1138—1204),
Leuven 2004, S. 20, Anm. 59, und die koptischen Arzte, die in Ibn Abi
Usaibi‘as ‘Uyin al-anba’ (oben Anm. 18) erwihnt werden. Fiir Maimonides’

8



Studie von J. Kraemer zum intellektuellen Milieu Maimonides’ in
Fustat-Kairo wird kein einziger Kopte mit Namen erwihnt.”> Wenn von
moglichen Spuren des fatimidischen Geisteslebens im Denken Maimo-
nides’ die Rede ist, wird iiblicherweise auf das neoplatonische Gedan-
kengut isma‘ilischer Schriften hingewiesen.”® Dadurch wird die selbst
in der Forschungsliteratur propagierte Meinung gendhrt, wonach es
unter koptischen Christen zur Zeit Maimonides’ keine Intellektuellen
gegeben hitte.”’ Es darf freilich nicht vergessen werden, dass die
koptischen Christen des 12. und 13. Jahrhunderts — vor den syste-
matischen Massenkonversionen des 14. Jahrhunderts — in Fustat und
Kairo alles andere als eine unbedeutende Randgruppe waren.”®

koptischen Zeitgenossen Muwaffaq ad-Din Abi Sakir b. Abi Sulaiman (gest.
1216) und dessen Bruder Abu Sa‘ld b. Abi Sulaiman, siehe ebd., Bd. 2, S.
122-124; Melkites et Coptes dans la médecine du Moyen-Age, in : Bulletin du
Centre d’Etude et d’Histoire de la Médecine de Toulouse 50 (2004); R. LE
Coz, Les chrétiens dans la médecine arabe, Paris 2006. Fiir die frithe fatimidi-
sche Periode siehe auch S. Kh. SAMIR, The Role of Christians in the Fatimid
Goverment Services of Egypt to the Reign of al-Hafiz, in: Medieval Encoun-
ters 2 (1996), S. 177-192.

25 KRAEMER, a.a.0.

% A. IVRY, Isma‘ili Theology and Maimonides’ Philosophy, in: D. FRANK
(ed.), The Jews of Medieval Islam; Community, Society, and Identity, Leiden
1995, S. 271-299 (mit Hinweisen auf frithere Sekundérliteratur); DERS., The
‘Guide’ and Maimonides’ Philosophical Sources, in: K. SEESKIN (ed.), The
Cambridge Companion to Maimonides, Cambridge 2005, S. 58-81; KRAEMER,
a.a.0., S. 3-9, 37. Dabei wird die iiberwiltigende Prisenz von gnostischem
und neoplatonischem Gedankengut speziell im Umfeld des &gyptischen
Christentums h#ufig iibersehen (siehe z. B. R. VAN DEN BROEK, Studies in
Gnosticism and Alexandrian Christianity, Leiden 1996 und unten Anm. 117).
Auch die Entwicklung der isma‘ilischen Theologie kann nicht losgeldst von
diesem Kontext betrachtet werden.

*7 So schreibt etwa M. KHOUZAM, L’illumination des intelligences dans la
science des fondements: synthése de l'enseignement de la théologie Copto-
Arabe sur la révélation Chrétienne aux Xllle et XIVe siécles d’aprés les écrits
d’Abu-I-Khair ibn at-Tayyib et Abu'l-Barakat ibn Kabar, Rom 1941, S. 7: ,,.De
fait I’'Eglise végétait misérablement et I’ignorance du clergé dépassa parfois les
limites de la vraisemblence.

% J. R. ZABOROWSKI, The Coptic Martyrdom of John of Phanijoit. Assimi-
lation and Conversion to Islam in Thirteenth-Century Egypt, Leiden 2005;
T. EL-LEITHY, Coptic Culture and Conversion in Medieval Cairo, 1293-1524
A.D., unveroffentlichte Doktorarbeit, Princeton University 2005. Die administ-
rativen Zwangskonversionen unter al-Hakim (386/996—411/1021) waren fiir
die Kontinuitdt des christlichen und jiidischen Gemeinde- und Kulturlebens

9



Die Arabisierung der koptischen Literatur hat im Vergleich zu
anderen unter islamischer Herrschaft lebenden christlichen Gruppen
erst spit (im spiten 10. Jahrhundert) eingesetzt. Andererseits wurde der
Ubergang vom Gebrauch der koptischen zu jenem der arabischen
Sprache in relativ kurzer Zeit und in umfassender Weise vollzogen. Im
Lichte dieser Entwicklung wird die koptisch-arabische Literatur in der
heutigen Forschung in drei Phasen gegliedert:” Eine erste Phase
umfasst die frithen Ubersetzungen aus dem Koptischen und die ersten
Arabisch geschriebenen Werke bis zur Mitte des elften Jahrhunderts.
Das Koptische bleibt in dieser Phase die dominante Schriftsprache
koptischer Christen.’® Eine zweite Phase beginnt mit den systematisch
geplanten Ubersetzungen grosserer Textsammlungen aus dem Kopti-
schen ins Arabische wihrend der zweiten Halfte des elften Jahrhunderts
und endet mit der sogenannten ,Renaissance‘ des koptisch-arabischen
Schrifttums im frithen 13. Jahrhundert. Die dritte Phase deckt sich mit

weniger folgenschwer als die spiteren Massenkonversionen unter den Mamlu-
ken; siche Y. LEV, Persecutions and Conversions to Islam in Eleventh-Century
Egypt, in: Asian and African Studies 22 (1988), S. 73-91.

? Giehe S. RUBENSON, Translating the Tradition: Some Remarks on the
Arabization of the Patristic Heritage in Egypt, in: Medieval Encounters 2
(1996), S. 4-14; T. S. RICHTER, O. Crum Ad. 15 and the Emergence of Arabic
Words in Coptic Legal Documents, in: P. M. SUPESTEDUN and L. SUNDELIN
(ed.), Papyrology and the History of Early Islamic Egypt, Leiden 2004, S. 97—
114. Wertvolle Ubersichten zum aktuellen Stand der Forschung im Bereich der
koptisch-arabischen Literatur sind jeweils in den Kongressakten der Infer-
national Association for Coptic Studies (IACS) enthalten: J. DEN HEDER,
Recent Developments in Coptic-Arabic Studies (1992-1996), in: S. EMMEL et
al. (ed.), Agypten und Nubien in spdtantiker und christlicher Zeit. Akten des 6.
Internationalen Koptologenkongresses, Miinster, 20.-26. Juli 1996, Wiesbaden
1999, Bd. 2, S. 49-64; M. N. SWANSON, Recent Developments in Copto-
Arabic Studies (1996-2000), in: M. IMMERZEEL et al. (ed.), Coptic Studies on
the Threshold of a New Millenium: Proceedings of the Seventh International
Congress of Coptic Studies, Leiden, August 27 - September 9, 2000, Leuven
2004, S. 239-267; DERS., Recent Developments in Copto-Arabic Studies
(2000-2004), in: Proceedings of the Eighth International Congress of Coptic
Studies, Paris, June 28 — July 2, 2004 (in Druck). Wichtige Studien, die vor
1993 publiziert wurden, sind in R.-G. COQUIN, Langue et littérature arabes
chrétiennes, in: M. ALBERT et al. (ed.), Christianismes orientaux: Introduction
a I’étude des langues et des littératures, Paris 1993, S. 35-106, verzeichnet.

% Es ist davon auszugehen, dass die Arabisierung der koptischen Literatur
einer frither einsetzenden Arabisierung der Alltagssprache gefolgt ist bzw. auf
diese reagiert hat.

10



dem ,Goldenen Zeitalter® der koptisch-arabischen Literatur im 13. und
14. Jahrhundert.”’ Gute Kenntnisse der koptischen Sprache beschrink-
ten sich inzwischen auf eine kleine Gruppe von Spezialisten.

Die umfassende Rezeption der nichtchristlichen arabischen Literatur
im allgemeinen und von Maimonides im besonderen fillt in die spite
zweite und die dritte Phase der koptisch-arabischen Literatur. Das
literarische Schaffen Maimonides’ iiberschneidet sich mit der ausge-
henden zweiten Phase. Die Frage, ob Maimonides mit einzelnen Schrif-
ten der koptisch-arabischen Literatur der ersten und zweiten Phase
vertraut war bzw. ob er sich mit gebildeten koptischen Christen seiner
Umgebung iiber theologische und philosophische Inhalte austauschte,
ist bisher in der Forschung kaum gestellt worden. Auch im vorliegen-
den Artikel kommt diese Frage nur sehr beildufig zur Sprache.’® Unser
Augenmerk gilt hier der Rezeption des maimonidischen Schrifttums in
Werken koptischer Autoren der dritten Phase (des 13. Jahrhunderts),
die Zeitgenossen von Maimonides’ Sohn Abraham (1186-1237), und
seinen Enkeln David (1222-1300) und ‘Obadjah (1228-1265) waren.

Bisherige Forschung

Vor bald fiinfzig Jahren veroffentlichte G. Vajda seinen Artikel Un
abrégé chrétien du ‘Guide des égarés’ de Moise Maimonide, in dem er
ein in Hs. Paris, Bibliothéque Nationale, arabe no. 205/12, fols. 113a—
135b erhaltenes Fragment einer koptischen Kurzversion der Dalala
(Muhtasar Dalalat al-hd@’irin) beschrieb.” Vajdas Studie kniipfte an

' Zum ,,Goldenen Zeitalter der koptisch-arabischen Literatur siche A. Y.
SIDARUS, Essai sur I’age d’or de la littérature copte arabe (XIlle-XIVe siecles),
in: D. W. JOHNSON (ed.), The International Association for Coptic Studies,
Acts of the Fifth International Congress of Coptic Studies, Washington, 12—15
August 1992, vol. 2 part 2, Rom 1993, S. 443-462.

32 Siehe unten Anm. 121-123.

%3 Siehe oben Anm. 16. Dieses Fragment umfasst folgende Kapitel der Da-
lala (Die Kapitelzdhlung, die bekanntlich nicht auf Maimonides zuriickgeht,
unterscheidet sich im koptischen Muhtasar [in eckigen Klammern] von jener
Ibn Tibbons): 11:30[32]-41[43]; 11:44[46]-48[50]; III:0[1]-4[5]; HUI:17[18]-
24[24] (Kap. III:19 wird im Muhtasar nicht als separates Kapitel gezéhlt). Zur
Kapitelzdhlung siehe 1. SHAILAT, Letters and Essays (oben Anm. 18), S. 534,
Anm. 17; R. JOSPE, ‘Gan ‘Eden’ [= 177], Pirgav shel ha-Moreh, in: M. IDEL et
al. (ed.), Shlomo Pines Jubilee Volume on the Occasion of His Eightieth
Birthday, Part I, Jerusalem 1988, S. 392f.

11



eine ldngere Fussnote im bereits erwihnten Artikel S. MUNKs von 1842
an, dessen Angaben er berichtigte und erginzte.” Die Beitriige von
Munk und Vajda beschridnkten sich im Wesentlichen auf die Beschrei-
bung der Pariser Handschrift und erwihnten die Zitate aus der Dalala,
die im Anhang eines koptisch-arabischen Textes zu finden sind.”
Abgesehen von diesen beiden Beitréigen ist die Maimonidesrezeption in
der christlich-arabischen Literatur bei Spezialisten der jiidisch-arabi-
schen Literatur auf wenig Interesse gestossen.™

Auch Spezialisten der christlich-arabischen Literatur haben nur sehr
beildufig auf eine Rezeption Maimonides’ hingewiesen.”’ In G. Grafs
Geschichte der christlichen arabischen Literatur (GCAL) wird Maimo-
nides viermal, ausschliesslich im Zusammenhang mit Werken kopti-
scher Autoren des 13. Jahrhunderts, erwiihnt.”® Von diesen vier Texten
liegt bisher nur einer in einer kritischen Edition vor;* ein zweiter Text
ist bloss in einer unkritischen Ausgabe greifbar; die verbleibenden zwei
Texte sind nach wie vor unediert. Im Folgenden sollen diese vier Texte
und weitere Beispiele, die fiir die Wirkungsgeschichte Maimonides’
von Belang sind, dargestellt werden. Eine kommentierte Edition der
hier nur kurz beschriebenen Texte wird Bestandteil der eingangs er-
wihnten Monographie sein.

Bar ‘Ebraya (Gamal ad-Din Abii I-Farag Grigiiriyis b. Tag ad-Din
Hariin al-Malati al-Ibri) (1226-1286)

Die bekannteste Erwdhnung Maimonides’ in der christlich-arabischen

Literatur findet sich nicht etwa in Schriften koptischer Christen, son-

dern im Tarih muhtasar ad-duwal des Jakobiten Bar ‘Ebraya (Bar

3 MUNK, Notice (oben Anm. 18).
3> Siehe unten Anm. 78—80.

% Wenn in der Sekundirliteratur nebenbei die Rezeption Maimonides’ in
der christlich-arabischen Literatur erwihnt wurde, wurde regelmissig auf die
Autoritdt S. Pines’ (und nicht etwa auf GCAL) verwiesen. So schreibt etwa
SIRAT, a.a.0. (sieche oben Anm. 13), S. 14, Anm. 18: ,,Selon S. Pings, il existe
d’autres manuscrits d’origine copte citant le Guide des Egarés™.

37 Siehe die im verbleibenden Teil dieses Artikels erwihnte Literatur.

% GCAL, Bd. 5 (Register), Citta del Vaticano 1953, S. 100 (alle Verweise

[Bd. 2, S. 345, 347, 383, 404] gelten der koptisch-arabischen Literatur).

39 I . _ . e - .
AL-Mu’taman ABU Isuaq IBraHIM IBN AL-‘AssAL, Magmiu‘ usil ad-din wa-

masmu‘ mahsul al-yagin, Studia Orientalia Christiana Monographiae 6a-b/7a-b,
ed. A. Wap1', Kairo, Jerusalem 1998—1999.

12



Hebraeus), Abii 1-Farag Grigiriyiis b. Tag ad-Din Hariin al-Malati al-
‘Ibri (1226-1286)."" Allerdings hat Bar ‘Ebraya den Eintrag ,Misa b.
Maimin® weitgehend aus ‘Al b. Yusuf al-Qiftis (gest. 646/1248) K.
Ihbar al-‘ulama’ bi-ahbar al-hukama’ (= K. Tarth al-hukama’) iiber-
nommen.*' Eine oft zitierte und nicht unwesentliche Ausnahme von
dieser Regel betrifft Bar ‘Ebrayas Bemerkung, dass Juden, die den
Inhalt der Dalala kritisierten, sie ,Irrefiihrung® (Dalala) zu nennen
pflegten.*

al-As‘ad Abu I-Farag Hibat Allah Ibn al-‘Assal (gest. vor 1259)

Zeitlich féllt der Beginn der Maimonidesrezeption in der christlich-
arabischen Literatur in etwa mit jener im lateinischen ,Westen* zusam-
men."” Das fritheste gesicherte Datum der christlich-arabischen Rezep-

Y Ed. Ku. a.-Mansor, Beirut 1418/1997, S. 208f. Zu Bar ‘Ebraya, der sei-
nen Namen seiner Herkunft aus dem Dorfe ‘Ebra am 6stlichen Ufer des
Euphrats in der anatolischen Provinz Malatya (entspricht der Lage des tiirki-
schen Dorfes Izolu, welches seit dem Bau der Karakaya Talsperre unter
Wasser liegt) und nicht etwa einer jlidischen Abstammung verdankt, siehe jetzt
umfassend H. TAKAHASHI, Barhebraeus: A Bio-Bibliography, Piscataway
2005, S. 9-11. Zum Tarih muhtasar ad-duwal [Muhtasar [i tarih ad-duwal)]
siehe ebd., S. 75f., no. 20 und S. 301-313, no. B20 (mit einer Liste der be-
kannten Handschriften).

*I'Ed. J. LIPPERT, Leipzig 1903, S. 317-319. Zur Abhiingigkeit Bar ‘Ebra-
yas von al-Qifti siehe die synoptische Darstellung und Analyse von S. Kh.
SAMIR, L’utilisation d’al-Qifti par la Chronique arabe d’Ibn al-‘Ibri, in: Parole
de I'Orient 28 (2003), S. 551-598; zum Eintrag ,Miisa ibn Maymiin‘ siehe ebd.,
S. 566-571. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts zitierte der eminente zaidische
Gelehrte Muhammad b. ‘Ali a§-Saukani (gest. 1255/1839) Bar ‘Ebrayas Muj-
tasar in seiner polemischen Schrift /rsad at-tigat ila (i)ttifaq as-Sard’i© ‘ala t-
tauhid wa-lI-ma‘ad wa-n-nubuwat [radd™ ‘ala I-habit Misa b. Maimun al-
Andalusi al-Yahudi], ed. 1. 1. Hiar, Cairo: Dar an-Nahda al-‘Arabiya, 1975.
Siehe auch P. FENTON, Pulmus Muslemi (oben Anm. 15), S. 409, Anm. 2.

2 7u dalala versus dalala sieche SAMIR, a.a.0., S. 570, no. 35-36 und
STEINSCHNEIDER, Die arabische Literatur der Juden, Frankfurt a. M. 1902
(ALJ), S. 204. Bar ‘Ebraya schreibt, er hitte in Antakiya (Antiochia) und Tarabu-
lus [a§-§ém] (Tripolis) ,,einige Juden aus dem ,barbarischen‘ Europa* (gama‘a
min Yahud Bilad al-Firang al-gutm) getroffen, die Maimonides verwiinscht
und ihn als ,Ungldubigen® (kafir) bezeichnet hitten (sieche SAMIR, ebd.).

* G. K. HASSELHOFF, Dicit Rabbi Moyses (oben Anm. 9), S. 37, 62, 91.
Eine anonym tradierte Teiliibersetzung des dritten Teils der Dalala, Kapitel
29-49 (ohne Kapitel 31 und mit einem erweiterten Kapitel 44) ist im letzten
Jahre des Pontifikats von Honorius III. (1224) entstanden (Hs. Paris, Biblio-

13



tion ist das Jahr 1231, in dem al-As‘ad Abu I-Farag Hibat Allah Ibn al-
‘Assal (gest. vor 1259) seine Magala fi n-nafs (,,Abhandlung iiber die
Seele®) verfasste. al-As‘ad und sein Bruder Safi d-Daula Abi 1-Fada’il
Magid Ibn al-‘Assal (gest. ca. 1260) sind Sohne aus der ersten Ehe ihres
Vaters Fahr ad-Daula Abu 1-Mufaddal As‘ad al-‘Assal und somit die
beiden ilteren Briider der ,Aulad al-‘Assal‘.** Zusammen mit den zwei
jingeren Halbbriidern bilden sie, so Graf, ,,den Mittelpunkt der literari-
schen Hochbliite bei den Kopten im 13. Jahrh[undert]“.* Abi I-Farag
al-As‘ad — Besitzer einer bedeutenden Bibliothek (al-Hizana al-As‘adi-
ya) und Kopist zahlreicher Handschriften — hat sich vor allem als Uber-
setzer der vier Evangelien aus dem Koptischen ins Arabische einen
Namen gemacht. Diese Ubersetzung wurde 650/1252-3 in Damaskus
abgeschlossen.”® Die genannte Abhandlung iiber die Seele entstand

theque de la Sorbonne, no. 601, fols. 1a—16b). Sie markiert wohl den frithesten
Zeitpunkt der ,theologischen‘ Maimonidesrezeption. ,,Die erste mit Maimoni-
des in Verbindung gebrachte Ubertragung ist die des Liber de uno Deo bene-
dicto* (ebd., S. 318), die ihrerseits die 26 einleitenden Propositionen und die
ersten Kapitel des zweiten Teils der Dalala umfasst. Sie ist ,,gegen Ende der
1230er oder Anfang der 1240er Jahre* entstanden. ,.Die Gesamtiibertragung
des Dux neutrorum wurde sehr wahrscheinlich nach 1240, jedoch vor 1246, in
Paris angefertigt® (ebd.).

* Siehe den Stammbaum der ‘Assal-Familie in Wapi‘, Dirdsa ‘an al-
Muv’taman b. al-‘Assal wa-kitabihi ‘Magmu‘ usul ad-din’ wa-tahqiqihi, Kairo,
Jerusalem 1997, S. 124. In der Frage, welche Sohne aus welcher Ehe stammen,
gehen die Meinungen auseinander: KH. SAMIR, Brefs Chapitres sur la trinité et
I’incarnation, Patrologia Orientalis Bd. 42,3, Turnhout 1985, S. 622 meinte,
Abii Ishaq Ibrahim und womoglich al-Amgad wiren Kinder aus erster, al-
As‘ad und as-Safi Kinder aus zweiter Ehe. Wabi‘, Dirasa, S. 81-89, dessen
Studien zu den Aulad al-‘Assal sich auf eine wesentlich breitere Quellenbasis
stiitzen, kehrt die Reihenfolge um und kommt somit zu &hnlichen Ergebnissen
wie GRAF (GCAL, Bd. 2, S. 387f.). Ebd., S. 89f., Anm. 35 wird auf die Mog-
lichkeit eines fiinften Ibn al-‘Assal hingewiesen. Ich halte mich hier an die
Ausfithrungen Wapi's, Dirdsa, S. 85-124. Eine Bibliographie fritherer Studien
zu den Aulad al-‘Assal findet sich in DERS., Bibliografia commentata sugli
Aulad al-‘Assal, Tre fratelli scrittori del sec. XIII, in: SOC Collectanea 18
(1985), S. 31-79 und in KH. SAMIR, a.a.0., S. 9-21.

* GCAL, Bd. 2, S. 387.

% 7u al-As‘ad siehe Wapi', Dirdasa, S. 89-96, mit detaillierten Angaben zu
seinen zahlreichen Reisen; DERS., Mugaddima fi I-adab al-‘arabi al-masihi lil-
Agbat, in: SOC Collectanea 29/30 (1998), S. 466465 [sic], no. 49; GCAL, Bd.
2, S. 403-407; CC, S. 83; G. GRAF, Die koptische Gelehrtenfamilie der Aulad
al-‘Assdl und ihr Schrifttum, in: Orientalia N.S. 1 (1932), S. 34-56, 129-148,

14



mehr als zwanzig Jahre zuvor, zwischen Gumada II und 1. Sa‘ban 628
(April—4. Juni 1231).*’ Sie enstand auf Anregung seines jiingeren Halb-
bruders al-Amgad Abu 1-Magd Fadl Allah, der mehr als einflussreicher
Politiker und Mizen denn als Literat in Erscheinung trat.*® Von der Ab-
handlung ist bisher bloss eine einzige, unvollstindige Handschrift mit
Sicherheit identifiziert worden.” Eine Kurzfassung (Muhtasar) der
Abhandlung ist in das 60. Kapitel des Magmu‘ usul ad-din wa-masmi‘
mahsul al-yagin seines zweiten Halbbruders Mu’taman ad-Daula Abu
Ishaq Ibrahim Ibn al-‘Assil eingearbeitet worden.” Thema der Abhand-
lung ist die Seinsweise der Seele nach ihrer Trennung vom Korper (hal
an-nafs ba‘d mufaraqatiha badnaha), eine Kernfrage der Eschatologie,
deren theologische und philosophische Implikationen in kalam und fal-
safa oft und kontrovers diskutiert wurden.”' Gibt es eine vom Karper
getrennte Seele? Wenn ja, in welcher Form? Ist sie sogleich Strafe und
Belohnung ausgesetzt oder erst nach einer gewissen Wartezeit?, und so
fort. Bevor al-As‘ad seine eigenen Antworten auf solcherlei Fragen
présentiert, ordnet er die verschiedenen Antworttypen, die vor ihm auf
entsprechende Fragen gegeben wurden, spezifischen Gruppen (firaqg)
zu. Zur ersten Gruppe zdhlen jene, welche die Existenz der rationalen

193-204; The Coptic Encyclopedia, ed. A. S. ATIYA, Bd. 1, S. 282f;
KH. SAMIR, Al-As‘ad Ibn al-‘Assil copiste de Jean Damascene a Damas en
1230, in: Orientalia Christiana Periodica 44 (1978), S. 190-194; W. ABULLIF
[= A. Wapi‘], La traduction des quatre Evangiles d’al-As‘ad Ibn al-‘Assal
(XIIle s.), in: SOC Collectanea 24 (1991), S. 215-224. Zur Magala siehe
Wapi‘, Dirasa, S. 93f.; G. GRAF, Ein Traktat iiber die Seele verfasst von
Hibatallah Ibn al-‘Assal, in: Orientalia 9 (1940), S. 374-377.

" Zur Datierung siehe Magmir', ed. Wani‘, Bd. 2, S. 400; GRAF, a.a.0., S. 375f.

* Zu ihm siehe Wapi‘, Dirdsa, S. 116-123. Er war Katib ad-darg unter as-
Salih Nagm ad-Din (1239-1249).

* Hs. Vat., BAV, ar. 145, fols. 1a—28a. Weitere Handschriften werden in
Wabi', Dirasa, S. 93, Anm. 48; GRAF, a.a.0., S. 374, Anm. 1; GCAL, Bd. 2, S.
404; P. SBATH, Al-Fihris, Bd. 1, Kairo 1938, S. 53, no. 409—412 erwihnt. Wa-
pi' (ebd.) meint jedoch, dass diese Handschriften die im Magmu‘ seines
Halbbruders enthaltene Kurzversion der Abhandlung haben konnten.

O Ed. A. Wapi‘ (oben Anm. 39), Bd. 7a, S. 401, § 8 — S. 411, § 56 (hada
ahir al-gawab al-As‘adi ‘an as-sw’al al-Amgadi).

°! In Bezug auf Maimonides siehe S. STROUMSA, ‘True felicity’: Paradise
in the Thought of Avicenna and Maimonides, in: Medieval Encounters 4
(1998), S. 51-77; DIES., Twelfth Century Concepts of Soul and Body: The
Maimonidean Controversy in Baghdad, in: A. 1. BAUMGARTEN et al. (ed.),
Self, Soul and Body in Religious Experience, Leiden 1998, S. 313-334.

15



Seele leugnen (fi anna an-nafs an-natiqa la wuguda laha), eine zweite
Gruppe bejaht zwar deren Existenz, meint aber, dass sie zugleich mit
dem physischen Tod zu existieren aufhore (al-insan, ida mata, matat
nafsuhi kama yamutu gasaduhii). Eine dritte Gruppe vertritt die Auf-
fassung, dass nur ein Teil der Seelen nach dem Tod des Korpers weiter-
existiert, wihrend alle tbrigen verschwinden. Dieser dritten Gruppe
rechnet al-As‘ad ,,die meisten Juden und einige [einen] Philosophen‘
(aktaru [-Yahud wa-ba‘du [-falasifa) zu und schreibt (Hs. Vat.,, BAV,
ar. 145, fols. 4a:6-4b:9):”

Muf‘j-sﬁwM‘)}‘M‘dwb)‘umm‘gbwﬁjw
Sy M&Lﬂ\uuégdxuw\f\}bdchuw\rr&
Wwfﬂd}wuwﬁry{w[J’i]“‘&*wwd@)ﬂhﬁ‘
Ll pe Ll colalgianyl Y] ¢3S 4.)49.3) e ke g Ml...wf'u' Lok
eu\_)\ gb cubwyiywu@‘l} dﬂ‘u@wcw)w

U“AJ‘U“\M}AMQ‘L;CJLLSM‘LQ L;L@.Luu,ebl
mudwcbn,u L;)usfxdruusv;uwmms;u (g slos
R e ey LoV a3 o LS W L s s Wl o oy

eyl
Was die Juden betrifft, so begegnete ich im Jemen einem rabbinischen Juden
und sah, wie er sich iiber jene lustig machte, die an die Auferstehung aller
Toten glauben, wo es doch im Alten Testament Textstellen gibe, deren
Literalsinn deutlich mache, dass nur rechtschaffene Menschen auferstehen
wiirden. Dartiiber hinaus bin ich auf einen Text gestossen, der Musa b. Maimiin
zugeschrieben wird, und Dinge betrifft, die zu unserem Thema gehoren. Dieser
Text ist in hebridischer (Schrift), jedoch in arabischer Sprache geschrieben, mit
Ausnahme der Schriftzitate, deren Sprache Hebriisch ist. Ich habe einen Teil
des arabischen Textes (in arabische Schrift) iibertragen, war aber ausserstande,
die Schriftzitate (ins Arabische) zu iibersetzen, und bisher habe ich niemanden
gefunden, der sie fiir mich iibersetzen wiirde. Aufgrund des arabischen Textes
scheint mir, dass folgende die Position Maimonides’ ist: Die Seele existiert
(nach dem Tod) weiter in Funktion ihres Wissens, und wenn die Seele weiss,
was sie iiber ihren Schopfer, erhaben sei Er, wissen muss, existiert sie in seiner
[= Gottes] Ewigkeit weiter. Denn der Grund ihres Weiterexistierens ist (ihr)

> Diese Stelle fehlt in der Kurzfassung des Magmi, ed. A. Wapi, Bd. 7a,
S. 402, § 13. Das Zitat wurde von GRAF, Ein Traktat iiber die Seele (oben
Anm. 46), S. 377, erwédhnt und auszugsweise von Wapi‘, Dirasa, S. 86, Anm.
24 wiedergegeben.

16



Erfassen/Begreifen der Einzigkeit Gottes, wie sie in der Ersten Philosophie™
bewiesen wurde, und (dieses Begreifen) ist das summum bonum.

Dieses kurze Zitat ist aus mehreren Griinden beachtenswert: Erstens
haben wir hier einen frithen Beleg dafiir, dass ein Nichtjude einen Text
Maimonides’ in hebriischer Schrift gelesen hat.>* Der Wortlaut der
zitierten Passage ldsst vermuten, dass al-As‘ad hier nicht zum erstenmal
einem Text Maimonides’ begegnet ist. Ohne dokumentarische Evidenz
ist dies jedoch kaum zu belegen. Da seine Maimonideslektiire im
Zusammenhang mit einer Reise in den Jemen erwihnt wird, liesse sich
fragen, ob auch andere Schriften Maimonides’ iiber den Umweg jeme-
nitischer Juden — und nicht etwa durch direkte Kontakte mit Mai-
monides’ Nachkommen in Fustat-Kairo — in die Hénde koptischer
Christen gelangten.”

Zweitens fallt es nicht schwer zu erschliessen, auf welchen Text
Maimonides’ al-As‘ad hier anspielt. Was sich auf den ersten Blick wie
eine ungefdhre Umschreibung eschatologischer Ansichten Maimonides’
liest, ist in Wirklichkeit beinahe wortlich aus Maimonides’ Kommentar
zur ersten Mischnah des zehnten Kapitels des Traktates Sanhedrin
(Pereq Heleg) entnommen. Dort schreibt Maimonides:*®

» al-falsafa al-iila bezeichnet hier — dhnlich wie das aristotelische 1| mpdtn
elrhocopia. (Met. 4, 1004 a 4) — die gesamte Disziplin der Metaphysik, wird
bisweilen aber auch im engeren Sinn als Bezeichnung ihrer nichttheologischen
Teile gebraucht (sieche A. BERTOLACCI, The Reception of Aristotle’s Metaphy-
sics in Avicenna’s Kitab al-Sifa’. A Milestone of Western Metaphysical
Thought, Leiden 2006, S. 601f.).

** Dass einige koptische Gelehrte zumindest mit der hebriischen Schrift
vertraut waren, kann etwa auch anhand vereinzelter hebriischer Glossen in
koptischen Bibelhandschriften belegt werden. Hebridischkenntnisse hatte auch
Muhammad b. Hasan an-Nihmi, der jemenitische Schreiber der Hs. Istanbul,
Garullah 1279 (siehe ROSENTHAL [oben Anm. 17], S. 15f.). STEINSCHNEIDER,
ALJ, S. 219 verweist auf den Muhtasar fi ahbar al-basar des ‘Imad ad-Din
Abt 1-Fida ‘Isma‘l b. ‘Ali (gest. 732/1331; EI? Bd. 1, S. 118f.), in dem dieser
allerdings angibt, fiir die Rechtschreibung biblischer Namen jemanden konsul-
tiert zu haben, der sowohl die hebriische als auch die arabische Sprache be-
herrscht (siehe ed. 1831 [repr. Exeter 1986], S. 34, Zeilen 22-25 und S. 50,
Zeilen 19-21). Siehe auch C. ADANG, Muslim Writers on Judaism and the
Hebrew Bible From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 1996, S. 110-138.

%3 Insbesondere die Aulad al-‘Assal nutzten ihre diversen Reisen zur Erwei-
terung ihrer beachtlichen Bibliotheksbestinde (siehe Wapi', Dirasa, S. 91, 94,
97-99, 120-122).

% Ed. I. SHAILAT, Hagdamot ha-Rambam la-Mishnah, Jerusalem 1992, S. 366.

17



MOR TIRIN D3 MIRAYR KPAD PRI KD XD VPR RIDXI RMD ODIYR RPI)
I0_RIT IRDR FD0YOOR D 1P XMD 7% RIOXIIRY RI'RP2 230 17
K12 Pm2 579’91 712 0RpY 3 XD I9R DWYDR 90K

Die Seele existiert — wie wir ausgefiihrt haben — ewig weiter, analog zur
Existenz des Schopfers, gross sei Sein Lob. Er ist der Grund ihres Fortdauerns,
dadurch dass sie ihn erfasst [versteht/begreift], wie es in der ,Ersten Philoso-
phie® erkldrt wird. Dies ist das summum bonum, das zu keinem [anderen] Gut
in Relation gesetzt und mit keinem Vergniigen verglichen werden kann.
Drittens besteht die Bedeutung des obigen Zitats darin, dass eine
nichtjiidische Quelle Informationen zur beriihmten Kontroverse zwi-
schen verschiedenen Fraktionen jemenitischer Juden enthilt. Es ist in
dieser Hinsicht von Bedeutung, dass Maimonides in derselben Abhand-
lung noch ein zweites Mal erwéhnt wird, und zwar im Zusammenhang
mit der Frage, ob es im Jenseits Zeit gibe (wugud az-zaman hunak) und
ob es fiir rechtschaffene Menschen im Jenseits Leiden gibe (as-salihin
[hal] yasihhu ‘alaihim al-alam hunalika ma‘ wugid al-mani* minhu):>’

AW oS Wy 3 A6 S W) O gane o) s OF coily Lo a S3T UG
Land olm LS lasluad L] e At <lST Oy (st OF o padl
Ich erwidhne hier, was mir in Bezug auf das erzihlt worden ist, was der Jude
Maimonides in einem Schreiben, das er in den Jemen sandte, schrieb, dass
ndmlich die Seelen, obschon sie unabhingig von der Auferstehung ihrer
Korper existieren, fiir einige Menschen auf wundersame Weise [in Verbund
mit ihrem Korper] auferstehen wiirden, um die Tage des erwarteten Messias zu
bezeugen, so seine Behauptung.®®

Beim hier erwidhnten Sendschreiben an die jiidischen Gemeinden im
Jemen handelt es sich nicht etwa um das als ,,Brief in den Jemen* (Risala
ila I-Yaman, Iggeret Teman) bekannte Sendschreiben von 1172, sondern
um die ,,Abhandlung iiber die Auferstehung der Toten“ (Risala/Magqala
fi téhiyyat ha-metim), welche Maimonides vor Mitte 1191, ein knappes

ST Hs. Vat. ar. 145, fols. 26b:11-27a:3.

8 Zur ,,wundersamen Auferstehung®, auf die al-As‘ad hier anspielt, siche
Magala fi téhiyyat ha-metim, ed. 1. SHAILAT, Letters and Essays (oben Anm.
18), S. 331:26ff., 335:5ff., 336:21-338:6; vgl. A. D. FRIEDBERG, Maimonides’
Reinterpretation of the Thirteenth Article of Faith: Another Look at the Essay
on Resurrection, in: Jewish Studies Quarterly 10 (2003), S. 244-257. Ausloser
der Kontroverse ist Mishneh Tora, Sefer ha-Madda‘, Hilkhot Tésuvah, 8-9.

18



Jahr nach Vollendung seiner Daldla, verfasste.” Die innerjiidische
Polemik iiber die Auferstehung der Toten war im Kern ein Machtkampf
zwischen dem babylonischen Zentrum, reprisentiert durch den Vorste-
her der dortigen Akademie, Samuel b. ‘Eli, auf der einen und Maimoni-
des und seinen Anhéngern auf der anderen Seite. Aus der Sicht Samuel
b. ‘Elis war die Kontroverse darauf angelegt, Maimonides’ zunehmen-
den Einfluss auf die Juden der Diaspora — und insbesondere jene des
Jemen — einzuddmmen. Die Chronologie dieser polemischen Auseinan-
dersetzung und die dazugehorigen Dokumente sind in der Forschung
ausfiihrlich besprochen worden und brauchen hier nicht wiederholt zu
werden.”® Wie al-As‘ad Ibn al-‘Assals ,wAbhandlung iiber die Seele*
zeigt, war diese Kontroverse auch 40 Jahre nach Maimonides’ ,,Ab-
handlung iiber die Auferstehung der Toten* keineswegs beigelegt.

Muw’taman ad-Daula Abiu Ishaq Ibrahim Ibn al-‘Assal
(gest. nach 1270)

Ein bedeutendes Beispiel fiir die Maimonidesrezeption in der christlich-
arabischen Literatur ist der bereits genannte, nach 1260 verfasste
Magmu‘ usul ad-din wa-masmu‘ mahsul al-yaqin des Mu’taman ad-
Daula Abu Ishaq Ibrahim Ibn al-‘Assdl (gest. nach 1270).°" Dieses

* SHAILAT, ebd., S. 247, 315; S. STROUMSA, ‘Répétition Superflue’: Pour-
quoi Maimonide a-t-il écrit I'Epitre sur la Résurrection?, in: P. B. FENTON
(ed.), Proceedings of the Seventh Conference of the Society for Judaeo-Arabic
Studies, Leuven [in Druck]. Bezeichnenderweise wird dieses Schreiben von
Ibn al-Qifti Risala fi ibtal al-ma‘ad as-sar, von Bar ‘Ebraya (je nach Hand-
schrift) und a$-Saukani Risala fi ibtal al-ma‘ad al-gusmani genannt. Ein erstes,
1189-90 verfasstes Sendschreiben Maimonides’ an die jiidischen Gemeinden
im Jemen zur Auferstehungskontroverse ist nicht erhalten; siehe Y. Tzvi
LANGERMANN, Iggeret R. Shmuel b. ‘Eli be-‘inyyan t€hiyyat ha-metim, in:
Qovets ‘al yad 15[25] (2001), S. 41, 43; DERS., Yemenite Midrash. Philosophi-
cal Commentaries on the Torah, New York 1996, S. 152.

%'S. STROUMSA, The Beginnings of the Maimonidean Controversy in the
East. Yosef Ibn Shim‘on’s Silencing Epistle Concerning the Resurrection of the
Dead, Jerusalem 1999; LANGERMANN, /ggeret (oben Anm. 59), S. 39-94, bes.
41-44; M. A. FRIEDMAN, Maimonides, the Yemenite Messiah and Apostasy,
Jerusalem 2002, S. 84-146 (mit weiterfithrender Literatur); Y. TOBI, Kétav
haganah me-Teman ‘al Sitat ha-Rambam be-‘inyan t&€hiyyat ha-metim, in:
Tema 6 (1998), S. 29-64; DERS., A New Comprehensive Study on Messianic
Activity in 12th Century Yemen — on the book by M. A. Friedman, in:
Pe‘amim (2005), S. 275-280.

6! Zum Autor siehe A. Wapi', Mugaddima (oben Anm. 46), no. 51; DERS.,

19



Werk, welches zusammen mit dem K. al-Burhan fi l-qawanin al-muk-
mala wa-I-far@’id al-muhmala des Nusi’ al-Hilafa Aba Sakir Ibn But-
rus ar-Rahib (gest. 1290-5) zu den wichtigsten ,theologischen Summen*
der koptisch-arabischen Literatur zihlt und wie letzteres aus einer Fiille
von christlichen und nichtchristlichen Quellen schopft, liegt seit weni-
gen Jahren in einer kritischen Edition vor.*®

Der Magmu‘ enthillt zwei lingere Passagen, die als Zitate des Sahib
ad-Dalala ausgewiesen sind. Obwohl diese Zitate allesamt dem ersten
Teil der Dalala entnommen sind, ist davon auszugehen, dass Abu Ishaq
das gesamte Werk vorlag.” Uber die expliziten Zitate hinaus gibt es
eine Reihe weiterer Anlehnungen an die Dalala, die vom Autor nicht
als solche ausgewiesen werden. Hier wire etwa eine Paraphrase von
Dalala 1:46 in Magmu‘ 11:29-30 zu nennen, welche sich von der
obengenannten Paraphrase desselben Kapitels in Magmu® 22:22-23
unterscheidet.®* Dieser Unterschied ldsst sich dadurch erkldren, dass ein
Grossteil des 11. Kapitels (11:2-69) dem 1236 verfassten K. as-Saha’ih
fi gawab an-nasa’ih seines ilteren Halbbruders Safi d-Daula Abu I-
Fada’il Magid Ibn al-‘Assal (gest. ca. 1260) entnommen ist.” In mehre-

Dirasa, S. 125-176 und 184-189; GCAL, Bd. 2, S. 407-414; The Coptic
Encyclopedia, ed. A. S. ATIYA, Bd. 6, S. 1748f. Zum Magmu‘ usul ad-din
sieche WADI, Dirasa, S. 177-197; M. STEINSCHNEIDER, Polemische und
apologetische Literatur in arabischer Sprache zwischen Muslimen, Christen
und Juden, nebst Anhdngen verwandten Inhalts, Leipzig 1877, S. 86f.

%2 Siehe oben Anm. 39. Zu den Quellen des Werkes siehe Wapi‘, Dirdsa, S.
184-189 (zu Maimonides, S. 188); DERS., Les sources du ‘Magmu‘ usul al-din’
d’al-Mu’taman Ibn al-‘Assal, in: Parole de ’Orient 16 (1990-91) S. 227-238;
zu Datierung und Werkentstehung sieche Wapi', Dirasa, S. 182—-184. Zum K.
al-Burhan siehe A. Y. SIDARUS, /bn ar-Rahibs Leben und Werk: Ein koptisch-
arabischer Enzyklopddist des 7./13. Jahrhunderts, Freiburg 1. Br. 1975; DERS.,
Une dispute philosophique sur I’existence du Créateur Supréme (tirée du Kitab
al-Burhan d’Abu Shakir Ibn al-Rahib, XIIle siecle), in: Le Monde Copte 27
(1997), S. 201-208. Wichtigste Quelle des K. al-Burhan sind die Schriften des
Fahr ad-Din ar-Razi, insbesondere K. al-Arba‘in fi usil ad-din (siehe Anm. 93).

% Magmi 11:71 (Bd. 6a, S. 269) < Daldla 1:17, ed. MUNK/YOEL, S. 29:1—
2.3-8; Magmu‘ 11:72 (Bd. 6a, S. 269) < Dalala 1:Einl., ed. MUNK/YOEL, S.
6:20-24; Magmu‘ 11:73-77 (Bd. 6a, S. 269-271) < Daladla I:Einl. ed.
MUNK/YOEL, S. 3:2-6.14-16.17-21; 3:23-4:5.12-17.17-23; Magmu* 22:22f.
(Bd. 7a, S. 53) < ed. Dalala 1:46, ed. MUNK/YOEL, S. 66:9-67:13.

% Magmi© 11:29f. (Bd. 6a, S. 258f.) < Dalala 1:46, ed. MUNK/YOEL, S.
66:9-28.

% Siehe Wabi‘, Dirdsa, S. 186, § 21 und 104, § 35. Magmi® 11:2-69, Bd.

20



ren Fillen greift Abu Ishaq auf Elemente der maimonidischen Schrift-
hermeneutik zuriick, um christliche Theologoumena zu erlidutern.

Ibn Katib Qaisar (gest. ca. 1266-7)

Ein weiteres Beispiel der Maimonidesrezeption finden wir im Kom-
mentar zur Johannesapokalypse (,Offenbarung des Johannes®; Tafsir/
Sarh Safar ar-ruw’ya) des ‘Alam ar-Ri’asa Aba Ishaq Ibrahim b. as-Saih
an-Nafis Abi t-Tana’ b. a§-Saih Safi d-Daula Abi 1-Fada’il Ibn Kitib
Qaisar (gest. ca. 1266-7).°° In der unkritischen Edition dieses Werkes
wird Maimonides dreimal als Autoritdt jiidischer Schriftauslegung
erwihnt.®” Eine erste Erwihnung findet sich im Kommentar zur Thron-
vision in Apk 4f., zu deren Auslegung der Autor auf Interpretationen

6a, S. 252-269. Fiir eine detaillierte Darstellung der Maimonidesrezeption im
Werke des Safi Ibn al-‘Assal und eine synoptische Darstellung der hier ge-
nannten Texte verweise ich auf die eingangs erwidhnte Monographie.

% Zum Autor siehe GCAL, Bd. 2, S. 380-384 (zur Erwihnung Maimoni-
des’, S. 383). Dieser Kommentar wurde erstmals 1898 in Kairo gedruckt (ed.
Fransis Miui’in) und erschien 1939 in einer zweiten, 1994 in einer dritten
Auflage. Im Folgenden wird auf die dritte Auflage verwiesen: Tafsir ru’va al-
Qiddrs Yuhanna al-Lahuti li-bn Katib Qaisar, ed. A. Hizsi, Kairo 31994. Zu
Ibn Katib Qaisar siche A. SIDARUS, Medieval Coptic Grammars in Arabic: The
Coptic Mugaddimat, in: Journal of Coptic Studies 3 (2001), S. 67f.; DERS.,
L’age d’or (oben Anm. 31), S. 453 meint, er sei ,,probablement le plus grand
exégete de la nation copte®. Zu seinem Todesjahr siehe P. VAN DEN AKKER,
Butrus as-Sadamenti. Introduction sur I’herméneutique (al-mugaddima fi t-
tafsir), Beirut 1972, S. 20-22; GRAF, GCAL, Bd. 2, S. 380f. schreibt: ,Fiir
gewiss darf gelten, dass die Abfassung des Werkes, das mit der Erklidrung von
Apk 20, 4 abbricht, um das J. 1266/7 (983 Mart.) geschrieben ist, wie der Vifr.
selbst zu 11, 1f. angibt. Vielleicht ist dieses auch das Todesjahr des Vfrs., da
der Kommentar unvollendet blieb.” — Zur Funktion der ,Apokalypse‘ in der
koptisch-arabischen Tradition siehe J. VAN LENT, Les apocalypses coptes de
I’époque arabe, in: Etudes coptes 5 (1998), S. 181-195; H. SUERMANN,
Koptische arabische Apokalypsen, in: R. Y. EBIED und H. G. B. TEULE (ed.),
Studies on the Christian Arabic Heritage, Leuven 2004, S. 25-44.

%7 Diese Edition basiert auf einer unvollstindigen Handschrift und wurde
an den fehlenden Stellen und insbesondere im fehlenden Schlussteil (ab Apk
20,6) durch den Kommentar des Bulus al-Busi (ca. 1170-1245) ersetzt, der
auch von Ibn Katib Qaisar héufig zitiert wird (siehe die Einleitung zur dritten
Auflage, S. 8f.). Ich habe die Edition mit Hs. Paris, Bibliotheque Nationale,
arabe 67, 312 fols., verglichen (TROUPEAU, Catalogue des manuscrits arabes
[oben Anm. 16], S. 45).

A |



der Thronvision Ezechiels (Ez 1 und 10) zurijckgreift.68 In diesem
Zusammenhang erwihnt Ibn Katib Qaisar, dass Maimonides D°19IR (Ez
1:15ff.; 10:6ff.) mit o s> 5 iibersetzt hitte.”” Im Kommentar zu Apk 6,16
bringt der Autor einige Parallelstellen ins Spiel und kritisiert Maimo-
nides’ Auslegung von Jes 13,9f. in Dalala 11:29.” Ein drittes Mal wird
Maimonides im Kommentar zu Apk 15,3 erwihnt. Hier kritisiert Ibn
Katib Qaisar die jiidische Auslegung von Dtn 18,18-20, Verse, die in
der christlichen Tradition christologisch gedeutet werden:”

s Mt O o st @ BT UG G Sl eda (3l sl
sy by el clade pe fela Cade Wby ppad) e S
52y gl am Y O o GT LY e I @ T cade 0o
godl § o el 3 W ladl slaley [1] 5 sleds e
oA B L LS P S Y oS 3 B W dgaaaly bl el

Js

Zu dieser ,Prophetie® gibt es bei den Kommentatoren drei Auslegungsrichtun-
gen: Gemiss der ersten bezieht sie sich spezifisch auf Josua, Sohn des Nun,
den Stellvertreter des Propheten Moses. Eine zweite Auslegungsrichtung wird
von einer Gruppe von Talmudgelehrten vertreten — und Misa b. Maimun
stimmte ihnen in diesem Punkt zu —, die sagen, dass es um die Prophetie im
allgemeinen geht — wer auch immer der Prophet sei — nicht um einen spezifi-
schen Propheten.” Gemiss der dritten Auslegungsrichtung, welches jene der
meisten jiidischen [sic!] und christlichen Gelehrten ist, geht es um die Prophe-

% Ed. Hissi, S. 114 = Hs. Paris, BN, ar. 67, fol. 63a:15.

% In der koptischen Kurzversion der Dalala (Kap. III:2) wird 19X tatséich-
lich durchgehend mit 4>- s wiedergegeben (siehe Hs. Paris, BN, ar. 205, fol.
128b); diese Ubersetzung stittzt sich auf Dalala 111:2, ed. MUNK/YOEL, S.
301:10-15.

g4, Hissi, S. 157 = Hs. Paris, BN, arabe 67, fol. 98b:6. Vgl. Dalala, ed.
MUNK/YOEL 236:17-23. Im Fragment der koptischen Kurzversion ist Dalala
I1:29 nicht enthalten (siche oben Anm. 33). Ibn Katib Qaisar gibt diesen Versen
einen eschatologischen Sinn, wihrend sie Maimonides , historisch® liest.

"I Hs. Paris, BN, arabe 67, fol. 219b = ed. His$i, S. 297. Ich folge der
Textversion der Handschrift.

> nphiEeig dmooTOA®VY.

 Die Prophetie Moses’ wird von Maimonides ausdriicklich ausgenommen
(siehe Dalala 11:34, ed. MUNK/YOEL, S. 258:7-25). In der koptischen Kurz-

version der Dalala findet sich die entsprechende Stelle in Hs. Paris, BN, ar.
205, fol. 115a:10-115b:5.

22



tie Jesu, des Messias (Christus), des erwarteten Erlosers. In der Apostelge-
schichte fiihrte Lukas (diesen Vers) als Schriftzeugnis an, als er berichtete, was
Petrus, der Apostel, sagte.”

Wie erwihnt, weicht die vorliegende Edition des Kommentars an
mehreren Stellen vom Originaltext ab. Ein Vergleich mit Hs. Paris,
Bibliothéque Nationale, arabe 67 zeigt, dass im Originaltext weitere
Verweise auf Maimonides zu finden sind. So heisst es (fol. 220b):”

U\J\J}@J\;L@l}ﬂw)jﬁ(&}d)\)éu LSM}«‘J}-;JJJMJ
O e Jot g OV s ol €83 b el b b s s
Wb&u}\&&kg})%wb)cdéfﬁuw‘

Damit ist Moses” Bitte an Gott, ,,Zeige mir deine Wege* [Ex 33,13], ver-
gleichbar. Ein(ige) jidische(r) Gelehrte(r) war(en) der Auffassung, dass er mit
seiner Bitte ,,Zeige mir deine Wege* ,Zeige mir Deine Wesenheit/Essenz*
meinte. Dies ist jedoch nicht richtig, denn Moses ist dariiber erhaben, um
etwas Unmogliches zu bitten. Darauf weist (etwa der Umstand) hin, dass er
sein Gesicht verdeckte als [Gott] sich im ,brennenden Dornbusch® offenbarte.

Ibn Katib Qaisar beruft sich hier wohl auf eine missverstandene
Lektiire von Dalala 1:54 (vgl. I1I:54), wo die beiden Bitten Moses’ in
Ex 33,13 (,,Lass mich doch deine Wege wissen”) und 33,18 (,,Lass
mich doch deine Herrlichkeit sehen®) einander gegeniibergestellt
werden, wobei die ,,Wege* der ersten Bitte auf Gottes Handlungsattri-
bute (sifat fi'liya) und die ,Herrlichkeit” der zweiten Bitte auf Gottes
Essenz (dat) bezogen werden. Dieser Unterschied wiirde, so Maimoni-
des, erkldaren, weshalb der ersten Bitte Moses’ stattgegeben wurde,
nicht aber der zweiten.”®

Wie Mu’taman Ibn al-‘Assal im Magmu‘, so benutzte auch Ibn Katib
Qaisar die Dalala iiber die von ihm indizierten Stellen hinaus, etwa in
seiner Klassifizierung der verschiedenen Kategorien der Prophetie
(agsam an-nubuwa) oder als Interpretationshilfe zum Verstindnis der
Visionen Ezechiels und des Buches Daniel.”” Auffillig ist, dass Mai-
monides nur dann mit Namen erwédhnt wird, wenn seine Interpretation
verworfen wird, wahrend der Autor seine Quelle totschweigt, wenn er

" Dtn 18,18 wird in der Apostelgeschichte zweimal zitiert (3,22; 7,37). Im
ersten Fall versucht Petrus die im Tempel versammelte Menschenmenge davon
zu liberzeugen, dass Jesus der erwartete Messias sei.

" Vgl. ed. Hiséi, S. 299.
"6 Vgl. Mishneh Tora, Sefer ha-Madda‘, Hilkhot Yesodei ha-Tora I:10.
7 Vgl. ed. Hisii, S. 30f., 74f., 85, 102-105.

23



sich Maimonides’ Auslegung anschliesst.

ar-Rasid Abu I-Hair Ibn at-Taiyib (gest. nach 1270)
Wenn in der Sekundaérliteratur von einer Rezeption Maimonides’ in der
christlich-arabischen Literatur die Rede war, wurde gewohnlich auf ein
bzw. zwei Zitat(e) aus der Dalala verwiesen, die im Anhang der meis-
ten Handschriften des Tiryag al-‘uqul fi Glm al-usul al-musamma bi-
Kasf al-asrar al-hafiva min asbab al-Masihiya des Abu 1-Hair b. at-
Taiyib zu finden sind.”® S. Munk hatte 1842 als erster auf diese Zitate

® Zu Aba 1-Hair Ibn at-Taiyib und seinem 7 iryaq siehe G. GRAF, Zum
Schrifttum des Abu ’1-Barakat und des Abu ’l-Hair, in: Oriens Christianus 30
(3. Serie, 8. Band) (1933), S. 133-143; DERS., GCAL, Bd. 2, S. 344-348; M.
KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siehe oben Anm. 27), S. 17-32;
A. WADI [Wapi'], Al-Rasid Ibn Al-Tayyib et son Tiryag, in: SOC Collectanea
28 (1997), S. 271-284 (Zu den Titelvarianten des Tiryaq, S. 283); DERS., ar-
Rasid Abu [-Hair b. at-Taiyib wa-kitabatihi, in: A'mal an-nadwa at-taniya lit-
turat al-‘arabi al-masihi, Kairo 1997; DERS., Mugaddima, S. 472, § 37. Eine
vorziigliche Edition der Kapitel 20 und 21 findet sich in U. ZANETTI, Abu I-
Hayr Ibn al-Tayyib sur les icOnes et la croix, in: Parole de I’Orient 28 (2003),
S. 667-701; die Hatima des Tiryag wurde von P. SBATH unter dem Titel
Magala fi r-radd ‘ala I-Muslimin [...] herausgegeben, in: Vingt Traités Philo-
sophiques et Apologétiques d’Auteurs Arabes Chrétiens du IX® au XV° siecle,
Kairo 1929, S. 176178 (Text no. 18), insb. S. 178, Anm. 2. Einige thematisch
angeordnete Kurzzitate aus dem 7iryaq (Hs. Paris, BN, arabe 178) finden sich
in P. KHOURY, Mawadd li-dirdsat al-mugadala al-masihiya al-islamiya fi I-
‘asr al-wasit, al-kalima al-mutagassida ‘inda I-Masihiyin, 2 Bde., Giiniya 2004
und in DERS., al-Mafahim al-falsafiva wa-Il-lahitiya fi I-mugadala bayna [-
Masihiyin wa-I-Muslimin min al-qarn at-tamin hatta I-qarn at-tani ‘asar, 4
Bde., Giinlya 2004—7. — Wabi', Mugaddima, S. 472, stellte die Edition des
gesamten Werkes in Aussicht. Zu den Zitaten aus der Dalala im Anhang des
Tiryag siehe MUNK, a.a.0., S. 27, Anm. 1; STEINSCHNEIDER, ALJ, S. 218,
Anm. 12; KAUFMANN, Weltliteratur, S. 158, Anm. 3; VAIDA, a.a.0., S. 124—
131. Je nach Handschrift enthélt der Anhang ein oder zwei Zitate aus der
Dalala. Fiir die iibrigen im Anhang zitierten Texte (je nach Handschrift sind es
null bis sieben) siche VAIDA, ebd., S. 126—-128 (unvollstindig). Wapi‘, A/-
Rasid Ibn Al-Tayyib et son Tiryaq, S. 273, 277, schldgt vor, Abu 1-Hair Ibn at-
Taiyib mit dem von Sihab ad-Din Gazi b. Ahmad Ibn al-Wisiti (gest. 1312;
GAS, Suppl.-Bd. 1, S. 686, 769; ASHTOR [STRAUSS], Toledot [oben Anm. 20],
S. 104-116) in seinem Radd ‘ala ahl ad-dimma wa-man tabi‘ahum erwihnten
war-Rasid (al-ma‘ruf bi-)Katib at-Tiflisi* zu identifizieren (sieche ed. R. GOT-
THEIL, An Answer to the Dhimmis, in: Journal of the American Oriental
Society 41 [1921], S. 409:22). Stimmt diese Identifikation, so lebte unser Autor
um 1260 in Damaskus und amtete dort als Sekretiar eines at-Tiflis1 (siehe

24



aufmerksam gemacht.” G. Vajda untersuchte und edierte sie im oben
erwihnten Artikel zur koptischen Kurzversion der Daldla.*’ Vajda
kritisierte in diesem Artikel frithere Schlussfolgerungen von G. Graf,
fiir den die Zitate aus der Dalala und aus Fahr ad-Din ar-Razis K. al-
Ma‘alim ein legitimes Kriterium zur Bestimmung eines terminus post
quem des Tiryag darstellten.”’ Vajda rdumte ein, dass die Zitate im
Anhang des Werkes nicht vom Autor des 7iryag stammen konnen, was
in diversen Handschriften ausdriicklich so festgehalten sei, und folglich
fiir die Bestimmung eines terminus post quem unbrauchbar wiren.*
Anhaltspunkte fiir die Datierung des 7iryag miissten, so Vajda, anders-
wo festgemacht werden. Die Tatsache, dass der 7iryag in verschiede-
nen Handschriften unterschiedlichen Autoren zugeschrieben wird,
schien Vajdas Skepsis zu stiitzen.

Wie aus einem Addendum zu Vajdas Artikel hervorgeht, war er
davon iiberzeugt, dass P. Kahle die von ihm erforderten stichfesten
Anhaltspunkte fiir eine Neudatierung des Tirydg gefunden hatte.*

jedoch GCAL, Bd. 2, S. 344, Anm. 1).
" Siehe Anm. 18.
80 VAIDA, 2.a.0., S. 124-131.

8! Allerdings erwihnte GRAF, GCAL, Bd. 2, S. 345f. noch weitere Argu-
mente fiir seine Datierung des Tiryaq, auf die Vajda nicht einging. Dazu
zdhlen etwa der kurze Eintrag ,,al-Qiss wa-t-tabib ar-Rasid Abu 1-Hair* im 7.
Kapitel des K. Misbah az-zulma fi idah al-hidma (ed. M. M. ISKANDAR, Kairo
2003, S. 189) des Sams ar-Ri’asa Abii 1-Barakat Ibn Kabar (gest. 1324), wo
offenbar zwei Personen dhnlichen Namens vermischt wurden. Ein gewichtiges
Kriterium zur Bestimmung eines terminus ante et post quem ist, so Graf,
dadurch gegeben, dass Abu Ishaq Ibn al-‘Assal im 56. Kapitel (56:35-61)
seines Magmu‘ (ed. Wapi‘, Bd. 7a, S. 338-344; Bd. 7b, S. 260, Anm. 246) aus
der Hulasat al-iman al-masihi des Abu 1-Hair Ibn at-Taiyib (siehe unten)
zitiert, wobel er den Autor als ,,Zeitgenossen des Verfassers dieses Buches*
(al-mu‘asir li-munsi’ hada [-kitab) einfiihrt.

%2 Mehrere Handschriften stellen den Zitaten im Anhang folgende redaktio-
nelle Anmerkung voran: ,,Es ist offensichtlich, dass (dieser Anhang) nicht vom
Verfasser stammt*™ (wa-zahir al-hal annahu lam yakun lil-musannif). Siehe
VAIDA, a.a.0., S. 125. Vajda berief sich auf drei Handschriften der Bibli-
othéque Nationale in Paris (siehe Wap1', A/-Rasid Ibn Al-Tayyib et son Tiryagq,
S. 278-280, no. 6/10/13) und — via S. STERN - auf zwei Handschriften der
Bodleian Library in Oxford (sieche Wapi‘, ebd., no. 7/9).

% Siehe VAIDA, a.a.0., S. 134: ,Les indications de Graf, dans GCAL et
dans son travail antérieur [...] doivent étre rectifiées a I’aide de la mise au point
du P' Paul E. KAHLE, The Cairo Geniza, 2° édition, Oxford, 1959, p. 305-307.

25



Kahle legte seine Argumente in der erweiterten zweiten Auflage seiner
The Cairo Geniza dar, die nur ein knappes Jahr vor Vajdas Artikel
erschienen war.** Allerdings waren Kahles Uberlegungen nicht neu. Er
wiederholte — ohne dies freilich anzumerken — Argumente, die A. J. B.
Higgins bereits 1943 gedussert hatte und von Graf als unhaltbar zu-
riickgewiesen wurden.” Mit Higgins argumentierte Kahle wie folgt:
Die Handschrift Oxford, Bodleian Library, arabe e 163 aus dem Jahre
1805 enthilt drei Texte: 1) Eine Einfithrung zu den vier Evangelien, 2)
den Tiryaq, 3) Die arabische Version des Diatessaron. Im Kolophon
dieser Handschrift heisst es:

,Die Vorlage, aus der dieser Kodex abgeschrieben wurde, ist in der
Handschrift der herausragenden Gelehrten, der Aulad al-‘Assal, ge-
schrieben [...]. Das Datum (dieser Vorlage) ist der 18. Ragab des Jahres
500 [15. Mirz 1107].+%

Aus diesem Kolophon leiteten Higgins und Kahle ab, dass es erstens
auch im frithen 12. Jahrhundert eine Gruppe koptischer Gelehrter gab,
die ,Aulad al-‘Assal® hiessen und dass zweitens der Tiryag vor 1107
verfasst wurde.

Der zweite Teil von Higgins’ und Kahles Argumentation stiitzte sich
darauf, dass im Epilog (hdtima) des Tiryag auf die al-Gazzali zuge-
schriebene polemische Schrift ar-Radd al-gamil li-ilahiyat ‘Isa ‘ala
sarth al-Ingil (,,Die elegante Widerlegung der Gottlichkeit Jesu auf-
grund des ausdriicklichen Textes des Evangeliums®) verwiesen wird,
welche, so Kahle, von al-Gazzili um 1101 in Alexandria verfasst
wurde.*’ Aufgrund dieser und weiterer, subsidifirer Argumente folger-

8 P. E. KAHLE, The Cairo Geniza, 21959 (11947), S. 305-307 (dt. Ubers.,
Die Kairoer Genisa, Berlin 1962).

55 A.J. B. HIGGINS, Ibn al-‘Assal, in: The Journal of Theological Studies 44
(1943), S. 73-75; vgl. Grafs Kritik an Higgins in GCAL, Bd. 2, S. 346, Anm. 1.

8 Fiir den arabischen Text des Kolophons siehe Wapi‘, Dirasa, S. 84, Anm. 19.

 Wie H. LAZARUS-YAFEH, Studies in al-Ghazzali, Jerusalem 1975, S.
458487 (besonders S. 463f., 481) und G. S. REYNOLDS, The ends of A/-Radd
al-jamil and its portrayal of Christian sects, in: Islamochristiana 25 (1999), S.
45-65 ausfiihrlich dargelegt haben, kann ar-Radd al-gamil keine authentische
Schrift al-Gazzalis sein (als solche ist sie auch in kommentierter deutscher
Ubersetzung von F. E. WILMS erschienen: Al-Ghazalis Schrift wider die
Gottheit Jesu, Freiburg i. Br. 1964). Sie stammt wohl aus der Feder eines zum
Islam konvertierten koptischen Christen. Zudem hat sich al-Gazzili mit
grosser Wahrscheinlichkeit nie in Agypten aufgehalten (siehe G. F. HOURANTI,
A Revised Chronology of Ghazali’s Writings, in: Journal of the American

26



ten Higgins und Kahle (und Vajda folgte ihnen), dass der Tiryag im
frithen 12. Jahrhundert als unmittelbare Antwort auf al-Gazzalis Schrift
geschrieben wurde.*®

Liasst sich aus der Argumentation von Higgins, Kahle und Vajda
eine Schlussfolgerung ziehen, dann die, dass diese drei eminenten
Forscher den Tiryag nicht gelesen haben konnen. Hétten sie ndmlich
den gesamten Text und nicht nur die ihm nachgestellten Zitate unter-
sucht, hitte ihnen nicht entgehen kénnen, dass das gesamte vierte
Kapitel des Tiryaq (al-Fasl ar-rabi fi ta‘lil al-ittisal bi-nasut al-Masih
— ,,Viertes Kapitel zur Begriindung der Union [Gottes] mit der Mensch-
lichkeit des Christus®) nichts als ein bearbeitetes Zitat aus Dalala 111:32
ist.*¥ Da das Kapitel fiir die Gesamtstruktur des Werkes Scharnierfunk-
tion hat, kann es nicht als nachtrigliche Einfiigung in einen bereits
bestehenden Text erklirt werden.”” Mehr noch: das vierte Kapitel des
Tiryagq ist nahezu identisch mit dem fiinften Kapitel der zwischen 1240
und 1260 verfassten Hulasat al-iman al-masihi (,,Summa des christli-
chen Glaubens®) [al-Fas! al-hamis fi bayan wagh al-hikma fima yastal-

Oriental Society 104 [1984], S. 296 und Islamochristiana 2 [1976], S. 1991,
no. 21.11). M. EL-KAISY FRIEMUTH, A/-Radd al-jamil: al-GhazalT's or Pseudo-
GhazalT's?, in: D. THOMAS (ed.), The Bible in Arab Christianity, Leiden 2007,
S. 275-294 hat neulich versucht, al-Gazzali als Autor der Radd zu rehabilitie-
ren. [hre Argumente sind m. E. unhaltbar.

% In einigen Handschriften wird ein als Ibn al-Gaib bekannter Aba I-Hair
als Verfasser genannt, der den 7iryaq im Jahre 1052 in Hims (Emesa, Syrien)
geschrieben haben soll (sieche M. DE SLANE, Catalogue des manuscrits arabes,
Paris 1883—1895, S. 45; STEINSCHNEIDER, ALJ, S. 218f.,, Anm. 12). Weitere
Beispiele von Fehlzuschreibungen und Fehldatierungen des Tirydq gibt Wapi',
Dirasa, S. 84-86; DERS., Al-Rasid Ibn Al-Tayyib et son Tiryag (oben Anm.
78), S. 274-282.

* Wie bekannt, erscheint ein Abriss (hasil) desselben Kapitels (Dalala
[11:32) in einigen Handschriften im Anhang zum Tiryag (siehe VAIDA, a.a.O.,
S. 129f.). Die Textversion dieses Anhangs unterscheidet sich von jener, die
sich im vierten Kapitel des Tiryag bzw. im fiinften Kapitel der Hulasa findet
(eine synoptische Darstellung wird in der eingangs erwihnten Monographie
gegeben). Im Fragment des koptischen Muhtasar ad-Dalala (Hs. Paris, BN, ar.
205) fehlt das entsprechende Kapitel.

% Von den 32 bekannten Handschriften des Tirydg (siche Wabi‘, Al-Rasid
Ibn Al-Tayyib et son Tiryag, S. 277-282) habe ich bisher 14 einsehen kénnen.
Im Folgenden wird nach der dltesten Handschrift (13. Jh.), Vatican, BAV, ar.
105 zitiert. ZANETTI, a.a.0., S. 674f. hat die von ihm benutzten neun Manu-
skripte drei distinkten Handschriftenfamilien zugeordnet.

27



zimu zahiruhu as-Sana‘at min wasf al-Masih bi-l-ilahiya wa-bi-qabul
al-alam — ,Fiinftes Kapitel zur Erlduterung der Vernunft in dem, was
aufgrund seines Literalsinns verwerfliche Dinge impliziert, da Christus
(gleichzeitig mit den sich gegenseitig ausschliessenden Attributen) der
Gottlichkeit und des Schmerzleidens beschrieben wird*].”"

Die Art und Weise, wie die Dalala im Tiryag und in der Hulasa
verwendet wird, ist widerspriichlich und verflochten. Beide Werke sind
in Anlage und Argumentation so stark von der Dalala beeinflusst, dass
man Abl 1-Hairs Programm als ,maimonidische Christologie‘ oder
,maimonidische Trinititslehre‘ charakterisieren konnte.”> Gleichzeitig
haben beide Werke eine betont polemische Stossrichtung, wobei sich
die antijiidische Polemik vornehmlich als Polemik gegen Maimonides
manifestiert.”” Von der vielschichtigen Rezeption der Daldla in den

1 Siehe oben Anm. 81. In Hs. Vatican, BAV, ar. 119, fol. 59a lautet der
ausfiihrliche Titel der Hulasa: Hulasat mu‘tagad al-milla al-masthiya wa-r-
radd ‘ala t&’ifatai, al-islam wa-l-yahidiya, min maudi‘atihim wa-usul madahi-
bihim — ,Summa fidei der christlichen Religionsgemeinschaft und Widerle-
gung der beiden Religionsgruppen, des Islams und des Judentums, aufgrund
ihrer Fundamentallehren und den Prinzipien ihrer Doktrin®. Wihrend das Zitat
im Tiryag anonym eingefiihrt wird (gala [...] kabir ahbarihim), wird Maimo-
nides in der Huldsa mit Namen erwihnt (/...] ar-Ra’is Musa Ibn Maimin,
kabir ahbarihim wa-mutawalli r-ri’asa ‘alaihim bi-d-diyar al-misriya). Eine
synoptische Darstellung von Dalala 111:32, dem vierten Kapitel des Tiryag und
dem fiinften Kapitel der Hulasa wird in der eingangs erwihnten Monographie
gegeben, wo auch die Maimonidesrezeption in Abu 1-Hairs Risalat al-bayan
al-azhar fi r-radd ‘ald man yaqulu bi-l-qada’ wa-I-qadar, ed. M. KHOUZAM, in:
as-Salah 9 (1928), S. 66-78, 131-137, 323-330 analysiert wird.

°2 Siehe G. SCHWARB, A Maimonidean Trinitarianism, in: Medieval En-
counters 14 (2008) [in Vorbereitung]. Sowohl der Tiryag als auch die Hulasa
sind geballt mit Zitaten aus der Dalala.

% Tn dhnlicher Weise tritt die Polemik gegen den Islam als Kritik an Fahr
ad-Din Ibn al-Hatib [ar-Razi] (gest. 606/1210) in Erscheinung. Auch im Falle
von Fahr ad-Din ar-Razi ist das Verhiltnis dialektisch widerspriichlich, da die
Theologie der koptischen Christen des 13. Jahrhunderts in substantiellen Tei-
len aus Razis Werken schopft (etwa K. al-Arba‘in, K. al-Hamsin, K. al-Ma‘a-
lim, K. al-Mabahit al-masrigiva, K. Nihayat al-uqul, K. al-Mulahhas, K. Muhassal
al-afkar). Eine detaillierte Studie zur Rezeption des Fahr ad-Din ar-Razi in der
christlich-arabischen Literatur des 13. und 14. Jahrunderts wird in Jerusalem
Studies in Arabic and Islam 35 (2009) erscheinen. Ansitze zu einer solchen
Studie finden sich in GCAL, Bd. 2, S. 345 (Tiryaq), 347 (Hulasa), 390 (as-Safi
Ibn al-‘Assal, Sahd’ih), 431 (Ibn ar-Rahib, Burhan), 452 (al-Makin Girgis Ibn
al-‘Amid, al-Hawrt al-mustafad — Muhtasar al-bayan fi tahqiq al-iman); A.'Y.
SIDARUS, Ibn ar-Rahibs Leben und Werk (oben Anm. 62), S. 104-7, 118,

28



Werken des Abu 1-Hair Ibn at-Taiyib kann im vorliegenden Beitrag nur
auf einige ausgewihlte Aspekte hingewiesen werden.

Erklirtes Ziel der beiden erwihnten Kapitel (und der beiden Werke
insgesamt) ist es, Juden und Muslimen die Verniinftigkeit von Inkarna-
tion und Trinitdt zu erkldren, da jene darin einen krassen Verstoss
gegen das Prinzip des tauhid, der Einheit und Einzigkeit Gottes sehen.”
Den Kern seiner Argumentation entnimmt Abu [-Hair dem dritten Teil
der Dalala, Kapitel 26—49. In diesen Kapiteln erkldart Maimonides
Funktion und Zweck der gesetzlichen Bestimmungen der Tora aus den
historischen Bedingungen und piddagogischen Bediirfnissen der Rechts-
subjekte zum Zeitpunkt der Legislation, denen der gesetzgebende Gott
in seiner gniadigen Klugheit (az-talattuf al-ilahi)” Rechnung trug. In
der ,gottlichen Padagogik®, d. h. der historisch verankerten ratio legis
(‘illat as-sara’i®), erkannte Maimonides die sekundire Absicht (al-gasd
at-tani) der lex dei, wihrend die eigentliche, erste Absicht (al-gasd al-
auwal) der gottlichen Legislation auf die Abschaffung der Idolatrie und
die Erkenntnis Gottes, d. h. (natur-)wissenschaftliche und metaphysi-
sche Erkenntnisse abzielte.”

Die nachhaltige Wirkungsgeschichte dieser Kapitel in der hebrii-
schen und lateinischen Literatur des ,Mittelalters‘ und in der ,neuzeitli-
chen® Historiographie ist in der Forschungsliteratur ausfiihrlich doku-
mentiert worden.”” A. Funkenstein ging so weit, in Maimonides’ histo-

134f.; Wapi', Dirdsa, S. 104f., Anm. 82 (vgl. S. 186, § 21); S. 115, Anm. 110;
S. 180; S. 188, § 27; TAKAHASHI, Barhebraeus (oben Anm. 40), S. 98, Anm
372, SAMIR, Bibliographie (unten Anm. 134), S. 176-8; G. ENDRESS, Reading
Avicenna in the Madrasa: Intellectual Genealogies and Chains of Transmission
of Philosophy and the Sciences in the Islamic East, in: J. E. MONTGOMERY
(ed.), Arabic Theology, Arabic Philosophy. From the Many to the One: Essays
in Celebration of Richard M. Frank, Leuven 2006, S. 386-9, 397-410.

% Siehe Hulasa, Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 66b = Vatican, BAV, ar.
119, fol. 59a (lamma ltamasa minni gama‘a min al-ashab al-‘ulamd’ al-fudald@’
fi madhabai l-islam wa-I-mutamassikin bi-$-Sari‘ati [-yahudiya an adkura
lahum ma ‘indi min hulasati ma ta‘taqiduhii (!) n-nasara).

% Vel. Dalala 111:32, ed. MUNK/YOEL, S. 385:10.

% Vgl. Daldla TI1:26, ed. MUNK/YOEL, S. 368:24f., 369:7 (as-Sardi‘ kul-
luha mu‘allala); 111:29, S. 377:11f.; II1:32, S. 387:7; 111:34, S. 391:21 (al-qasd
al-auwal); 111:32, S. 385:19; 387:6 (al-qasd at-tani).

°7'S. STROUMSA, The Sabians of Harran and the Sabians of Maimonides: on
Maimonides’ Theory of the History of Religions, in: Sefunot 22 (1999), S.
277-295;, W. Z. HARVEY, Les sacrifices, la priere, et I’étude chez Maimonide,
in: Revue des Etudes Juives 154 (1995), S. 97-103; S. PINES, Ibn Khaldiin and

29



risierender Rekonstruktion der lex dei ,,a genuine medieval precursor of
the revolution of historical reasoning [in the sixteenth and seventeenth
centuries]* zu sehen.”® Die Radikalitit ihrer Implikationen machten sie
zu einem zentralen Thema in den verschiedenen Kontroversen iiber die
Autoritit und Interpretation des maimonidischen Werkes.”

Gleichzeitig ist in der Forschungsliteratur auf ,Parallelen® des mai-
monidischen ,Akkomodationsprinzips® in jiidischen, christlichen und
islamischen Quellen vor Maimonides hingewiesen worden.'” Insbe-

Maimonides. A Comparison Between Two Texts, in: Studia Islamica 32
(1970), S. 265-274. Zur Rezeption in der lateinischen Literatur siche HASSEL-
HOFF, Dicit Rabbi Moyses (oben Anm. 9), S. 61ff.; A. SCHENKER, Die Rolle
der Religion bei Maimonides und Thomas von Aquin. Bedeutung der rituellen
und liturgischen Teile der Tora nach dem Fiihrer der Unschliissigen und der
Theolgischen Summe, in: C.-J. PINTO DE OLIVEIRA (ed.), Ordo sapientiae et
amoris, Fribourg 1993, S. 169-193, wieder abgedruckt in A. SCHENKER, Recht
und Kult im Alten Testament. Achtzehn Studien, Fribourg 2000, S. 178-202; A.
FUNKENSTEIN, Gesetz und Geschichte: Zur historisierenden Hermeneutik bei
Moses Maimonides und Thomas von Aquin, in: Viator 1 (1970), S. 147-178.
J. ELUKIN, Maimonides and the Rise and Fall of the Sabians: Explaining the
Mosaic Laws and the Limits of Scholarship, in: Journal of the History of Ideas
63 (2002), S. 619-637 hat die Wirkungsgeschichte von Maimonides’ Sabéern
in der europdischen Geschichtsschreibung zum Ursprung des mosaischen
Monotheismus ab dem siebzehnten Jahrhundert untersucht.

% A. FUNKENSTEIN, Perceptions of Jewish History, Berkeley et al. 1993, S.
146 (das fiinfte Kapitel [S. 131-155] untersucht die maimonidische Re-
ligionshistoriosophie); DERS., Theology and the Scientific Imagination from the
Middle Ages to the Seventeenth Century, Princeton 1986, S. 233f. Die ,,mai-
monidische Geschichtstheorie* spielt in Funkensteins Gesamtwerk eine
prominente Rolle (siehe D. BIALE, The Last German-Jewish Philosopher:
Notes Toward an Intellectual Biography of Amos Funkenstein, in: Jewish
Social Studies 6 (1999), S. 1-5) und stand neulich im Zentrum einer Debatte
tiber die ,,theologischen Wurzeln des Historizismus* (siehe A. P. SOCHER, Of
Divine Cunning and Prolonged Madness: Amos Funkenstein on Maimonides’
Historical Reasoning, in: Jewish Social Studies 6 [1999], S. 6-29; S. MOYN,
Amos Funkenstein on the Theological Origins of Historicism, in: Journal of
the History of Ideas 64 [2003], S. 639-657; A. P. SOCHER, Funkenstein on the
Theological Origins of Historicism: A Critical Note, in: Journal of the History
of Ideas 67 [2006], S. 401-408).

% FUNKENSTEIN, Perceptions, S. 146 Anm. 48; J. LEVINGER, ha-Mahgavah
ha-hilkhatit shel ha-Rambam, in: Tarbiz 37 (1968), S. 282ff.

"' M. KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siche oben Anm. 27), S.
84; S. PINES, Some Traits of Christian Theological Writing in Relation to
Moslem Kalam and to Jewish Thought, in: Proceedings of the Israel Academy

30



sondere Funkenstein und Stroumsa haben allerdings zu zeigen versucht,
dass sich Maimonides’ Sicht der Religionsgeschichte in entscheidenden
Punkten von diesen ,Parallelen® unterscheidet und deshalb als originell
und neuartig zu betrachten sei.'’”’ Sie wiesen beispielsweise darauf hin,
dass Maimonides als Erster die historisierende Rekonstruktion der
urspriinglichen Bedeutung der mosaischen Gesetzgebung zum methodi-
schen Prinzip erhob.'”” Die Art und Weise, wie Maimonides ,pagane*
und hermetische Quellen benutzte, um Gottes gnidige Klugheit, welche
die Entwicklung der Religionen lenkt, zu erweisen, zeige, dass die
maimonidische Auffassung nicht als historisch-partikulares, sondern als
phidnomenologisch-universales Erkldrungsmuster fiir die religidse
Entwicklung der gesamten Menschheit zu verstehen sei.

Auch in Abu 1-Hairs Perzeption der Religionsgeschichte reprisen-
tierten die Sabéer ein universales, die gesamte Menschheit betreffendes
Phianomen (hukama’ as-Saba alladina ‘ammat ibadatuhum gami® al-
aqtar/al-alam bi-kamalihi).'” Die Universalitit des sabiischen Religi-
onstypus bei Maimonides erleichterte es dem koptischen Theologen,
Maimonides’ Sicht der Religionsgeschichte fiir seine eigenen Bediirf-
nisse und Interessen zu instrumentalisieren. In der Auffassung Abu I-
Hairs bildete Maimonides’ Geschichtstheorie nicht nur den geeigneten
Interpretationsrahmen, mit dessen Hilfe sich die Logik von Inkarnation
und Trinitdt historisch erkldren liessen; seine Argumentation lduft in

of Sciences and Humanities 5 (1976), S. 105-125, wiederabgedruckt in
S. STROUMSA (ed.), The Collected Works of Shlomo Pines, Volume IlI: Studies
in the History of Arabic Philosophy, Jerusalem 1996, S. 79-99; S. STROUMSA,
Entre Harran et al-Maghreb: La théorie maimonidienne de [’histoire des
religions et ses sources arabes, in: M. FIERRO (ed.), Judios y musulmanes en
al-Andalus y el Magreb: Contactos intelectuales, Madrid 2002, S. 153-164;
FUNKENSTEIN, Theology (oben Anm. 98), S. 243-261; DERS., Perceptions, S.
144f. S. BENIN, The Footprints of God: Divine Accomodation in Jewish and
Christian Thought, Albany 1993, passim (zu Maimonides siche S. 147-162).
Vergleichbare Argumente sind auch in Diskussionen zur Gesetzesabrogation
(nash as-Sara’i‘) in jiidischen, christlichen und muslimischen Texten der
usulan (usul ad-din und usul al-figh) zu finden (siehe etwa M. BAR-ASHER,
Scripture and Exegesis in Early Imami Shiism, Leiden et al. 1999, S. 68-70).

101 g STROUMSA, Sabéens de Harran et Sabéens de Maimonide, in: T. LEVY
und R. RASHED (ed.), Maimonide, philosophe et savant (1138-1204), Leuven
2004, S. 348-352.

192 FEUNKENSTEIN, Perceptions, S. 145.
' Hs. London, British Library, Or. 7461, fols. 16a, 17b.

31



fine darauf hinaus zu zeigen, dass Maimonides, wenn er denn seine
Sicht der Religionsgeschichte konsequent zu Ende gedacht hitte, die
christliche Variante der gottlichen Offenbarung als die vollkommenste
Realisierung der gottlichen Weisheit hitte anerkennen miissen.

Abu 1-Hair entwickelt sein Konzept im dritten (und mit Abstand
langsten) Kapitel des Tiryag. Dieses Kapitel ist eine Adaptation und
Weiterentwicklung der maimonidischen Sicht der Religionsgeschichte
und ist mit Phrasen aus der Dalala durchwoben.'” Am Anfang des
Kapitels steht die maimonidische Frage:'”

wtﬁjmcuﬁp@@@v&t) cﬁif Js ol ef 16 Ll
W} %‘ﬁ JL’J Gsle &l {..»%” :4-?"“. L& L_JJQ-LJ ~d dmy c}:) @ Z\...uL:.w."lj
JST sy Vel z e 0 8 e ay @l Oolo Wy sl BLIYL w1
Y el prgdos Jo g ol 25 My WYy OV ey o8 sdes 5 Y|

Aty e ST O S Y @l o asl
Gehort es nicht zu den erwiesenen Dingen, dass Gott weise ist und dass der
Weise nichts Nutzloses schafft? Worin aber liegt die Weisheit und die kluge
Lenkung, ein Gesetz (Sari‘a) zu erlassen, durch welches alle Volker dazu
bewogen werden, Gott zu verehren, indem sie IThn mit verwerflichen Ausdrii-
cken und befremdlichen Attributen beschreiben, wie etwa, wenn er zu den
Aposteln sagt: ,,Geht hin und macht alle Volker zu Jiingern; tauft sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes® (Mt 28,19) und

nicht etwa: ,,Tauft sie im Namen des einen, einzigen Gottes, von dem es nicht
mehr als einen geben kann*?

Wie die Frage, so wird auch die Antwort Maimonides entlehnt:

e Y AL P A B0 el g 2] Rl (b dny 2l OF (e
Syt Al 4l | gmor 5 O Q)ﬂl.g LI.U.B Jf (Al S
Du sollst wissen, dass das Gesetz gottliche Lenkung und gottliche Fiihrung ist,

N

n

106

"% al-fasl at-talit yatadammanu ta‘lil wasfihi ta‘ala bi-l-ab wa-I-ibn wa-r-
ruh al-qudus — ,Drittes Kapitel, in welchem die Beschreibung Gottes als
Vater, Sohn und Heiliger Geist begriindet wird“. Von den insgesamt 30
Kapiteln des 7iryag umfasst das dritte Kapitel einen Viertel des gesamten
Buches. Vgl. M. KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siehe oben Anm.
27), S. 22, 58-717.

'% Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 8b; London, British Library, Or. 7461,
fols. 14a; vgl. Dalala 11:25, ed. MUNK/YOEL, S. 230:5-13 und II1:49, S. 449:28.

'% Hg. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 9b:5-7; vgl. Daldla 11:32, ed.
MUNK/YOEL, S. 385:10-386:7 and 111:36, S. 394:18-395:21.

32



welche die Menschen dazu bewegt, die Existenz des Schopfers zu bejahen,
jedes Volk mit (den Mitteln), durch die es Gewohnheit hat, sich Gott aus freien
Stiicken zuzuwenden.

Diesem Grundsatz entsprechend unterteilt Abu 1-Hair die Religionen
in Funktion ihrer jeweiligen Gottesvorstellung und Gottesverehrung in
drei Grundtypen (usu!/). Der erste Religionstypus wird durch die ,frithen
Philosophen® (al-falasifa al-agdamun) vertreten, der zweite durch Zo-
roaster (ma dahaba ilayhi Zaradust, Sahib sariat al-Magiis), der dritte
durch die Sabéer (hukama’ as-Saba). Wihrend die beiden erstgenannten
Religionstypen in wenigen Zeilen abgehandelt werden,'"”’ wird der
Grossteil des dritten Kapitels der dritten Gruppe vorbehalten. Auch fiir
Abu 1-Hair bilden die Gesetze der Sabéer (nawamis as-Saba) den Hin-
tergrund zum Verstdndnis der Sprache der Tora und zur Begriindung
des mosaischen Gesetztes. Abu 1-Hair geht jedoch noch einen Schritt
weiter als Maimonides und wendet dessen Erkldrungsmuster auch auf
die christliche Bibel an:'”®

Blall Lol o b O ) jedl oY bl Ly Jd) 246 5,5 L
41)\ o..l..."b)u ‘Jj'@"j“"_j _)j.lzm.ﬁ j,bb La V_éb).uu Jf\.:.é_j (._@_:My\_ej r_@jw)

[..] adSi 1] O st 3 o0
Die Einleitung zum Johannesevangelium richtet sich an die Bewohner von
Ephesus, zu denen, wie dokumentiert und bekannt ist, die filhrenden Kopfe der
Sabéer, ihre Gelehrten und Philosophen gehorten, die (dort) ihre Kultstitte
hatten. Deshalb machte sie Gott auf die ihnen angemessene Lenkung (Lebens-
form) aufmerksam, durch die sie zu Erkenntnis gelangen, und auf das, was auf

sie attraktiv wirkt, damit sie sich nicht abwenden. Aus diesem Grund beginnt
sein Evangelium wie folgt: Im Anfang war das Wort [...]

Gy alall ane a ol Lo ade oY Laly eyl L4
Oy Yol e Lee ol Jadl dle OF e Bsle ulul | siwy p 001 2250
a3lall ot [, SAl aa)) s QTJ J;\)\ rEl BTG PR W RCH EREET —
Sodann, was Paulus den Bewohnern der Stadt Kolossai vermittelte; es ist eine

Stadt der Sabéder und ein Hort der Philosophen, welche das Fundament ihrer
religiosen Praxis so beschrieben, dass aus der causa causarum ein erster Intel-

197 Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 9b:13-22.
1% Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 12b—13a.

33



lekt tiberstromte und dass alle existierenden Dinge aus dem ersten Intellekt
hervorgingen und dass es dem besagten Intellekt zusteht, zusammen mit der
ersten Ursache und der Seele verehrt zu werden, wie es in ihren Glaubens-
grundsitzen expliziert wurde.

Den Beschaffenheiten und Gewohnheiten einer jeden Nation ent-
sprechend hat die gottliche Weisheit das jeweils angemessene Gegen-
gift (Tiryaq) zubereitet, welches sie der Erkenntnis des wahren Gottes
niher bringen soll.'”

Im selben (dritten) Kapitel nennt Abu 1-Hair — wie Maimonides im
29. Kapitel des dritten Teils der Dalala — eine Liste sabdischer ,,Geset-
zesbiicher® (asfar nawamis as-Saba), aus denen er sein Wissen iiber
diesen Religionstypus bezogen hat:'"°

1) K. al-Filaha an-nabatiya li-bn Wahsiya (s. Ullmann, Die Natur-
und Geheimwissenschaften [unten Anm. 115], S. 440-443), 2) K. al-
Istamatis fi s-sirr al-maknin (alladi wagadahi Hirmis al-kabir fi al-
haza’in wa-fassarahu Aristutalis al-hakim lil-Iskandar) (ebd., S. 375),
3) K. al-Istamahis li-Hirmis (ebd., S. 374f.), 4) K. al-Ustitas [Hs.
Usnutas] (ebd., S. 375), 5) K. al-Madatis li-Hirmis (ebd., S. 168, 375)
[> in einigen Hs. K. Dimukratis li-Hirmis!], 6) K. Tumtum al-Hindi
(ebd., S. 298f., 381); 7) K. Darag al-falak (= K. Tinkalusa al-Babili,
ebd. 329f., Anm. 7), wa-gayr dalika min asfar nawamis as-Saba; 8) K.
Da‘wat Zaradust (Sahib millat al-Magus) (vgl. ebd., S. 294; VAN
BLADEL, Hermes Arabicus [unten Anm. 123] Kap. 2, S. 48, Anm. d.),
wa-amtalihi.'"!

Diese Liste sieht jener Maimonides’ sehr dhnlich, ist jedoch nicht
mit ihr identisch. Wihrend Maimonides die Nabatdische Landwirt-
schaft als seine wichtigste Quelle hervorhebt, ist es bei Abu I-Hair der
pseudo-aristotelische K. al-Istamatis, welcher als zentrale Referenz-

' Der Begriff Tiryag/Diryaq (,Gegengift/Antidoton®) ist nicht nur in der
Medizin, sondern auch in den Geheimwissenschaften verbreitet. Noch deutli-
cher kommt der Bezug zu den Geheimwissenschaften im Untertitel des Tiryag
zum Ausdruck: Kasf al-asrar al-hafiya.

"9 Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 17b:4-9; vgl. Dalala 111:29, ed. MUNK/
YOEL, S. 380:9-15; davon abhingig ist Sa‘d b. Mansur Ibn Kammiina, Tangih
al-abhat lil-milal at-talat, ed. M. Perlmann, Berkeley 1967, S. 37f. Siehe auch
K. T. VAN BLADEL, Hermes Arabicus, unveroffentlichte Doktorarbeit, Yale
University 2004, S. 117-123.

" EPR, Bd. 5, S. 1110-1118; GAS IV:passim; VII:50ff.; VAN BLADEL,
a.a.0., S. 303-333. Uber diese Liste hinaus werden im dritten Kapitel des
Tiryaq noch weitere hermetische Schriften erwihnt.

34



schrift ausgewiesen und ausgiebig zitiert wird.'"” Die Tatsache, dass
Abu 1-Hair sein Wissen iiber die Sabder nicht nur aus der Dalala bezo-
gen hat, ist aus mehreren Griinden von Belang: Erstens ist es sein
ausdriickliches Anliegen, seine Originalitdt und Unabhingigkeit von
Maimonides zu belegen.'” Zweitens ist die Rezeption des pseudo-
aristotelischen und hermetischen Schrifttums im Werk des Abu 1-Hair
kein Einzelfall in der koptisch-arabischen Literatur.''* So ordnet etwa
Sams ar-Ri’dsa Abi 1-Barakat Ibn Kabar (gest. 1324) den K. Zagr an-
nafs im 7. Kapitel seines Misbah az-zulma fi idah al-hidma unter den
christlichen Schriften ein.'"” Dieselbe Schrift wird von Abu Ishaq Ibra-
him Ibn al-‘Assal im Magmi‘ usil ad-din und von Aba Sikir Ibn Butrus
ar-Rahib in den Quaestiones 7 und 43 des K. al-Burhan zitiert.''®
Wihrend die Bedeutung hermetischer, gnostischer und manichéi-
scher Traditionen in der nichtarabischen (griechischen, koptischen,
armenischen) Literatur des dgyptischen Christentums in der Forschung
seit langem — insbesondere aber seit der Entdeckung der ,Bibliothek®
von Nag Hammadi (1945) — bekannt ist, so ist die Transmission dieser

"2 Vgl. M. KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siche oben Anm.
27), S. 28-32; zur Nabatdischen Landwirtschaft sieche oben und J. HAMEEN-
ANTTILA, The Last Pagans of Iraq. Ibn Wahshiyya and his Nabatean Agricul-
ture, Leiden 2006. Zum K. al-Istamatis und verwandten pseudo-aristotelischen
Hermetica siehe oben und Ch. BURNETT, Arabic, Greek, and Latin Works on
Astrological Magic Attributed to Aristotle, in: J. KRAYE et al. (ed.), Pseudo-
Aristotle in the Middle Ages: The Theology and Other Texts, London 1986, S.
84-96; DERS., Aristoteles/Hermes: Liber Antimaquis, in: G. BOS et al., Her-
metis Trismegisti Astrologica et Divinatoria, Turnhout 2001, S. 179-184.

3 §iehe unten Anm. 126.
114 §iehe unten Anm. 123.

' Siehe GCAL, Bd. 1, S. 389. Zum K. Zagr an-nafs siche ULLMANN, Die
Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, Leiden 1972, S. 378, wo das Buch
der ,,philosophisch-theologischen Hermetik* zugerechnet wird; GAS 1V:43;
VAN BLADEL (oben Anm. 110), S. 319f., no. 4.1. Fragmente dieser Schrift aus
der Kairoer Genizah wurden kiirzlich untersucht und teilweise ediert in
A. ELIYAHU, Fragments of Hermetic Literature in the Genizah, in: Ginzei
Qedem 1 (2005), S. 9-29, wo die Rezeption in der koptisch-arabischen Litera-
tur aber unerwihnt bleibt.

" Magmii‘, Kapitel 5, §§ 30f. (ed. Wapi‘, Bd. 1, S. 120). Zu den Zitaten in
K. al-Burhan siehe SIDARUS, Ibn ar-Rahib, S. 127 Anm. 34. Der Text des K.
Zagr an-nafs ist mehrmals als Teil christlich-arabischer Sammelhandschriften
iiberliefert, z. B. Paris, BN, arabe 49/5, fols. 142-203; (TROUPEAU, Catalogue,
Bd. 1, S. 35); arabe 4811/3, fols. 80—129 (Catalogue, Bd. 2, S. 48).

35



Traditionen in die christlich-arabische Literatur bisher kaum untersucht
worden.''” Vor ihrer Arabisierung zeichnete sich die Literatur dgypti-
scher Christen durch ein ausgesprochen ambivalentes Verhiltnis zu
gnostischen und hermetischen Denkstromungen aus, welches zwischen
Affinitit und scharfer Abgrenzung schwankte.''® Die Prisenz ,paganen’
und hermetischen Gedankenguts im dgyptischen Christentum ist durch

""" Thematische Bibliographien zum aktuellen Forschungsstand sind je-
weils in den Kongressakten der International Association of Coptic Studies
enthalten (‘Greek Papyri and Coptic Studies’, bzw. ‘Hermetism, Gnosticism
and Manicaeism’). Die Nag Hammadi Texte liegen in einer Gesamtedition vor,
J. M. ROBINSON (ed.), The Coptic Gnostic Library. A Complete Edition of the
Nag Hammadi Codices, Leiden 2000 (Neudruck von Nag Hammadi Studies
und Nag Hammadi and Manichaean Studies, Leiden 1975-1995). Der Titel
dieser Gesamtedition ist irrefiihrend, da die Nag Hammadi Bibliothek etliche
nichtgnostische christliche Schriften, hermetische Schriften, eine Passage aus
Platons Politeia usw. enthilt. Unter den zahlreichen Studien zu den Nag Ham-
madi Texten siehe: K.-W. TROGER, Die Bedeutung der Nag-Hammadi-Schriften
fiir die Hermetik, in: P. NAGEL (ed.), Studia Coptica, Halle 1974, S. 175-190;
M. KRAUSE, Die hermetischen Nag Hammadi Texte, in: S. GIVERSEN et al. (ed.),
The Nag Hammadi Texts in the History of Religions, Copenhagen 2002, S. 61—
72; R. VAN DEN BROEK, Studies in Gnosticism and Alexandrian Christianity,
Leiden 1996; C. W. HEDRICK und R. HODGSON (ed.), Nag Hammadi, Gnosti-
cism, and Early Christianity, Peabody/Mass. 1986, speziell S. 287-307; R. VAN
DEN BROEK, Religious Practices in the Hermetic ,Lodge‘: New Light from Nag
Hammadi, in: R. VAN DEN BROEK und C. VAN HEERTUM (ed.), From Poiman-
dres to Jacob Boehme: Hermetism, Gnosis and the Christian Tradition, Amster-
dam 2000, S. 77-96; A. VAN DEN KERCHOVE, Pratiques rituelles et traités
hermétiques, Paris, EPHE, 2006 (dir. J.-D. DUBOIS); A. CAMPLANI, Scritti erme-
tici in copto: L’Ogdoade e I’Enneade, Preghiera di ringraziamento, Frammento
del Discorso Perfetto, Brescia 2000; J.-P. MAHE, Hermés en Haute-Egypte, Vol.
1: Les textes hermétiques de Nag Hammadi et leurs paralléles grecs et latin, Vol.
2: Le fragment du Discours Parfait et les définitions hermétiques arméniennes
(NH VI, 8.8a), Bibliotheque Copte de Nag Hammadi, Section «Textes», 3 und 7,
Québec 1978, 1982; M. W. MEYER und R. SMITH (ed.), Ancient Christian
Magic: Coptic Texts of Ritual Power, Princeton 1999; G. FOWDEN, The Egyptian
Hermes: A Historical Approach to the Late Pagan Mind, Princeton/New Jersey
21993 (11986), besonders S. 179-181; VAN BLADEL (oben Anm. 110), S. 8, 14,
27, 47-56, 97-99, 106, 144, 149f., 184—186.

'8 S. ABD EL-SAHEED, Tensions between Gnosticism and Early Egyptian
Christianity Reflected in Christian Copto-arabic Manuscripts, in: S. GIVERSEN
et al. (ed.), The Nag Hammadi Texts in the History of Religions, Copenhagen
2002, S. 211-214; A. KHOSROYEV, Die Bibliothek von Nag Hammadi. Einige

Probleme des Christentums in Agypten wihrend der ersten Jahrhunderte,
Altenberge 1995, S. 120-135.

36



seine Arabisierung nicht ausgeloscht worden. Sowohl im allgemeinen
Brauchtum als auch in den Bibliotheken gebildeter Leute haben sich
seine Spuren erhalten.'"” Ein Fragment aus der Kairoer Genizah er-
wihnt einen christlichen Gelehrten aus Alexandria, der als ,,Meister
unter den christlichen Gelehrten, Sonne der Wissenden, in der hermeti-
schen Literatur Gebildeter, Ubersetzer der koptischen und der arabi-
schen Sprache* (Saiyid al-ulama’ al-masihiyin, Sams al-arifin, [...], al-
muta’addib bi-lI-adab al-hirmisiya, mutargim al-lugat al-qibtiya wa-I-
‘arabiva) beschrieben wird.'*’

In der Maimonidesforschung ist dieses Erbe unberiicksichtigt ge-
blieben. Wenn bisher danach gefragt wurde, woher Maimonides sein
Wissen der pseudo-aristotelischen und hermetischen Literatur bezogen
haben konnte, wurde auf sein andalusisches Erbe (z. B. auf den nach
442/1051 verfassten K. Gayat al-Hakim [lat. Picatrix]) oder die Rasd’il
der Thwén as-Safa’ verwiesen.'”' Wenn Maimonides in seinem Brief an
die jiidische Gemeinde von Montpellier schrieb, er hitte alle relevanten
Texte, die ins Arabische iibersetzt wurden, gelesen und ausgiebig
studiert'*, so sollte die Prisenz solcher Texte in der koptisch-arabi-
schen Literatur zumindest mitberiicksichtigt werden.'”

"9 M. MARTIN, Dévotions populaires (oben Anm. 19).

120 Hs. New York, Jewish Theological Seminar, ENA 3917.2, fol. la, ed.
K. SZILAGY1, Christian Books in Jewish Libraries (oben Anm. 23), S. 156*f.,
no. VI mit Faksimileabbildung, S. 158*. Das Fragment ist der zweiten Phase
der koptisch-arabischen Literatur zuzurechnen (siche oben Anm. 29).

I Siehe etwa S. STROUMSA, Entre Harran et al-Maghreb (oben Anm. 100).
M. STEINSCHNEIDER, Zur Pseudepigraphischen Literatur, insbesondere der
geheimen Wissenschaften des Mittelalters, Berlin 1862, S. 3—-12, 28-51.

122 Bd. 1. SHAILAT, Letters and Essays (oben Anm. 18), S. 481:3-5: x5w”
MRIPW TV ,DINWY IRWD IR IPPRYVAY 72 1WA T 7hIva oA MR IR
7Ny ‘]TD‘? N7 1°31°°1Y PNIAnY NI

' Die Prisenz des hermetischen Schrifttums in der koptisch-arabischen
Literatur ist bisher in der Forschung weitgehend ignoriert worden. Verweise
auf diese Literatur fehlen sowohl in ULLMANN (oben Anm. 115) als auch in
BURNETT (oben Anm. 112) und in VAN BLADEL, (oben Anm. 110), insbeson-
dere S. 328-333 (‘Citing Hermes in Arabic’) und S. 334-339 (‘Medieval
Arabic Hermetic Tradition’). Dass sich unser Autor auch auf nichtchristliche
Quellen stiitzte, steht ausser Zweifel. Angesichts der zentralen Rolle des Fahr
ad-Din ar-Razi in der koptisch-arabischen Literatur des 13. Jahrhunderts (siehe
oben Anm. 03) gilte es beispielsweise die Rezeption seines as-Sirr al-maktiim
Ji muhatabat an-nugum zu untersuchen (ed. Kairo, o. J.; vgl. ULLMANN, a.a.0O.,
S. 388-390).

37



Wie bereits erwéhnt, ist Abu 1-Hair darum bemiiht, die Originalitit und
Unabhéngigkeit seiner Schriften unter Beweis zu stellen und dem Vorwurf,
Maimonides’ Schriften zu plagiieren, vorzubeugen. Diesem Bemiihen wird
durch den Versuch Nachhalt verschafft, Maimonides jegliche Originalitit
abzusprechen.'** Hierzu wird etwa im fiinften Kapitel der Huldsa das
bereits erwdhnte ldngere Zitat aus Dalala 111:32 durch einen ldngeren
Einschub unterbrochen, der belegen soll, dass Maimonides’ Sicht der
Religionsgeschichte in der vormaimonidischen christlichen Literatur wohl
verankert sei. Hierzu zitiert der Autor Agrigiris Ra’is Asaqifa al-Arman
und Sawirus Ibn al-Mugqaffa‘s K. al-Bayan [al-muhtasar fi l-iman].'> Am
Ende der Huldsa schreibt Abi 1-Hair:'*

o pE b AN Colo e Uay gl W) UT e s 3 LU el Wdel
o ey SY s U p LW Y cadll s ) ga g (JISY
C&;J)wtﬁY\aﬂ\dl;M!ywdidﬁmr&ﬂJ;cA.L‘Z'.IQL.J'Y'l
oyl 3 Y Lolid) ) Cadl) aglee e S Sl e d
Y oce s Kol el dng b ol u\ d gbts dlaa CAL.LU il M)
U Caly car Jomry S5 dad sy 2591 JLSdh an 0 4 [0 b (A1
sl e e b Ol g b Je caax W O e Al O
PP of ax gl sl Al L_JWU Oadead) pa A 3 (el

.&JxﬁwdwaWJlf\wa)JuwﬂbM\

Merke wohl, der Du dieses Buch einsiehst, dass wir den Verfasser der Dalala
— er vertritt ja die jiidische Lehre — in den bisherigen Ausfithrungen nicht
deshalb zitiert haben, weil es unentbehrlich war oder weil (wir) unfihig wiren,
etwas Gleichwertiges zu schreiben, sondern um jenen Angehdrigen der jiidi-
schen Religionsgemeinschaft entgegenzutreten, die sich auf ihn berufen, damit
ihnen durch die Aussagen des wichtigsten Vertreters ihrer Nation klar wird,
dass die christliche Religion mit den gottlichen Absichten im Bereich der

12+ Ausserungen, die Maimonides Originalitit absprechen, finden sich auch
in der muslimischen Literatur. So schreibt Abii Haiyan al-Garnati (gest. 745/
1344) in seinem Korankommentar al-Bahr al-Muhit zu Qur'an 40(Gafir):53,
ed. Kairo, 0. I., S. 472:13f.: wa-sannafa lahum tasanif wa-minha Kitab Dalalat
al-h@’irin, wa-innama stafada ma stafada min muhdlatat ‘ulama@’ al-Andalus
wa-tawaddudihi lahum).

123 Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 73b. Vgl. GCAL, Bd. 2, S. 312; M.
KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siche oben Anm. 27), S. 199-207.

126 Hs. Vatican, BAV, ar. 105, fol. 120a.

38



geistlichen Dinge und rationalen Methoden iibereinstimmt,'*’ und damit ihnen
klar wird, dass die gesetzlichen Einzelbestimmungen der Tora nicht um ihrer
selbst willen erlassen wurden, sondern um hinzufiihren auf das vollkommene
Gesetz, das nach ihr kommt, damit sie dies begreifen und dementsprechend
handeln. Zudem wurde dieses gesamte Buch nur als Antwort auf die Frage von
Muslims und Anhédngern der jiidischen Religionsgemeinschaft geschrieben, die
nach dem christlichen Gottesglauben (w. nach der Uberzeugung der Christen
von Gott) fragten, so dass es sich anbot, gegen die Anhidnger der beiden
Religionsgemeinschaften das anzufiihren, was die wichtigsten Vertreter ihrer
Nation gesagt haben, um ihnen damit entgegenzutreten.

Vermittels der Rezeption des Tiryaqg hat die maimonidische Sicht
der Religionsgeschichte auch in der spéteren christlich-arabischen
Literatur Spuren hinterlassen.'*® Ein frithes Beispiel der Tirydg-Rezep-
tion ist al-Gauhara an-nafisa fi ‘uliim al-kanisa des Yuhanna b. Abi
Zakariya b. Sabba‘ aus dem spiten dreizehnten Jahrhundert.'” In dieser
bedeutenden Darstellung der koptischen Ekklesiologie in 115 Kapiteln
wird in den Kapiteln 19 (al-Bab at-tasi‘ ‘asar fi dikr madahib as-Saba
‘abadat al-kawakib) und 20 (al-Bab al-isrun fi dikr mugabalat ayat
Allah qubalata [-ayat al-mansuba ‘an al-kawakib) ausfiihrlich aus dem
dritten Kapitel des Tiryaq zitiert, welches — wie gezeigt wurde — weit-
gehend auf der Dalala basiert.

Eine anonyme christliche Streitschrift gegen den Islam

Abschliessend soll hier noch kurz auf ein Zitat aus Maimonides’ Dalala
in einer antiislamischen Streitschrift (as-Saif al-murhaf fi r-radd ‘ala I-
Mushaf) eines bisher nicht identifizierten Christen des 13. Jahrhunderts
hingewiesen werden. Meines Wissens ist es in der Sekundérliteratur
unbeachtet geblieben. Diese Streitschrift ist uns bloss in Form von
langeren Zitaten in der muslimischen Erwiderung (al-Intisarat al-isla-

1*7 Zum Begriff ‘al-Magqasid al-ilahiya’ siche oben Anm. 96.

1% Zur geographischen und diachronischen Streuung der 32 bekannten
Handschriften des Tirydg siehe A. WADI [Wapi‘], Al-Rasid Ibn Al-Tayyib
(oben Anm. 78), S. 277-282.

129 Vgl. M. KHOUZAM, L’illumination des intelligences (siche oben Anm. 27),
S. 32. Zum Autor sieche GCAL, Bd. 2, S. 448f.; Wap1', Mugaddima, S. 459f., no.
65; The Coptic Encyclopedia, ed. A. S. ATIYA, Bd. 4, S. 1272. Die Gauhara wurde
erstmals 1902 in Kairo gedruckt. Weitere Editionen sind (1) J. PERIER (Edition mit
franz. Ubers.), La perle précieuse traitant des sciences ecclésiastiques (chapitres
I-LVI) par Jean, Fils d’Abou-Zakariyd, surnommé Ibn Saba’, Patrologia Orientalis
Bd. 16.4, Paris 1922; (2) V. M. Mastriu, Kairo 1966.

39



miya fi kasf subah an-Nasraniya) des Nagm ad-Din Sulaiman b. ‘Abd
al-Qawi at-Tafi (gest. 716/1316) erhalten.”” Im Rahmen seiner Ausfiih-
rungen zu den fiir den legitimen Prophetieanspruch notwendigen Vor-
aussetzungen eines Propheten zitiert der christliche Autor aus Dalala
I1:40, wo Maimonides die Entsagung und Geringschitzung korperlicher
Vergniigen (itrah al-laddat al-badaniyva wa-t-tahawun biha) als heraus-
ragendes Wesensmerkmal eines Propheten hervorhebt und somit auf
ein klassisches Motiv der gegen den Propheten des Islams gerichteten
Polemik zuriickgreift."””' Die Ansicht Maimonides’ (‘qaul al-falasifa
ka-Musa b. ‘Ubaid Allah wa-Aristi’) wird alsdann von at-Tufi ausfiihr-
lich kritisiert und relativiert.'*

Der in Tufa, unweit von Baghdad geborene at-Tufi verfasste den K.
al-Intisarat im April 707/1308 in Kairo, wo er seit 705/1305-6 als
‘Assistent’ (mu‘id) an der Mansiiriya und der Nasiriya unterrichtete. Da
sich einerseits die christlich-arabische Maimonidesrezeption im 13.
Jahrhundert im Wesentlichen auf die koptisch-arabische Literatur be-
schrinkte und wir andererseits iiber Informationen zu at-Tufis Kontak-
ten mit Christen in Agypten verfiigen, ist es plausibel, den Autor der
Streitschrift mit einem gebildeten koptischen Christen zu identifizie-

ren.”” Von den in diesem Beitrag genannten Autoren haben insbeson-

dere Safi d-Daula Ibn al-‘Assdl und Abu I-Hair Ibn at-Taiyib Streit-
schriften gegen den Islam verfasst.** Ein Vergleich der im K. al-

1% 7u Nagm ad-Din at-Tafi siche EPR, Bd. 10, S. 588. Zum K. al-Intisarat
siehe GAL, Suppl.-Bd. 2, S. 134, no. 2:11; Islamochristiana 4 (1978), S. 256,
§ 31.23, no. 1; L. DEMIRI, Hanbalite Commentary on the Bible: Analysis of
Najm al-Din al-Taft’s (d. 716/1316) al-Ta'lig, in: D. THOMAS (ed.), The Bible
in Arab Christianity, Leiden 2007, S. 295-313; A. SHIHADEH, Three Apolo-
getic Stances in al-Taft. Theological Cognitivism, Noncognitivism, and a
Proof of Prophecy from Scriptural Contradiction, in: Journal of Qur’anic
Studies 8 (2006) (in Druck).

BY K. al-Intisarat al-islamiya, ed. Aumap Hiéazi as-Saqqa, Kairo 1983, S.
53; vgl. Dalala 11:40, ed. MUNK/YOEL, S. 272:1-10. Ein Vergleich mit der
Parallelstelle im Muhtasar ad-Dalala, Hs. Paris, Bibliotheque Nationale, arabe
no. 205/12, fol. 120b:3-7, zeigt, dass der Wortlaut des Zitats dem Originaltext
und nicht der koptischen Kurzfassung folgt. Zum Motiv sieche A.-Th. KHOURY,
Polémique byzantine contre I’Islam, Leiden 1972, S. 304{f.

2 K al-Intisarat, S. 54-62.
' Vgl. DEMIR], a.2.0., S. 302f.

13 Vel. Wapt‘, Al-Rasid Ibn Al-Tayyib (oben Anm. 78), S. 274, Anm. 5
und oben Anm. 91; S. KH. SAMIR, Bibliographie du dialogue islamo-chrétien.
Auteurs arabes chrétiens du 13e siecle: L’oeuvre apologétique d’al-Safi Ibn al-

40



Intisarat enthaltenen Zitate aus dem K. as-Saif al-murhaf mit den
zahlreichen anonymen polemischen Schriften koptischer Autoren wird
zur Klarung dieser Frage beitragen konnen.'”

Appendix: Die Rezeption der Daldla in der
islamisch-arabischen Literatur

Gemiss G. Vajda, Art. Ibn Maymiin, in EI?, Bd. 3 (1968), S. 877a,
»there are almost no traces of any use of the ‘Guide’ by Muslim schol-
ars“. Die folgende Liste, die keine Vollstdndigkeit beansprucht, soll
diesen Eindruck zumindest relativieren.

Unvollstiandige, teilweise veraltete, jedoch nach wie vor unentbehr-
liche Angaben zu Handschriften von Maimonides’ Werken in nichtjii-
dischem Besitz bzw. zu Eintréigen in arabischen biographischen Lexika
bieten M. STEINSCHNEIDER, Die arabische Literatur der Juden, Frank-
furt a. M. 1902, S. 199-221, § 158; C. BROCKELMANN, Geschichte der
arabischen Litteratur, Leiden 1897-1949, Bd. 1, S. 489f.; Bd. 12, S. 644—
646, no. 24; Suppl.-Bd. 1, S. 893f., no. 25 [mit Nachtrag in Suppl.-Bd. 3,
S. 1243]; Suppl.-Bd. 2, S. 1031, no. 42 [mit Nachtrag in Suppl.-Bd. 3, S.
1320]; “U. R. Kauuira, Mu‘gam al-mw’allifin: Taragim musannifi [-
kutub al-‘arabiya, Damaskus 1961, Bd. 13, S. 48f.; DERS., al-
Mustadrak ‘ala Mu‘gam al-mw’allifin, Beirut 1406/1985, S. 806; H. az-
Zirikni, al-Alam: Qamaus taragim li-ashar ar-rvigal wa-n-nis@’ min al-
‘arab wa-I-musta‘ribin wa-I-mustasrigin, Beirut 1970, Bd. 8, S. 284 [=
Beirut 1980, Bd. 7, S. 329f.]; F. SEZGIN, Geschichte des arabischen
Schrifttums, Bd. 3: Medizin - Pharmazie - Zoologie - Tierheilkunde bis
ca. 430 H., Leiden 1970, S. 30, 49, 77f., 98, 106, 110, 120f., 298, 317,
320, 351, 388, 429 (index) (siehe auch Bd. 5, S. 141; Bd. 6, S. 36, 141);
Tiirkiye Diyanet Islam Ansiklopedisi, ed. A. TOPALOGLU et al., Bd. 20,
S. 194-197 (M. CAGRICI, 1999); Da’irat al-Ma‘arif-i Buzurg-i Islami,
ed. K. M. BOINURDL Bd. 5, S. 2-14 (‘A. Ziryab, 1993).

Zusitzlich zu den in GAL, Kaunira und Zirikri genannten arabi-
schen biographischen Lexika mit Fintrigen zu ‘Miusa b. Maimun al-
Qurtub1’ wiren etliche Referenzen nachzufiihren (siehe auch J. KRAE-

‘Assal, in: Islamochristiana 13 (1987), S. 173-180.

%% Siehe GCAL, Bd. 2., S. 472f., § 146 und insbesondere Hs. Vat., BAV,
ar. 162, fols. 20a-32a (A. MAI, Scriptorum veterum nova collectio e vaticanis
codicibus edita, Tomus IV, Rom 1831, S. 303).

41



MER, Maimonides’ Intellectual Milieu in Cairo, in: T. LEVY und R.
RASHED [ed.], Maimonide. thlosophe et Savant (1138-1204), Leuven
2004, S. 1-37), beispielsweise: Stuis ap-Din Gizi B. AHMAD IBN AL-
Wasiti (gest. 1312), Radd ‘ala ahl ad-dimma wa-man tabi‘ahum, ed. R.
GOTTHEIL, An Answer to the Dhimmis, in: Journal of the American
Oriental Society 41 (1921), S. 397:1-4 (vgl. L. NEMOY, A Scurrilous
Anecdote Concerning Maimonides, in: The Jewish Quarterly Review 62
(1972), S. 188-192); At ‘AspALLAH MunAMMAD B. ‘UTMAN AD-DAHABI
ap-Dimasai (gest. 748/ 1348; EI?, Bd. 2, S. 214-216), Tarih al-islam
wa-wafayat al-masahir wa-l-a‘lam, ed. B. ‘A. Ma‘r0r et al., Beirut
1408/1988, Bd. 1, S. 349, no. 555; AsU ‘AspaLLAn MuHAMMAD B. SAKIR
AL-KuTusl ap-Dimasai (gest. 764/1363; EIZ, Bd. 5, S. 570f.), Fawat al-
wafayat, ed. 1. ‘Assas, Beirut 1973, vol. 4, S. 175f., no. 538; Ast Harvan
MuuaMMaD B. YOsur AL-GARNATI (gest. 745/1344; EI?, Bd. 1, S. 126),
al-Bahr al-muhit (Korankommentar), ed. Kairo 1329/1911 (= Beirut
1403/1983), Bd. 7, S. 472, Zeilen 7-14 (ad Qurian 40[Gdfir]:53) ist
dusserst polemisch (vgl. oben Anm. 124); Abu Haiyan hatte personliche
Beziehungen zu Badr ad-Din al-Hasan b. ‘Ali Ibn Hud (siehe unten);
Nagm ad-Din at-Tufi (siehe oben) studierte bei ihm Grammatik.

AL-Maqrizi, al-Mawda‘iz wa-l-i‘tibar (ed. A. F. SAYYID [siehe oben
Anm. 22]), Bd. 4,2, S. 952:14f. mit Anm. 3 schreibt, dass ,,[die Juden]
der Position Maimonides’ folgen und danach handeln, was in der
Dalala und seinen iibrigen Schriften geschrieben steht [sic!]; sie folgen
seiner Position bis heute.* Dariiber hinaus miissen die zahlreichen
biographischen Quellen zu al-Andalus ausgewertet werden; sieche M. L.
AVILA und M. MARIN (ed.), Biografias y género biogrdfico en el
occidente isldmico, Estudios Onomastico-Biograficos de al-Andalus
VIII, Madrid 1997.

Sekunddrliteratur: M. S. MUNK, Notice sur Joseph Ben-Iehouda, ou
Aboul’Hadjadj Yousouf Ben-Ya’hya al-Sabti al-Maghrebi, Disciple de
Maimonide, Paris 1842, S. 27. D. KAUFMANN, Der ‘Fiihrer’ Maimiinis
in der Weltliteratur, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 11
(1898), S. 335-374 (= M. BRANN [ed.], David Kaufmann: Gesammelte
Schriften, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1910, S. 152-189) widmete der Rezep-
tion ,,bei den Muhammedanern“ zwei Seiten (158-160); M. STEIN-
SCHNEIDER, Die hebraeischen Ubersetzungen des Mittelalters und die
Juden als Dolmetscher, Berlin 1893 (HUM), S. 415-420, § 243, spe-
ziell Anm. 344 (S. 416); DERS., ALJ, S. 218f. Anm. 12.

Die wichtigsten in der Sekundirliteratur bisher erwdhnten Beispiele

42



einer nichtjiidischen arabischen Rezeption der Dalala sind: Abi ‘Ab-
dallah Muhammad b. Abi Bakr b. Muhammad at-Tabrizi, der im 13.
Jahrhundert die 25 philosophischen Priamissen zu Beginn des zweiten
Teils der Dalala kommentierte (Sarh al-muqaddimat). G. VAIDA,
a.a.0., schreibt félschlicherweise ,,this commentary has incidentally
survived only in the Hebrew version®; die Edition von M. Z. ar-
Kautari, Kairo 1950 (21993), ist wiederabgedruckt in H. ATAYs Edition
der Dalala, Ankara 1974, S. 231-267; Tabrizi’s Commentary on the
Twenty Five Premises from the Guide of the Perplexed by M. Maimon-
ides, ed. M. MOHAGHEGH, Teheran 1981, S. 9-65, gefolgt von einer
separat paginierten Einleitung und kommentierten persischen Uberset-
zung durch S. J. SAIJADI (S. 1-150).

Neben den von Kautarl benutzten Handschriften seien hier noch
einige Fragmente erwihnt, die den arabischen Text in hebriischer
Schrift enthalten: St. Petersburg, Russische Nationalbibliothek, Yevr.-
Arab. I 4808 (6 fols.), IT 846, II 988 (4 fols.), II 2390 (2 fols.), IT 2762
(16 fols.), II 2835 (6 fols.), II 3035 (2 fols.). Fiir die hebriischen Uber-
setzungen dieses Kommentars sieche STEINSCHNEIDER, HUM, S. 361—
363, § 207 und http://aleph500.huji.ac.il.

[srRAniM B. MunaMmaDp Isn Sas‘in (gest. 668/1270), ar-Risala an-
nuriya, in Rasa’il Ibn Sab‘in, ed. ‘A. Bapawi, Kairo 1965, S. 157 (von
dieser isolierten und unspezifischen Erwidhnung des Sahib Dalalat al-
ha’ivin darauf zu schliessen, dass ,.the Guide was studied in the school
of Ibn Sab‘in“ [J. KRAEMER, The Andalusian Mystic Ibn Hud and the
Conversion of the Jews, in: Israel Oriental Studies 12 (1992), S. 72], ist
m. E. dusserst fragwiirdig; A. A. AKAsoy, Philosophie und Mystik in
der spdten Almohadenzeit, Leiden 2006, S. 79 und passim, weist zwar
auf mehrere oberflidchliche Parallelen zwischen Ibn Sab‘in und Maimo-
nides hin, vermag aber keine iiberzeugenden Argumente zu geben, die
fiir einen direkten Einfluss sprechen wiirden).

Zu Badr ad-Din Abu ‘All al-Hasan b. ‘Ali b. Yusuf Ibn Hud al-
Gudami al-MursT (gest. 699/1300), der zur ‘Schule’ Ibn Sab‘ins gehort
und unter dessen Anleitung jiidische Leser die Dalala studiert haben
sollen, siehe HariL 8. Avsax as-SAFaDI (gest. 764/1363; EI? Bd. 8, S.
759%.), al-Waft bi-I-wafayat, ed. R. ‘Asp at-Tauwas, Wiesbaden 1979,
Bd. 12, S. 157:13f.; As0 ‘ABDALLAH MUHAMMAD B. SAKRIR AL-KuTUBI
(siehe oben), Fawat al-wafayat, ed. 1. ‘Assis, Beirut 1973, vol. 1, S.
346:12f.; fiir weitere Belege siehe J. KRAEMER, a.a.O., S. 59-73, bes.
S. 67 Anm. 25 und 27; frithere Studien: I. GOLDZIHER, Ibn Hud, the

43



Mohammedan Mystic, and the Jews of Damascus, in: The Jewish
Quarterly Review VI (1894), S. 218-220; S. D. GOITEIN, A Jewish
Addict to Sufism In the Time of the Nagid David II Maimonides, in:
The Jewish Quarterly Review 44 (1953), S. 39f. L. POUZET, De Murcie
a Damas: Le chef des Sab‘iniens Badr al-Din al-Hasan Ibn Hiud, in:
Acts of the XIth Congress of the European Union of Arabists, Evora
1986, S. 317-330 (S. 326 bringt Pouzet mogliche Beziehungen
zwischen Maimonides’ Familie und der Ibn Hud Familie in al-Andalus
ins Spiel).

Joseph ben Abba Mari Ibn Kaspi (En Bonafoux del’ Argentieres,
gest. 1340), behauptet im 15. Kapitel seines 1332 in Valencia geschrie-
benen Sefer ha-Musar (= Yoreh de‘ah), ed. . ABRAHAMS, in Hebrew
Ethical Wills, Part 1, Philadelphia 1926, S. 154, Zeilen 6-12: ,Die
Juden verachten und vernachldssigen heutzutage den Moreh, obschon
dieses Buch ausschliesslich darauf bedacht ist, Beweise fiir die Existenz
Gottes und seine Finzigkeit anzufiithren. Die Christen achten das Werk
und haben es iibersetzt, und erst recht die Muslime in Fez und den
ibrigen Gebieten, die dort Lesezirkel (Midrasot) eingerichtet haben,
um den Fiihrer unter jiidischen Gelehrten zu studieren.” (Siehe auch
ebd., S. 149f.).

Abi I-Hasan “Al1 Ibn Taibuga (gest. 793/13917) verweist in seinem
Kommentar zu Sefer ha-Madda, Hilkhot Yesodei ha-Torah 1-1V
mehrmals auf die Dalala; siche meinen oben, Anm. 11, erwihnten
Artikel.

Zu Tbn Taimiya und Ibn Haldiin siehe S. PINES, Ibn Khaldin and
Maimonides. A Comparison Between Two Texts, in: Studia Islamica
32 (1970), S. 265-274.

Simon b. Zemach Duran erwidhnte um 1430 in seinem Maghen
Avoth, dass muslimische Gelehrte (pighehem) sich ihm gegeniiber
zustimmend iiber den Inhalt der Dalala dusserten, mit Ausnahme der
Prophetologie (siche MUNK, a.a.0.).

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts polemisierte der eminente zaidische
Gelehrte Muhammad b. “Ali as-Saukani (gest. 1839) in seinem Ir$dd at-
tigat ila ttifaq a$-Sard’ic ‘ald i-tauhid wa-I-ma‘ad wa-n-nubiwat [radd™
‘ala I-habit Musa b. Maimun al-Andalusi al-Yahudi] (ed. 1. 1. HiLay,
Kairo 1975) gegen Maimonides’ ,,Leugnung der Auferstehung® und
bezeichnete ihn als ,jener verfluchte, hiretische Jude“ (dalika al-
Yahudi al-mal%n az-zindig). Als eine seiner Quellen erwihnte er Bar
‘Ebrayas Muhtasar (sieche P. FENTON, Pulmus Muslemi mi-Teyman

e



neged ha-Rambam: Ha-Imam a3-Saukani ve-sifro be-‘inyan hayye ha-
‘olam ha-ba, in: Y. TOBI (ed.), Le-rosh Yosef: Mehqgarim be-hokhmat
Yisra’el. Tesurat hogarah la-Rav Yosef Qafih, Jerusalem 1995, S. 409
Anm. 2. |

Zur Verbreitung und Rezeption der medizinischen Schriften Mai-
monides’ 1im arabischsprachigen Raum gibt es bislang keine umfassen-
de Studie."®

" Eine diesbeziigliche schriftliche Anfrage an den Herausgeber der medi-
zinischen Schriften Maimonides’, Professor Dr. Gerrit Bos, Koln, vom
1.7.2006 ist leider unbeantwortet geblieben. In BOS’ allgemeiner Einleitung zu
The Complete Medical Works of Moses Maimonides, Band 1: Maimonides On
Asthma — Magala fi I-rabw, Provo 2002, S. xxiv—xxxix bleibt diese Frage
erstaunlicherweise ausgeklammert. Der Sarh asma’ al-ugqar (ed. M. MEYER-
HOF, Kairo 1940), beispielsweise, wurde ausschliesslich im arabischen Sprach-
raum rezipiert. Zur Verbreitung des arabischen Originals seiner medizinischen
Schriften in nichtjiidischen Kreisen siehe die vereinzelten Angaben in GAL,
GAS, Bd. 3 (s. oben), M. ULLMANN, Die Medizin im Islam, Leiden 1970, S.
167-169, 348 (Nachtrag), und 356 (Indizes) und die relevanten Handschriften-
kataloge, beispielsweise R. SESEN, Catalogue of Islamic Medical Manuscripts
(in Arabic, Turkish & Persian) in the Libraries of Turkey, Istanbul 1984, S.
92-95, no. 64; A. R. KARABULUT (ed.), Istanbul ve Anadolu Kiitiiphanelerinde
Mevcut el Yazmasi Eserler Ansiklopedisi, Kayseri 2005, Bd. 3, S. 1603f., no.
5474 (#7 — Risala fi dikri ‘umiir allati yalzamu an yaqdira ‘alaihi at-tabib); N.
SERIKOFF, Arabic Medical Manuscripts of the Wellcome Library. A Descrip-
tive Catalogue of the Haddad Collection (WMS Arabic 401-487), Leiden
2005, S. 173-175, WMS 425/1 (fols. 1a-31b; date: 1090/1679: al-Magala fi
tadbir as-sihha al-Afdaliya); E. SAVAGE-SMITH, A New Catalogue of Arabic
Manuscripts in the Bodleian Library, Oxford, Volume 1: Arabic Manuscripts
on Medicine and Related Topics, Oxford (in Druck); A. J. ARBERRY, The
Chester Beatty Library. A Handlist of the Arabic Manuscripts, Vol. V, Dublin
1962, S. 6, no. 4014f.; F. S. Happip und H. H. BIESTERFELD, Fihris al-
mahtitat at-tibbiya al-‘arabiya fi maktabat ad-Duktur Sami Ibrahim al-
Haddad, Aleppo 1404/1984, S. 45, 78-80, no. 13, 45f. Zu Maimonides’
personlichem Exemplar von Avicennas Qanun siehe ENDRESS (oben Anm.
93), S. 389, Anm. 60.

45



	Die Rezeption Maimonides' in der christlich-arabischen Literatur

