
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Trepp, Leo/Gunda Wöbken-Ekert, „Dein Gott ist mein Gott. " Wege zum
Judentum und zur jüdischen Gemeinschaft, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2005, 239 S„ broschiert, 24,80; ISBN 3-17-017411-8.

„Dieses Buch will weiten Kreisen ein Helfer sein" (Vorwort, S. 9) So lautet das

anspruchsvolle Ziel der beiden Vf., die denjenigen Menschen eine Handreichung bieten
möchten, die sich zum Judentum hingezogen fühlen und sich auf diesem Wege mit
zahlreichen Fragen und Problemen konfrontiert sehen. Man muss den beiden Autoren,
Herrn Rabbiner Trepp, der in Mainz als Professor für Judaistik tätig ist, und Gunda
Wöbken-Ekert („Jüdin aus freier Wahl") bescheinigen, dass ihnen ein einfühlsames und
informatives Buch gelungen ist. Es ist ein Werk, das für Suchende geschrieben ist; eines,
das wirbt und erklärt; eines, das Mut macht. Beide Autoren fühlen sich programmatisch
dem „Prinzip eines pluralistischen Judentums" verpflichtet (S. 9) und bemühen sich

gegenüber seinen verschiedenen religiösen Richtungen um Neutralität (S. 9).
Nach Vorwort (S. 9-10) und Einleitung (S. 11-13), die in Absicht und Aufbau

des Buches einführen, bieten die Vf. einen Wegweiser zum Judentum in drei klar
voneinander abgegrenzten Teilen an. Der erste Teil („Entwicklung in Geschichte und
Religionsgesetz", S. 14-108) beschreibt die historischen Positionen im Judentum von
seinen Anfängen bis zum 20. Jahrhundert (Leo Baeck). Der zweite („Der Ubertritt in
der Gegenwart", S. 109-152) befasst sich mit dem Prozess des Übertritts selbst, der
abschliessende dritte Teil („Erfahrungen von Proselyten", S. 153-223) umfasst Berichte
und Interviews von Juden und Jüdinnen aus freier Wahl in Deutschland und den USA.
Abgerundet wird das Buch durch einen Epilog („Wer ist Jude?", „Das Vermächtnis von
Daniel Pearl", S. 223-226), Glossar, Literaturverzeichnis und Register (S. 223-235).

Der Weg durch die jüdische Religionsgeschichte setzt bei Abraham, dem Urvater
und Vorbild aller Proselyten ein. Bereits hier zeigt sich ein Problem des gesamten
religionshistorischen Überblicks: Die Spannung zwischen einer wissenschaftlich
fundierten Darstellung und belastbaren Aussagen für den nach Orientierung Suchenden
führt oft dazu, dass die wenigen gesicherten Daten interpretativ überdehnt werden.
Schon allein der Begriff „Jude"/„Jüdin" wird nicht problematisiert und unreflektiert auf
biblische Personen angewendet (S. 14: „Abraham ist Jude aus freier Wahl'"; vgl. Hagar,
S. 25; Zippora, S. 28-29). Das Buch Esther - allenfalls mühsam auf historische Ereignisse

zu beziehen (wie Vf. auch anmerken: „Die Ereignisse in diesem Buch sind nicht
geschichtlich dokumentiert", S. 33) - wird als Quelle für die Situation der Juden in
Mesopotamien (sie!) herangezogen: Die Angaben des Buches „zeichnen aber ein Bild
des Lebens jener Zeit im persischen Reich sowohl am Königshof wie unter den Juden"
{ibidem). Vermutlich beziehen Vf. die Angaben des Esther-Buches auf die Exilszeit,
andernfalls liesse sich der (chronologisch?) nachfolgende Abschnitt zu Esra und Nehe-
mia nicht rechtfertigen. Aus den biblischen Büchern Esra und Nehemia lässt sich wenig
Ermutigendes zum Thema Übertritt zum Judentum ableiten; die Suche nach Gründen

367



für die Ablehnung von Mischehen wirkt entsprechend zwiespältig: „Proselyten hatten
sich aus Opportunismus dem Judentum angeschlossen" (in der Zeit des Exils?); die
Söhne nichtjüdischer Frauen sprachen „kein Judäisch" jeweils S. 35).

Ahnlich schwierig präsentiert sich auch die Darstellung der nachbiblischen Antike,
in der ein viel zu optimistisches Bild jüdischer Missionsbestrebungen und -erfolge (vgl.
S. 45-48 mit M. Goodman, Mission and Conversion. Proselytizing in the Religious

Histoiy ofthe Roman Empire, Oxford 1994, S. 87— 90.151 — 153) sowie der rabbinischen
Sicht auf die Dinge vermittelt wird. Der Vergleich zwischen Amerika, Babylon und der
frühchristlichen Zeit (S. 61 — 64) wie auch die überlangen Zitate aus Johannes Chry-
sostomos (S. 70-78) und Luther (S. 88 — 90) sind wohl der seelsorgerlichen Absicht
geschuldet, den Proselyten vor feindlichen Reaktionen seiner Umwelt zu warnen.
Religionshistorischer Ausgewogenheit dienen sie nicht: „Trotz des Leids, das ihnen von den
Christen zugefügt wurde, verloren die Juden nie ihre Objektivität gegenüber dem
christlichen Glauben" (S. 92).

Der zweite, praktisch orientierende Teil des Buches (S. 109-152) ist in seinem
behutsamen und informativen Grundgestus hingegen ein wirklicher Wegweiser für den
Suchenden. Schritt für Schritt wird eine Selbstreflexion angeregt, werden Schwierigkeiten

und Erwartungen offengelegt, die bei einer Konversion zum Judentum zu
bewältigen sind. Praktische Erfordernisse werden mit inneren Prozessen abgewogen, das

Pro und Contra verschiedener Motive eines Ubertritts nachvollziehbar dargestellt.
Ahnlich eindrucksvoll gestaltet sich der dritte und letzte Teil, der die Leser/Leserinnen

mit persönlichen Erfahrungen von Jüdinnen und Juden „aus freier Wahl"
konfrontiert. Der Unterschied zwischen den jüdischen Gemeinschaften in Deutschland und
den Vereinigten Staaten wird in den Interviews ebenso deutlich wie die vielfältigen
Gemeinsamkeiten zwischen den „neuen Juden". Für die meisten von ihnen gilt, dass es

in erster Linie die jüdische Religion selbst ist, die sie in ihren Bann gezogen hat: „Es ist
die Offenheit dieser Religion, der unmittelbare Zugang zu Gott und das Sozialbewusst-
sein, ihre Wärme und Familienbetontheit, es sind ihre Feste und Gottesdienste" (S.

153). Kann man einer Gemeinschaft ein schöneres Kompliment machen?

Potsdam / Berlin Susanne Galley -Talabardon

Visotzky, Burton L., Golden Bell and Pomegranates. Studies in Midrash
Leviticus Rabbah, Tübingen: Mohr Siebeck 2003 Texts and Studies in
Ancient Judaism 94), VII + 206 S., gebunden, 69,—; ISBN 3-16-
147991-2.

Rabbinische Texte haben noch immer ihren esoterischen Charakter nicht ganz verloren.
Trotz Übersetzungen und Kommentaren erschliessen sie ihre Bedeutung nicht auf
Anhieb. Zu dieser Schwerzugänglichkeit tragen zum Teil auch die Untersuchungen von
rabbinischen Texten bei, die nicht selten den Eindruck erwecken, ihre Verfasser oder
Verfasserinnen seien an einer breiteren Leserschaft überhaupt nicht interessiert. Positiv
kann in dieser Hinsicht dagegen die Arbeit von Visotzky, Professor am Jewish
Theological Seminary in New York, hervorgehoben werden, die ihre Themenstellung -
abgesehen vom wenig aussagekräftigen Titel — in Aufbau und Durchführung in
mustergültiger Klarheit präsentiert. Der Leser erhält eine literarische, historische und theo-

368



logische Analyse von Leviticus Rabbah, die Lust macht, diesen rabbinischen Midrasch
selbst zu lesen. Der reiche Inhalt des Buches erschliesst sich sowieso am besten, wenn
man eine Textausgabe von LevR neben sich legt, da auf umfängliche Zitate weitgehend
verzichtet wurde. Über den Gang der Studie und das Ergebnis geben Einleitung (Kap.
1) und Schlusszusammenfassung (Kap. 14) einen knappen Überblick, Stellen- und
Sachregister ermöglichen rasches Nachschlagen. Ein Literaturverzeichnis und ausführliche,

allerdings gelegentlich allzu pauschale Literaturangaben (vgl. als Beispiel Anm.
121 der Hinweis auf E. P. Sanders; hier wie oft werden lediglich die Buchtitel genannt,
nicht jedoch die einschlägigen Seiten) in den Anmerkungen runden den gelungenen
Band ab.

Die dazwischen liegenden zwölf Kapitel beschäftigen sich zunächst mit der
literarischen Gestalt dieses Midrasch (weder eine Sammlung von Predigten zu den
Wochenabschnitten noch ein durchkomponiertes literarisches Werk, sondern eine thematische,
weitgehend haggadische Sammlung, die mit einzelnen Lev-Versen als Überschriften
verbunden wurden) und arbeiten seine besondere Stellung innerhalb des rabbinischen
Corpus ebenso heraus wie seine Beziehungen zu christlichen und paganen
Literaturtraditionen der Spätantike. Visotzky bestimmt LevR neben seiner rabbinischen Einordnung

zugleich als Repräsentant der hellenistischen Provinzialliteratur („a Hebrew-Aramaic

sub-species of provincial hellenistic literature" [S. 32]), zu deren Ko-Texten neben
der Bibel und anderen rabbinischen Werken (vgl. besonders Kap. 4) auch griechische
Autoren und Literaturgattungen zählen, ohne dass damit direkte Abhängigkeiten
behauptet würden (Kap. 6, vgl. S. 57). Dem Autor gelingt es auf diese Weise, die scheinbare

Abgeschlossenheit der rabbinischen Literatur und Kultur (die weniger ein
historisches Phänomen als vielmehr eines der Wissenschaftstradition darstellt) aufzubrechen
und deutlich zu machen, dass dieses Werk nicht nur in das Feld der rabbinischen
Studien gehört, sondern zugleich eine wichtige Quelle für Palästina bzw. genauer
Galiläa in der Mitte des 5. Jahrhunderts (S. 37) bildet, wo Juden, Heiden, Juden- und
Heidenchristen unter christlicher Herrschaft neben- und miteinander lebten. Bezüge
auf diese historische Situierung deutet der Autor allerdings mehr an, als dass er sie

ausführt, so dass man sich an vielen Stellen mehr gewünscht hätte (vgl. besonders das

13. Kapitel über „Esau, Edom, and Others", aber auch S. 2-3.37-38.67. 119. 121 —

122).

Der zweite Teil (Kap. 7-12) beschäftigt sich mit der Theologie bzw. Weltanschauung

von LevR. Die ersten beiden Kapitel beschreiben die Abkehr vom biblisch-leviti-
schen Opfer- und Tempelkult, der für LevR obsolet geworden war, hin zum neuen
rabbinischen Selbstverständnis, das Gelehrsamkeit und Studium an Stelle des alten
Kults setzte. Das Buch Leviticus wurde entgegen seiner eigenen Aussage „a pretext for

promoting a thoroughly rabbanized agenda" (S. 75) unter Ignorierung grosser Teile der

priesterlichen Gesetzgebung (von den 859 Versen des Buches Lev werden nur 158

zitiert [S. 74]). Mit dieser Abkehr von blutigen Tieropfern steht LevR in einer spätantiken

und nicht nur rabbinischen Tradition. Drei weitere Kapitel widmen sich der

Anthropologie von LevR, mit den Unterthemen „Body and Soul", „Women" und der

Frage nach Armut und Macht, wobei auch hier wieder der Vergleich zwischen christlicher

und rabbinischer Wohltätigkeitspraxis sehr interessant ist (siehe S. 123-128).
Das letzte Kapiteil in dieser Reihe behandelt „Theology, Angelology, Prophecy, Escha-

tology" und darin auch die Fragen nach dem Gericht und der Funktion von Leiden als

Sühnemittel (S. 152-153).

369



Die Studie zeigt die Fruchtbarkeit des Ansatzes, einzelne rabbinische Texte nicht
nur primär als Teil des rabbinischen Corpus anzusehen, sondern daneben auch in ihrer
jeweiligen Besonderheit zu würdigen, wie dies in der biblischen Wissenschaft des Alten
und Neuen Testaments für die einzelnen Schriften bzw. deren Quellen seit langem
üblich ist. Auf diese Weise können die internen Differenzierungen der rabbinischen
Gesellschaft und ihre relative Pluralität deutlicher erkannt werden, was auch zu einem

angemesseneren historischen Verständnis beiträgt. Es ist darum zu wünschen, dass diese

Arbeit Vorbild für zahlreiche andere wird, bei denen das historische setting durchaus
noch stärker herausgearbeitet werden darf.

Nottingham Roland Deines

Guggenheimer, Heinrich W., The Jerusalem Talmud. Third Order: Na-
shim. Tractate Ketubot; Sixth Order: Tahorot. Tractate Niddah, Berlin, New
York: Walter de Gruyrer 2006 Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft

des Judentums 34), 727 S., gebunden, 178,—; ISBN 978-3-11-
019033-5.

Die Ubersetzung und Kommentierung des palästinensischen Talmuds ist eine Aufgabe

ganz eigenen Ranges; deren Bewältigung spricht zumal dann für den betreffenden
Forscher, wenn die Bände in rascher Folge herauskommen, wie dies bei Heinrich Guggenheimer

der Fall ist. Die Besprechung der englischen Übersetzung der vorliegenden
beiden Traktate aus der dritten und sechsten Ordnung des Talmuds, die sich mit
menstruations- und eherechtlichen Fragen beschäftigen und aufgrund ihrer thematischen

Nähe zusammengefasst wurden, soll sich daher auf einige Beobachtungen
konzentrieren, die aus der eigenen Übersetzungstätigkeit des Rezensenten erwachsen. So

fällt auch bei diesem Band wieder auf, dass der Bearbeiter sich die Vorteile, die die seit

einigen Jahren vorliegende Synopse der Yerushalmi-Handschriften und Druckausgaben
bietet, im Hinblick auf die textkritischen Probleme und die Gliederung (und Zitierfähigkeit!)

des Textes nur unvollständig zu Nutze macht. Stattdessen verweist er in den
Fussnoten auf zuvor von ihm übersetzte und kommentierte Abschnitte - etwa im
Traktat Terumot (S. 138f£). Ein solches Verweissystem hat, abgesehen von der zweifelhaften

Praktikabilität für manchen Leser, freilich seine Tücken, wie offensichtlich
falsche, wohl durch spätere Bearbeitungen „verrutschte" Anmerkungen (etwa S. 123,
Anm. 43) zeigen. Auffallend ist auch der Verzicht auf die Auseinandersetzung mit der
immer noch lesenswerten Übertragung von Moïse Schwab ins Französische, deren
stellenweise recht freier Ton immerhin den Vorzug hat, dem Text auch dort einen diskursiven

Sinn zu geben, wo Guggenheimer glaubt, sich mit einer eher unbefriedigenden
(weil letztlich vor der Übersetzungsaufgabe kapitulierenden) Wort-für-Wort-Wiedergabe
behelfen zu müssen. „He then can enter another's field and take his swarm. And here,

you say so? Rebbi Aha, Rebbi Hananiah in the name of Rebbi Johanan: Rebbi Johanan
ben Beroqa said [. .]" (S. 125 - yKet 27a,3-4). Sequenzen wie diese, die offensichtlich
nicht den Gesetzen der englischen Syntax gehorchen, machen deutlich, dass man den

stenographischen Stil des Talmuds kommentierend übersetzen muss, wobei der moderne

Text gegenüber dem aramäischen Original natürlich auf das Doppelte oder Dreifache
anschwillt. Daneben stellt sich natürlich die Frage, warum hier „hu" mit „du" wieder-

370



gegeben ist. Wenn in einem Zusammenhang, in dem es um die rechtliche Beurteilung
von Zeugenaussagen von Erwachsenen oder Minderjährigen geht, Sätze stehen wie
»only these which they are used to" (S. 120), so würde man gern wissen, auf welche
Referenten der Übersetzer die Pronomen bezogen hat, und dies auch, wenn klar ist, dass

es letztlich immer bei einem nicht ganz sicheren Deutungsvorschlag bleiben muss. Der
Rezensent vermutet, dass es heissen muss: „Es ist gelehrt worden: Nur (dann ist das

Zeugnis eines Minderjährigen bezüglich der Unterschriften [unter einen Ehevertrag] als

glaubwürdig zu betrachten), wenn (der betreffende Zeuge) mit ihnen vertraut war"
(yKet 26d,53-54). Die genannten Mängel, die den gesamten Band durchziehen, werden

freilich mehr als aufgewogen durch die Freude, für die eigene Arbeit am Traktat
Kebubbot ein weiteres Hilfsmittel mit Anregungen und Anmerkungen in den Händen
zu halten, an denen man sich - in Zustimmung oder auch Ablehnung - abarbeiten
kann. Hilfreich zu diesem Zweck sind auch die Verzeichnisse biblischer und talmudischer

Zitate am Ende des Bandes sowie der Sach- und Autorenindex.

Tübingen Matthias Morgenstern

Becker, Hans-Jürgen {ed.), Avot de-Rabbi Natan. Synoptische Edition beider

Versionen, in Zusammenarbeit mit Chr. Berner, Tübingen: Mohr Siebeck
2006 Texts and Studies in Ancient Judaism / Texte und Studien zum
Aartiken Judentum 116), XXVII + 409 S., gr. 4°, gebunden, 279,—; ISBN
3-16-148887-0/13-978-3-16-148887-0.

Nach eigener Aussage umfasst die vorgelegte Edition „alle direkten Textzeugen beider
Versionen von Avot de-Rabbi Natan ' ARN). Indirekte Textzeugen wie Zitate,
Paraphrasen oder Varianten bleiben ebenso unberücksichtigt, wie die Handschriften jeweils
nur in Kolumnen nebeneinander abgedruckt werden, „ohne ihre Lesarten zu verändern
oder zu bewerten" (S. IXa). Die Ausgabe bietet zuerst „die gesamte handschriftliche
Evidenz" (S. IXa) der Version A (S. 6 — 308) und im Anschluss daran die der Version B

(S. 310-409). Für ARN A sind das insgesamt 10 Handschriften zuzüglich die von
Becker bereits früher edierten Geniza-Fragmente (Geniza-Fragmente zu Avot de-Rabbi
Natan, Tübingen 2004 [= Texts and Studies of Ancient Judaism 103]), für ARN B sind
das 3 Handschriften sowie einige Geniza-Fragmente. Als Leittext, dem die anderen
abschnittsweise zugeordnet werden, dient bei ARN A deren editio princeps (Venedig
1550), bei ARN B die Handschrift MS Vatikan 303. Alle zur Einordnung und
Würdigung der Handschriften erforderlichen Informationen finden sich in der Einleitung
(S. Xb —XVIIIb). Dass nicht beide Versionen, also ARN A und ARN B, in einer
Synopse erfasst worden sind, sondern aufeinander folgen, hat gute Gründe, erweisen
sich doch am Ende die zwischen beiden Versionen bestehenden Unterschiede als weitaus
grösser, als es nach der klassischen ARN-Edition von S. Schechter (Wien 1887 und
öfter) den Anschein hat. Einen Textvergleich beider Versionen erleichtert da die
tabellarische Übersicht über ihre Parallelen (S. XIX-XXVI). - Mit seiner hier anzuzeigenden

Ausgabe setzt H.-J. Becker die einst von Peter Schäfer begonnene und begründete
Form der synoptischen Edition von Handschriften rabbinischer Texte anstelle einer als
»Urtext" angenommenen Version und Verbannung davon abweichender Lesarten bzw.
Varianten in den textkritischen Apparat fort und bestätigt in eindrucksvoller Weise

371



einmal mehr deren Sinnhaftigkeit. Alle zukünftigen Studien zu ARN haben damit ihre
verlässliche Textgrundlage erhalten.

Tübingen Stefan Schreiner

Ritter, Christine, Rachels Klage im antiken Judentum undfrühen Christentum.

Eine auslegungsgeschichtliche Studie, Leiden, Boston: Brill 2003
Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und des Urchristentums 52),
XIV + 323 S., gebunden; ISBN 90-04-12509-4.

Das Buch stellt die geringfügig überarbeitete alttestamentliche Dissertation der Vf. dar,
die im Wintersemester 2000/01 von der Theologischen Fakultät der Universität Basel

angenommen wurde. Der Titel der Arbeit benennt deren Schwerpunkt, die Entfaltung
des Themas ist jedoch umfassender, indem nicht nur Rachels Klage aus Jer 31,15-17,
sondern auch die Rezeption der übrigen Rachel-Texte in der Genesis in der nachaltte-
stamentlichen Literatur dargestellt werden. Die Einleitung beschreibt Notwendigkeit
und Fruchtbarkeit einer solchen auslegungsgeschichtlichen Studie und gibt über die
Methodik Rechenschaft. Zu Recht beklagt Ritter, dass bisher keine der Stammütter
Israels monographisch bearbeitet wurde, und ihre Arbeit belegt die Fruchtbarkeit einer
solchen Spurensuche. Der Nachweis, dass es sich bei Rachel „keineswegs um eine
biblische Randfigur" handelt (S. 6), gelingt auf eindrucksvolle Weise.

Als Grundlage der Rezeptionsgeschichte beschreibt das 2. Kapitel (S. 12-56) die

Rachel-Überlieferungen der hebräischen Bibel (Gen 29-35; dazu die Erwähnungen in
Gen 48,7; 1 Sam 10,2; Rut 4,11; Jer 31,15; Hos 12,13[?]) und die mit ihnen verbundenen

exegetischen Probleme, die häufig Anknüpfungspunkte für die verschiedenen

Traditionsbildungen wurden. Es sind in der Regel dieselben Hürden im biblischen Text,
die antike und moderne Auslegerinnen und Ausleger zum Nachdenken angeregt haben.
Manche Bemerkungen der Vf. in diesem Teil sind allerdings überzogen und eher einer
feministischen Agenda als dem Textbestand geschuldet (z.B. S. 29). Auch psychologi-
sierende Spekulationen über Jakobs Trauer um Rachel sind kaum geeignet, den Text
Gen 48,7 zu erklären (S. 30, vgl. auch S. 20.24). Kapitel 3 (S. 57-75) konzentriert sich

auf Jer 31,15 — 17 in den antiken Übersetzungen (Septuaginta, Targumim, Peschitta
und Vulgata), während das 4. Kapitel eine Nachzeichnung der Rachel-Traditionen in
der frühjüdischen und neutestamentlichen (nur Mt 2,16-18) Literatur beinhaltet.
Behandelt wird ihre Darstellung im Jubiläenbuch, dem Liber Antiquitatum Biblicarum,
Josef und Asenet, den Zwölfer-Testamenten sowie bei Philo und Josephus (S. 76 — 129).

Hauptteil der Arbeit ist jedoch die Darstellung Rachels in der rabbinischen
Literatur (S. 130-249), wobei — abhängig vom Fokus auf Jer 31,15-17 - auch einiges
über den Propheten Jeremia zu lernen ist. Ein Schwerpunkt ist dabei Rachels Funktion
als Fürbitterin für ihr Volk. Komplementär dazu folgt ein kürzeres Kapitel über „Rachel
in den Schriften der Kirchenväter" (S. 250 — 269), wobei insbesondere die typologische

Deutung Rachels auf die Ekklesia und ihrer Schwester Lea auf die Synagoge
bemerkenswert ist. Eine Zusammenfassung am Ende trägt noch einmal das Gesamtergebnis

zusammen (S. 270-275), nachdem schon zuvor die einzelnen Kapitel und Unterabschnitte

am jeweiligen Ort kurz resümiert worden sind.

372



Die Arbeit beeindruckt durch ihre Quellen- und Sprachkenntnis, bleibt aber
analytisch und methodisch zu sehr an der Oberfläche. Die herangezogenen Stellen in bezug
auf Rachel werden häufig allzu isoliert von ihrem literarischen Kontext interpretiert und
nur selten innerhalb der Gesamtintention einer Schrift oder eines Autors gewürdigt.
Auch die rabbinischen Traditionen werden sehr gesamthaft behandelt. Hier hätten
historische, geographische und literarische Differenzierungen das Bild Rachels noch stärker

nuanciert. Die erkennbare Wertschätzung der rabbinischen Literatur durch die Vf.
lässt sie zudem über deren teilweise Zurückdrängung Rachels insbesondere beim
Umgang mit Jer 31,15-17 hinwegsehen (vgl. etwa S. 177-198 und öfter; Josephus und
Philo müssen sich da deutlich mehr Kritik gefallen lassen). Dass die rabbinische Exegese

„weniger zweckgerichtet" und „näher am biblischen Text" sei als die des Philo oder
Josephus (S. 272), ist unnötige Apologetik zugunsten der Rabbinica. Trotz dieser
Einschränkungen gewährt die Arbeit einen fundierten Einblick in die vielfältige frühjüdische,

rabbinische und frühchristliche Rachel-Rezeption, die nicht länger als „Randfigur"
gelten darf.

Nottingham Roland Deines

Schimanowski, Gottfried, Juden und Nichtjuden in Alexandrien. Koexistenz

und Konflikte bis zum Pogrom unter Trajan (117 n. Chr.), Berlin: LIT-
Verlag 2006 Münsteraner Judaistische Studien 18), 288 S., broschiert,
34,90; ISBN 3-8258-8507-0.

Das neue Buch von Gottfried Schimanowski ist die erste deutschsprachige Monographie

über das alexandrinische Judentum bzw. - wie man angesichts der grossen und
bedeutenden jüdischen Gemeinschaft auch sagen könnte - über das jüdische Alexandrien.

Vor allem in englischer Sprache erschienen in letzter Zeit eine ganze Reihe von
Untersuchungen zu Schimanowskis Fragestellung. Diesem neuen, wertvollen Beitrag ist
eine breite Rezeption, über den deutschsprachigen Raum hinaus, zu wünschen. Am
ehesten vergleichbar mit Schimanowskis Werk ist der Teil über Alexandrien in John
Barclays vor 10 Jahren erschienenen Jews in the Mediterranean Diaspora. Auch
Schimanowski zeichnet sich dadurch aus, dass er sowohl literaturgeschichtlich als auch als

Historiker zu einem Gesamtbild dieser antiken Grossstadt zu gelangen versucht. Dabei
fallen seine Lesungen der jüdischen Literaten Alexandriens (und ihrer Gegner) insgesamt

souveräner aus als seine Interpretationen der - freilich schwierig fassbaren —

historischen Ereignisse.
Das Buch ist in fünf Teile gegliedert. Der erste, „Religiöse Hauptströmungen", geht

zuerst der integrativen Religionspolitilc der Ptolemäer nach. Der zwischen Abgrenzung
und Empfehlung balancierende Aristeas-Brief über die Entstehung der Septuaginta ist
ein typisches Zeitzeugnis für diese Periode. Kapitel 2 handelt vom „geistig-religiösen
Zusammenleben von Juden und Nicht-Juden in Alexandrien": Im Zentrum dieses

Kapitels stehen das Dritte Makkabäerbuch (die fiktive Erzählung über Ptolemaios IV.
Philopators Versuch der Paganisierung Jerusalems und Alexandriens), Philon und dessen

Neffe Tiberius Iulius Alexander. Dass letzterer sein Judentum einfach hinter sich
gelassen haben soll (wie von Flavius Josephus angedeutet), darf man mit Schimanowski
zu Recht bezweifeln (S. 137—139). Die allmähliche Verschlechterung der rechtlichen

373



und politischen Bedingungen für die Juden (aber auch die einheimischen Ägypter) in
Alexandrien wird im dritten Kapitel behandelt: Die Provinzialisierung Alexandriens
durch Rom liess die Juden „in die politische und kulturelle Bedeutungslosigkeit" (S. 2)
fallen. Im frühen 2. Jahrhundet n.Chr., unter Trajan, wurde die jüdische Gemeinde
Alexandriens praktisch vollständig ausgerottet (die Quellenlage hierzu, vor allem Ap-
pian, ist allerdings knapp). Von dieser Vernichtung handelt das vierte Kapitel. Der letzte
Teil, „Rückblick", bespricht dann noch die Acta Isidori et Lamponis aus den sogenannten

Alexandrinischen Märtyrerakten: Es handelt sich um einen fiktiven, antijüdischen
Text, der sich als Prozessakte zu den Auseinandersetzungen zwischen Juden und NichtJuden

in Alexandrien ausgibt.
Die grosse Stärke des Buches liegt in den feinen, praktisch durchweg überzeugenden

und die Forschungslage stets souverän aufarbeitenden Interpretationen der in
Alexandrien entstandenen jüdischen Literatur, beispielsweise von Artapanus (S. 70-75) und
Ezechiel Tragicus (S. 78-82). Schade, dass das Inhaltsverzeichnis einen etwas wirren
Eindruck macht, jedenfalls den Leser nicht auf direktem Wege zu den dann besprochenen

Kapiteln führt.
Die grosse Frage nach den Gründen der Auseinandersetzungen in Alexandrien,

insbesondere nach denen für die antijüdischen Pogrome im 1. und 2. Jahrhundert
n.Chr., ist schon immer kontrovers diskutiert worden. Wie weit handelt es sich hierbei

um Einzelereignisse (E. Gruen, Diaspora, 2002, S. 83: „product of special
circumstances"), wie weit um typische, ja logische Folgen des „Antisemitismus" in Alexandrien?

Schimanowski verwirft die These von Werner Bergmann und Christhard
Hoffmann („Kalkül oder Massenwahn? Eine soziologische Interpretation der antijüdischen
Unruhen in Alexandria 38 n.Chr.", 1987), nach der es sich beim ersten Pogrom um
eine „Macht- und Interessenkollision" gehandelt hat. Zum Schluss (S. 229-230) zitiert
Schimanowski dann aber doch, scheinbar zustimmend, auch John Collins' Ansicht
(„Anti-Semitism in Antiquity? The Case of Alexandria", 2004), nach der dieser Konflikt

die Folge von „specific social and historical circumstances" gewesen ist.

Das Buch endet dankenswerterweise mit einem griechisch-deutschen Quellenteil,
welcher einige einschlägige Inschriften und Papyri abdruckt, einer exzellenten
Bibliographie sowie einem Register. Am Rande notiert sei, dass die zu hohe Zahl von Druckfehlern

durch weitere Lesungen des Manuskripts eingeschränkt hätte werden können.
Schimanowskis Portrait des alexandrinischen Judentums nimmt man in jedem Fall

als weiteren hilfreichen Orientierungspunkt auf der Suche nach den - auch durch die

verworrene Rechts- und Quellenlage schwierig fassbaren - Realitäten jener faszinierenden

antiken Grossstadt auf.

Lausanne / Bern René Bloch

Wimmer, Stefan Jaicob / Stephan Leimgruber, Von Adam bis Muhammad.
Bibel und Koran im Vergleich, mit einem Geleitwort von Isa Güzel, ed. vom
Deutschen Katecheten-Verein e.V., München, Stuttgart: Katholisches
Bibelwerk 2005, 256 S., gebunden, 19,90; ISBN 3-460-33175-5.

Das sehr ansprechend aufgemachte Buch des „Orientexperten" und des Religionspädagogen

der katholisch-theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilians-Universität

374



München wird mit Sicherheit im Bereich des interkulturellen und des interreligiösen
Dialogs - und hoffentlich weit darüber hinaus - auf grosses und berechtigtes Interesse

stossen, da wir zwar mit Johann-Dietrich Thyens „Synopse", Joachim Gnilkas „Bibel
und Koran" und den Klassikern von Heinrich Speyer bis Heribert Busse einiges an
fundiert vergleichendem Material haben, bisher jedoch noch kein „Arbeitsinstrument
für eine vergleichende Lektüre von Bibel und Koran in Schule, Religionsunterricht und
Erwachsenenbildung" (Klappentext) vorlag, das so konsequent und in didaktisch wie
inhaltlich wohldurchdachten Einheiten zum interreligiösen Lernen angeregt hätte. Für
diese Pionierarbeit ist den Autoren ausdrücklich zu danken.

In vier Kapiteln werden Grundfragen zum interkulturellen Dialog und interreligiösen

Lernen, zum Umgang mit Heiliger Schrift, zu Auslegungsfragen und schliesslich zu
verschiedenen Bibel- und Koranausgaben erörtert (hier hätte anstelle der „Guten Nachricht"

von 1982 die Neubearbeitung „Gute Nachricht Bibel" von 1997 stehen sollen).
Es folgt der Hauptteil in sieben Kapiteln (5-11), die für Religionsunterricht und
Erwachsenenbildung besonders interessante Texte aus Bibel und Koran im Wortlaut
zweispaltig synoptisch gegenüberstellen und knapp kommentieren (Urgeschichte, Abraham,

Josef, Mose, Könige, „Weitere Propheten und Gestalten" und Jesus; die Texte

folgen der Einheitsübersetzung bzw. der Koranübertragung von H. Zirker). Das letzte

Kapitel (12) nimmt schliesslich die umgekehrte Perspektive ein und fragt pointiert:
„Muhammad in der Bibel?", worauf ein Anhang (13) in zehn Abschnitten als ergiebiges

Handwerkszeug zur Erschliessung und Vertiefung des Stoffes den Abschluss macht.
Tabellen, Schaubilder und Kalligraphien lockern die Darstellung auf, alle Abschnitte
enden mit einer Zusammenfassung sowie einer Fülle von didaktischen Impulsen. Solche

prägen auch sonst das Buch, seien es die Hinweise zur Aussprache oder die
Zusammenstellung der biblisch-koranischen in vier Sprachen; das knappe, aber sehr verdienstvolle

Glossar (S. 237-240) oder die grau unterlegten Exkurse: Erbsünde, Heiliger
Krieg, Psalmen, Wie lässt sich heute Trinität verstehen? (Dass eine Werbung für den

eigenen Verein im selben Layout erscheint, wirkt eher befremdlich.)
Das Buch versteht sich als Angebot, mit der (Fern-)Zielvorgabe eines Zusammenlebens

in Gerechtigkeit und Frieden die exemplarische Wahrnehmung religiöser Zeugnisse

in der heutigen Situation als grosse Bildungschance zu begreifen (S. 15-16) und
die heiligen Schriften als Quelle der Spiritualität zu entdecken. Dies wird in einfühlsamer

Sprache - ein besonderes Merkmal des Buches - und in der didaktischen
Aufbereitung in kleine Schritte umgesetzt, die nicht zuletzt um die Vermittlung von
solidem Basiswissen bemüht sind, wobei auch darüber hinaus wichtige und bisher kaum
berücksichtigte Informationen in grosser Dichte gegeben werden (besonders in den
Einleitungskapiteln).

Ob die Einfühlung so weit gehen muss, dass man sich für die fehlenden Eulogien
nach Namen so rechtfertigt, wie es S. 14 geschieht, mag bezweifelt werden. Damit ist
eine Tendenz angesprochen, die man auch als störend empfinden kann. Muslimische
Massstäbe werden weithin kritiklos aufgenommen (dies gilt besonders für die „historischen"

Bewertungen), umgekehrt theologische Kategorien unbekümmert auf islamische
Verhältnisse angewandt (z. B. Gnade, Inspiration, Gottes Reden durch den Heiligen
Geist, Segen und Verheissung, Christologie). Mitunter werden dann doch auch kritisch
gewonnene Erkenntnisse für den Islam beansprucht, wenn z. B. - sicher ungewollt -
gleichsam der eigentliche Muslim' von (der Mehrheit der) „fundamentalistischefn]
Strömungen" abgehoben und auf die aufgeklärte Distanzierung vom Wortlaut zugunsten

der „Botschaft" verpflichtet wird (S. 63 über „historische" Texte) - was im Gesamt-

375



duktus freilich nicht als westliche Vereinnahmung, sondern als Rekurs auf vermeintliche
Gemeinsamkeit intendiert ist. Dass hier „die aufgeklärte Forschung der Neuzeit" unter
der Hand gar als in den „Blütezeiten islamischer Kultur" wurzelnd dargestellt wird,
stellt die Dinge nicht nur auf den Kopf, es zeigt, wie problematisch der Umgang mit
den systematischen Kontexten von zentralen Begriffen ist.

Beispiele Hessen sich aus allen Kapiteln anführen, insbesondere aus den Abschnitten
über die Heiligen Schriften, ihren Umgang und ihre Auslegung. Manches mag dabei
der komplexen und nicht leicht durchschaubaren Quellenlage geschuldet sein (etwa
hinsichtlich der Koranentstehung, die mit verblüffender Selbstverständlichkeit völlig
unkritisch nach der üblichen muslimischen Tradition dargestellt wird, während für die
Bibel ebenso selbstverständlich die Ergebnisse der historischen Kritik vorausgesetzt
werden). Überrascht wird man aber doch von Kapriolen wie der Aussage im Blick auf
Unterschiede der Entstehung der heiligen Schriften, die Deskription und Normativität
munter durcheinanderwirft (S. 41): „Eine exegetische Herangehensweise wie etwa nach
der historisch-kritischen Methode erscheint [im Blick auf den Koran] auf diesem

Hintergrund weder erforderlich noch sinnvoll." Und manches wird dann eben auch schlicht
falsch: „Gott selbst" etwa ist nach islamischer Sicht keinesfalls „in seinem Wort unter
den Menschen präsent" (S. 23), jedenfalls nicht in dem Sinne, der sich hier christlichen
Lesern suggerieren muss. Ebenso kann die Inspiration durch den Heiligen Geist nicht
für „Bibel und Koran" einfach unkommentiert nebeneinander gestellt werden (S. 88).

So kommt es zu erheblichen Ungleichgewichten, die zum einen mit der Unstimmigkeit

der Lernebenen zusammenhängen — einerseits wird viel Theologie vorausgesetzt
(es fehlen gute, fundierende Literaturangaben zur christlichen Theologie, die Zwei-
Quellen-Theorie wird aber ausführlich auseinandergesetzt), andererseits soll das Buch
für „junge Menschen" sein (es wird tatsächlich eine Seite lang erklärt, wie man die Bibel
zitiert) -, zum anderen mit der unzureichenden Durchdringung der Identitätsfrage im
Rahmen einer Hermeneutik des Fremden. Das Buch will ja nicht nur Islam vorstellen,
sondern auch das Christentum in Beziehung setzen. Schade ist gerade im Hinblick auf
die voranschreitende Säkularisierung, dass hier die Courage gefehlt hat, das Eigene
positiver zu profilieren. Man hört anderes: Die „islamische Theologie braucht jetzt
neue, nicht verletzende Antworten" (S. 199), Trinitätstheologie ist dagegen ein „schwierigeis]

Problem" (S. 199); man will diskutieren, inwiefern Jesus als Muslim bezeichnet
werden kann (S. 199), die Bibel hat dagegen eher mit Relevanzverlust und Überdruss
bei vielen Christen zu kämpfen (S. 28.37.39); die Basmala (übrigens nicht: Basmallah,
es handelt sich um ein derivatives Verbalsubstantiv, das mit „Allah" nichts zu tun hat)

entspricht — formal - dem trinitarischen Votum (S. 205), Gewaltaussagen sind aber eher

ein Problem der Bibel als des Korans (S. 165). Das ist jetzt eklektisch zugespitzt,
markiert aber die Tendenz. Es spricht für sich, wenn „Jesus als Muslim" und
„Muhammad in der Bibel" breit thematisiert werden, in der Zusammenfassung gerade
hier aber merkwürdigerweise die christliche Perspektive überhaupt nicht mehr
vorkommt.

Ein Blick in die Gesamtbibliographie bestätigt diese Analyse: Zum Thema Jesus im
Koran werden Bauschke und Räisänen angeführt, aber weder G. Risse noch O.
Schumann, um nur zwei Titel zu nennen - dafür findet aber der deutsche Muslim Ahmad
von Denffer Erwähnung, der sich unlängst durch seine Ablehnung der Islamischen
Charta des ZMD „von rechts" hervorgetan hat. Die Autoren halten es nicht für nötig,
auch nur einen Titel etwa von Tilman Nagel, von Heinz Halm oder von Gerhard
Endress aufzunehmen — keine Geschichte des Islam, keine Sïra des Propheten, nicht die

376



Handreichung der EKD zum Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland (2000).
Auch Mahmoud Ayoub wäre einen Hinweis wert gewesen, ebenso Helmut Gätje zur
Koranexegese oder J. Bouman zum Meschen- und Gottesbild, zu schweigen von
Grundlagenwerken eines W. M. Watt. Auch zum Thema Muslime in Deutschland

Fehlanzeige (Thomas Lemmen, Ursula Spuler-Stegemann). Wenn dafür S. Freud mit
seinem Mose-Buch (samt J. Assmanns Moses der Ägypter) erscheinen, fragt man sich

doch, welche Kriterien hier angelegt wurden.
Daneben fallen Fehler in der Transkription des Arabischen oder sonstige Kleinigkeiten

(z. B. ist der Plural von süra nicht sürät, sondern suwar) nicht ins Gewicht. Dass

hier, was kulturtheoretisch selbstverständlich zutrifft - nämlich „dass die verschiedenen

Kulturen grundsätzlich als gleichwertig und gleichberechtigt zu verstehen sind" (S. 16)

-, gleichsam per prräßaaig £Îç ak\o yévoç in die Theologie übertragen wird (vgl. nur
die hochproblematische Rede von der „nachbiblischen [bzw. externen] Christologie",
wie sie M. Bauschke herausgearbeitet hat, S. 17.199), wird dagegen an keiner Stelle
markiert oder kritisch reflektiert, obwohl hier die Weiche gestellt wird. Es wird vielmehr

- erkenntnistheoretisch naiv - davon ausgegangen, dass der christliche und der
muslimische Glaube als gleichberechtigte Erkenntnisweisen der einen transzendenten Wahrheit

nebeneinander stehen und in diesem Nebeneinander erkannt werden können. Dies

setzt allerdings einen noetischen Standpunkt voraus, der ausserhalb der gelebten
Glaubensweisen liegt und uns deshalb schlicht nicht gegeben ist. Aus dieser Perspektive
ergeben sich erhebliche Probleme hinsichtlich der konzeptionellen Gestaltung des
Buches. Denn die Alternative - hier im Blick auf koranische Lehren - heisst ja nicht
„ignorieren oder, wie lange geschehen, als Erfindung abtun" (S. 17), sondern sich der
Realität des konkurrierenden Wahrheitsanspruchs zu stellen und damit umgehen zu
lernen, eben um das Ziel des Zusammenlebens in Gerechtigkeit und Frieden im Auge
zu behalten. Solcher Umgang macht unabdingbar und zur vordringlichen sozialen wie
religionspädagogischen Aufgabe, „sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemühen"

(S. 17, zitiert Nostra Aetate 3). Dem ist uneingeschränkt zuzustimmen, denn: Zum
Dialog gibt es keine Alternative (S. 15)!

Tübingen Friedmann Eißler

Szymaniak, KaroLina {ed.), Warszawska awangarda jidysz. Antologia tekstôw,
Gdansk: slowo / obraz terytoria 2006, 363 S.; ISBN 83-7453-711-6.

Paris und Berlin seien nur Satelliten des literarischen Warschau der 1920er gewesen:
Diesem Urteil von Dovid Katz schliessen sich die meisten Forscher der jiddischen
Moderne an. Eine gute Gelegenheit, solche Ansichten anhand der Lektüre von
Originaltexten selbst zu überprüfen, gibt uns jetzt die sorgfältig herausgegebene, reich
illustrierte, zweisprachige Anthologie Warszawska awangarda jidysz.

Die literarische Gruppe Cbaiiastre {Bande) wirkte in Warschau nur knapp vier Jahre
lang (1921-1924), was aber reichte, ihr bis heute einen sehr hohen Rang innerhalb der
postklassischen jiddischen Literatur beizumessen: Ihr Name wurde geradezu zum Symbol

des jiddischen Modernismus, wie Karolina Szymaniak im informativen Vorwort
schreibt.

377



Die Gründer der Gruppe waren der charismatische, expressive und sich für die
Russische Revolution begeisternde Peretz Markisch aus Kiew, der eifernde Jiddischist,
Bewunderer Spinozas und Walt Whitmans Melech Rawitsch aus Wien und der
zwischen politischen Ideen (Zionismus) und existentieller Bedrohung balancierende Uri
Zwi Grinberg aus Lemberg. Ihre Manifeste, Gedichte und Prosatexte veröffentlichten
sie zunächst in der Zeitschrift Ringen, bald aber in den eigenen Periodika Chaliastre

(Markisch), Albatros (Rawitsch) und Di Wog (Grinberg).
Da die erwähnten vier Zeitschriften als Text- und Bildvorlage für die angezeigte

Anthologie dienen, sind in sie neben den Texten der mit Chaliastre eng verbundenen
Autoren wie Esther Schumiatscher, El Lissitsky, Israel Joschua Singer, Joseph Opato-
schu, Ojzer Warschawski und Henryk Berlewi auch solche von Schriftstellern und
Literatur- bzw. Kunsttheoretikern aufgenommen worden, die in Warschau stark
rezipiert wurden: so beispielsweise ein Essay Franz Werfeis über Sprache oder eine brilliante
Analyse der modernen jiddischen dichterischen Sprache aus der Feder Max Eriks. Dessen

Thesen verdienen eine genauere Betrachtung und Weiterentwicklung durch heutige
Forscher.

Die in fünf thematischen Teilen versammelten Texte („Revolution", „In der
Finsternis", „Sprachen", „Im Königreich des Kreuzes", „Erinnerungen") belegen hervorragend

die Zerrissenheit der Warschauer Künstler zwischen dem Politischen und dem
Ästhetischen, zwischen befreiender Avantgarde (Kubismus, Konstruktivismus,
Expressionismus) und belastender Tradition (z.B. religiös befrachtete Hebraismen). Die
Aufbruchstimmung steht hier in unmittelbarer Nähe zu katastrophischen Visionen, das

Gefühl der Zusammengehörigkeit kontrapunktiert immer wieder das des Fremdseins.
Letzteres wird in der Auseinandersetzung mit dem Christentum zugespitzt, besonders in
der doppelten Rezeption der Figur vom gekreuzigten Jesu (Jeschua Ha-Notzri) als

jüdischer Bruder im Leiden und zugleich als der nicht zur jüdischen Welt gehörende
Fremde.

Auf der buchgestalterischen Ebene werden die theoretischen Abhandlungen zu
Literatur, Malerei, Plastik und Filmexperimenten um bisher selten reproduzierte
Graphiken sowie Buchumschläge und -titelseiten ergänzt. Das Personenregister, die

Anmerkungen und umfangreiche bio-bibliographische Verweise machen diesen schön
produzierten Band zu einem nützlichen Hand- und Lehrbuch, das sich mit noch immer
vorhandenen stereotypen Meinungen zur jüdischen Kunst auseinandersetzt.

Bern Anna Maja Misiak

378


	Rezensionen

