Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 62 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Treprp, LEo/ GuNDA WO BKEN-EKERT, , Dein Gott ist mein Gott.“ Wege zum
Judentum und zur Jlidischen Gemeinschafi, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2005, 239 S., broschiert, € 24,80; ISBN 3-17-017411-8.

»Dieses Buch will weiten Kreisen ein Helfer sein“ (Vorwort, S. 9) So lautet das an-
spruchsvolle Ziel der beiden Vf., die denjenigen Menschen eine Handreichung bieten
mochten, die sich zum Judentum hingezogen fithlen und sich auf diesem Wege mit
zahlreichen Fragen und Problemen konfrontiert schen. Man muss den beiden Autoren,
Herrn Rabbiner Trepp, der in Mainz als Professor fiir Judaistik titig ist, und Gunda
Wobken-Ekert (,]iidin aus freier Wahl“) bescheinigen, dass ihnen ein einfiihlsames und
informatives Buch gelungen ist. Es ist ein Werk, das fiir Suchende geschrieben ist; cines,
das wirbt und erklirt; eines, das Mut macht. Beide Autoren fiithlen sich programmatisch
dem ,,Prinzip eines pluralistischen Judentums® verpflichtet (S. 9) und bemiihen sich
gegeniiber seinen verschiedenen religiosen Richtungen um Neutralitit (S. 9).

Nach Vorwort (S. 9-10) und Einleitung (S. 11-13), die in Absicht und Aufbau
des Buches einfithren, bieten die Vf. ecinen Wegweiser zum Judentum in drei klar
voneinander abgegrenzten Teilen an. Der erste Teil (,Entwicklung in Geschichte und
Religionsgesetz“, S. 14 —108) beschreibt die historischen Positionen im Judentum von
seinen Anfingen bis zum 20. Jahrhundert (Leo Baeck). Der zweite (,Der Ubertrict in
der Gegenwart®, S. 109 —152) befasst sich mit dem Prozess des Ubertritts selbst, der
abschliessende drirte Teil (,Erfahrungen von Proselyten, S. 153 —223) umfasst Berichte
und Interviews von Juden und Jiidinnen aus freier Wahl in Deutschland und den USA.
Abgerundet wird das Buch durch einen Epilog (,Wer ist Jude?“, ,Das Vermichtnis von
Daniel Pearl®, S. 223-226), Glossar, Literaturverzeichnis und Register (S. 223-235).

Der Weg durch die jiidische Religionsgeschichte setzt bei Abraham, dem Urvater
und Vorbild aller Proselyten ein. Bereits hier zeigt sich ein Problem des gesamten
religionshistorischen Uberblicks: Die Spannung zwischen einer wissenschaftlich fun-
dierten Darstellung und belastbaren Aussagen fiir den nach Orientierung Suchenden
fiihrt oft dazu, dass die wenigen gesicherten Daten interpretativ iiberdehnt werden.
Schon allein der Begriff ,Jude*/,Jiidin“ wird nicht problematisiert und unreflektiert auf
biblische Personen angewendet (S. 14: ,,Abraham ist ,Jude aus freier Wahl'“; vgl. Hagar,
S. 25; Zippora, S. 28 —29). Das Buch Esther — allenfalls miihsam auf historische Ereig-
nisse zu beziehen (wie Vf. auch anmerken: ,,Die Ereignisse in diesem Buch sind nicht
geschichtlich dokumentiert®, S. 33) — wird als Quelle fiir die Situation der Juden in
Mesopotamien (sic!) herangezogen: Die Angaben des Buches ,zeichnen aber cin Bild
des Lebens jener Zeit im persischen Reich sowohl am Kénigshof wie unter den Juden®
(ibidem). Vermutlich bezichen Vf. die Angaben des Esther-Buches auf die Exilszeit,
andernfalls liesse sich der (chronologisch?) nachfolgende Abschnitt zu Esra und Nehe-
mia nicht rechtfertigen. Aus den biblischen Biichern Esra und Nehemia ldsst sich wenig
Ermutigendes zum Thema Ubertritt zum Judentum ableiten; die Suche nach Griinden

367



fiir die Ablehnung von Mischehen wirkt entsprechend zwiespiltig: ,Proselyten hatten
sich aus Opportunismus dem Judentum angeschlossen® (in der Zeit des Exils?); die
Séhne nichtjiidischer Frauen sprachen ,kein Judiisch® (2, jeweils S. 35).

Ahnlich schwierig prisentiert sich auch die Darstellung der nachbiblischen Antike,
in der ein viel zu optimistisches Bild jiidischer Missionsbestrebungen und -erfolge (vgl.
S. 45-48 mit M. Goopman, Mission and Conversion. Proselytizing in the Religious
History of the Roman Empire, Oxford 1994, S. 87—-90.151—-153) sowie der rabbinischen
Sicht auf die Dinge vermittelt wird. Der Vergleich zwischen Amerika, Babylon und der
frithchristlichen Zeit (S. 61—-64) wie auch die iiberlangen Zitate aus Johannes Chry-
sostomos (S. 70-78) und Luther (S. 88—-90) sind wohl der seelsorgerlichen Absicht
geschuldet, den Proselyten vor feindlichen Reaktionen seiner Umwelt zu warnen. Re-
ligionshistorischer Ausgewogenheit dienen sie nicht: ,Irotz des Leids, das ihnen von den
Christen zugefiigt wurde, verloren die Juden nie ihre Objektivitit gegeniiber dem
christlichen Glauben® (S. 92).

Der zweite, praktisch orientierende Teil des Buches (S. 109 —152) ist in seinem
behutsamen und informativen Grundgestus hingegen ein wirklicher Wegweiser fiir den
Suchenden. Schritt fir Schritt wird eine Selbstreflexion angeregt, werden Schwierig-
keiten und Erwartungen offengelegt, die bei einer Konversion zum Judentum zu be-
wiltigen sind. Praktische Erfordernisse werden mit inneren Prozessen abgewogen, das
Pro und Contra verschiedener Motive eines Ubertritts nachvollziehbar dargestellr.

Ahnlich eindrucksvoll gestaltet sich der dritte und letzte Teil, der die Leser/ Lese-
rinnen mit personlichen Erfahrungen von Jiidinnen und Juden ,aus freier Wahl“ kon-
frontiert. Der Unterschied zwischen den jiidischen Gemeinschaften in Deutschland und
den Vereinigten Staaten wird in den Interviews ebenso deutlich wie die vielfiltigen
Gemeinsamkeiten zwischen den ,neuen Juden®. Fiir die meisten von ihnen gilt, dass es
in erster Linie die jiidische Religion selbst ist, die sie in ihren Bann gezogen hat: , Es ist
die Offenheit dieser Religion, der unmittelbare Zugang zu Gott und das Sozialbewusst-
sein, ihre Wirme und Familienbetontheit, es sind ihre Feste und Gottesdienste® (S.
153). Kann man einer Gemeinschaft ein schoneres Kompliment machen?

Potsdam / Berlin Susanne Galley-Talabardon

Visorzky, BurTtON L., Golden Bell and Pomegranates. Studies in Midrash
Leviticus Rabbah, Tibingen: Mohr Siebeck 2003 (= Texts and Studies in
Ancient Judaism 94), VII + 206 S., gebunden, € 69,--; ISBN 3-16-
147991-2.

Rabbinische Texte haben noch immer ihren esoterischen Charakter nicht ganz verloren.
Trotz Ubersetzungen und Kommentaren erschliessen sie ihre Bedeutung nichr auf An-
hieb. Zu dieser Schwerzuginglichkeit tragen zum Teil auch die Untersuchungen von
rabbinischen Texten bei, die nicht selten den Eindruck erwecken, ihre Verfasser oder
Verfasserinnen seien an einer breiteren Leserschaft tiberhaupt nicht interessiert. Positiv
kann in dieser Hinsicht dagegen die Arbeit von Visotzky, Professor am Jewish Theo-
logical Seminary in New York, hervorgehoben werden, die ihre Themenstellung —
abgesehen vom wenig aussagekriftigen Titel — in Aufbau und Durchfithrung in mu-
stergiiltiger Klarheit prisentiert. Der Leser erhilt eine literarische, historische und theo-

368



logische Analyse von Leviticus Rabbah, die Lust macht, diesen rabbinischen Midrasch
selbst zu lesen. Der reiche Inhalt des Buches erschliesst sich sowieso am besten, wenn
man eine Textausgabe von LevR neben sich legt, da auf umfingliche Zitate weitgehend
verzichtet wurde. Uber den Gang der Studie und das Ergebnis geben Einleitung (Kap.
1) und Schlusszusammenfassung (Kap. 14) einen knappen Uberblick, Stellen- und
Sachregister erméglichen rasches Nachschlagen. Ein Literaturverzeichnis und ausfiihr-
liche, allerdings gelegentlich allzu pauschale Literaturangaben (vgl. als Beispiel Anm.
121 der Hinweis auf E. P. Sanders; hier wie oft werden lediglich die Buchtitel genannt,
nicht jedoch die einschligigen Seiten) in den Anmerkungen runden den gelungenen
Band ab.

Die dazwischen liegenden zwdélf Kapitel beschiftigen sich zunichst mit der fizera-
rischen Gestalt dieses Midrasch (weder eine Sammlung von Predigten zu den Wochen-
abschnitten noch ein durchkomponiertes literarisches Werk, sondern eine thematische,
weitgehend haggadische Sammlung, die mit einzelnen Lev-Versen als Uberschriften
verbunden wurden) und arbeiten seine besondere Stellung innerhalb des rabbinischen
Corpus ebenso heraus wie seine Beziechungen zu christlichen und paganen Literatur-
traditionen der Spitantike. Visotzky bestimmt LevR neben seiner rabbinischen Einord-
nung zugleich als Reprisentant der hellenistischen Provinzialliteratur (,a Hebrew-Ara-
maic sub-species of provincial hellenistic literature® [S. 32]), zu deren Ko-Texten neben
der Bibel und anderen rabbinischen Werken (vgl. besonders Kap. 4) auch griechische
Autoren und Literaturgattungen zihlen, ohne dass damit direkte Abhingigkeiten be-
hauptet wiirden (Kap. 6, vgl. S. 57). Dem Autor gelingt es auf diese Weise, die schein-
bare Abgeschlossenheit der rabbinischen Literatur und Kultur (die weniger ein histo-
risches Phinomen als vielmehr eines der Wissenschaftstradition darstellt) aufzubrechen
und deutlich zu machen, dass dieses Werk nicht nur in das Feld der rabbinischen
Studien gehért, sondern zugleich eine wichtige Quelle fiir Palistina bzw. genauer Ga-
lilia in der Mitte des 5. Jahrhunderts (S. 37) bildet, wo Juden, Heiden, Juden- und’
Heidenchristen unter christlicher Herrschaft neben- und miteinander lebten. Beziige
auf diese historische Situierung deutet der Autor allerdings mehr an, als dass er sie
ausfiihre, so dass man sich an vielen Stellen mehr gewiinscht hitte (vgl. besonders das
13. Kapitel iiber ,,Esau, Edom, and Others®, aber auch S. 2—3.37-38.67.119.121~
122).

Der zweite Teil (Kap. 7—12) beschiftigt sich mit der Theologie bzw. Weltanschau-
ung von LevR. Die ersten beiden Kapitel beschreiben die Abkehr vom biblisch-leviti-
schen Opfer- und Tempelkult, der fiir LevR obsolet geworden war, hin zum neuen
rabbinischen Selbstverstindnis, das Gelehrsamkeit und Studium an Stelle des alten
Kults setzte. Das Buch Leviticus wurde entgegen seiner eigenen Aussage ,a pretext for
promoting a thoroughly rabbanized agenda® (S. 75) unter Ignorierung grosser Teile der
priesterlichen Gesetzgebung (von den 859 Versen des Buches Lev werden nur 158
zitiert [S. 74]). Mit dieser Abkehr von blutigen Tieropfern steht LevR in einer spitan-
tiken und nicht nur rabbinischen Tradition. Drei weitere Kapitel widmen sich der
Anthropologie von LevR, mit den Unterthemen ,Body and Soul®, ,Women® und der
Frage nach Armut und Macht, wobei auch hier wieder der Vergleich zwischen christ-
licher und rabbinischer Wohltitigkeitspraxis sehr interessant ist (siche S. 123 —128).
Das letzte Kapiteil in dieser Reihe behandelt ,Theology, Angelology, Prophecy, Escha-
tology™ und darin auch die Fragen nach dem Gericht und der Funktion von Leiden als

Stihnemittel (S. 152 -1 53).

369



Die Studie zeigt die Fruchtbarkeit des Ansatzes, einzelne rabbinische Texte nicht
nur primir als Teil des rabbinischen Corpus anzuschen, sondern daneben auch in ihrer
jeweiligen Besonderheit zu wiirdigen, wie dies in der biblischen Wissenschaft des Alten
und Neuen Testaments fiir die einzelnen Schriften bzw. deren Quellen seit langem
iiblich ist. Auf diese Weise konnen die internen Differenzierungen der rabbinischen
Gesellschaft und ihre relative Pluralitit deutlicher erkannt werden, was auch zu einem
angemesseneren historischen Verstindnis beitriigt. Es ist darum zu wiinschen, dass diese
Arbeit Vorbild fiir zahlreiche andere wird, bei denen das historische seting durchaus
noch stirker herausgearbeitet werden darf.

Nottingham Roland Deines

GuGGeNHEIMER, HEINrRICH W., The Jerusalem Talmud. Third Order: Na-
shim. Tractate Ketubot; Sixth Order: Tahorot. Tractate Niddah, Berlin, New
York: Walter de Gruyter 2006 (= Studia Judaica. Forschungen zur Wissen-
schaft des Judentums 34), 727 S., gebunden, € 178,--; ISBN 978-3-11-
019033-5.

Die Uberserzung und Kommentierung des palistinensischen Talmuds ist eine Aufgabe
ganz eigenen Ranges; deren Bewiltigung spricht zumal dann fiir den betreffenden For-
scher, wenn die Binde in rascher Folge herauskommen, wie dies bei Heinrich Guggen-
heimer der Fall ist. Die Besprechung der englischen Ubersetzung der vorliegenden
beiden Traktate aus der dritten und sechsten Ordnung des Talmuds, die sich mit
menstruations- und cherechtlichen Fragen beschiftigen und aufgrund ihrer themati-
schen Nihe zusammengefasst wurden, soll sich daher auf einige Beobachtungen kon-
zentrieren, die aus der cigenen Ubersetzungstirigkeit des Rezensenten erwachsen. So
fillt auch bei diesem Band wieder auf, dass der Bearbeiter sich die Vorteile, die die seit
cinigen Jahren vorliegende Synopse der Yerushalmi-Handschriften und Druckausgaben
bietet, im Hinblick auf die textkritischen Probleme und die Gliederung (und Zitierfi-
higkeit!) des Textes nur unvollstindig zu Nutze macht. Stattdessen verweist er in den
Fussnoten auf zuvor von ihm iibersetzte und kommentierte Abschnitte — etwa im
Traktat Terumot (S. 138ft.). Ein solches Verweissystem hat, abgesehen von der zweifel-
haften Prakcikabilicit fiir manchen Leser, freilich seine Tiicken, wie offensichtlich fal-
sche, wohl durch spitere Bearbeitungen ,verrutschte® Anmerkungen (etwa S. 123,
Anm. 43) zeigen. Auffallend ist auch der Verzicht auf die Auseinandersetzung mit der
immer noch lesenswerten Ubertragung von Moise Schwab ins Franzésische, deren stel-
lenweise recht freier Ton immerhin den Vorzug hat, dem Text auch dort einen diskur-
siven Sinn zu geben, WO Guggenheimer glaubt, sich mit einer echer unbefriedigendcn
(weil letztlich vor der Ubersetzungsaufgabe kapitulierenden) Wort-fiir-Wort-Wiedergabe
behelfen zu miissen. ,He then can enter another’s field and take his swarm. And here,
you say so? Rebbi Aha, Rebbi Hananiah in the name of Rebbi Johanan: Rebbi Johanan
ben Beroga said [. . .]“ (S. 125 — yKet 27a,3 —4). Sequenzen wie diese, die offensichtlich
nicht den Gesetzen der englischen Syntax gehorchen, machen deutlich, dass man den
stenographischen Stil des Talmuds kommentierend tibersetzen muss, wobei der moder-
ne Text gegeniiber dem aramiischen Original natiirlich auf das Doppelte oder Dreifache
anschwillt. Daneben stellt sich natiirlich die Frage, warum hier ,hu® mit ,du® wieder-

370



gegeben ist. Wenn in einem Zusammenhang, in dem es um die rechtliche Beurteilung
von Zeugenaussagen von Erwachsenen oder Minderjihrigen geht, Sitze stehen wie
»only these which they are used to“ (S. 120), so wiirde man gern wissen, auf welche
Referenten der Ubersetzer die Pronomen bezogen hat, und dies auch, wenn klar ist, dass
es letztlich immer bei einem nicht ganz sicheren Deutungsvorschlag bleiben muss. Der
Rezensent vermutet, dass es heissen muss: ,Es ist gelehrt worden: Nur (dann ist das
Zeugnis eines Minderjihrigen beziiglich der Unterschriften [unter einen Ehevertrag] als
glaubwiirdig zu betrachten), wenn (der betreffende Zeuge) mit ihnen vertraut war®
(yKet 26d,53 —54). Die genannten Mingel, die den gesamten Band durchziehen, wer-
den freilich mehr als aufgewogen durch die Freude, fiir die eigene Arbeit am Traktat
Kebubbot ein weiteres Hilfsmittel mit Anregungen und Anmerkungen in den Hiinden
zu halten, an denen man sich — in Zustimmung oder auch Ablehnung — abarbeiten
kann. Hilfreich zu diesem Zweck sind auch die Verzeichnisse biblischer und talmudi-
scher Zitate am Ende des Bandes sowie der Sach- und Autorenindex.

Tiibingen Matthias Morgenstern

BECKER, HANS-JURGEN (ed.), Avot de-Rabbi Natan. Synoptische Edition beider
Versionen, in Zusammenarbeit mit Chr. Berner, Tiibingen: Mohr Siebeck
2006 (= Texts and Studies in Ancient Judaism/Texte und Studien zum
Antiken Judentum 116), XXVII + 409 S., gr. 4°, gebunden, € 279,—; ISBN
3-16-148887-0/13-978-3-16-148887-0.

Nach eigener Aussage umfasst die vorgelegte Edition ,alle direkten Textzeugen beider
Versionen von Avot de-Rabbi Natan® (= ARN). Indirekte Textzeugen wie Zitate, Para-
phrasen oder Varianten bleiben ebenso unberiicksichtigt, wie die Handschriften jeweils
nur in Kolumnen nebeneinander abgedruckt werden, ,,ohne ihre Lesarten zu verindern
oder zu bewerten (S. IXa). Die Ausgabe bietet zuerst ,die gesamte handschriftliche
Evidenz“ (S. IXa) der Version A (S. 6—308) und im Anschluss daran die der Version B
(S. 310-409). Fiir ARN A sind das insgesamt 10 Handschriften zuziiglich die von
Becker bereits frither edierten Geniza-Fragmente (Geniza-Fragmente zu Avot de-Rabbi
Natan, Tiibingen 2004 [= Texts and Studies of Ancient Judaism 103]), fiir ARN B sind
das 3 Handschriften sowic einige Geniza-Fragmente. Als Leittext, dem die anderen
abschnittsweise zugeordnet werden, dient bei ARN A deren editio princeps (Venedig
1550), bei ARN B die Handschrift MS Vatikan 303. Alle zur Einordnung und Wiir-
digung der Handschriften erforderlichen Informationen finden sich in der Einleitung
(S. Xb—XVIIIb). Dass nicht beide Versionen, also ARN A und ARN B, in einer
Synopse erfasst worden sind, sondern aufeinander folgen, hat gute Griinde, erweisen
sich doch am Ende die zwischen beiden Versionen bestchenden Unterschiede als weitaus
grosser, als es nach der klassischen ARN-Edition von S. Schechter (Wien 1887 und
ofter) den Anschein hat. Einen Textvergleich beider Versionen erleichtert da die tabel-
larische Ubersichr iiber ihre Parallelen (S. XIX—-XXVI). — Mit seiner hier anzuzeigen-
den Ausgabe setzt H.-J. Becker die einst von Peter Schifer begonnene und begriindete
Form der synoptischen Edition von Handschriften rabbinischer Texte anstelle einer als
»Urtext* angenommenen Version und Verbannung davon abweichender Lesarten bzw.
Varianten in den textkritischen Apparat fort und bestitigt in eindrucksvoller Weise

371



einmal mehr deren Sinnhaftigkeit. Alle zukiinftigen Studien zu ARN haben damit ihre
verlidssliche Textgrundlage erhalten.

Tiibingen Stefan Schreiner

RITTER, CHRISTINE, Rachels Klage im antiken Judentum und friihen Christen-
tum. Eine auslegungsgeschichtliche Studie, Leiden, Boston: Brill 2003 (= Ar-
beiten zur Geschichte des antiken Judentums und des Urchristentums 52),

XIV + 323 S., gebunden; ISBN 90-04-12509-4.

Das Buch stellt die geringfiigig iiberarbeitete alttestamentliche Dissertation der V£. dar,
die im Wintersemester 2000/01 von der Theologischen Fakultit der Universitit Basel
angenommen wurde. Der Titel der Arbeit benennt deren Schwerpunkt, die Entfalcung
des Themas ist jedoch umfassender, indem nicht nur Rachels Klage aus Jer 31,15-17,
sondern auch die Rezeption der tibrigen Rachel-Texte in der Genesis in der nachaltte-
stamentlichen Literatur dargestellt werden. Die Einleitung beschreibt Notwendigkeit
und Fruchtbarkeit einer solchen auslegungsgeschichtlichen Studie und gibt iiber die
Methodik Rechenschaft. Zu Recht beklagt Ritter, dass bisher keine der Stammiitter
[sraels monographisch bearbeitet wurde, und ihre Arbeit belegt die Fruchtbarkeit einer
solchen Spurensuche. Der Nachweis, dass es sich bei Rachel ,keineswegs um eine
biblische Randfigur® handelt (S. 6), gelingt auf eindrucksvolle Weise.

Als Grundlage der Rezeptionsgeschichte beschreibt das 2. Kapitel (S. 12-56) die
Rachcl-Uberlicferungen der hebriischen Bibel (Gen 29-35; dazu die Erwihnungen in
Gen 48,7; 1 Sam 10,2; Rut 4,11; Jer 31,15; Hos 12,13[?]) und die mit ihnen verbun-
denen exegetischen Probleme, die hidufig Ankniipfungspunkte fiir die verschiedenen
Traditionsbildungen wurden. Es sind in der Regel dieselben Hiirden im biblischen Text,
die antike und moderne Auslegerinnen und Ausleger zum Nachdenken angeregt haben.
Manche Bemerkungen der Vf. in diesem Teil sind allerdings iiberzogen und cher einer
feministischen Agenda als dem Textbestand geschuldet (z. B. S. 29). Auch psychologi-
sierende Spekulationen tiber Jakobs Trauer um Rachel sind kaum geeignet, den Text
Gen 48,7 zu erkliren (S. 30, vgl. auch S. 20.24). Kapitel 3 (S. 57-75) konzentriert sich
auf Jer 31,15—-17 in den antiken Ubersetzungen (Septuaginta, Targumim, Peschitta
und Vulgata), withrend das 4. Kapitel eine Nachzeichnung der Rachel-Traditionen in
der frithjiidischen und neutestamentlichen (nur Mt 2,16 —18) Literatur beinhaltet. Be-
handelt wird ihre Darstellung im Jubilienbuch, dem Liber Antiquitatum Biblicarum,
Josef und Asenet, den Zwélfer-Testamenten sowie bei Philo und Josephus (S. 76 —129).

Hauptteil der Arbeit ist jedoch die Darstellung Rachels in der rabbinischen Lite-
ratur (S. 130-249), wobei — abhingig vom Fokus auf Jer 31,15—-17 — auch einiges
tiber den Propheten Jeremia zu lernen ist. Ein Schwerpunkt ist dabei Rachels Funktion
als Fiirbitterin fiir ihr Volk. Komplementir dazu folgt ein kiirzeres Kapitel iiber ,,Rachel
in den Schriften der Kirchenviter® (S. 250—269), wobei insbesondere die typologische
Deutung Rachels auf die Ekklesia und ihrer Schwester Lea auf die Synagoge bemer-
kenswert ist. Eine Zusammenfassung am Ende trigt noch einmal das Gesamtergebnis
zusammen (S. 270—275), nachdem schon zuvor die einzelnen Kapitel und Unterab-
schnitte am jeweiligen Ort kurz resiimiert worden sind.

372



Die Arbeit beeindrucke durch ihre Quellen- und Sprachkenntnis, bleibt aber ana-
lytisch und methodisch zu sehr an der Oberfliche. Die herangezogenen Stellen in bezug
auf Rachel werden hiufig allzu isoliert von ihrem literarischen Kontext interpretiert und
nur selten innerhalb der Gesamtintention einer Schrift oder eines Autors gewiirdigt.
Auch die rabbinischen Traditionen werden sehr gesamchaft behandelt. Hier hitten hi-
storische, geographische und literarische Differenzierungen das Bild Rachels noch stir-
ker nuanciert. Die erkennbare Wertschitzung der rabbinischen Literatur durch die VF.
lasst sie zudem tiber deren teilweise Zuriickdringung Rachels insbesondere beim Um-
gang mit Jer 31,15—17 hinwegsehen (vgl. etwa S. 177-198 und éfter; Josephus und
Philo miissen sich da deutlich mehr Kritik gefallen lassen). Dass die rabbinische Exegese
sweniger zweckgerichtet” und ,niher am biblischen Text® sei als die des Philo oder
Josephus (S. 272), ist unnétige Apologetik zugunsten der Rabbinica. Trotz dieser Ein-
schrinkungen gewihrt die Arbeit einen fundierten Einblick in die vielfiltige friihjiidi-
sche, rabbinische und friihchristliche Rachel-Rezeption, die nicht linger als ,, Randfigur*
gelten darf.

Roland Deines

Nottingham

ScHIMANOWSKI, GOTTERIED, Juden und Nichtjuden in Alexandrien. Koexi-
stenz und Konflikte bis zum Pogrom unter Trajan (117 n. Chr.), Berlin: LIT-
Verlag 2006 (= Miinsteraner Judaistische Studien 18), 288 S., broschiert, €
34,90; ISBN 3-8258-8507-0.

Das neue Buch von Gottfried Schimanowski ist die erste deutschsprachige Monogra-
phie iiber das alexandrinische Judentum bzw. — wie man angesichts der grossen und
bedeutenden jiidischen Gemeinschaft auch sagen kénnte — iiber das jiidische Alexan-
drien. Vor allem in englischer Sprache erschienen in letzter Zeit eine ganze Reihe von
Untersuchungen zu Schimanowskis Fragestellung. Diesem neuen, wertvollen Beitrag ist
eine breite Rezeption, iiber den deutschsprachigen Raum hinaus, zu wiinschen. Am
chesten vergleichbar mit Schimanowskis Werk ist der Teil tiber Alexandrien in John
Barclays vor 10 Jahren erschienenen Jews in the Mediterranean Diaspora. Auch Schi-
manowski zeichnet sich dadurch aus, dass er sowohl literaturgeschichtlich als auch als
Historiker zu einem Gesamtbild dieser antiken Grossstadt zu gelangen versucht. Dabei
fallen seine Lesungen der jiidischen Literaten Alexandriens (und ihrer Gegner) insge-
samt souveriner aus als seine Interpretationen der — freilich schwierig fassbaren — hi-
storischen Ereignisse.

Das Buch ist in fiinf Teile gegliedert. Der erste, ,Religiése Hauptstromungen®, geht
zuerst der integrativen Religionspolitik der Prolemier nach. Der zwischen Abgrenzung
und Empfehlung balancierende Aristeas-Brief iiber die Entstehung der Septuaginta ist
ein typisches Zeitzeugnis fiir diese Periode. Kapitel 2 handelt vom Lgeistig-religiosen
Zusammenleben von Juden und Nicht-Juden in Alexandrien: Im Zentrum dieses Ka-
pitels stehen das Dritte Makkabderbuch (die fiktive Erzihlung iiber Ptolemaios IV.
Philopators Versuch der Paganisierung Jerusalems und Alexandriens), Philon und des-
sen Neffe Tiberius Iulius Alexander. Dass letzterer sein Judentum einfach hinter sich
gelassen haben soll (wie von Flavius Josephus angedeutet), darf man mit Schimanowski

zu Recht bezweifeln (S. 137-139). Die allmihliche Verschlechterung der rechtlichen

DL



und politischen Bedingungen fiir die Juden (aber auch die einheimischen Agyprer) in
Alexandrien wird im dritten Kapitel behandele: Die Provinzialisierung Alexandriens
durch Rom liess die Juden ,,in die politische und kulturelle Bedeutungslosigkeit® (S. 2)
fallen. Im frithen 2. Jahrhundet n.Chr., unter Trajan, wurde die jiidische Gemeinde
Alexandriens praktisch vollstindig ausgerottet (die Quellenlage hierzu, vor allem Ap-
pian, ist allerdings knapp). Von dieser Vernichtung handelt das vierte Kapitel. Der letzte
Teil, ,Riickblick®, bespricht dann noch die Acta Isidori et Lamponis aus den sogenann-
ten Alexandrinischen Mirtyrerakten: Es handelt sich um einen fiktiven, antijiidischen
Text, der sich als Prozessakte zu den Auseinandersetzungen zwischen Juden und Nicht-
Juden in Alexandrien ausgibt.

Die grosse Stirke des Buches liegt in den feinen, praktisch durchweg iiberzeugen-
den und die Forschungslage stets souverin aufarbeitenden Interpretationen der in Alex-
andrien entstandenen jiidischen Literatur, beispielsweise von Artapanus (S. 70-75) und
Ezechiel Tragicus (S. 78—-82). Schade, dass das Inhaltsverzeichnis einen etwas wirren
Eindruck macht, jedenfalls den Leser nicht auf direktem Wege zu den dann bespro-
chenen Kapiteln fiihrt.

Die grosse Frage nach den Griinden der Auseinandersetzungen in Alexandrien,
insbesondere nach denen fiir die antjiidischen Pogrome im 1. und 2. Jahrhundert
n. Chr., ist schon immer kontrovers diskutiert worden. Wie weit handelt es sich hierbel
um Einzelereignisse (E. GrUEN, Diaspora, 2002, S. 83: ,product of special circum-
stances”), wie weit um typische, ja logische Folgen des ,Antisemitismus® in Alexan-
drien? Schimanowski verwirft die These von Werner Bergmann und Christhard Hoff-
mann (,Kalkil oder Massenwahn? Eine soziologische Interpretation der antijiidischen
Unruhen in Alexandria 38 n.Chr.%, 1987), nach der es sich beim ersten Pogrom um
eine ,Macht- und Interessenkollision” gehandelt hat. Zum Schluss (S. 229-230) zitiert
Schimanowski dann aber doch, scheinbar zustimmend, auch John Collins’ Ansicht
(,Anti-Semitism in Antiquity? The Case of Alexandria®, 2004), nach der dieser Kon-
flike die Folge von ,specific social and historical circumstances® gewesen ist.

Das Buch endet dankenswerterweise mit einem griechisch-deutschen Quellenteil,
welcher einige einschligige Inschriften und Papyri abdrucke, einer exzellenten Biblio-
graphie sowie einem Register. Am Rande notiert sei, dass die zu hohe Zahl von Druck-
fehlern durch weitere Lesungen des Manuskripts eingeschrinke hitte werden kénnen.

Schimanowskis Portrait des alexandrinischen Judentums nimmt man in jedem Fall
als weiteren hilfreichen Orientierungspunkt aut der Suche nach den — auch durch die
verworrene Rechts- und Quellenlage schwierig fassbaren — Realititen jener faszinieren-
den antiken Grossstadt auf.

Lausanne/Bern René Bloch

WIMMER, STEFAN JAKOB / STEPHAN LEIMGRUBER, Von Adam bis Mubammad,
Bibel und Koran im Vergleich, mit einem Geleitwort von Isa Giizel, ed. vom

Deutschen Katecheten-Verein e. V., Miinchen, Stuttgart: Katholisches Bi-
belwerk 2005, 256 S., gebunden, € 19,90; ISBN 3-460-33175-5.

Das sehr ansprechend aufgemachte Buch des ,,Orientexperten” und des Religionspid-
agogen der katholisch-theologischen Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universitit

374



Miinchen wird mit Sicherheit im Bereich des interkulturellen und des interreligiésen
Dialogs — und hoffentlich weit dariiber hinaus — auf grosses und berechtigtes Interesse
stossen, da wir zwar mit Johann-Dietrich Thyens ,Synopse®, Joachim Gnilkas , Bibel
und Koran“ und den Klassikern von Heinrich Speyer bis Heribert Busse einiges an
fundiert vergleichendem Material haben, bisher jedoch noch kein , Arbeitsinstrument
fiir eine vergleichende Lektiire von Bibel und Koran in Schule, Religionsunterricht und
Erwachsenenbildung (Klappentext) vorlag, das so konsequent und in didaktisch wie
inhaltlich wohldurchdachten Einheiten zum interreligiésen Lernen angeregt hitte. Fiir
diese Pionierarbeit ist den Autoren ausdriicklich zu danken.

In vier Kapiteln werden Grundfragen zum interkulturellen Dialog und interreligi-
Osen Lernen, zum Umgang mit Heiliger Schrift, zu Auslegungsfragen und schliesslich zu
verschiedenen Bibel- und Koranausgaben erértert (hier hitte anstelle der ,, Guten Nach-
richt* von 1982 die Neubearbeirung ,,Gute Nachricht Bibel“ von 1997 stehen sollen).
Es folgt der Hauptreil in sieben Kapiteln (5-11), die fiir Religionsunterricht und
Erwachsenenbildung besonders interessante Texte aus Bibel und Koran im Wortlaut
zweispaltig synoptisch gegeniiberstellen und knapp kommentieren (Urgeschichte, Abra-
ham, Josef, Mose, Kénige, ,Weitere Propheten und Gestalten® und Jesus; die Texte
folgen der Einheitsiibersetzung bzw. der Koraniibertragung von H. Zirker). Das letzte
Kapitel (12) nimmt schliesslich die umgekehrte Perspektive ein und fragt pointiert:
»Muhammad in der Bibel?“, worauf ein Anhang (13) in zehn Abschnitten als ergiebiges
Handwerkszeug zur Erschliessung und Vertiefung des Stoffes den Abschluss macht.
Tabellen, Schaubilder und Kalligraphien lockern die Darstellung auf, alle Abschnitte
enden mit einer Zusammenfassung sowie einer Fiille von didaktischen Impulsen. Solche
prigen auch sonst das Buch, seien es die Hinweise zur Aussprache oder die Zusam-
menstellung der biblisch-koranischen in vier Sprachen; das knappe, aber sehr verdienst-
volle Glossar (S. 237-240) oder die grau unterlegten Exkurse: Erbstinde, Heiliger
Krieg, Psalmen, Wie lisst sich heute Trinitit verstehen? (Dass eine Werbung fiir den
eigenen Verein im selben Layout erscheint, wirkt eher befremdlich.)

Das Buch versteht sich als Angebot, mit der (Fern-)Zielvorgabe eines Zusammen-
lebens in Gerechtigkeit und Frieden die exemplarische Wahrnehmung religiéser Zeug-
nisse in der heutigen Situation als grosse Bildungschance zu begreifen (S. 15-16) und
die heiligen Schriften als Quelle der Spiritualitit zu entdecken. Dies wird in einfiihl-
samer Sprache — ein besonderes Merkmal des Buches — und in der didakeischen Auf-
bereitung in kleine Schritte umgesetzt, die nicht zuletzt um die Vermittlung voun soli-
dem Basiswissen bemiiht sind, wobei auch dariiber hinaus wichtige und bisher kaum
beriicksichtigte Informationen in grosser Dichte gegeben werden (besonders in den
Einleitungskapiteln).

Ob die Einfiihlung so weit gehen muss, dass man sich fiir die fehlenden Eulogien
nach Namen so rechtfertigt, wie es S. 14 geschieht, mag bezweifelt werden. Damit ist
cine Tendenz angesprochen, die man auch als stérend empfinden kann. Muslimische
Massstibe werden weithin kritiklos aufgenommen (dies gilt besonders fiir die ,histori-
schen” Bewertungen), umgekehrt theologische Kategorien unbekiimmert auf islamische
Verhiltnisse angewandt (z.B. Gnade, Inspiration, Gottes Reden durch den Heiligen
Geist, Segen und Verheissung, Christologie). Mitunter werden dann doch auch kritisch
gewonnene Erkenntnisse fiir den Islam beansprucht, wenn z.B. — sicher ungewollt —
gleichsam der ,eigentliche Muslim‘ von (der Mehrheit der) ,fundamentalistische[n]
Strémungen® abgehoben und auf die aufgeklirte Distanzierung vom Wortlaute zugun-
sten der ,,Botschaft® verpflichtet wird (S. 63 tiber ,historische® Texte) — was im Gesamt-

375



dukeus freilich nicht als westliche Vereinnahmung, sondern als Rekurs auf vermeintliche
Gemeinsamkeit intendiert ist. Dass hier ,die aufgeklirte Forschung der Neuzeit unter
der Hand gar als in den ,Bliitezeiten islamischer Kultur® wurzelnd dargestelle wird,
stellt die Dinge nicht nur auf den Kopf, es zeigt, wie problematisch der Umgang mit
den systematischen Kontexten von zentralen Begriffen ist.

Beispiele liessen sich aus allen Kapiteln anfiihren, insbesondere aus den Abschnitten
tiber die Heiligen Schriften, ihren Umgang und ihre Auslegung. Manches mag dabei
der komplexen und nicht leicht durchschaubaren Quellenlage geschuldet sein (etwa
hinsichdlich der Koranentstehung, die mit verbliiffender Selbstverstindlichkeit véllig
unkritisch nach der iiblichen muslimischen Tradition dargestellc wird, wihrend fiir die
Bibel ebenso selbstverstindlich die Ergebnisse der historischen Kritik vorausgesetzt wer-
den). Uberrascht wird man aber doch von Kapriolen wie der Aussage im Blick auf
Unterschiede der Entstehung der heiligen Schriften, die Deskription und Normativitit
munter durcheinanderwirft (S. 41): , Eine exegetische Herangehensweise wie etwa nach
der historisch-kritischen Methode erscheint [im Blick auf den Koran] auf diesem Hin-
tergrund weder erforderlich noch sinnvoll.“ Und manches wird dann eben auch schlicht
falsch: ,,Gott selbst“ etwa ist nach islamischer Sicht keinesfalls ,in seinem Wort unter
den Menschen prisent (S. 23), jedenfalls nicht in dem Sinne, der sich hier christlichen
Lesern suggerieren muss. Ebenso kann die Inspiration durch den Heiligen Geist nicht
fiir , Bibel und Koran® einfach unkommentiert nebencinander gestellt werden (S. 88).

So kommt es zu erheblichen Ungleichgewichten, die zum einen mit der Unstim-
migkeit der Lernebenen zusammenhingen — einerseits wird viel Theologie vorausgesetzt
(es fehlen gute, fundierende Literaturangaben zur christlichen Theologie, die Zwei-
Quellen-Theorie wird aber ausfiihrlich auseinandergesetzt), andererseits soll das Buch
fiir ,junge Menschen® sein (es wird tatsichlich eine Seite lang erklirt, wie man die Bibel
zitiert) —, zum anderen mit der unzureichenden Durchdringung der Identititsfrage im
Rahmen einer Hermeneutik des Fremden. Das Buch will ja nicht nur Islam vorstellen,
sondern auch das Christentum in Bezichung setzen. Schade ist gerade im Hinblick auf
die voranschreitende Sikularisierung, dass hier die Courage gefehlt hat, das Eigene
positiver zu profilieren. Man hért anderes: Die ,islamische Theologie braucht jetzt
neue, nicht verletzende Antworten® (S. 199), Trinititstheologie ist dagegen ein ,,schwie-
rige[s] Problem® (S. 199); man will diskutieren, inwiefern Jesus als Muslim bezeichnet
werden kann (S. 199), die Bibel hat dagegen eher mit Relevanzverlust und Uberdruss
bei vielen Christen zu kimpfen (S. 28.37.39); die Basmala (iibrigens nicht: Basmallah,
es handelt sich um ein derivatives Verbalsubstantiv, das mit ,,Allah® nichts zu tun hat)
entspricht — formal — dem trinitarischen Votum (S. 205), Gewaltaussagen sind aber cher
ein Problem der Bibel als des Korans (S. 165). Das ist jetzt eklektisch zugespitzt,
markiert aber die Tendenz. Es spricht fiir sich, wenn ,Jesus als Muslim® und
2Muhammad in der Bibel“ breit thematisiert werden, in der Zusammenfassung gerade
hier aber merkwiirdigerweise die christliche Perspektive tiberhaupt nicht mehr vor-
kommt.

Ein Blick in die Gesamtbibliographie bestitigt diese Analyse: Zum Thema Jesus im
Koran werden Bauschke und Riisinen angeﬁihrt, aber weder G. Risse noch O. Schu-
mann, um nur zwei [itel zu nennen — dafiir findet aber der deutsche Muslim Ahmad
von Denffer Erwihnung, der sich unlingst durch seine Ablehnung der Islamischen
Charta des ZMD ,von rechts” hervorgetan hat. Die Autoren halten es niche fiir nétig,
auch nur einen Titel etwa von Tilman Nagel, von Heinz Halm oder von Gerhard
Endress aufzunehmen — keine Geschichte des Islam, keine Sizz des Propheten, nicht die

376



Handreichung der EKD zum Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland (2000).
Auch Mahmoud Ayoub wire einen Hinweis wert gewesen, ebenso Helmut Gitje zur
Koranexegese oder J. Bouman zum Meschen- und Gottesbild, zu schweigen von
Grundlagenwerken eines W.M. Watt. Auch zum Thema Muslime in Deutschland
Fehlanzeige (Thomas Lemmen, Ursula Spuler-Stegﬁmann). Wenn dafiir S. Freud mit
seinem Mose-Buch (samt ]. Assmanns Moses der Agypter) erscheinen, fragt man sich

doch, welche Kriterien hier angelegt wurden.
Daneben fallen Fehler in der Transkription des Arabischen oder sonstige Kleinig-

keiten (z. B. ist der Plural von sira nicht sirat, sondern suwar) nicht ins Gewicht. Dass
hier, was kulturtheoretisch selbstverstindlich zutrifft — nimlich , dass die verschiedenen
Kulturen grundsitzlich als gleichwertig und gleichberechtigt zu verstehen sind* (S. 16)
—, gleichsam per petépaoig eic &iro vévog in die Theologie tibertragen wird (vgl. nur
die hochproblematische Rede von der ,nachbiblischen [bzw. externen] Christologie®,
wie siec M. Bauschke herausgearbeitet hat, S. 17.199), wird dagegen an keiner Stelle
markiert oder kritisch reflektiert, obwohl hier die Weiche gestellt wird. Es wird vielmehr
— erkenntnistheoretisch naiv — davon ausgegangen, dass der christliche und der musli-
mische Glaube als gleichberechtigte Erkenntnisweisen der einen transzendenten Wahr-
heit nebeneinander stehen und in diesem Nebeneinander erkannt werden kénnen. Dies
setzt allerdings einen noetischen Standpunkrt voraus, der ausserhalb der gelebten Glau-
bensweisen liegt und uns deshalb schlicht nicht gegeben ist. Aus dieser Perspektive
ergeben sich erhebliche Probleme hinsichtlich der konzeptionellen Gestaltung des Bu-
ches. Denn die Alternative — hier im Blick auf koranische Lehren — heisst ja nicht
»ignorieren oder, wie lange geschehen, als Erfindung abtun® (S. 17), sondern sich der
Realitit des konkurrierenden Wahrheitsanspruchs zu stellen und damit umgehen zu
lernen, eben um das Ziel des Zusammenlebens in Gerechtigkeit und Frieden im Auge
zu behalten. Solcher Umgang macht unabdingbar und zur vordringlichen sozialen wie
religionspidagogischen Aufgabe, ,sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemii-
hen® (S. 17, zitiert Nostra Aetate 3). Dem ist uneingeschrinkt zuzustimmen, denn: Zum
Dialog gibt es keine Alternative (S. 15)!

Tiibingen Friedmann EifSler

SZYMANIAK, KAROLINA (ed.), Warszawska awangarda jidysz. Antologia tekstéw,
Gdansk: stowo/obraz terytoria 2006, 363 S.; ISBN 83-7453-711-6.

Paris und Berlin seien nur Satelliten des literarischen Warschau der 1920er gewesen:
Diesem Urteil von Dovid Kartz schliessen sich die meisten Forscher der jiddischen
Moderne an. Eine gute Gelegenheit, solche Ansichten anhand der Lektiire von Origi-
naltexten selbst zu tiberpriifen, gibt uns jetzt die sorgfiltig herausgegebene, reich illu-
strierte, zweisprachige Anthologie Warszawska awangarda jidysz.

Die literarische Gruppe Chaliastre (Bande) wirkte in Warschau nur knapp vier Jahre
lang (1921-1924), was aber reichte, ihr bis heute einen sehr hohen Rang innerhalb der
postklassischen jiddischen Literatur beizumessen: Thr Name wurde geradezu zum Sym-
bol des jiddischen Modernismus, wie Karolina Szymaniak im informativen Vorwort
schreibt.

377



Die Griinder der Gruppe waren der charismatische, expressive und sich fiir die
Russische Revolution begeisternde Peretz Markisch aus Kiew, der eifernde Jiddischist,
Bewunderer Spinozas und Walt Whitmans Melech Rawitsch aus Wien und der zwi-
schen politischen Ideen (Zionismus) und existentieller Bedrohung balancierende Uri
Zwi Grinberg aus Lemberg. Ihre Manifeste, Gedichte und Prosatexte verdffentlichten
sie zunichst in der Zeitschrift Ringen, bald aber in den eigenen Periodika Chaliastre
(Markisch), Albatros (Rawitsch) und Di Wog (Grinberg).

Da die erwihnten vier Zeitschriften als Text- und Bildvorlage fiir die angezeigte
Anthologie dienen, sind in sie neben den Texten der mit Chaliastre eng verbundenen
Autoren wie Esther Schumiatscher, El Lissitsky, Israel Joschua Singer, Joseph Opato-
schu, Ojzer Warschawski und Henryk Berlewi auch solche von Schriftstellern und
Literatur- bzw. Kunsttheoretikern aufgenommen worden, die in Warschau stark rezi-
piert wurden: so beispielsweise ein Essay Franz Werfels iiber Sprache oder eine brilliante
Analyse der modernen jiddischen dichterischen Sprache aus der Feder Max Eriks. Des-
sen Thesen verdienen eine genauere Betrachtung und Weiterentwicklung durch heutige
Forscher.

Die in fiinf thematischen Teilen versammelten Texte (,,Revolution®, ,In der Fin-
sternis”, ,,Sprachen®, ,Im Kénigreich des Kreuzes®, , Erinnerungen®) belegen hervorra-
gend die Zerrissenheit der Warschauer Kiinstler zwischen dem Politischen und dem
Asthetischen, zwischen befreiender Avantgarde (Kubismus, Konscruktivismus, Expres-
sionismus) und belastender Tradition (z.B. religios befrachtete Hebraismen). Die Auf-
bruchstimmung steht hier in unmittelbarer Nihe zu katastrophischen Visionen, das
Gefiihl der Zusammengehérigkeit kontrapunktiert immer wieder das des Fremdseins.
Letzteres wird in der Auseinandersetzung mit dem Christentum zugespitzt, besonders in
der doppelten Rezeption der Figur vom gekreuzigten Jesu (feschua Ha-Notzri) als jii-
discher Bruder im Leiden und zugleich als der nicht zur jiidischen Welt gehorende
Fremde.

Auf der buchgestalterischen Ebene werden die theoretischen Abhandlungen zu Li-
teratur, Malerei, Plastik und Filmexperimenten um bisher selten reproduzierte Gra-
phiken sowie Buchumschlige und -titelseiten ergiinzt. Das Personenregister, die An-
merkungen und umfangreiche bio-bibliographische Verweise machen diesen schén pro-
duzierten Band zu einem niitzlichen Hand- und Lehrbuch, das sich mit noch immer
vorhandenen stereotypen Meinungen zur jiidischen Kunst auseinandersetzt.

Bern Anna Maja Misiak

378



	Rezensionen

